IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA
DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI MUALLAF CENTER
KABUPATEN BULELENG PROVINSI BALI

DISERTASI

-‘ i "‘
Yl R
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh
ROFIQI
NIM: 233307020005

PROGRAM STUDI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
PASCASARJANA UIN KHAS JEMBER
NOVEMBER 2025



IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA
DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI MUALLAF CENTER
KABUPATEN BULELENG PROVINSI BALI

DISERTASI

Diajukan untuk Memenuhi Persyaratan Memperoleh Gelar
Doktor Pendidikan Agama Islam

N
-‘ m "‘
2N, (S
UNIVERSITAS 1SLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh
ROFIQI
NIM: 233307020005

PROGRAM STUDI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
PASCASARJANA UIN KHAS JEMBER
NOVEMBER 2025



PERSETUJUAN

Disertasi dengan judul “Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan
Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng Provinsi Bali” yang ditulis
oleh Rofiqgi, NIM. 233307020005 ini, telah disetujui untuk diuji dan dipertahankan di

depan dewan penguji Ujian Terbuka Disertasi.

Jember, 19 November 2025

Promotor,

NIP. 1909 182005011003

Co Promotor,

Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.I.LKom.
NIP. 197410032007101002

il



PENGESAHAN

Disertasi dengan judul “Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama
Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng Provinsi Bali” yang ditulis oleh Rofigi, NIM.
233307020005 ini, telah direvisi sesuai saran-saran dari dewan penguji dalam Ujian Terbuka
Disertasi Pascasarjana Universitas Islam Negeri Kiai Achmad Siddiq (UIN KHAS) Jember
pada hari Senin, tanggal 15 Desember 2025 dan diterima sebagai salah satu persyaratan untuk
memperoleh gelar doktor pada program studi Pendidikan Agama Islam.

DEWAN PENGUJI

1. Ketua Sidang : Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., MM.
2. Penguji Utama : Prof. Dr. Saparudin, M.Ag.
3. Penguji : Prof. Dr. H. Babun Suharto, S.E., M.

4. Penguji : Prof. H. Moch. Imam Machfi

M.Pd., Ph.D.
5. Penguji : Prof. Dr. H. Fawaizul Umam, M. Ag. ... 7Y
6. Penguji - Dr. H. Saihan, S:Ag., M.Pd.1 = Lk
7. Promotor : Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd.
8. Co-Promotor : Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.I.Kom.

Jember, 18 Desember 2025
Mengesahkan,

v



PERNYATAAN KEASLIAN DISERTASI

Saya yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : ROFIQI

NIM : 233307020005

Program Studi : S3 Pendidikan Agama Islam

Fakultas : Pascasarjana UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember

Dengan ini menyatakan bahwa disertasi berjudul:

“Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center
Kabupaten Buleleng Provinsi Bali”

adalah murni hasil karya ilmiah saya sendiri. Disertasi ini tidak memuat karya orang lain,
baik sebagian maupun seluruhnya, kecuali secara tertulis saya sebutkan sebagai rujukan dan
sesuai dengan kaidah ilmiah yang berlaku.

Saya bertanggung jawab sepenuhnya atas keaslian dan kebenaran isi disertasi ini. Apabila di
kemudian hari ditemukan adanya unsur penjiplakan (plagiarisme), saya bersedia menerima
segala bentuk konsekuensi sesuai ketentuan yang berlaku di lingkungan UIN Kiai Haji Achmad
Siddiq Jember.

Demikian pernyataan ini saya buat dengan sebenar-benarnya dan penuh kesadaran untuk

digunakan sebagaimana mestinya.

Jember, 21 November 2025

Yang membuat pernyataan,

PR P AN
SEPULUM RIBU RUPIAH ¥

ROFIQI



ABSTRAK

Rofiqi, Implementasi Moderasi Agama Dalam Pendidikan Agama Islam di Muallaf
Center Kabupaten Buleleng Provinsi Bali, Disertasi Program Doktor
Pendidikan Agama Islam Pascasarjana Universitas Negeri Kiai Haji
Achmad Siddiq (UIN KHAS) Jember. Promotor: Prof. Dr. H. Mashudi,
M.Pd. dan Co-Promotor: Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.I.Kom

Kata Kunci: Implementasi Moderasi Beragama, Pendidikan Agama Islam, Muallaf
Center

Proses konversi agama adalah perjalanan yang tidak hanya melibatkan
perubahan keyakinan tetapi juga perubahan sosial dan psikologis. Muallaf sering
kali menghadapi stigma sosial, minimnya pemahaman agama, serta tantangan
dalam berinteraksi dengan komunitas baru mereka. Oleh karena itu, dukungan dari
komunitas dan individu yang lebih berpengalaman dalam agama Islam sangat
penting untuk membantu mereka beradaptasi. Muallaf, atau seseorang yang baru
memeluk agama Islam, sering kali menghadapi tantangan signifikan dalam proses
penyesuaian diri dengan agama baru mereka. Dalam konteks ini, implementasi
moderasi beragama menjadi aspek penting yang dapat mempengaruhi sikap
keberagamaan mereka. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi implementasi
moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten
Buleleng Bali.

Penelitian Disertasi yang dilakukan di Kabupaten Buleleng ini berfokus:
Pertama, bagaimana implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan Agama
Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng?; Kedua, bagaimana bentuk
kontribusi implementasi moderasi beragama terhadap adaptasi sosial dan
keberagamaan muallaf di Kabupaten Buleleng?; Ketiga, bagaimana strategi efektif
dalam implementasi moderasi beragama untuk meningkatkan keberdayaan sosial
muallaf di Kabupaten Buleleng?

Penelitian in1 menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif
analisis. Pengumpulan data dilakukan dengan menggunakan observasi, wawancara
dan dokumentasi. Teknik analisis data menggunakan Miles dan Huberman yaitu
Pengumpulan Data, Kondensasi Data, Penyajian Data dan Penarikan Kesimpulan.
Pengecekan keabsahan data menggunakan triangulasi metode.

Hasil penelitian menyimpulkan bahwa implementasi moderasi beragama di
Muallaf Center Buleleng berlangsung melalui tiga pendekatan utama: pembinaan
akidah secara inklusif, penguatan praktik keagamaan yang toleran dan adaptif, serta
pendampingan sosial yang menekankan harmoni lintas budaya. Implementasi ini
terbukti berkontribusi signifikan terhadap peningkatan pemahaman keagamaan,
kepercayaan diri sosial, dan kemampuan muallaf berinteraksi secara konstruktif
dengan masyarakat sekitar. Secara keseluruhan, moderasi beragama menjadi
paradigma pendidikan Islam yang aplikatif dan relevan bagi komunitas minoritas,
serta dapat dijadikan model pengembangan pembinaan muallaf di wilayah lain yang
memiliki karakter sosial serupa.

vi



Abstract

Rofiqi, Implementation of Religious Moderation in Islamic Religious Education at
the Muallaf Center of Buleleng, Bali. Dissertation, Doctorate Program in
Islamic Education, Postgraduate of Universitas Islam Negeri Kiai Haji
Achmad Siddiq (UIN KHAS) Jember. Promotor: Prof. Dr. H. Mashudi,
M.Pd. Co-Promotor: Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.I.Kom.

Keywords: Implementation of Religious Moderation, Islamic Education, Muallaf
Center

The process of religious conversion is a journey that involves not only a
transformation of belief but also significant social and psychological changes.
Converts to Islam (muallaf) often face social stigma, limited understanding of
religious teachings, and challenges in interacting with their new communities.
Therefore, support from the community and from individuals with deeper
knowledge of Islam plays a crucial role in helping them adapt. A muallaf, or a
person who has newly embraced Islam, frequently encounters substantial
challenges in adjusting to their new religious identity. In this context, the
implementation of religious moderation becomes an essential aspect that may
influence their religious attitudes and practices. This study aims to explore the
implementation of religious moderation within Islamic Education programs
conducted at the Muallaf Center of Buleleng Regency, Bali.

This dissertation focuses on three main questions: first, how is religious
moderation implemented in Islamic Education at the Muallaf Center of Buleleng
Regency? Second, in what ways does the implementation of religious moderation
contribute to the social and religious adaptation of muallaf in Buleleng Regency?
Third what are the effective strategies for implementing religious moderation to
enhance the social empowerment of muallaf in Buleleng Regency?

This study employs a qualitative approach using a descriptive-analytical
method. Data are collected through observation, interviews, and documentation.
The data analysis technique follows Miles and Huberman’s framework, consisting
of data collection, data condensation, data display, and conclusion drawing. The
validity of the data is ensured through triangulation.

The findings reveal that religious moderation is implemented through three
primary approaches: inclusive strengthening of Islamic creed, cultivating tolerant
and adaptive religious practices, and providing social accompaniment emphasizing
intercultural harmony. This implementation significantly enhances the muallaf’s
religious understanding, social confidence, and ability to interact constructively
with the wider community. Overall, religious moderation emerges as a practical and
relevant paradigm of Islamic education for minority communities and offers a
potential model for muallaf empowerment programs in other regions with similar
social characteristics.

vii



uailal)
(Ll ) Alsilady ags slh Ad5al1 385 (B el L) puliS b LN QBN (5t B
‘_,.xu éus:».\
daalay Llad) umb.ma.ﬁ’s c:\:m)u‘a’\u)ﬁ!edu@h}uﬁobgﬁﬁ\u)éddh PPN
SELY) 1A (UIN KHAS Jember). 2> (e sa) (A5 (S Laly) A

waﬂlSacWJ\JujsJJ.\Sﬁ\ &M\U)M’\J J.\S\ ).\.\MALA‘GA%.MACIAJ‘JJ.\SJM
JL«AJYU e).ﬁ‘i\ ala e laiay @3&1!

sl Ailigall 38 ALaSLy) AR A (L BAN I Y) bl AR Sl

mm\y@M\M@‘MQM\M@s szuwu.‘...mdj,ﬂymu‘
‘u.‘...m?@s\uaw umaw,(*ﬂuﬂa)amsuwxu\ymm Ly
Umswu\ﬁmeumye;wm‘ywj u@\@ﬂ\@&ms@mﬁa@m
aw@aﬂuh&eéﬁﬂm‘gd\u\y UASA\USQ*AGMGJJJAJA‘?MY“_A
b Sl Gga Sale L d\mmd.\..h’:c_.:mdw\ k7Y ‘;.3 Sy A agalai)
?.\h.uuﬁuu.ﬁ\ d\w‘i\ Lg.s.\h.luhﬂS".w\ uﬂ PV EXIIPRYY u.:.g_t Aand) gl jlan *ﬁ\y

G ) @my‘\amgsyamyusf@&kmuﬂs

A jgaa A e AL o2b 835
9&“}&5@*}1&4&5‘9&\JSJAUAMM\J\MJJ\?AMUQ‘,AAS\d\w‘i\bﬂ:ﬂuﬁ
Qemymmuﬁ*ﬂ&ﬂﬂuuﬂbucm‘ﬂulsmuﬁguﬁ\d\m‘iﬁduhﬁgﬁu@\u
A.EQIA.A‘_ADGLA.A\ }’Jﬁmﬂ\uﬁjﬂuﬁwﬁ\d\wmwﬂwiul.sa.ub.w‘i\l.n

APy

mmadbwuuut@s uhm@mjujmugsg\a_@u:amw\mw
Mu.dusuhﬁﬁjﬂhcéwdﬁjublﬁl\d@m#mmb JJ‘JMJM‘J

,,,,,

&e uuu\mwgm\ ?-LS Cul..u!\ CL‘-'-V-“U (U (e «clBlnl) Caiks cc_aL.\Ls.d\ é.u
uhdaeuuaﬁla)h.nl.n}g.umy ﬁ\@j‘u\dﬂ\m\g.@@.\d\m‘a}kﬂﬁwﬁ
M\J&WY\ u\éwu.n\}\ uLﬁLuA\UQUAASJAﬂMMY‘ @JAM?.L‘!-!‘AU&AG e

Bainl) fraca 5 1) ol Jlewa A (DA cpa ally el Ao gl Gaadatt 0 ) Al ) el
Al Ao Lain) A83) yal) anai g (AdSial) g Aaabociall Asbal) cilaa jlaal) 3y 5a g (Al 48, jha
il ) agdl) (5 glesa @Jgal...y..h ST W-TRLIR) P@.u\ 3By CLBERY oy e
Ay el aadinall o oY) oW o aghjiby Ao laiad) agill uiady (il
OSag b piual) daluall claaiaall Glia g Llas U gy 55 133 gad Jiad pial) ddas gl () guailidl)

Alilaall Lo laia¥) gailadd) cild ghalially cpilsall dile ) gal n B 3] gad L alais )

viii



KATA PENGANTAR

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., atas segala limpahan

rahmat, taufik, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan disertasi
yang berjudul "Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam
di Muallaf Center Kabupaten Buleleng Provinsi Bali" sebagai salah satu syarat
untuk memperoleh gelar Doktor pada Program Studi Pendidikan Agama Islam,
Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq (UIN
KHAS) Jember.

Penulisan disertasi ini tidak lepas dari dukungan, bimbingan, dan doa dari

berbagai pihak. Oleh karena itu, penulis menyampaikan penghargaan dan terima
kasih yang setinggi-tingginya kepada:

l.

Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M.M., CPEM., selaku Rektor Universitas Islam
Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq (UIN KHAS) Jember, yang telah memberikan
kesempatan, fasilitas, dan suasana akademik yang kondusif bagi penulis untuk
melaksanakan dan menyelesaikan studi doktoral ini.

Prof. Dr. H. Mashudi, M. Pd., selaku Direktur Pascasarjana UIN KHAS Jember
sekaligus Promotor, atas bimbingan, arahan, kesabaran, dan dedikasi beliau
dalam mengarahkan penulis selama proses penyusunan disertasi ini. Nasihat
dan keteladanan beliau dalam berpikir kritis, sistematis, dan ilmiah telah
memberikan inspirasi mendalam bagi penulis dalam menjalankan penelitian ini
hingga tuntas.

Prof. H. Moch. Imam Machfudi, S.S., M.Pd., Ph.D., selaku Ketua Prodi
Pendidikan Agama Islam Pascasarjana UIN KHAS Jember, yang telah dengan
sabar memberikan arahan, masukan, dan motivasi sehingga penulis dapat
melewati berbagai kendala. Bantuan Bapak dalam memfasilitasi studi serta
dorongan semangat sangatlah berarti.

Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.LKom., selaku Co-Promotor, atas perhatian,
motivasi, dan masukan berharga yang telah memperkaya wawasan penulis,
baik dalam konteks metodologis maupun konseptual. Kecermatan dan
ketajaman analisis beliau menjadi panduan penting dalam memperkuat kualitas
akademik disertasi ini.

Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada seluruh dosen, staf
akademik, rekan-rekan mahasiswa Program Doktor Pendidikan Agama Islam
UIN KHAS Jember, serta seluruh pihak yang tidak dapat disebutkan satu per
satu, yang telah memberikan bantuan, saran, serta dukungan baik secara
akademik maupun moral.

Ketua Muallaf Center Masjid Jami’ Singaraja, Ketua Yayasan Bali Muallaf
Development, Ketua Muallaf Center Pondok Pesantren Istiqlal yang telah
memberikan izin, kerja sama, serta kesempatan kepada penulis untuk
melaksanakan penelitian di lingkungan Muallaf Center. Dukungan mereka
beserta seluruh pengurus dan jamaah menjadi bagian penting dalam
keberhasilan pengumpulan data dan pemahaman mendalam terhadap dinamika
implementasi moderasi beragama di lapangan.

Orang tua tercinta, almarhum H. Fauzi dan Hj. Halimatus Sa’diyah, KH.
Ahmad Syauqi Abror dan Nyai Hj. Maulidah Mahfudz yang telah menanamkan

X



nilai-nilai keikhlasan, kesungguhan, serta semangat dalam menuntut ilmu sejak
dini. Semoga segala amal dan keteladanan beliau menjadi cahaya penuntun
dalam kehidupan penulis.

8. Istri tercinta, Ning Kafiyatun Hasya, serta seluruh keluarga besar yang
senantiasa memberikan dukungan moral, spiritual, dan motivasi dalam
menyelesaikan studi doktoral ini dengan penuh kesabaran dan pengorbanan.

Disertasi ini disusun sebagai bentuk kontribusi akademik dalam
pengembangan kajian Pendidikan Agama Islam, khususnya dalam konteks
implementasi moderasi beragama di lingkungan para mualaf, yang menjadi bagian
penting dalam penguatan kohesi sosial dan kerukunan umat beragama di Indonesia,
khususnya di wilayah Kabupaten Buleleng, Provinsi Bali.

Penulis menyadari bahwa disertasi ini masih memiliki banyak keterbatasan.
Oleh karena itu, saran dan kritik yang membangun sangat diharapkan demi
penyempurnaan karya ilmiah ini di masa yang akan datang.

Akhir kata, semoga disertasi ini dapat memberikan manfaat bagi
pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang Pendidikan Agama
Islam dan praktik moderasi beragama di tengah masyarakat multikultural.

Buleleng, 24 November 2025

Rofiqi



DAFTAR ISI

Halaman Sampul ..........cccoooiiiiiieiieeeee e
Halaman Judul ...
Halaman Persetujuan............c.ocovevieriieiienieieeeeeee e
Halaman pengesahan ...........cccccoeoieieiienienieiceece e
Pernyataan Keaslian ............cccoeieieieieieniiieie et
ADSITAK ...ttt st e
Kata Pengantar ..........cocoooiieiie ittt
Daftar IST ...eveeeeieieceee ettt
BAB I PENDAHULUAN.......coiitiiiet ettt s

AL KOonteKS PENEIILIAN ...oeeeeeieiee et e ee e
B. FOKUS PENEITIAN ..ot ae e e e eeeeeeeeeens

C. Tujuan Penelitian..........cccoeeiieciiiieeiiiniene e
D. Manfaat Penelitian .........ccoccoeeeiiieiieiieniiicecceeeeeee e
E. Ruang lingkup dan Keterbatasan Penelitian ...............c.ccceeeueneene.

F. Definisi IStHAR ...oooei i e

G. Sistematika Pembahasan ........coocooomeooviiieeeeeee e eeeeeeeeeeeeee e

BAB II KAJTAN PUSTAKA ...t

A. Penelitian Terdahulu ...
B. Kajian TeOT....ccueviiiiiiiiiiie et e
C. Kerangka Konseptual ..........ccccoeiiiiiiiiiiniieieieeeeeeeeee

BAB III METODE PENELITIAN .....cciiiiiiinieeeenee e

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian ............cccoceviiiiniiiininicnincen,
Lokasi Penelitian...........ccocvveceeienienieiiee e
Kehadiran Peneliti........cccooeiiiiiiniiiiieiece e
Subjek Penelitian ..........ccceevveeienieriieieceeeceeee e
Teknik Pengumpulan Data............cccovieviinceniiiieeeee e,

ANALISIS DAtA .eeiiiiieeeeeeeeee e ee e e

0O " m YN W

Keabsahan Data ........ooeeevieoeeeeeeeeeeee e e

X1



H. Tahapan-tahapan Penelitian ............cccooveeeieiieienienienieccieeee, 82

BAB IV PAPARAN DATA DAN ANALISIS ....coooiiiieeeeee, 87
A. Paparan Data dan Analisis..........ccceevieerieniienieniiieiecieeee e 87
B. Temuan Penelitian .........c.ccoceviiniiiiniiniiniiecieneecceccee 125
BAB V: PEMBAHASAN ..ottt 133
A. Implementai Moderasi Beragama di Muallaf Center
Kabupaten Buleleng ...........ccceevvieiiiniiiiieiieiecie e 134
B. Kontribusi Moderasi Beragama terhadap Adaptasi Sosial dan
Keberagaman Muallaf ............cccoooiiiiiiniiee, 139
C. Strategi Implementasi Moderasi Beragama  untuk
Meningkatkan Keberdayaan Sosial Muallaf ........................... 143
D. Kritik Peneliti Terhadap Moderasi Beragama .......................... 151
BAB VI PENUTUP ..ottt 152
AL KeSIMPUIAN ...eeiiiieiieiiee e 152
B. Saran ..o 155
DAFTAR PUSTAKA. ..ottt sttt e 157
LAMPIRAN-LAMPIRAN.......ooo e

Xii



BABI

PENDAHULUAN

A. Konteks Penelitian

Moderasi beragama menjadi isu penting dalam konteks kehidupan sosial
dan keagamaan di Indonesia. Sebagai negara dengan keberagaman agama dan
budaya yang tinggi, Indonesia menghadapi tantangan dalam menjaga harmoni
sosial serta membangun pemahaman keagamaan yang inklusif.! Salah satu
kelompok yang rentan dalam dinamika ini adalah para muallaf, yang sering kali
menghadapi berbagai tantangan dalam perjalanan spiritual dan sosial mereka
setelah berpindah keyakinan. Kabupaten Buleleng, sebagai salah satu wilayah di
Bali dengan keberagaman agama yang cukup tinggi, menjadi lokasi yang menarik
untuk mengkaji bagaimana pendidikan moderasi beragama dapat berperan dalam
meningkatkan kualitas keimanan muallaf.

Fenomena perpindahan agama yang dialami oleh muallaf sering kali
diiringi dengan tantangan psikologis, sosial, dan teologis. Mereka menghadapi
tekanan dari lingkungan sekitar, mengalami keterasingan dari keluarga, serta
mengalami kebingungan dalam memahami ajaran agama yang baru mereka
anut.? Dalam konteks ini, pendekatan pendidikan berbasis moderasi beragama
sangat penting untuk membimbing muallaf dalam memahami dan mengamalkan
ajaran Islam secara lebih kontekstual dan inklusif, sehingga mereka dapat
menjalani kehidupan beragama dengan lebih mantap dan harmonis.

Pendidikan Islam berusaha merealisasikan misi agama Islam dalam tiap

! Devi Indah Sari et al., “Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam Di Indonesia,” Journal on Education
5, no. 2 (January 11, 2023): 2202-2221. 15

2 Ulfatul Husna and Muhammad Thohir, “Religious Moderation as a New Approach to Learing Islamic
Religious Education in Schools,” Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 1 (July 13, 2020): 199-222. 7

1



pribadi manusia, yaitu: menjadikan manusia sejahtera dan bahagia dalam cita-
cita Islam. Dalam penerapannya, Islam tidak hanya mendidik dan mengajar para
pemeluknya hanya sampai pada penyampaian ilmu semata, tapi Islam juga
mendorong para pemeluknya agar menjadikan pendidikan sebagai dasar transfer
ilmu, sehingga ilmu yang didapatkan tidak berhenti dalam otak saja, akan tetapi
ilmu itu terinternalisasi dan diamalkan dalam kehidupan sehari-hari.?

Paramita, Aliffiati dan Kaler telah mengkaji bagaimana para mualaf di
Denpasar Barat mempelajari agama Islam. Ia mencoba mengungkap bagaimana
proses mualaf di Bali dalam mempelajari agama Islam. Ditemukan bahwa tidak
semua mualaf merasakan kemudahan dalam mempelajari agama Islam karena
adanya adaptasi dari agama lama ke agama baru, Islam. Bahkan faktor sulitnya
penerimaan dari keluarga besar menjadi tantangan bagi para Muallaf untuk terus
menerus dan istigamah dalam mempelajari agama Islam.*

Menurut Indri, ketua Muallaf Masjid Agung Singaraja, untuk membina
ibu-ibu muallaf, pihaknya menggelar sejumlah kegiatan. Misalnya melaksanakan
belajar mengaji bersama di Masjid Agung Jami’ Singaraja dua kali seminggu.
Dijelaskan bahwa pembinaan terhadap para muallaf selama ini berjalan bagus.
Meskipun memang ada di antara mereka kurang aktif mengikuti kegiatan karena
sibuk bekerja.’

Ketua Bali Muallaf Development (BMD), Lilis Suprihatini Zemke

mengatakan bahwa banyak sekali muallaf yang setelah membaca syahadat,

3 Kuni Baridah Aini, Moh Sutomo, and Mashudi Mashudi, “Analisis Dan Desain Pembelajaran Merdeka
Belajar Pada Mata Pelajaran PAL” Fakta: Jurnal Pendidikan Agama Islam 2, no. 2 (2022): 87-102. 8

4 Celia Paramita, Aliffiati Aliffiati, and I Ketut Kaler, “Potret Adaptasi Lima Mualaf Di Denpasar Barat,”
Jurnal Syntax Admiration 2, no. 4 (April 23, 2021): 581-591. 12

5 Yahya Umar, “PAC Fatayat NU Buleleng Gelar Buka Puasa Bersama Ibu-Ibu Muallaf,” last modified April
15, 2023, accessed February 13, 2025, https://www.balisharing.com/2023/04/16/pac-fatayat-nu-buleleng-
gelar-buka-puasa-bersama-ibu-ibu-muallaf/.



mereka sama sekali tidak membaca Al-Qur’an. “Jangankan Al-Quran, Iqro pun
mereka tidak bisa membaca. Banyak juga dari mereka yang belum bisa salat,”
tutur Lilis pada RRI Singaraja. Para muallaf juga diberikan pemahaman agar
mereka tetap menjalin hubungan baik dengan orang tuanya, meskipun
keyakinannya berbeda.

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara dengan tokoh agama,
menunjukkan bahwa tingkat partisipasi muallaf dalam kegiatan keagamaan
masih minim, tergantung pada lingkungan sosial serta dukungan dari komunitas
Muslim setempat. Banyak muallaf yang mengalami kesulitan dalam
mendapatkan akses pendidikan agama yang sistematis dan inklusif. Kondisi ini
dapat menyebabkan kesenjangan dalam pemahaman keislaman mereka, yang
pada akhirnya dapat berdampak pada kualitas keimanan mereka.

Pendidikan moderasi beragama bertujuan untuk memberikan
pemahaman yang seimbang mengenai ajaran Islam, yang menekankan pada
prinsip toleransi, keterbukaan, dan inklusivitas’. Model pendidikan ini tidak
hanya memberikan pemahaman keagamaan yang mendalam, tetapi juga
membangun kesadaran kritis terhadap pentingnya hidup berdampingan secara
harmonis dengan pemeluk agama lain®. Dalam konteks muallaf di Kabupaten
Buleleng, penerapan model ini dapat menjadi solusi efektif untuk membantu
mereka mengembangkan keyakinan yang kokoh tanpa meninggalkan aspek

kebhinekaan yang melekat dalam kehidupan sosial mereka.

¢ Bayu Wira Handyan, “Pembangunan Muallaf Bali, Wadah Muallaf Pulau Dewata,” RRI Singaraja, last
modified February 18, 2023, accessed February 13, 2025, https://www.rri.co.id/daerah/167788/bali-muallat-
development-wadah-muallaf-pulau-dewata.

7 Farikha Rohmabh, Siti Raudhatul Jannah, and Kun Wazis, “Komunikasi Dakwah Digital Dalam Penguatan
Moderasi Beragama,” Anida (Aktualisasi Nuansa llmu Dakwah) 24, no. 2 (2024): 130-148. 9

8 Aceng Zakaria, “Dialektika Moderasi Beragama Di Era Pluralitas Agama Dan Budaya Perspektif Al-
Qur’an” Disertasi Universitas PTIQ Jakarta, 2024. 52



Mayoritas Muallaf Buleleng Bali berasal dari agama Hindu dan
melakukan konversi agama karena itu pernikahan. PAC Muslimat NU Seririt
melakukan pendampingan kepada Muallaf dengan berbagai kegiatan; Jumat
berkah, Pengajian Umum, Kajian keagamaan, Pelatihan soft skill dan
Pemberdayaan ekonomi. Hal tersebut merupakan bentuk internalisasi moderasi
beragama yang dilakukan oleh Muslimat NU Seririt kepada muallaf dan
masyarakat Hindu di Buleleng’.

Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas pendidikan moderasi
beragama dalam berbagai aspek, seperti peran lembaga pendidikan Islam dalam
membentuk sikap moderat, efektivitas program pembinaan keagamaan, dan
pengaruh moderasi beragama terhadap kohesi sosial. Namun, masih terdapat
kesenjangan dalam kajian yang secara spesifik menyoroti dampak pendidikan
moderasi beragama terhadap sikap keberagamaan muallaf. Beberapa penelitian
cenderung lebih fokus pada aspek kebijakan atau implementasi pendidikan
moderasi beragama secara umum tanpa mengkaji secara mendalam bagaimana
pendekatan ini dapat membentuk pemahaman dan praktik keagamaan muallaf.

Penelitian ini berusaha untuk mengisi kesenjangan tersebut dengan
mengkaji secara komprehensif bagaimana pendidikan moderasi beragama dapat
memengaruhi kualitas keimanan muallaf di Kabupaten Buleleng. Melalui
pendekatan kualitatif, penelitian ini akan mengeksplorasi pengalaman, tantangan,
serta strategi yang diterapkan dalam pembinaan keagamaan bagi muallaf. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya akan memberikan pemahaman yang lebih

mendalam mengenai kondisi muallaf, tetapi juga menyajikan rekomendasi yang

° Musfiroh Nurlaili H. et al., “Muallafah Muslimat NU Buleleng Bali Religious Tolerance and Moderation in
a Hindu Society in Bali,” Jurnal Penelitian Agama Hindu 9, no. 1 (January 20, 2025): 158-171. 31



aplikatif bagi lembaga keagamaan dan pemerintah dalam meningkatkan
efektivitas pendidikan moderasi beragama.

Fenomena keberagamaan di Indonesia dewasa ini menghadapi tantangan
serius yang berkaitan dengan menguatnya polarisasi sosial, meningkatnya
intoleransi, serta munculnya praktik keagamaan yang eksklusif. Kementerian
Agama melalui berbagai programnya mendorong Moderasi Beragama sebagai
strategi kebijakan nasional untuk meneguhkan kehidupan beragama yang
inklusif, toleran, dan berkeadilan. Namun demikian, implementasi moderasi
beragama di tingkat akar rumput tidak selalu berjalan seragam; ia sangat
dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan demografi wilayah masing-masing.

Salah satu konteks yang menarik sekaligus menantang adalah pembinaan
keagamaan bagi para muallaf khususnya di daerah dengan penduduk Muslim
sebagai minoritas, seperti di Kabupaten Buleleng, Provinsi Bali. Di daerah ini,
para muallaf sering menghadapi persoalan ganda: di satu sisi harus meneguhkan
keyakinan barunya, dan di sisi lain dituntut menjaga harmoni sosial dengan
keluarga serta masyarakat non-Muslim di sekitarnya. Situasi ini menuntut
pendekatan keagamaan yang wasathiyyah (moderat), agar proses transisi spiritual
mereka tidak berujung pada keterasingan sosial atau konflik identitas.

Kebutuhan akan moderasi beragama di Muallaf Center menjadi semakin
penting karena lembaga ini tidak hanya berfungsi sebagai pusat dakwah dan
pembinaan, tetapi juga sebagai ruang integrasi sosial bagi para muallaf. Dalam
praktiknya, pembinaan muallaf di Buleleng tidak cukup hanya mengajarkan
aspek ritual Islam, tetapi juga membekali mereka dengan pemahaman Islam yang
inklusif, toleran, dan kontekstual dengan nilai-nilai lokal Bali.

Temuan lapangan awal menunjukkan bahwa berbagai Muallaf Center di



Buleleng, seperti Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja, Yayasan Bali Muallaf
Development, dan Muallaf Center Pondok Pesantren Istiglal telah berupaya
mengembangkan pendekatan pembinaan berbasis moderasi. Namun, belum ada
penelitian mendalam yang menganalisis bagaimana nilai-nilai moderasi tersebut
diimplementasikan secara sistematis dalam kegiatan pembelajaran, bimbingan,
dan pemberdayaan muallaf.

Moderasi beragama menjadi penting di lingkungan muallaf karena
mereka berada dalam posisi yang rentan, baik secara teologis maupun sosial.
Tanpa pendekatan moderat, proses pembinaan berpotensi menghasilkan dua
kecenderungan ekstrem: 1), Eksklusivisme keagamaan, yakni memahami Islam
secara kaku dan menutup diri dari budaya lokal; 2), Sinkretisme berlebihan, yaitu
mengaburkan ajaran Islam dengan budaya lama tanpa filter nilai-nilai syar’i.

Kedua ekstrem tersebut sama-sama berbahaya bagi keberlangsungan
kehidupan sosial muallaf. Oleh karena itu, pembinaan di Muallaf Center
Buleleng menempuh jalan tengah melalui model pendidikan Islam berbasis
moderasi. Model ini menekankan integrasi antara penguatan akidah dengan
penanaman nilai-nilai kebangsaan, toleransi, dan penghormatan terhadap tradisi
lokal Bali yang mengandung nilai harmoni (Tri Hita Karana).

Moderasi beragama di Muallaf Center dengan demikian bukan sekadar
konsep normatif, melainkan proses praksis transformasi sosial yang membantu
muallaf meneguhkan identitasnya sebagai Muslim Indonesia yang terbuka,
damai, dan adaptif terhadap pluralitas.

Kajian tentang moderasi beragama di Indonesia telah banyak dilakukan,
namun sebagian besar berfokus pada: 1), Implementasi moderasi di lembaga

pendidikan formal seperti madrasah dan Perguruan Tinggi; 2), Kajian konseptual



tentang nilai-nilai moderasi dalam kebijakan Kementerian Agama; 3), Studi
normatif terhadap tafsir moderasi dalam Al-Qur’an dan Hadits.

Sementara itu, kajian tentang implementasi moderasi beragama dalam
konteks pembinaan muallaf khususnya di daerah minoritas Muslim seperti Bali
masih sangat terbatas. Penelitian-penelitian yang ada, seperti yang dilakukan oleh
Saifuddin yang menekankan bahwa moderasi beragama merupakan sikap
keseimbangan dalam memahami dan mengamalkan ajaran agama sehingga tidak
terjebak dalam ekstremisme, baik kanan maupun kiri.!° dan Nurkholis yang
menyoroti pentingnya internalisasi nilai moderasi beragama dalam lembaga
pendidikan Islam melalui kurikulum dan keteladanan guru, namun belum secara
spesifik menelaah praktiknya di lingkungan muallaf atau komunitas binaan.!!

Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan
tersebut dengan menelaah bagaimana nilai-nilai moderasi beragama
diimplementasikan dalam Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Buleleng,
serta bagaimana dampaknya terhadap adaptasi sosial, keberagamaan, dan
pemberdayaan para muallaf.

Muallaf Center di Buleleng memiliki karakter yang unik dibanding
daerah lain di Indonesia. Konteks Bali yang mayoritas Hindu menuntut
pendekatan dakwah yang penuh kehati-hatian dan kebijaksanaan. Dalam situasi
ini, praktik moderasi beragama menjadi kunci dalam membangun relasi harmonis
antarumat beragama.

Dinamika yang terjadi di lapangan memperlihatkan bahwa para pembina

10 Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama
RIL 2019), 10

' Muhammad Nurkholis, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Lembaga Pendidikan Islam,”
Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, No. 1 (2020), 45-46



muallaf di Buleleng tidak hanya berperan sebagai guru agama, tetapi juga sebagai
mediator sosial. Mereka mengintegrasikan nilai-nilai moderasi seperti tasamuh
(toleransi), tawazun (keseimbangan), dan ‘ad/ (keadilan) ke dalam materi,
metode, dan kegiatan pembelajaran. Bahkan, kerja sama lintas agama dan
dukungan pemerintah daerah menunjukkan bahwa model pembinaan muallaf di
Buleleng merupakan contoh nyata dari praktik moderasi beragama berbasis
komunitas lokal.

Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya penting secara akademik,
tetapi juga strategis dalam memperkuat kebijakan Kementerian Agama tentang
pengarusutamaan moderasi beragama di Indonesia terutama pada wilayah dengan
keragaman tinggi seperti Bali.

Dengan demikian, penelitian ini memiliki relevansi yang tinggi dalam
konteks Pendidikan Agama Islam dan penguatan moderasi beragama di
Indonesia. Melalui kajian yang mendalam dan sistematis, diharapkan penelitian
ini dapat menjadi kontribusi nyata dalam membangun masyarakat yang lebih
harmonis dan inklusif, khususnya bagi muallaf yang sedang menjalani perjalanan

spiritual mereka di Kabupaten Buleleng.

B. Fokus Penelitian
Berdasarkan Konteks Penelitian di atas, fokus penelitian ini adalah :
1. Bagaimana implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan Agama
Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng?
2. Bagaimana kontribusi implementasi moderasi beragama terhadap adaptasi

sosial dan keberagamaan muallaf di Kabupaten Buleleng?



3. Bagaimana strategi efektif dalam implementasi moderasi beragama untuk

meningkatkan keberdayaan sosial muallaf di Kabupaten Buleleng?

C. Tujuan Penelitian

Sebagaimana fokus penelitian, maka tujuan penelitian ini adalah sebagai

berikut:

I.

Menganalisis implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan Agama
Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng.

Menganalisis kontribusi implementasi moderasi beragama terhadap
adaptasi sosial dan keberagamaan muallaf di Kabupaten Buleleng.
Menemukan strategi efektif dalam implementasi moderasi beragama untuk

meningkatkan keberdayaan sosial muallaf di Kabupaten Buleleng.

D. Manfaat Penelitian

Berangkat dari fokus dan tujuan penelitian tersebut, diharapkan penelitian

ini dapat memberikan manfaat kepada banyak pihak, baik secara teoritis maupun

praktis, yaitu:

1.

Manfaat Teoritis

Hasil penelitian ini akan menjadi sumbangsih yang positif bagi
pengembangan ilmu pengetahuan di bidang Pendidikan Agama Islam tentang
implementasi moderasi beragama serta memperkaya literatur pendidikan

Islam yang inklusif.

. Manfaat Praktis

Secara praktis, penelitian ini dapat memberikan wawasan bagi para
pengurus Muallaf Center dan ustadz/guru mengenai implementasi moderasi
beragama. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan panduan dalam

menyusun program pembelajaran yang lebih efektif, baik dalam



implementasi moderasi beragama maupun dalam pengembangan
keberdayaan sosial muallaf. Hasil penelitian ini juga dapat membantu
pengurus Muallaf Center dalam mengembangkan pendekatan yang lebih
tepat dalam membimbing muallafagar lebih memahami dan mengaplikasikan

nilai- nilai moderasi beragama dalam kehidupan mereka.

E. Ruang Lingkup dan Keterbatasan Penelitian

Penelitian ini terbatas pada Muallaf Center Kabupaten Buleleng yang
melaksanakan implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan Agama
Islam. Keterbatasan utama terletak pada fokus waktu, tempat, subjek, serta
pendekatan metodologis yang digunakan, di mana penelitian ini hanya dapat
menggambarkan kondisi di dalam Muallaf Center yang diteliti dan tidak dapat
menggeneralisasi temuan untuk seluruh Muallaf Center atau untuk jangka waktu

yang lebih panjang.

. Definisi Istilah

Untuk menghindari perbedaan persepsi tentang istilah, maka peneliti akan
memberikan penjelasan, sehingga jelas maksud dan maknanya. Definisi istilah
atau bisa juga disebut dengan definisi operasional adalah penejelasan peneliti
tentang pengertian atau istilah- istilah penting yang menjadi konsep dan kata
kunci utama untuk memahami judul penelitian. Adapun definisi istilah-istilah
yang dirumuskan dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Implementasi Moderasi Beragama
Implementasi moderasi beragama adalah proses penerapan nilai-nilai,
prinsip, dan sikap moderat dalam kehidupan beragama, baik dalam ranah
individu maupun institusional, guna menciptakan harmoni, toleransi, dan

perdamaian antarumat beragama. Implementasi ini mencakup internalisasi

10



nilai-nilai seperti toleransi, anti-kekerasan, penghormatan terhadap
keberagaman, dan komitmen kebangsaan dalam praktik keagamaan sehari-
hari serta dalam sistem pendidikan, kebijakan publik, dan hubungan sosial
keagamaan.

2. Pendidikan Agama Islam

Pendidikan Agama Islam adalah suatu usaha sadar dan terencana untuk
menanamkan, mengembangkan, serta membina keimanan, pemahaman,
penghayatan, dan pengamalan ajaran Islam kepada peserta didik agar terbentuk
pribadi Muslim yang beriman dan bertakwa kepada Allah SWT serta berakhlak mulia
dalam kehidupan pribadi, bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara.

3. Muallaf Center

Muallaf Center adalah sebuah lembaga atau pusat kegiatan yang secara
khusus dibentuk untuk memberikan pembinaan, pendampingan, edukasi, serta
pelayanan keagamaan kepada para muallaf, yaitu individu yang baru memeluk agama
Islam. Lembaga ini berfungsi sebagai wadah integratif yang membantu proses transisi
keislaman secara spiritual, sosial, dan kultural bagi para muallaf.

Berdasarkan uraian definisi istilah tersebut, yang dimaksud dengan
Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama [slam di Muallaf Center
Kabupaten Buleleng Bali merupakan proses penerapan nilai-nilai, prinsip, dan sikap
moderat dalam kehidupan beragama guna menciptakan harmoni, toleransi, dan
perdamaian antarumat beragama yang dilakukan oleh Muallaf Center di Kabupaten
Buleleng.

G. Sistematika Penulisan
Penulisan Disertasi tentu ada sistematika pembahasannya. Demikian pula
dengan Disertasi yang berjudul “Implementasi Moderasi Beragama dalam

Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng Provinsi Bali”.



Penulis menuyusun sistematikanya sebagai berikut:

BAB I Pendahuluan, bab ini menguraikan konteks penelitian, fokus
penelitian, tujuan penelitian, manfaat penelitian, ruang lingkup dan keterbatasan
penelitian, definisi istilah, dan sistematika penulisan. Latar belakang membahas
tentang pentingnya judul penelitian “Implementasi Moderasi Beragama dalam
Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng Provinsi Bali”
untuk diteliti.

Fokus penelitian memuat rincian pertanyaan tentang permasalahan pokok
dalam penelitian. Fokus penelitian dan tujuan penelitian menjelaskan pertanyaan
mengenai topik penelitian yang meliputi proses pelaksanaan implementasi
moderasi beragama, bentuk kontribusi terhadap adaptasi sosial dan
keberagamaan muallaf, serta strategi yang efektif dalam meningkatkan
keberdayaan sosial muallaf. Manfaat penelitian meliputi manfaat teoritis dan
praktis yang ditujukan bagi pihak-pihak yang terkait dengan upaya pemecahan
masalah penelitian.

Ruang lingkup dan keterbatasan  penelitian mendeskripsiskan
keterbatasan dan ruang lingkup penelitian. Definisi istilah merupakan bagian
yang menjelaskan tentang pengertian istilah-istilah yang berkaitan dengan judul
penelitian. Sistematika penulisan memuat alur logika penulisan hasil penelitian
dalam bentuk narasi deskripstif.

BAB II Kajian Pustaka, pada bab ini berisi mengenai penelitian
terdahulu, kajian teori, dan kerangka konseptual. Kajian teori menjelaskan
pembahasan dasar mengenai “Implementasi Moderasi Beragama dalam
Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng Provinsi Bali”,

sedangkan telaah hasil terdahulu memuat hasil penelitian yang belum pernah

12



dilakukan sebelumnya atau telah dilakukan tetapi terdapat perbedaan. Kerangka
konseptual untuk membantu merancang dan menghubungkan antar konsep.

BAB III Metode Penelitian, bab ini berisi tentang pendekatan dan jenis
penelitian, lokasi penelitian, kehadiran peneliti, subjek penelitian, teknik
pengumpulan data, teknik analisis data, dan keabsahan data, serta tahapan-
tahapan penelitian. Pendekatan dan jenis penelitian memuat penjelasan tentang
alasan peneliti memilih pendekatan kualitatif dan menjelaskan jenis penelitian
yang digunakan. Kehadiran peneliti menjelaskan status hadirnya peneliti oleh
subjek atau informan. Lokasi penelitian memuat alasan pemeilihan tempat untuk
dilaksanakannya penelitian. Data dan sumber data memuat berbagai jenis
informasi yang diperoleh oleh peneliti. Prosedur pengumpulan data menjelaskan
beberapa teknik yang digunakan dalam mengumpulkan data selama penelitian.
Teknik analisis data memuat tahapan analisis penelitian kualitatif. Pengecekan
keabsahan data menjelaskan cara peneliti memvalidasi dan atau melakukan
triangulasi data.

BAB 1V Paparan Data dan Analisis, pada bab ini akan diuraikan tentang
paparan data dan analisis, kemudian temuan penelitian. Paparan data memuat
berbagai kutipan dari hasil wawancara, dokumentasi, dan observasi yang telah
teruji keabsahannya.

BAB V Pembahasan, bab ini akan menguraikan tiga hal, yang pertama,
adalah nilai-nilai moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam yang
diimplementasikan oleh Muallaf Center Kabupaten Buleleng. Kedua, berisi
tentang kontribusi implementasi moderasi beragama terhadap adaptasi sosial dan
keberagamaan muallaf di Kabupaten Buleleng. Dan yang ketiga, berisi tentang

strategi  efektif pelaksanaan implementasi moderasi beragama untuk

13



meningkatkan keberdayaan sosial muallaf di Kabupaten Buleleng. Pembahasan
memuat hasil penelitian yang disertai dengan kajian pustaka (kajian teori dan
hasil penelitian terdahulu).

BAB VI Penutup, bab ini memuat kesimpulan yang diperoleh dari
penelitian ini serta bebrapa saran yang membangun bagi pihak-pihak terkait
dalam masalah implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan Agama

Islam di Muallaf Center.

14



BAB 11
KAJIAN PUSTAKA

A. Penelitian Terdahulu

Berdasarkan eksplorasi peneliti, terdapat beberapa hasil penelitian yang
mempunyai relevansi dengan penelitian ini, diantaranya: Penelitian Nawawi,
berjudul Moderasi Beragama Pada Masyarakat Inklusif Kota Batu (studi
konstruksi sosial).! Adapun fokusnya adalah bagaimana persepsi masyarakat
inklusif Kota Batu terhadap moderasi beragama, realitas sosial apa saja yang
menjadi pondasi langgengnya kerukunan dan keharmonisan kehidupan
masyarakat, serta bagaimana realitas-realitas tersebut mengkonstruksi
sehingga terwujud moderasi beragama pada masyarakat inklusif Kota Batu.
Penelitian ini menemukan, terdapat 3 pondasi yang mengkonstruksi
kehidupan masyarakat inklusif Kota Batu sehingga terwujud moderasi
beragama, yaitu: persepsi, pemahaman dan kesadaran individu, budaya dan
tradisi, serta peran agen. Ketiga pondasi tersebut berjalan secara simultan dan
dialektis melalui momen ekternalisasi, objektivasi dan internalisasi.

Menurut kajian Ulfatul Husna dan Muhammad Thohir, “Religious
Moderation as a New Approach to Learning Islamic Religious Education in
Schools” yang mengeksplorasi bahwa moderasi beragama adalah elemen

penting dalam mewujudkan misi perdamaian tersebut di sekolah melalui

I Nawawi, "Moderasi Beragama Pada Masyarakat Inklusif Kota Batu", Disertasi UIN Sunan Ampel,
2020.

15



16

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI).? Studi ini dilakukan untuk
mengungkap bagaimana mempertahankan moderasi beragama di sekolah
dalam mencegah ekstrimisme. Studi lapangan di SMA Negeri 1 Krembung,
Jawa Timur dengan menggunakan metode deskriptif kualitatif. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa moderasi beragama sekolah menggunakan
tiga prinsip utama yaitu tawassuth, ta’adul dan tawazun. Prinsip-prinsip ini
mampu menciptakan situasi yang moderat dan mewujudkan sekolah damai,
berkemajuan dan membentuk generasi yang berpandangan moderat.

Disertasi Aceng Zakaria tahun 2024 dengan judul “Dialektika Moderasi
Beragama di Era Pluralitas Agama dan Budaya Perspektif Al-Qur’an.’
Penelitian ini menyimpulkan bahwa, dialektika moderasi beragama di era
pluralitas agama dan budaya di Indonesia mengharuskan adanya integrasi
agama dan budaya dalam setiap aspek pengejawantahannya di ranah sosial.
Melalui analisis terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis yang terkait dengan
tema penelitian dipahami secara mendalam berdasarkan penafsiran ulama
tafsir klasik dan kontemporer, serta penjelasan para ilmuan untuk
mendapatkan makna yang komprehensif tentang sikap moderasi beragama di
era pluralitas agama dan budaya. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif yang bersifat explorational, mengkaji lebih dalam isyarat-isyarat Al-
Qur’an tentang dialektika moderasi beragama era pluralitas agama dan

budaya dengan pendekatan content analisis.

2 Ulfatul Husna and Muhammad Thohir, “Religious Moderation as a New Approach to Learning
Islamic Religious Education in Schools,” Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 1 (July 13, 2020):
199-222.

3 Aceng Zakaria, "Dialektika Moderasi Beragama di Era Pluralitas Agama dan Budaya Perspektif Al-
Qur'an" Disertasi Universitas PTIQ Jakarta, 2024.



17

Kemudian Arip Saripudin dari UIN Sunan Gunung Djati Bandung
meneliti Pengaruh Bimbingan Keagamaan terhadap Spiritualitas Muallaf di
Masjid Lautze 2 Kota Bandung. Pendekatan yang digunakan dalam penelitian
ini adalah Kuantitaif dengan penelitian Case and Effect. Menggunakan
sampel purposive random sampling yaitu sebanyak 40 sampel muallaf.
Penelitian ini menemukan bahwa pelayanan keagamaan berpengaruh
signifikan terhadap peningkatan spiritualitas muallaf sebesar 48%.*

Penelitian oleh Jannatul Asni Harefa dan Zainun, yang mengeksplorasi
resiliensi diri mualaf dan faktor-faktor yang mempengaruhinya di Desa Olora,
Kecamatan Gunungsitoli Utara. Metode yang digunakan adalah metode
deskriptif kualitatif. Metode ini digunakan untuk memahami pengalaman dan
strategi yang digunakan mualaf dalam menghadapi tantangan dan tekanan
dalam menjalani keyakinan barunya, yaitu Islam. Hasil penelitian ini
menunjukkan bahwa mualaf memiliki ketahanan diri dalam menjalankan
ajaran Islam dalam hal amal ibadahnya yang dibuktikan dengan kemampuan
mualaf untuk bertahan dalam situasi tersulit saat menjalankan amal ibadah,
mualaf tetap optimis dengan usaha yang sungguh-sungguh dalam kondisi
tersulit saat menjalankan amal ibadah, mualaf memiliki tujuan dalam
menjalankan amal ibadah. Didorong oleh beberapa faktor diantaranya adalah
keyakinan dan kepercayaan diri terhadap agama Islam, bimbingan KUA,

serta bimbingan dan dukungan dari orang-orang terdekatnya.’

4 Arip Saripudin, “Pengaruh Bimbingan Keagamaan Terhadap Spiritualitas Muallaf: Penelitian Di
Masjid Lautze 2 Jalan Tamblong No. 27 Kota Bandung,” UIN Sunan Gunung Jati Bandung (2021).

5 Jannatul Asni Harefa and Zainun Zainun, “Resiliensi Sosial Mualaf Di Lingkungan Masyarakat
Olora,” Jurnal Ilmu Sosial Indonesia (JISI) 5, no. 1 (June 30, 2024): 83-91.



18

Selanjutnya Ismail Muhammad dan Safrina Ariani, dengan judul
“Pendidikan Keislaman di Kalangan Minoritas Muslim Bali”. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif, berdasarkan pendekatan phenomenologik.
Hasil penelitian ini adalah : (1) Pendidikan Islam Informal dilaksanakan
dengan beberapa pola yaitu: (a) Memperkuat ketahanan keluarga dengan
spirit Islam, (b) Mengingatkan anak untuk hidup sesuai dengan ajaran Islam,
namun tetap mengedepankan toleransi, (¢c) Mengantarkan anak untuk belajar
agama Islam di RA dan pengajian (TPA), dan (d) Mengutamakan pendidikan
formal anak di sekolah Islam (madrasah). (2) Pendidikan Islam non-formal
dilaksanakan dengan: (a) Memperkuat peran dan posisi tempat ibadah
(Masjid dan Musalla), (b) Pengajian mingguan dari rumah ke rumah, (c)
Majlis ta’lim kaum ibu-ibu dalam bentuk arisan, dan (d) Penyuluhan agama
Islam oleh penyuluh KUA. (3) Penganut Islam di Bali menghadapi beberapa
situasi yang dalam waktu tertentu dapat menjadi persoalan serius dan keluar
dari siatuasi nyaman, yaitu: (a) Ancaman dari lahirnya RUU Bali, (b)
Kesulitan mendapat izin untuk pembangunan tempat ibadah baru, (c) Adanya
penolakan terhadap kegiatan dan simbol Islam, (d) Problematika muallaf dan
pembinaanya, (e) Sebagian orang Islam di Bali berprilaku tidak Islami, (f)
dan ancaman kelompok Islam Radikal.®

Penelitian oleh Ficky Dewi yang membahas peran moderasi beragama

dalam mempromosikan harmoni kebinekaan di Lembaga Pendidikan Islam,

6 Ismail Muhammad and Safrina Ariani, “Pendidikan Keislaman Di Kalangan Minoritas Muslim Bali”
(UIN Ar-Raniry , 2020), 93.



19

dengan fokus pada MI Al Fithrah Surabaya’. Di tengah kekayaan
keberagaman budaya dan agama Indonesia, harmoni kebinekaan menjadi
krusial untuk menjaga stabilitas sosial dan kemajuan bangsa. Namun,
tantangan seperti intoleransi, konflik antaragama, dan radikalisme menyoroti
perlunya pendekatan holistik dalam mengelola keberagaman. Pada penelitian
menggunakan metode penelitian kualitatif deskriftif dengan pengumpulan
data berupa, wawancara mendalam, observasi partisipan, studi dokumtasi.
Analisis tada berupa, reduksi data, sajian data dan penarikan kesimpulan.
Studi ini menemukan bahwa lembaga pendidikan Islam, khususnya di tingkat
dasar, memainkan peran penting dalam membentuk karakter dan nilai-nilai
moderat pada generasi muda. MI Al Fithrah Surabaya menunjukkan dedikasi
dalam menerapkan nilainilai moderasi beragama melalui pembelajaran
berbasis pengalaman, dialog kolaboratif, dan pendekatan praktis dalam setiap
pelajaran. Namun, tantangan seperti keberagaman siswa yang berasal dari
berbagai daerah menyoroti perlunya pendekatan yang memadai dalam
mempromosikan harmoni kebinekaan di sekolah. Hasil penelitian ini juga
memberikan pemahaman yang mendalam tentang praktik moderasi beragama
di lembaga pendidikan Islam dan menyediakan landasan bagi pengembangan
kebijakan dan program intervensi yang lebih efektif dalam menjaga harmoni
kebinekaan di Indonesia.

Studi Lutfi Ayu Fadhilah dkk yang bertujuan untuk mendeskripsikan

fenomena moderasi beragama di era digital. Penelitian ini menggunakan

7 Ficky Dewi Ixfina, “Harmoni Kebhinekaan: Peran Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan
Islam,” A¢-Ta 'dib 1 (March 2024).



20

metode deskriptif kualitatif dengan jenis penelitian library research atau studi
kepustakaan untuk mengumpulkan, membaca, mencatat, mengolah, dan
menganalisis topik utama dalam penelitian ini yang bersumber dari dokumen,
laporan-laporan, buku-buku, jurnal penelitian, artikel, majalah ilmiah serta
data-data lain yang menunjang penelitian ini.® Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisa peran moderasi beragama terhadap konflik — konflik yang terjadi
di lingkungan masyarakat guna menjaga kesejahteraan dan kedamaian umat.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa di era digital ini perlu diterapkannya
sikap moderasi beragama untuk terhindar dari berbagai konflik, baik konflik
antar agama maupun konflik dalam masyarakat. Menurut riset yang dilakukan
oleh Yusuf Al-Qardhawi, banyaknya konflik internal umat islam masa kini
disebabkan dari pola beragama yang berlebihan atau dapat dikatakan bahwa
beberapa kelompok umat islam lain belum dapat menempatkan sesuatu
dengan adit sesuai dengan tempatnya. Dari sikap tersebut memunculkan sikap
fanatisme dan menyalahkan pemahaman yang berbeda dari keyakinannya.
Beriman kepada Tuhan dengan wujud taat beragama dan menghindari
larangan-Nya memang kewajiban yang harus dilaksanakan bagi umat
beragama, namun pola beragama yang terlalu ekstrim hingga mengakibatkan
sebuah konflik beragama juga dilarang, untuk itu diperlukan sikap moderasi
beragama.

Menurut Harun Nasution, muallaf adalah seseorang yang berpindah

keyakinan dari agama satu ke agama yang lain dan dia masih kurang dalam

8 Lutfi Ayu Fadhilah Utami dkk, “Analisis Pentingnya Peran Moderasi Beragama Di Era Digital,”
Moderatio Vol. 03 (2023).



21

memahami pengetahuan agama baru yang dianutnya. Sebagai seorang
muslim yang lebih dahulu dalam beriman maka perlunya dalam
memperhatikan, melindungi mereka, mengingat tidak jarang dari mereka
mengalami ancaman dan faktor penghambat dalam berpindah agama,
oleh karena itu mereka membutuhkan dukungan moral dan sosial terlebih
mendampingi mereka sampai kuat dan kokoh dalam menyakini aqidah dalam
agama baru yang mereka yakini, sebab jika tidak ada pendampingan yang
khusus akan mampu membahayakan mereka dalam menyerap ilmu agama
yang mereka peroleh tanpa difilter, sehingga berakibat tidak sedikit dari
mereka berfaham radikal. Oleh karena itu diperlukan edukasi program
pembinaan kepada para muallaf melalui moderasi beragama sebagai bentuk
untuk menguatkan dan memantapkan aqidah. Sub masalah dalam penelitian
ini adalah (1) Apakah terdapat hambatan dalam berpindah agama dan
bagaimana Muallaf Center dalam memecahkannya? (2) Bagaimana konsep
moderasi yang ada di dalam Muallaf Center Yogyakarta dalam pembinaan?
(3) Apakah moderasi beragama menjadi solusi dalam edukasi belajar agama
dan bisa menguatkan keimanan seseorang? Penelitian ini menggunakan
pendekatan pembinaan keagamaan dan psikologi agama. Metode penelitian
yang digunakan yaitu deskriptif-kualitatif dengan observasi untuk mengamati
lebih dekat dalam kehidupan keseharianya. Sehingga peneliti agar lebih
mudah dalam pengambilan data. Pengumpulan data yang digunakan meliputi

observasi, wawancara, kuisioner, dan dokumentasi. Analisis data yang



22

dilakukan dengan prosedur reduksidata, penyajian data serta verifikasi data
menggunakan metode triangulasi,dan penarikan kesimpulan®.

Penelitian Marjuki tentang Pendidikan Agama Islam bagi Muallaf
(Studi Kasus Himpunan Bina Muallaf Indonesia) menggunakan pendekatan
penelitian Kualitatif dengan metode deskriptif analitik. Tujuan penelitian ini
untuk mengetahui bagaimana Pendidikan Agama Islam bagi muallaf di
lembaga HBMI, untuk mengetahui faktor pendukung dan penghambat
Pendidikan Agama Islam bagi muallaf di lembaga HBMI.! Data primer
penelitian ini di dapatkan langsung dari para pengurus serta anggota
Himpunan Bina Muallaf Indonesia yang dilakukan melalui wawancara,
observasi sedangkan data sekunder didapatkan melalui kepustakaan berupa
buku-buku, karya ilmiah maupun media online. Lokasi penelitian mengambil
tempat di sekretariat Himpunan Bina Muallaf Indonesia. Teknik
pengumpulan data menggunakan wawancara, observasi, dokumentasi.

Penelitian ini menemukan Faktor pendukung dalam Pendidikan Agama
Islam bagi para pembinaan para muallaf adalah Lembaga Himpunan Bina
Muallaf Indonesia merupakan lembaga pusat yang menaungi lembaga-
lembaga pembinaan muallaf yang masih perlu dukungan, jumlah muallaf
yang terus mengalami peningkatan, kerjasama dari berbagai pihak,
pemberdayaan ekonomi muallaf, pembinaan muallaf dengan lingkungan

tempat tinggal. Adapun faktor penghambat adalah pendanaan untuk

9 Fathira Nadia Makka dkk, “Edukasi Program Pembinaan Muallaf Melalui Moderasi Beragama Di
Lembaga Muallaf Center Yogyakarta,” Proceeding International Seminar on Islamic Education and
Peace (2021).

19 Marjuki and Ahmad Irfan, “Pendidikan Agama Islam Bagi Muallaf (Studi Kasus Himpunan Bina
Muallaf Indonesia),” Maslahah: Journal of Islamic Studies Vol. 02 (November 2022).



23

prmbinaan muallaf, kurang nya semangat muallaf untuk mendatangi
pengajian, kurang nya tenaga pendidik muallaf yang mengerti metode
pembinaan muallaf yang cocok, bagi muallaf yang masuk Islam karena sebab
pernikahan, masih memiliki mental yang lemah, belum adanya sistem
evaluasi yang berkesinambungan

Sedangkan Musfiroh Nurlaili H dkk mengeksplorasi konversi agama
yang dilakukan oleh masyarakat Bali dari Hindu ke Islam merupakan bukti
moderasi beragama dalam agama Hindu. Interaksi antara masyarakat Hindu
Buleleng dengan masyarakat Muslim telah menciptakan budaya baru atau
akulturasi budaya bahkan perkawinan yang berdampak pada konversi agama
dari Hindu ke Islam. Penelitian kualitatif dengan pendekatan Antropologi dan
Sosiologi Agama. Data primer penelitian ini adalah Muallafah dan Organisasi
Muslimat NU Ranting Seririt, Kabupaten Buleleng, Bali. Temuan penelitian
ini adalah bahwa mayoritas Muallafah Buleleng Bali berasal dari agama
Hindu dan melakukan konversi agama karena
perkawinan. Muallafah tersebut bergabung dengan Muslimat NU karena
toleransi dan moderasi masyarakat Hindu terhadap Muslim minoritas cukup
tinggi. Aktivitas sosial keagamaan Muslimat NU meliputi salat Jumat,
Pengajian Umum, Dzikir Akbar, Baca Burdah, Bakti Sosial dan Pelatihan
Soft Skill dan Pemberdayaan Ekonomi.!!

Kajian mengenai moderasi beragama dalam pendidikan Islam telah

menjadi fokus penelitian yang cukup luas dalam dua dekade terakhir. Hal ini

"I Musfiroh Nurlaili H. et al., “Muallafah Muslimat NU Buleleng Bali Religious Tolerance and
Moderation in a Hindu Society in Bali,” Jurnal Penelitian Agama Hindu 9, no. 1 (January 20, 2025):
158-171.



24

sejalan dengan semakin menguatnya kesadaran akan pentingnya pendidikan
agama yang tidak hanya menekankan pada aspek dogmatis, melainkan juga
pada dimensi sosial, kultural, dan kebangsaan.

Kementerian Agama Republik Indonesia sejak tahun 2019 telah
menempatkan moderasi beragama sebagai arus utama (mainstreaming) dalam
pembangunan bidang keagamaan, termasuk di dalamnya pendidikan Islam
formal maupun nonformal.'?

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa integrasi nilai moderasi
beragama dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) dapat
menciptakan suasana belajar yang lebih toleran dan inklusif. Penelitian yang
dilakukan oleh Hidayat tahun 2020 mengungkapkan bahwa kurikulum PAI
yang memuat materi moderasi beragama mampu menumbuhkan sikap
toleransi antar siswa di sekolah menengah. Siswa tidak hanya memahami
ajaran agama secara tekstual, tetapi juga mampu mempraktikkan nilai
keadilan, keseimbangan, serta penghormatan terhadap perbedaan dalam
kehidupan sehari-hari."

Demikian pula, penelitian yang dilakukan oleh Asrori tahun 2021
menekankan bahwa guru berperan sangat penting dalam mengintegrasikan
moderasi beragama ke dalam materi ajar. Guru yang memiliki kompetensi
pedagogik sekaligus sensitivitas sosial mampu mengarahkan peserta didik

untuk memahami Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin. Asrori menemukan

12 Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag
RI. 43

13 Hidayat, R. (2020). Integrasi Moderasi Beragama dalam Kurikulum PAI. Jurnal Pendidikan Islam,
9(2), 123-138.



25

bahwa strategi pembelajaran berbasis dialog, studi kasus, dan diskusi
kelompok efektif dalam menumbuhkan kesadaran kritis siswa terhadap isu-
isu keberagamaan kontemporer.'*

D1 sisi lain, penelitian yang dilakukan oleh Yusra dan Fitriah tahun
2022 mengkaji peran perguruan tinggi Islam dalam mengarusutamakan
moderasi beragama. Hasilnya menunjukkan bahwa mahasiswa yang
mendapatkan mata kuliah tentang moderasi beragama memiliki
kecenderungan lebih tinggi untuk bersikap inklusif dan terbuka terhadap
perbedaan. Hal ini memperkuat pandangan bahwa pendidikan tinggi Islam
merupakan wahana strategis dalam menyiapkan generasi muslim yang
moderat.'®

Penelitian internasional juga menguatkan temuan ini. Misalnya, studi
yang dilakukan oleh Halstead tahun 2004 di Inggris menunjukkan bahwa
pendidikan Islam yang menekankan pada nilai toleransi, keadilan, dan
keseimbangan mampu mendorong integrasi sosial di tengah masyarakat
multikultural. Hal ini menjadi bukti bahwa moderasi beragama dalam
pendidikan Islam tidak hanya relevan di Indonesia, tetapi juga di berbagai
konteks global.'

Namun demikian, masih terdapat tantangan dalam implementasi
moderasi beragama di pendidikan Islam. Sebagaimana dinyatakan oleh

Azumardi Azra tahun 2019, salah satu hambatan terbesar adalah

14 Asrori, A. (2021). Peran Guru dalam Internalisasi Nilai Moderasi Beragama. Jurnal Tarbiyah
Islamiyah, 11(1), 45-60.

15 Yusra, F., & Fitriah, N. (2022). Moderasi Beragama di Perguruan Tinggi Islam. Al-Tarbiyah: Jurnal
Pendidikan Islam, 14(3), 221-240.

16 Halstead, J. M. (2004). An Islamic Concept of Education. Comparative Education, 40(4), 517-529



26

kecenderungan sebagian lembaga pendidikan agama yang masih eksklusif
dan menolak dialog dengan pihak yang berbeda. Oleh karena itu, dibutuhkan
desain kurikulum yang adaptif serta kebijakan yang tegas dari pemerintah
agar moderasi beragama dapat benar-benar terinternalisasi dalam praktik
pendidikan.!’

Dari penelitian-penelitian tersebut, dapat disimpulkan bahwa moderasi
beragama dalam pendidikan Islam memiliki signifikansi yang besar dalam
membentuk generasi muslim yang toleran, adil, dan menghargai
kemajemukan. Meski demikian, kesenjangan masih terlihat dalam aspek
implementasi yang belum merata di seluruh satuan pendidikan, serta
keterbatasan guru dalam mengintegrasikan nilai moderasi ke dalam materi
ajar. Hal ini menjadi salah satu landasan penting bagi penelitian disertasi ini,
khususnya ketika konsep moderasi beragama diimplementasikan dalam
konteks pembinaan muallaf di daerah minoritas Muslim seperti Kabupaten
Buleleng.

Berdasarkan dari beberapa kajian penelitian terdahulu di atas, sebagian
besar telah membahas moderasi beragama dalam berbagai aspek, seperti
peran lembaga pendidikan Islam dalam membentuk sikap moderat, efektivitas
program pembinaan keagamaan, dan pengaruh moderasi beragama terhadap
kohesi sosial. Namun, masih terdapat kesenjangan dalam kajian yang secara
spesifik menyoroti implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan

Agama Islam pada Muallaf Center. Beberapa penelitian cenderung lebih

17 Azra, A. (2019). Pendidikan Islam dan Tantangan Radikalisme. Jakarta: Prenadamedia, 258.



27

fokus pada aspek kebijakan atau implementasi moderasi beragama secara
umum tanpa mengkaji secara mendalam bagaimana pendekatan ini dapat
membentuk pemahaman dan praktik keagamaan muallaf.
Kajian Teori
Dalam penelitian ini, teori yang digunakan berfokus pada pemahaman
tentang implementasi moderasi beragama dan Pendidikan Agama Islam.
Kerangka teori ini menggabungkan beberapa konsep utama yang saling
terkait, yang akan membantu dalam menganalisis bagaimana implementasi
moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam.
1. Implementasi Moderasi Beragama
a. Pengertian Implementasi Moderasi Beragama
Secara umum istilah Implementasi dalam Kamus Besar Bahasa
Indonesia berarti pelaksanaan atau penerapan. Istilah implementasi
biasanya dikaitkan dengan suatu kegiatan yang dilaksanakan untuk
mencapai tujuan tertentu. Salah satu upaya mewujudkan dalam suatau
sistem adalah implementasi.'® Kebijakan yang telah ditentukan, karena
tanpa implementasi sebuah konsep tidak akan pernah terwujudkan.
Implementasi  kebijaksanaan  sesungguhnya bukanlah  sekedar
bersangkut paut dengan mekanisme penjabaran keputusan politik ke
dalam prosedur-prosedur rutin lewat saluran-saluran birokrasi,
melainkan lebih dari itu menyangkut masalah konflik, keputusan dan

siapa memperoleh apa dari suatu Kebijaksanaan.

18 Kamus Besar Bahasa Indonesia tentang Implementasi, diakses pada 4 Mei 2025.



28

Kamus Webster, merumuskan secara pendek bahwa fo implement
(mengimplementasikan) berarti to provide the means for carringout
(menyediakan sarana untuk melaksanakan sesuatu), to give practical
effect to (menimbulkan dampak atau akibat terhadap sesuatu).
Pengertian tersebut mempunyai arti bahwa untuk
mengimplementasikan sesuatu harus disertai sarana yang mendukung
yang nantinya akan menimbulkan dampak atau akibat'®.

Sedangkan secara bahasa, moderasi berasal dari bahasa latin
“moderatio” yang bermakna sedang-sedang saja yaitu tidak berlebihan
dan tidak kekurangan. Di dalam KBBI, moderasi diartikan sebagai
pengurangan kekerasan dan penghindaran ekstreminitas. Moderasi
dikaitkan dengan sikap atau perilaku untuk tidak ekstrem baik ekstrem
kanan (radikal) maupun ekstrem kiri (liberal). Moderasi adalah memilih
di antara keduanya yaitu berada di tengah.?® Oleh karenanya,
seseorang yang memposisikan diri di tengah dan tidak memihak salah
satu sayap baik kanan maupun kiri diistilahkan dengan wasit.

Secara etimologis, istilah implementasi berasal dari bahasa
Inggris to implement yang berarti melaksanakan atau menjalankan

' Dalam konteks ilmu sosial,

sesuatu yang telah direncanakan.’
implementasi dipahami sebagai suatu proses konkretisasi dari

kebijakan, konsep, atau ide ke dalam tindakan nyata melalui

19 Wahab Abdul and Solichin, Analisis Kebijaksanaan: Dari Formulasi Ke Implementasi
Kebijaksanaan Negara (Jakarta: Bumi Aksara, 2004). 43

20 M. Quraish Shihab, Islam Yang Saya Pahami: Moderasi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’an
(Jakarta: Lentera Hati, 2019). 21

21 Echols, J.M., & Shadily, H. (2003). Kamus Inggris-Indonesia. Jakarta: Gramedia. 42



29

serangkaian mekanisme, strategi, dan prosedur. Van Meter dan Van
Horn menyatakan bahwa implementasi adalah “tindakan-tindakan yang
dilakukan baik oleh individu-individu, pejabat-pejabat, maupun
kelompok-kelompok pemerintah atau swasta yang diarahkan pada
tercapainya tujuan-tujuan yang telah ditetapkan dalam keputusan
kebijakan.”?? Dengan demikian, implementasi dapat dipandang sebagai
upaya menjembatani antara perumusan konsep normatif dengan realitas
praktis dalam kehidupan sosial.

Moderasi di dalam Islam dikenal dengan istilah wasathiyyah.
Menurut Salabi, wasathiyyah berasal dari bahasa Arab yang diambil
dari akar katanya yaitu wasath yang bermakna di tengah atau di
antara.”> Kata wasath juga memiliki banyak arti diantaranya adalah
terbaik, adil, keseimbangan, utama, ke-sedangan-an, kekuatan,
keamanan, persatuan, dan istigamah. Sedangkan lawan dari moderasi
(wasathiyyah) adalah berlebihan (fatharruf) dan melampaui batas
(ghuluw) yang juga bermakna ekstrem dan radikal.

Istilah moderasi beragama merupakan konsep yang relatif baru
dalam diskursus kebijakan keagamaan di Indonesia, khususnya sejak
diarusutamakan oleh Kementerian Agama pada tahun 2019. Moderasi
beragama didefinisikan sebagai cara pandang, sikap, dan praktik

beragama yang menempatkan nilai keadilan, keseimbangan, dan

22 Van Meter, D., & Van Horn, C. (1975). The Policy Implementation Process. Administration &
Society, 6(4), 445-488. 461

23 Zarkasyi 1., “Peran Guru Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Toleransi Dan Moderasi Beragama Di
Sekolah,” Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 2 (2020): 123—-137. 125



30

toleransi sebagai landasan dalam berinteraksi dengan sesama umat
manusia.* Menurut Lukman Hakim Saifuddin, moderasi beragama
bukanlah upaya untuk memoderasi ajaran agama, melainkan
memoderasi cara beragama agar lebih sesuai dengan konteks
kebangsaan dan kemanusiaan yang majemuk.?

Berdasarkan pada beberapa makna wasathiyyah sebagaimana di
atas, dapat disimpulkan bahwa hakikatnya wasathiyyah memiliki sifat
fleksibelitas dan kontekstualis tergantung dimana kata tersebut
digunakan. Maka pada pada prinsipnya, Wasathiyyah adalah sikap dan
perilaku yang tidak kaku namun juga tidak terlalu lentur, tidak bersifat
memihak tapi punya prinsip serta mengandung nilai-nilai kebaikan.

Dengan demikian, implementasi moderasi beragama dapat
dipahami sebagai proses penerapan nilai-nilai moderasi beragama ke
dalam tindakan nyata dalam kehidupan sosial, pendidikan, dan
kebijakan publik. Implementasi ini mencakup serangkaian upaya untuk
menginternalisasikan  prinsip-prinsip moderasi  seperti keadilan,
keseimbangan, toleransi, serta penghormatan terhadap tradisi dan
budaya lokal ke dalam kurikulum pendidikan, metode pembinaan
keagamaan, dan praktik kehidupan sehari-hari.

Implementasi moderasi beragama tidak hanya terbatas pada aspek

regulatif yang bersumber dari kebijakan pemerintah, melainkan juga

24 Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag
RI. 12

25 Suharto, Babun et. all (2019). Moderasi Beragama: Dari Indonesia untuk Dunia. Yogyakarta: LKiS.
23



31

menyentuh aspek kultural dan sosial yang dijalankan oleh masyarakat.

Dari uraian tersebut, dapat ditegaskan bahwa pengertian
implementasi moderasi beragama bukan sekadar “pelaksanaan
kebijakan,” melainkan suatu proses multidimensional yang mencakup
internalisasi nilai, transformasi sikap, dan aktualisasi perilaku dalam
kehidupan beragama yang inklusif dan toleran.

Implementasi moderasi beragama juga relevan dengan konsep
pendidikan multikultural yang dikembangkan oleh James Banks.
Pendidikan multikultural bertujuan untuk mengakui, menghargai, dan
merayakan keberagaman sebagai bagian integral dari proses

pembelajaran.?®

Dalam konteks Indonesia yang plural, pendidikan
multikultural memberikan kerangka normatif dan praktis bagi
implementasi moderasi beragama di sekolah maupun Ilembaga
pembinaan keagamaan.

Dengan demikian, landasan teoritis implementasi moderasi
beragama bersifat interdisipliner, melibatkan teori kebijakan publik,
sosiologi, psikologi pendidikan, hingga teori interaksi sosial.
Penggunaan berbagai perspektif ini tidak hanya memperkuat kerangka
konseptual  penelitian, tetapi juga memberikan pemahaman

komprehensif tentang dinamika implementasi moderasi beragama di

Muallaf Center Kabupaten Buleleng.

26 Banks, J. A. (2010). Multicultural Education: Issues and Perspectives. New York: John Wiley &
Sons. 52



32

b. Tujuan Moderasi Beragama

Moderasi beragama pada hakikatnya merupakan strategi untuk
menghadirkan kehidupan beragama yang harmonis, adil, dan seimbang
di tengah masyarakat yang plural. Tujuan dari moderasi beragama tidak
hanya bersifat normatif-idealis, tetapi juga praktis-aplikatif. Dalam
kerangka pemikiran Kementerian Agama Republik Indonesia, moderasi
beragama diorientasikan untuk menjaga keutuhan bangsa, memperkuat
kohesi sosial, serta mencegah lahirnya ekstremisme dan intoleransi.?’
Dengan demikian, tujuan utama moderasi beragama adalah membangun
tata kehidupan beragama yang berlandaskan pada nilai kemanusiaan
universal sekaligus sesuai dengan semangat kebangsaan Indonesia.

Moderasi beragama merupakan cara pandang yang bertujuan
untuk membentuk sikap keagamaan yang inklusif, toleran, dan
seimbang dalam memahami ajaran agama. Pemahaman ini berperan
penting dalam menjaga harmoni sosial dan mencegah ekstremisme,
baik dalam bentuk radikalisme maupun liberalisme yang berlebihan.?®

Dalam rangka menumbuhkan sikap moderat dan toleran,
pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang selama ini hanya berfokus
pada pemahaman tekstual keagamaan yang bersifat teoritis-akademis
harus dapat dikembangkan menjadi pembelajaran kontekstual

keagamaan yang bersifat aplikatif adaptif terhadap isu-isu sosial dan

27 Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag
RI. 34

28 Sauqi Futaqi, “Konstruksi Moderasi Islam (Wasathiyyah) Dalam Kurikulum Pendidikan Islam,”
PROCEEDINGS: Annual Conference for Muslim Scholars (2018). 4



33

kondisi keberagaman masyarakat.

1))

2)

3)

4)

Menanamkan Sikap Toleransi Antarumat Beragama

Moderasi beragama bertujuan untuk membentuk individu yang
memiliki pemahaman agama yang inklusif dan menghargai
perbedaan. Dalam konteks masyarakat yang plural, sikap toleransi
menjadi elemen fundamental dalam menciptakan kedamaian dan
harmoni sosial .

Menghindari Sikap Ekstremisme dan Radikalisme

Pendidikan moderasi beragama juga bertujuan untuk mencegah
berkembangnya paham ekstrem yang bisa mengarah pada tindakan
intoleransi, diskriminasi, atau bahkan kekerasan atas nama agama.
Sikap moderat dalam beragama mengajarkan keseimbangan antara
keyakinan pribadi dengan penghormatan terhadap hak-hak orang
lain.

Memperkuat Rasa Kebangsaan dan Keutuhan Negara

Moderasi beragama berperan dalam membangun kesadaran bahwa
agama tidak boleh dipisahkan dari nilai-nilai kebangsaan.
Pendidikan ini mengajarkan bahwa agama dan nasionalisme tidak
bertentangan, tetapi justru dapat saling menguatkan dalam
membangun masyarakat yang harmonis dan berkeadilan.
Membentuk Karakter Religius yang Rahmatan Lil ‘Alamin

Tujuan lain dari pendidikan moderasi beragama adalah

menanamkan sikap keberagamaan yang penuh kasih sayang,



34

memberikan manfaat bagi sesama, dan tidak menyebarkan
kebencian. Konsep rahmatan lil ‘alamin menjadi landasan dalam
membangun masyarakat yang harmonis dan saling menghargai.

Tujuan-tujuan tersebut menegaskan bahwa moderasi beragama

bukanlah sekadar slogan, melainkan strategi integral untuk membangun

masyarakat yang damai, adil, dan sejahtera.

. Langkah-Langkah Implementasi Moderasi Beragama

Moderasi beragama tidak hanya sebatas pemahaman konseptual,

tetapi juga harus diimplementasikan dalam berbagai aspek kehidupan,

baik di lingkungan pendidikan formal, nonformal, maupun dalam

kehidupan bermasyarakat. Berikut adalah langkah-langkah strategis

dalam implementasi moderasi beragama:

1)

2)

3)

Integrasi Nilai-Nilai Moderasi dalam Kurikulum Pendidikan

Salah satu langkah utama dalam implementasi moderasi beragama
adalah memasukkan nilai-nilai moderasi dalam kurikulum
pendidikan di semua jenjang , termasuk dalam kegiatan pembinaan
muallaf.

Pemberdayaan Ustadz sebagai Agen Moderasi

Guru atau ustadz memiliki peran penting dalam membentuk sikap
keberagamaan yang moderat pada peserta didik .

Pemanfaatan Teknologi dan Media Digital

Di era digital, pendidikan moderasi beragama harus mampu

menyesuaikan diri dengan perkembangan teknologi.



35

4) Keterlibatan Tokoh Agama dan Masyarakat.
Implementas moderasi beragama tidak hanya menjadi tanggung
jawab lembaga pendidikan, tetapi juga membutuhkan dukungan dari
tokoh agama dan masyarakat .

5) Evaluasi dan Penguatan Kebijakan Moderasi Beragama

Dari lima tahapan tersebut, dapat dipahami bahwa langkah
implementasi moderasi beragama bersifat siklis dan berkesinambungan.
Internaliasi nilai akan memperkuat legitimasi kebijakan, kebijakan akan
menopang praktik sosial, praktik sosial akan mengasah kapasitas aktor,
dan pada akhirnya evaluasi akan menghasilkan perbaikan untuk tahap
berikutnya. Dengan demikian, implementasi moderasi beragama tidak
sekadar bersifat linear, melainkan spiral yang terus meningkat menuju
perbaikan berkelanjutan.

Lebih jauh, langkah implementasi moderasi beragama di
Indonesia juga perlu memperhatikan dinamika global. Misalnya,
strategi countering violent extremism (CVE) yang diterapkan di banyak
negara menjadi pelajaran penting bahwa implementasi tidak hanya
berhenti pada level retorika, melainkan harus menyentuh aspek
struktural, kultural, dan digital. Artinya, langkah moderasi beragama
juga perlu menjangkau media sosial, literasi digital, dan wacana publik
di ruang maya yang kerap menjadi ruang penyebaran intoleransi.*’

Dengan demikian, langkah-langkah implementasi moderasi

2 Yusuf, M. (2022). Digitalisasi Moderasi Beragama: Tantangan dan Strategi. Jurnal Komunikasi dan
Agama, 15(1), 77-95. 79



36

beragama merupakan ikhtiar komprehensif yang melibatkan dimensi
nilai, regulasi, praktik, aktor, dan evaluasi. Apabila kelima aspek ini
dapat berjalan secara simultan, maka moderasi beragama tidak hanya
menjadi slogan, tetapi dapat terwujud sebagai habitus sosial yang
melekat dalam kehidupan masyarakat Indonesia.

Agar implementasi moderasi beragama dapat berjalan secara
efektif dan berkelanjutan, diperlukan evaluasi secara berkala serta
kebijakan yang mendukung.

d. Faktor Pendukung dan Penghambat

Implementasi moderasi beragama dalam masyarakat tidak
terlepas dari dukungan berbagai faktor internal dan eksternal. Salah satu
faktor pendukung yang paling signifikan adalah keberadaan sistem
pendidikan yang menanamkan nilai-nilai toleransi dan keberagaman
sejak dini. Pendidikan agama yang mengedepankan pendekatan
humanis, kontekstual, dan inklusif dapat menjadi fondasi dalam
membentuk cara pandang yang moderat dalam beragama’’. Lembaga
pendidikan, baik formal maupun nonformal, yang secara konsisten
menyosialisasikan nilai moderasi seperti toleransi, anti-kekerasan, dan
penghormatan terhadap perbedaan, berkontribusi besar dalam
mencegah tumbuhnya sikap ekstrem di kalangan generasi muda.

Selain itu, peran tokoh agama yang memiliki pandangan

moderat juga menjadi kunci utama dalam menyemai sikap

30 Azyumardi Azra, Moderasi Beragama Dalam Perspektif Islam Nusantara (Jakarta: Gramedia, 2019).
52



37

keberagamaan yang damai di tengah masyarakat. Tokoh agama
memiliki pengaruh moral dan sosial yang tinggi, terutama di
komunitas-komunitas lokal. Ketika mereka menyuarakan pesan-pesan
damai, kasih sayang, dan persatuan, umat akan lebih mudah menerima
dan menerapkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari®’.
Dukungan dari media massa dan media sosial yang menyebarluaskan
konten edukatif dan narasi kebangsaan juga turut memperkuat semangat
moderasi di ruang publik. Penyebaran konten keagamaan yang
konstruktif, seimbang, dan tidak provokatif berperan dalam
membendung arus radikalisme digital.

Namun demikian, implementasi moderasi beragama juga
menghadapi berbagai tantangan dan hambatan. Salah satu faktor
penghambat utama adalah meningkatnya radikalisasi keagamaan yang
menyasar masyarakat melalui media sosial, pendidikan informal, dan
jaringan komunitas eksklusif. Radikalisme ini tidak hanya mengancam
kerukunan, tetapi juga menciptakan segregasi sosial berbasis identitas
keagamaan®?. Selain itu, rendahnya literasi keagamaan di kalangan
masyarakat juga memperparah kondisi ini. Banyak individu yang
memahami ajaran agama secara tekstual dan parsial tanpa
mempertimbangkan konteks sosial atau nilai-nilai universal agama,

seperti keadilan dan kemanusiaan®.

31 C Lindholm, Satisfaction ; What Makes Us Stay in a Close Relationship ?, 2006. 8
32 M Taufiq Rahman, Agama, Kekerasan Dan Radikalisme (Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 2020).

54

33 Syahril dkk, Literasi Paham Radikalisme Di Indonesia (Bengkulu: CV. Zigie Utama, 2020). 54



38

Faktor penghambat lainnya adalah menguatnya politik identitas
yang mengeksploitasi simbol-simbol agama demi kepentingan
kekuasaan. Praktik politisasi agama ini sering kali memecah belah
masyarakat dan menciptakan antagonisme antar kelompok, khususnya
menjelang momen-momen politik seperti pemilu. Ketika agama
dijadikan alat mobilisasi politik, maka nilai-nilai moderasi kerap
terpinggirkan, digantikan oleh retorika sektarian yang memecah belah
persatuan bangsa.** Hal ini diperparah dengan absennya regulasi atau
penegakan hukum yang tegas terhadap ujaran kebencian atau provokasi
berbasis agama, sehingga menurunkan kepercayaan masyarakat
terhadap negara sebagai penjamin kerukunan.

Dengan demikian, keberhasilan implementasi moderasi
beragama sangat ditentukan oleh sinergi antara pendidikan, tokoh
agama, media, dan negara. Keberadaan program-program
pemberdayaan masyarakat yang berorientasi pada penguatan nilai-nilai
kebangsaan, pelatihan literasi digital, serta reformasi kurikulum
pendidikan agama perlu terus diperluas. Di sisi lain, strategi
deradikalisasi juga harus melibatkan pendekatan kultural dan dialog
antariman yang menyentuh akar persoalan, bukan hanya represif.
Moderasi beragama bukan hanya agenda pemerintah, tetapi menjadi
tanggung jawab bersama seluruh elemen bangsa untuk menjaga

harmoni dan kohesi sosial dalam masyarakat yang majemuk.

3 Thomas B Pepinsky, R William Liddle, and Saiful Mujani, “Testing Political Islam’s Economic
Advantage: The Case of Indonesia,” in American Political Science Association Annual Meeting
September, 2009, 3-6. 5



39

Dari uraian di atas, tampak bahwa faktor pendukung dan
penghambat moderasi beragama ibarat dua sisi mata uang yang tidak
dapat dipisahkan. Kekuatan ideologis dan kebijakan negara merupakan
modal besar, namun masih harus berhadapan dengan tantangan
struktural (keterbatasan sumber daya), kultural (pemahaman eksklusif),
dan digital (pengaruh radikalisme daring). Oleh karena itu, strategi
implementasi harus mampu mengoptimalkan faktor pendukung
sekaligus meminimalkan penghambat.

Pendekatan kolaboratif lintas sektor antara pemerintah, lembaga
pendidikan, tokoh agama, masyarakat sipil, dan media perlu diperkuat
agar moderasi beragama dapat benar-benar menjadi praktik sosial,
bukan hanya jargon normatif. Dengan demikian, faktor pendukung dan
penghambat bukan dipandang sebagai kontradiksi mutlak, melainkan
sebagai dinamika yang harus dikelola dengan bijak demi keberhasilan
implementasi moderasi beragama di Indonesia.

2. Pendidikan Agama Islam
a. Pengertian Pendidikan Agama Islam
Pendidikan Agama Islam (PAI) adalah usaha sadar dan
terencana dalam menanamkan nilai-nilai Islam kepada peserta didik
melalui proses pengajaran, pembelajaran, dan pembinaan agar
terbentuk pribadi muslim yang beriman, bertakwa, dan berakhlak
mulia.

Menurut Zakiah Daradjat, PAI adalah bimbingan jasmani dan



40

rohani berdasarkan ajaran Islam menuju terbentuknya kepribadian

> Sementara itu, Abuddin Nata

utama menurut ukuran Islam.?
menambahkan bahwa pendidikan agama Islam tidak hanya
mentransfer ilmu agama, tetapi juga internalisasi nilai dan
pembentukan karakter Islami.>

Menurut Muhaimin, Pendidikan Agama Islam adalah usaha
sadar dan terencana dalam menyiapkan peserta didik untuk mengenal,
memahami, menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam melalui
bimbingan, pengajaran, dan latihan.?” Definisi ini menekankan aspek
kesadaran (consciousness) dan perencanaan (planning), yang berarti
PAI bukanlah proses spontan, melainkan bagian integral dari upaya
sistematis dalam mencetak generasi muslim yang moderat, cerdas, dan
berdaya.

Abuddin Nata menambahkan bahwa Pendidikan Agama Islam
adalah proses pembelajaran yang tidak hanya berorientasi pada transfer
pengetahuan keagamaan, tetapi juga pembentukan kepribadian Islam
secara menyeluruh (kaffah).3® Artinya, PAI tidak sebatas
menyampaikan doktrin atau hafalan, melainkan membentuk character
building berbasis nilai-nilai Qur’ani dan Nabawi. Dengan demikian,
pengertian PAI mencakup tiga aspek: kognitif (pengetahuan agama),

afektif (sikap dan nilai), serta psikomotorik (pengamalan).

35 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2004). 34

36 Abuddin Nata, Perspektif Islam Tentang Strategi Pendidikan (Jakarta: Kencana, 2012). 42

37 Muhaimin. (2011). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di
Sekolah. Bandung: Remaja Rosdakarya. 21

38 Nata, A. (2016). Pendidikan Islam dalam Peradaban Industrial dan Digital. Jakarta: Rajawali Pers.

27



41

Dalam perspektif normatif, pengertian Pendidikan Agama
Islam dapat dirujuk pada Al-Qur’an dan Hadis. QS. An-Nahl [16]:
125, “Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah, pelajaran
yang baik, dan debat dengan cara yang terbaik,” menegaskan bahwa
pendidikan Islam harus dilakukan dengan kebijaksanaan, keteladanan,
dan pendekatan dialogis. Hadis Nabi saw. yang berbunyi: “Sebaik-baik
kalian adalah yang belajar Al-Qur’an dan mengajarkannya” (HR.
Bukhari) menekankan pentingnya peran guru dan peserta didik dalam
siklus pendidikan Islam.

Sementara itu, secara yuridis, pengertian Pendidikan Agama
Islam ditegaskan dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional
Nomor 20 Tahun 2003. Pasal 37 ayat (1) menyatakan bahwa
pendidikan agama merupakan mata pelajaran wajib pada semua
jenjang pendidikan, yang berfungsi membentuk peserta didik agar
beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia.’* Regulasi ini memperkuat
posisi PAI sebagai bagian integral dalam kurikulum nasional yang
tidak hanya berorientasi pada aspek spiritual, tetapi juga sosial, moral,
dan kebangsaan.

Dari perspektif historis, istilah Pendidikan Agama Islam di
Indonesia juga mengalami perkembangan. Pada masa awal
kemerdekaan, PAI lebih ditekankan pada pengajaran formal di

madrasah dan pesantren. Namun seiring perkembangan zaman, PAI

3 Republik Indonesia. (2003). Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional. Jakarta: Sekretariat Negara. 46



42

diperluas ke sekolah umum, perguruan tinggi, bahkan program
nonformal seperti majelis taklim dan pusat pembinaan muallaf.
Perubahan ini menegaskan bahwa pengertian PAI tidak terbatas pada
institusi formal, melainkan mencakup semua aktivitas pembelajaran
Islam di ruang sosial.

Bila ditinjau dari pendekatan filsafat pendidikan, pengertian
Pendidikan Agama Islam berakar pada konsep tarbiyah, ta’lim, dan
ta’dib. Istilah tarbiyah menekankan aspek pengasuhan, pertumbuhan,
dan pengembangan potensi manusia. Ta’lim lebih menitikberatkan
pada aspek pengajaran dan penyampaian ilmu. Sedangkan ta’dib
menurut Syed Naquib al-Attas adalah pembentukan adab (etika dan
moralitas) sebagai tujuan tertinggi pendidikan Islam.* Dengan
demikian, pengertian PAI mencakup ketiga aspek tersebut secara
integral: mengasuh, mengajarkan, dan membentuk adab.

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa
Pendidikan Agama Islam adalah proses sistematis, terencana, dan
berkesinambungan untuk menanamkan nilai-nilai Islam secara
menyeluruh (holistik-integratif), baik dalam dimensi pengetahuan,
sikap, maupun perilaku. PAI tidak hanya bertujuan mencetak manusia
beragama secara formalistik, tetapi lebih jauh melahirkan generasi
muslim yang berkarakter moderat, berdaya saing, dan mampu hidup

dalam harmoni di tengah masyarakat multikultural seperti Indonesia.

40 Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC. 42



43

b. Tujuan Pendidikan Agama Islam

Tujuan utama pendidikan agama Islam adalah membentuk
manusia seutuhnya (insan kamil) yang bertakwa kepada Allah SWT
dan mampu mengimplementasikan ajaran Islam dalam kehidupan
sehari-hari, baik sebagai individu maupun anggota masyarakat.
Disamping itu tujuan Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan arah
fundamental yang menentukan orientasi, strategi, serta capaian
pembelajaran dalam proses pendidikan. Tanpa tujuan yang jelas,
pendidikan hanya akan berjalan secara mekanis dan tidak memiliki
arah transformatif. Dalam konteks Islam, tujuan pendidikan tidak
semata-mata menghasilkan individu yang cerdas secara intelektual,
melainkan juga membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan
berakhlak mulia, sesuai dengan misi utama Islam sebagai rahmatan lil
‘alamin.

Menurut Al-Attas, tujuan pendidikan Islam adalah "the
instilling of adab" (penanaman adab) yang meliputi ilmu, amal, dan
akhlak yang benar menurut Islam*!. Tujuan ini lebih jauh dirinci dalam
UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, Pasal 3,
yang menyatakan bahwa pendidikan nasional, termasuk pendidikan
agama, bertujuan untuk “mengembangkan potensi peserta didik agar
menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang

Mabha Esa, serta berakhlak mulia”.

4l Syed Muhammad Naquib Al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC,
1980), 71.



44

1) Perspektif Normatif (Al-Qur’an dan Hadis)

Tujuan Pendidikan Agama Islam pada dasarnya bersumber
dari ajaran Al-Qur’an dan Hadis. QS. Adz-Dzariyat [51]: 56
menegaskan bahwa manusia diciptakan untuk beribadah kepada
Allah Swt. Ayat ini menunjukkan bahwa tujuan akhir pendidikan
adalah membentuk manusia yang menyadari fitrahnya sebagai
hamba Allah. Selain itu, QS. Al-Bagarah [2]: 143 menyebut umat
Islam sebagai ummatan wasathan (umat yang moderat), yang
berarti pendidikan Islam diarahkan untuk membentuk generasi
yang adil, seimbang, dan mampu hidup dalam harmoni sosial.*?
Hadis Nabi saw. yang berbunyi “Aku diutus hanya untuk
menyempurnakan akhlak mulia” (HR. Ahmad) memperkuat bahwa
tujuan utama pendidikan Islam adalah pembinaan moral dan
akhlak.

2) Perspektif Filosofis dan Historis

Secara filosofis, para pemikir Islam klasik maupun
kontemporer telah merumuskan tujuan pendidikan Islam. Al-
Ghazali, misalnya, menekankan bahwa pendidikan bertujuan
mendekatkan diri kepada Allah dan mengantarkan manusia
mencapai kebahagiaan dunia-akhirat (sa’adah).*® Ibn Khaldun

menambahkan bahwa pendidikan berfungsi membentuk peradaban

42 Departemen Agama RI. (2010). AI-Qur’an dan Terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf
Al-Qur’an. 61
43 Al-Ghazali. (1997). Thya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr. 34



45

(tamaddun), karena ilmu adalah dasar kemajuan masyarakat.*

Sementara itu, Syed Muhammad Naquib al-Attas menyatakan
bahwa tujuan pendidikan Islam adalah ta’dib (penanaman adab),
yaitu membentuk manusia berilmu yang beradab dan mampu
menempatkan segala sesuatu sesuai kedudukannya.*’

Sejarah pendidikan Islam di Indonesia pun menunjukkan
konsistensi tujuan ini. Pesantren tradisional menekankan
pembinaan akhlak dan ketundukan kepada guru, madrasah modern
menggabungkan ilmu agama dan umum, sementara sekolah umum
menempatkan PAI sebagai fondasi moral bangsa. Variasi ini
menunjukkan bahwa meskipun bentuk kelembagaan berbeda,
tujuan Pendidikan Agama Islam tetaplah membentuk manusia
paripurna (insan kamil).

3) Perspektif Yuridis dan Kebijakan Nasional

Secara yuridis, tujuan pendidikan agama ditegaskan dalam
Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional. Pasal 3 menyebutkan bahwa pendidikan nasional
bertujuan untuk mengembangkan potensi peserta didik agar
menjadi manusia yang beriman, bertakwa, berakhlak mulia, sehat,
berilmu, cakap, kreatif, mandiri, serta menjadi warga negara yang

demokratis dan bertanggung jawab.*® Dengan demikian, PAI

4 Ibn Khaldun. (2000). Muqaddimah Ibn Khaldun. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 52

4 Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC. 21

46 Republik Indonesia. (2003). Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional. Jakarta: Sekretariat Negara. 38



46

berkontribusi langsung pada pembentukan karakter kebangsaan

yang religius, moderat, dan nasionalis.

Kementerian Agama melalui kebijakan kurikulum juga
menegaskan bahwa PAI bertujuan menumbuhkan keimanan dan
ketakwaan kepada Allah Swt., membentuk akhlak mulia, serta
mengembangkan wawasan keberagamaan yang moderat, toleran,
dan inklusif*’ Hal ini sejalan dengan misi Moderasi Beragama
yang diarusutamakan sejak 2019, sehingga PAI tidak hanya
berorientasi pada ritual, melainkan juga pada nilai sosial-
keagamaan yang konstruktif.

4) Dimensi Tujuan Pendidikan Agama Islam

Berdasarkan berbagai perspektif di atas, tujuan PAI dapat
dipetakan dalam beberapa dimensi:

a) Dimensi Spiritual: membentuk peserta didik yang memiliki
kesadaran ketuhanan, melaksanakan ibadah dengan benar, dan
menjadikan Allah sebagai pusat orientasi hidup.

b) Dimensi Moral dan Akhlak: menanamkan nilai etika Islam,
seperti kejujuran, keadilan, kasih sayang, toleransi, dan
tanggung jawab.

¢) Dimensi Intelektual: mengembangkan kemampuan berpikir
kritis, logis, dan ilmiah, yang dipadukan dengan nilai-nilai

Qur’ani.

47 Kementerian Agama RI. (2019). Kebijakan Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat.
57



47

d) Dimensi Sosial: menumbuhkan sikap peduli, gotong royong,
dan toleransi antarumat beragama.

e) Dimensi Kebangsaan: membentuk peserta didik yang cinta
tanah air, menghargai Pancasila, dan siap menjaga persatuan
bangsa.

Dengan demikian, tujuan Pendidikan Agama Islam bukan
hanya menanamkan pengetahuan agama, melainkan membentuk
kepribadian integral yang harmonis antara iman, ilmu, akhlak, dan
amal. Dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural, tujuan PAI
harus pula diarahkan pada pembentukan sikap moderat (tawassuth),
toleran (tasamuh), dan adil (i’tidal). Hal ini relevan dengan gagasan
Azyumardi Azra yang menekankan pentingnya pendidikan Islam
untuk membangun masyarakat sipil (civil society) yang demokratis
dan inklusif.*®

Oleh karena itu, dapat ditegaskan bahwa tujuan Pendidikan
Agama Islam bersifat multidimensional: transendental (hubungan
dengan Allah), personal (pengembangan potensi individu), sosial
(hubungan dengan sesama), dan kebangsaan (membangun
peradaban). Tujuan ini menjadi fondasi sekaligus arah bagi
pengembangan kurikulum, metode, serta evaluasi Pendidikan Agama

Islam di Indonesia.

4 Azyumardi Azra, (2006). Islam Substantif: Agar Umat Tidak Jadi Buih. Jakarta: Mizan. 61



48

c. Pendekatan dalam Pendidikan Agama Islam

Dalam praktiknya, pendekatan pendidikan agama Islam
mencakup beberapa model, antara lain:

1) Pendekatan teologis-normatif: menekankan ajaran Al-Qur'an dan
Hadits secara tekstual.

2) Pendekatan  psikologis-pedagogis:  memperhatikan  kondisi
perkembangan jiwa peserta didik.*

3) Pendekatan sosiologis-kultural: mempertimbangkan latar sosial
dan budaya peserta didik.>°

Pendekatan-pendekatan tersebut hendaknya digunakan
secara integratif agar pendidikan agama tidak hanya bersifat
dogmatis, tetapi juga kontekstual dan transformatif.

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa tidak
ada satu pendekatan tunggal yang memadai untuk mewujudkan
tujuan Pendidikan Agama Islam. Setiap pendekatan memiliki
kekuatan dan keterbatasan. Oleh karena itu, idealnya PAI
menggunakan pendekatan yang integratif, memadukan normatif,
filosofis, psikologis, sosiologis, historis, kontekstual, dan
interdisipliner. Pendekatan ini akan membentuk generasi Muslim
yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, serta mampu hidup
harmonis dalam masyarakat yang plural.

Dalam konteks disertasi ini, relevansi pendekatan PAI

49 M. Sutrisno, Psikologi Pendidikan Islam (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2005). 46
30 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Menyusun Epistemologi Pendidikan Islam
(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007). 32



49

semakin penting ketika diimplementasikan pada pembinaan muallaf

di daerah minoritas. PAI bagi muallaf tidak cukup hanya bersifat

normatif, tetapi harus pula mengakomodasi aspek psikologis,

sosiologis, dan kontekstual, agar mereka mampu beradaptasi dengan
lingkungan baru sekaligus memegang teguh identitas keislamannya.
d. Prinsip-prinsip Pendidikan Agama Islam
Pendidikan Agama Islam memiliki prinsip-prinsip dasar
yang membedakannya dari pendidikan umum:

1) Tauhid sebagai landasan utama (Monotheism as a foundation).
Prinsip tauhid adalah dasar paling fundamental dalam PAL
Seluruh aktivitas pendidikan diarahkan untuk menanamkan
keimanan bahwa hanya Allah yang Maha Esa, tempat bergantung,
dan pusat orientasi hidup manusia.>' Tauhid tidak sekadar doktrin,
melainkan paradigma yang menyatukan aspek kognitif, afektif,
dan psikomotorik dalam proses belajar. Oleh karena itu, seluruh
kurikulum, metode, dan evaluasi dalam PAI harus selalu
berorientasi pada penguatan akidah.

2) Keseimbangan antara dunia dan akhirat.

Islam menekankan keseimbangan antara kehidupan dunia dan
akhirat, antara aspek jasmani dan rohani, serta antara individu dan
Masyarakat.>> PAI harus menekankan harmoni ini, sehingga

peserta didik tidak terjebak pada sikap materialistik atau

31 Al-Ghazali. (2005). Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 41
32 Abuddin Nata, (2012). Pendidikan dalam Perspektif al-Qur’an. Jakarta: UIN Jakarta Press. 56



50

spiritualistik yang berlebihan. Dalam praktiknya, PAI mendorong
keseimbangan antara penguasaan ilmu-ilmu agama dan ilmu
pengetahuan umum, sehingga menghasilkan insan yang cerdas
sekaligus berakhlak mulia.
3) Integrasi ilmu dan amal.
Dalam Prinsip Pendidikan Agama Islam, hubungan ilmu dan amal
adalah kesatuan yang tak terpisahkan, di mana ilmu harus
diwujudkan dalam tindakan nyata dan amal harus didasari ilmu.
Pendidikan Islam mengedepankan pengamalan ilmu untuk
kebaikan dan kemaslahatan umat, serta bertujuan menciptakan
manusia yang berkarakter mulia dan dapat menyeimbangkan
kehidupan dunia dan akhirat.
4) Universalitas dan fleksibilitas nilai-nilai Islam.

Prinsip universalitas menegaskan bahwa ajaran Islam berlaku bagi
seluruh umat manusia tanpa memandang ras, etnis, atau
kebangsaan.”® Oleh karena itu, PAI tidak boleh bersifat eksklusif,
melainkan inklusif dan terbuka terhadap keberagaman. Prinsip ini
sangat relevan dalam konteks Indonesia yang multikultural.
Melalui PAI nilai-nilai Islam yang universal, seperti keadilan,
kasih sayang, dan perdamaian, dapat diinternalisasikan untuk

membangun kohesi sosial.

33 Yusuf Qardhawi, (2001). Islam: Agama Universal. Kairo: Maktabah Wahbah, 219.



51

5) Keadilan dan moderasi (wasathiyah) dalam proses pendidikan®.
Prinsip keadilan dalam PAI berarti menempatkan sesuatu pada
tempatnya dan memberikan hak kepada yang berhak.’> Guru harus
berlaku adil kepada semua peserta didik tanpa diskriminasi, baik
berdasarkan gender, latar belakang sosial, maupun keyakinan.
Dalam hal penilaian, prinsip keadilan mendorong evaluasi yang
objektif dan proporsional. Dengan demikian, PAI dapat menjadi
sarana untuk membangun karakter peserta didik yang menjunjung
tinggi keadilan dalam kehidupan sosial.

Berdasarkan uraian di  atas, prinsip-prinsip  PAI
sesungguhnya menjadi pedoman utama dalam mengarahkan
seluruh proses pendidikan agar tetap sesuai dengan ruh ajaran
Islam. Relevansi prinsip tersebut semakin nyata ketika diterapkan
pada konteks pembinaan muallaf di daerah minoritas. Prinsip
tauhid meneguhkan identitas keimanan mereka, prinsip keadilan
dan insaniyah menumbuhkan rasa aman dan diterima, sedangkan
prinsip rahmatan lil ‘alamin serta keterbukaan membimbing
mereka untuk berinteraksi harmonis dengan masyarakat yang
plural. Dengan demikian, prinsip-prinsip ini menjadi fondasi yang
kokoh bagi implementasi moderasi beragama dalam pendidikan

Islam.

3% Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Menyusun Epistemologi Pendidikan Islam. 62
35 Nasution, H. (1996). Islam Rasional. Bandung: Mizan, 85.



52

e. Relevansi Kontemporer Pendidikan Agama Islam
Di era globalisasi dan pluralitas agama yang tinggi,
pendidikan agama Islam memiliki peran strategis dalam membangun
sikap moderasi beragama, toleransi, dan keberagaman. Hal ini sejalan
dengan agenda nasional moderasi beragama yang dikembangkan oleh
Kementerian Agama RI°®.

Pendidikan agama Islam kini dituntut untuk lebih responsif
terhadap isu-isu kontemporer seperti radikalisme, krisis moral,
hingga degradasi karakter. Oleh karena itu, kurikulum PAI harus
diarahkan pada penguatan nilai-nilai universal Islam yang rahmatan
lil- ‘alamin (rahmat bagi semesta alam).

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki posisi strategis
dalam menjawab tantangan globalisasi, modernisasi, dan dinamika
sosial-budaya yang semakin kompleks. Relevansi kontemporer PAI
tidak lagi hanya terletak pada pengajaran akidah, ibadah, dan akhlak
secara normatif, tetapi juga pada kemampuannya menginternalisasi
nilai-nilai Islam agar tetap kontekstual dengan realitas zaman. Dalam
era disrupsi informasi, konflik identitas, serta krisis moral,
keberadaan PAI menjadi instrumen penting untuk melahirkan
generasi Muslim yang berkarakter moderat, adaptif, dan berdaya

saing.

36 Kementerian Agama R1, Roadmap Moderasi Beragama 2020-2024 (Jakarta: Kemenag RI, 2021). 47



53

1) Menjawab Tantangan Globalisasi dan Modernisasi
Globalisasi membawa arus nilai, budaya, dan gaya hidup
yang sering kali bertentangan dengan ajaran Islam. PAI hadir
sebagai benteng moral yang mampu membimbing peserta didik
agar kritis dalam menyaring informasi serta bijak dalam

menghadapi pengaruh eksternal.®’

Dengan penguatan akhlak dan
pemahaman agama yang kontekstual, PAI berperan menjaga jati
diri generasi Muslim tanpa mengabaikan tuntutan modernitas,
seperti penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi.

2) Relevansi dalam Pencegahan Radikalisme dan Intoleransi

Fenomena radikalisme agama dan intoleransi menjadi isu
serius di Indonesia, terutama pada generasi muda yang rentan
terhadap doktrin ekstrem.”® PAI berperan penting dalam
membangun paradigma keberagamaan yang inklusif, toleran, dan
berbasis moderasi. Materi PAI yang menekankan nilai tawasuth
(moderat), tawazun (seimbang), tasamuh (toleran), dan 1’tidal
(adil) dapat menjadi filter ideologis yang membentengi peserta
didik dari paham ekstrem. Dengan demikian, PAI bukan hanya
transfer pengetahuan, tetapi juga strategi deradikalisasi yang
berbasis pendidikan.

3) Kontribusi terhadap Pembangunan Karakter Bangsa

Di tengah krisis etika dan degradasi moral, PAI memiliki

57 Tilaar, H. A. R. (2000). Paradigma Baru Pendidikan Nasional. Jakarta: Rineka Cipta. 34
¥ Alwi, Z. (2019). “Radikalisme dan Deradikalisasi Agama di Indonesia.” Jurnal Pendidikan Islam,
8(2), 155-170. 162



54

relevansi yang besar dalam pembangunan karakter bangsa. Nilai-
nilai Islam, seperti kejujuran, tanggung jawab, disiplin, kerja
keras, dan kepedulian sosial, dapat diintegrasikan dalam
kurikulum PAI untuk membentuk generasi yang berakhlak mulia
sekaligus kompeten.” Pendidikan karakter berbasis agama ini
sesuai dengan tujuan nasional Indonesia sebagaimana tercantum
dalam Pembukaan UUD 1945, yakni mencerdaskan kehidupan
bangsa dan membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan
berakhlak mulia.
4) Relevansi dalam Konteks Multikulturalisme Indonesia

Indonesia dikenal sebagai negara dengan keragaman
etnis, budaya, dan agama. Dalam konteks ini, PAI memiliki
relevansi besar sebagai sarana internalisasi nilai persatuan,
toleransi, dan penghargaan terhadap perbedaan.®® Melalui
pendekatan multikultural, PAI tidak hanya menanamkan
kesalehan individual, tetapt juga kesalehan sosial yang
mendorong harmoni antarumat beragama. Hal ini sangat relevan
dalam menjaga kohesi sosial dan mencegah potensi konflik
berbasis agama.

5) Relevansi terhadap Isu-Isu Kontemporer
PAI juga harus responsif terhadap isu-isu global yang

menyangkut kemanusiaan, lingkungan, dan teknologi. Misalnya,

% Lickona, T. (1991). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility. New York: Bantam Books, 146.
0 Banks, J. A. (2008). An Introduction to Multicultural Education. Boston: Pearson, 209.



55

dalam isu lingkungan hidup, PAI dapat mengajarkan etika
ekologis berbasis ajaran Islam tentang khalifah fil-ardh (khalifah
di bumi) untuk menumbuhkan kesadaran menjaga alam.®! Dalam
konteks teknologi digital, PAI dapat mengarahkan penggunaan
media sosial secara etis dan produktif, sehingga peserta didik
tidak hanya cerdas digital tetapi juga berakhlak digital.
6) Relevansi dalam Pembinaan Muallaf di Daerah Minoritas

Dalam konteks penelitian ini, relevansi kontemporer PAI
semakin tampak pada pembinaan muallaf di daerah minoritas,
seperti di Kabupaten Buleleng, Bali. Pendidikan agama yang
relevan bukan hanya berfokus pada penguatan aspek normatif,
tetapi juga adaptasi sosial, penguatan identitas, dan
pengembangan keberdayaan.®> PAI menjadi sarana untuk
membimbing muallaf agar mampu hidup harmonis dalam

masyarakat plural, sekaligus kokoh dalam keislaman.

Dari uraian di atas, jelas bahwa PAI memiliki relevansi
yang tinggi dalam menjawab problematika kontemporer. PAI
bukan hanya media pembelajaran agama, tetapi juga instrumen
strategis untuk pembangunan karakter, penguatan moderasi
beragama, dan pembinaan masyarakat yang plural. Relevansi ini
semakin nyata ketika diimplementasikan pada kelompok rentan,

seperti muallaf di daerah minoritas, yang membutuhkan

61 Shihab, M. Q. (2017). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat.
Bandung: Mizan, 261.

2 Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag.
36



56

bimbingan bukan hanya dalam aspek ritual, tetapi juga sosial,
psikologis, dan kultural. Dengan demikian, PAI yang relevan
secara kontemporer adalah PAI yang integratif, adaptif, dan

transformatif.

Indikator Moderasi Beragama sebagai Identifikasi Penerapan dalam
PAI di Muallaf Center
Konsep  moderasi beragama  sebagaimana  dirumuskan
Kementerian Agama RI menekankan empat indikator utama, yaitu
komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan akomodatif
terhadap budaya lokal. Dalam konteks penelitian ini, keempat indikator
tersebut perlu dijabarkan secara lebih rinci agar dapat digunakan sebagai
alat baca dalam mengidentifikasi praktik moderasi beragama pada
kegiatan Pendidikan Agama Islam (PAI) di Muallaf Center.
a. Komitmen Kebangsaan
Komitmen kebangsaan merujuk pada pemahaman dan
penghayatan nilai-nilai dasar kehidupan berbangsa, seperti Pancasila,
UUD 1945, dan prinsip Bhinneka Tunggal Ika. Pada proses
pembelajaran PAI bagi para muallaf, indikator ini dapat dilihat
melalui:
1) Penguatan pemahaman bahwa menjadi muslim di Indonesia harus
sejalan dengan semangat kebangsaan.
2) Penanaman konsep "Islam rahmatan lil ‘alamin” yang kompatibel
dengan nilai-nilai kebangsaan,
3) Penjelasan bahwa identitas keislaman dan identitas kebangsaan
tidak saling bertentangan.

Detail indikator ini penting mengingat para muallaf berada



57

dalam fase pembentukan identitas baru, sehingga penguatan komitmen
kebangsaan menjadi bagian penting dalam pembelajaran PAI.
Toleransi
Indikator toleransi menekankan kesediaan untuk menghormati
perbedaan keyakinan, ekspresi keagamaan, dan pilihan hidup orang
lain. Dalam konteks PAI di Muallaf Center, toleransi dapat
diidentifikasi melalui:
1) Materi pembelajaran yang menjelaskan pentingnya menghormati
umat beragama lain,
2) Praktik diskusi yang membuka ruang bagi perbedaan pandangan,
3) Penekanan bahwa Islam tidak membenarkan pemaksaan agama.
Rincian indikator ini sangat relevan di Bali, karena para
muallaf hidup berdampingan dengan mayoritas masyarakat Hindu,
sehingga PAI harus menyiapkan wawasan toleransi yang matang.
Anti-Kekerasan
Indikator ini mencakup penolakan terhadap kekerasan fisik
maupun verbal atas nama agama. Dalam pembelajaran PAI, indikator
ini tampak melalui:
1) Pengajaran tentang larangan ghuluw (berlebih-lebihan) dalam
beragama,
2) Penanaman nilai damai, sabar, dan penyelesaian masalah secara
dialogis,
3) Pemberian pemahaman bahwa dakwah Islam dilakukan melalui
hikmah dan mau‘izhah hasanah, bukan tekanan atau intimidasi.
Detail ini penting karena muallaf rentan terhadap pengaruh

ideologi keagamaan dari berbagai pihak setelah proses perpindahan



58

agama.
d. Akomodatif terhadap Budaya Lokal

Indikator ini menekankan kemampuan memadukan ajaran
Islam dengan budaya setempat selama tidak bertentangan dengan
prinsip syariat. Pada pembelajaran PAI di Muallaf Center, indikator
ini tercermin melalui:

1) Pengenalan nilai-nilai kearifan lokal Bali,

2) Penguatan sikap menghargai adat masyarakat setempat,

3) Pemberian pemahaman bahwa Islam hadir tanpa menghapus
budaya, tetapi mengarahkan.

Ini sangat penting bagi muallaf di Bali agar tidak mengalami
keterputusan budaya dan tetap hidup harmonis dengan komunitas
lokal.

Dengan pemaparan yang rinci ini, indikator moderasi
beragama dapat digunakan sebagai instrumen analitis untuk membaca
bagaimana materi, metode, dan proses pembelajaran PAI di Muallaf
Center menginternalisasikan nilai-nilai moderasi tersebut kepada para

muallaf.

4. Relasi Moderasi Beragama dengan Pendidikan Agama Islam (PAI)
dalam Kegiatan Pembelajaran di Muallaf Center

Relasi antara moderasi beragama dan Pendidikan Agama Islam

bersifat substantif dan fungsional. Dalam konteks Muallaf Center, relasi

tersebut menjadi semakin penting karena PAI merupakan sarana utama

pembentukan pemahaman keagamaan muallaf yang baru belajar Islam

dan membutuhkan bimbingan sistematis.



59

a. PAI sebagai Sarana Internaliasi Nilai Moderasi

Tujuan utama PAI adalah membentuk peserta didik menjadi
muslim yang beriman, berilmu, dan berakhlak. Hal ini sejalan dengan
nilai-nilai moderasi beragama yang menekankan keseimbangan
(tawazun), keadilan (‘adl), dan sikap tengah-tengah (wasathiyah).

Di Muallaf Center, pembelajaran PAI bekerja langsung pada
wilayah afektif dan kognitif para muallaf, sehingga menjadi ruang
strategis untuk menanamkan nilai-nilai moderasi.

Muallaf Center sebagai Ruang Implementatif Moderasi Beragama

Moderasi beragama bukan sekadar konsep teoretis, tetapi
sangat membutuhkan ruang implementasi yang konkret. Muallaf
Center menyediakan tempat bagi internalisasi nilai moderasi melalui:
1) Kelas-kelas pengajian dan pendampingan,

2) Pembiasaan ibadah bersama,
3) Diskusi keagamaan yang menyentuh isu sosial dan kebangsaan.

Di sinilah PAI berperan menghubungkan ajaran Islam dengan
realitas sosial Bali yang plural.

Pembelajaran PAI sebagai Upaya Menjaga Harmoni dalam
Masyarakat Multikultural Bali

Bali sebagai wilayah mayoritas Hindu memiliki sensitivitas
sosial dan budaya yang kuat. Oleh karena itu, pembelajaran PAI harus
mengarahkan muallaf agar:

1) Memahami batasan dakwah dengan cara yang santun,
2) Menghindari praktik keberagamaan yang eksklusif,
3) Mampu hidup berdampingan dan menghormati budaya lokal.

Nilai moderasi beragama menjadi kompas moral untuk



60

memastikan PAI tidak menghasilkan sikap intoleran atau sikap
konfrontatif.
d. Keterpaduan PAI dan Moderasi Beragama dalam Pembentukan
Identitas Keislaman Muallaf
Para muallaf berada pada fase awal pembentukan identitas
keagamaannya. PAI menjadi instrumen utama untuk memberikan
pemahaman Islam yang ramah dan inklusif. Implementasi moderasi
beragama diintegrasikan dalam:
1) Materi akidah yang menekankan keseimbangan pemahaman,
2) Materi figih yang kontekstual dengan budaya Bali,
3) Materi akhlak yang mengutamakan sikap santun, damai, dan
toleran.
Dengan demikian, relasi ini membentuk identitas muslim yang
kokoh namun tetap adaptif terhadap lingkungan sosialnya.
C. Kerangka Konseptual
Kerangka konseptual merupakan gambaran komprehensif
mengenai hubungan antara konsep-konsep utama yang menjadi fokus
penelitian. Kerangka ini berfungsi sebagai peta pikir (mind map) yang
menghubungkan teori dengan fokus penelitian, sehingga dapat menjadi
panduan dalam proses pengumpulan data, analisis, dan interpretasi hasil.
Dalam penelitian ini, kerangka konseptual didasarkan pada pemahaman
tentang implementasi moderasi beragama, pendidikan agama Islam, serta
adaptasi sosial muallaf di daerah minoritas.
Kerangka konseptual ini dirumuskan dari hasil kajian teoritis yang
telah dijabarkan sebelumnya. Berdasarkan kajian tersebut, dapat

dirumuskan dalam bagan sebagai berikut:



61

Moderasi Beragama

| | | |
Komitmen Toleransi Anti Akomodatif
Kebangsaan Kekerasan Budaya Lokal
Pendidikan Agama Islam
l |
Materi Ai Metode Evaluasi
atert Ajar Pembelajaran Pembelajaran

Proses Pembinaan Muallaf




BAB III

METODE PENELITIAN

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan
kualitatif, karena penelitian ini berfokus pada pemahaman mendalam
mengenai Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam
di Muallaf Center'. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk
mengeksplorasi pengalaman, persepsi, dan makna yang dimiliki oleh muallaf
terkait proses implementasi moderasi beragama di muallaf center Kabupaten
Buleleng. Dalam konteks ini, pendekatan kualitatif mampu menggali data
yang bersifat holistik, kontekstual, dan berbasis pengalaman langsung para
informan.?

Pendekatan ini dianggap paling relevan karena, (1) Fenomena sosial
dan keagamaan, implementasi moderasi beragama bukan hanya aspek teknis,
tetapi juga melibatkan proses sosial, emosional, dan spiritual yang
membutuhkan pemahaman mendalam dari sudut pandang para aktor yang
terlibat. (2) Konteks muallaf Kabupaten Buleleng yang unik, dengan latar
belakang budaya dan tradisi tersendiri, sehingga pendekatan kualitatif
membantu menyesuaikan analisis dengan konteks lokal.

Menurut Bogdan dan Taylor, pendekatan kualitatif adalah prosedur

'S. Abdussamad, J Sopingi, and M Setiawan, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan
Mixed Methode (Jakarta: Fajar Intrapratama Mandiri, 2024), 62.
2 Muhith, A., Baitulla, R., dan Amirul, W (2020). “Metodologi Penelitian.” 19.

62



63

penelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan
dari orang-orang dan perilaku yang diamati.> Dengan demikian, pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk memperoleh pemahaman mendalam terhadap
realitas sosial dan makna subjektif yang dimiliki para pelaku sosial di lapangan.
Pendekatan ini sangat relevan digunakan untuk mengkaji dinamika
implementasi moderasi beragama yang bersifat kontekstual dan kompleks,
terutama di wilayah dengan keragaman agama dan budaya seperti Kabupaten
Buleleng, Bali.

Selain itu, penelitian ini menggunakan pendekatan studi kasus yang
menggali secara mendalam program, proses dan aktifitas dalam konteks
pembelajaran PAI di Muallaf Center, peneliti terlibat langsung di lapangan
melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Yin menekankan bahwa studi
kasus memberikan peluang bagi peneliti untuk memanfaatkan berbagai sumber
data sehingga dapat menghasilkan pemahaman yang mendalam dan
menyeluruh.* Dalam penelitian ini, data diperoleh dari pengurus Muallaf
Center, ustadz pembimbing, serta para muallaf sebagai peserta didik dalam
program pembinaan keagamaan.

Dalam konteks penelitian ini, Muallaf Center Kabupaten Buleleng
menjadi unit analisis utama. Tempat ini dipilih karena merupakan lembaga yang
berperan strategis dalam pembinaan keagamaan dan sosial bagi para muallaf di

daerah minoritas Muslim. Dengan pendekatan kualitatif studi kasus, peneliti

3 Bogdan, Robert dan Steven J. Taylor, Introduction to Qualitative Research Methods: A
Phenomenological Approach to the Social Sciences, (New York: John Wiley & Sons, 1975),
5.

4Yin, Robert K., Case Study Research: Design and Methods, 5th Edition, (California: SAGE
Publications, 2014), 18.



64

dapat mengeksplorasi secara mendalam bagaimana konsep moderasi beragama
diterjemahkan dalam praktik pendidikan agama Islam, baik melalui kurikulum,
metode pembelajaran, kegiatan sosial, maupun interaksi antaranggota
komunitas.

Penekanan pada makna, pendekatan ini menekankan pada makna yang
dirasakan oleh muallaf terhadap implementasi moderasi beragama, sehingga
memberikan gambaran menyeluruh tentang kontribusi nilai-nilai tersebut

terhadap sikap keberagamaan.’

Jenis penelitian ini menggunakan studi kasus, data yang hendak dicari
berupa keunikan® tentang Implementasi Moderasi Beragama dalam

Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng.

. Lokasi Penelitian

Lokasi penelitian ini di Kabupaten Buleleng Provinsi Bali. Pemilihan
lokasi penelitian merupakan langkah penting untuk memastikan relevansi dan
kelayakan penelitian dalam menjawab pertanyaan penelitian. Berikut adalah
alasan pemilihan lokasi dalam penelitian tentang implementasi moderasi
beragama dalam Pendidikan Agama Islam di muallaf center Kabupaten
Buleleng, yaitu:

Kabupaten Buleleng merupakan salah satu kabupaten yang terletak di
bagian utara Provinsi Bali. Secara geografis, wilayah ini memiliki bentang
alam yang beragam, mulai dari pesisir hingga pegunungan. Komposisi

demografi penduduknya didominasi oleh pemeluk agama Hindu, namun

5 Yin, Robert K. 2002. Case Study Research_Design and Methods, Third Edition, Applied
Social Research Methods Series, Vol 5. Washington: Cosmos Corporation. 24



65

terdapat pula komunitas minoritas seperti Muslim, Kristen, dan Buddha yang
hidup berdampingan secara harmonis.® Dalam konteks keislaman, Buleleng
memiliki karakteristik tersendiri karena umat Islam di wilayah ini umumnya
adalah minoritas dan tersebar di beberapa kecamatan. Hal ini menciptakan
dinamika sosial-keagamaan yang khas dan menarik untuk dikaji, terutama
terkait dengan pembinaan keagamaan yang inklusif dan moderat.

Salah satu lembaga yang memainkan peran penting dalam pembinaan
keislaman, khususnya bagi para muallaf, adalah Muallaf Center di Kabupaten
Buleleng. Lembaga ini berada di bawah naungan organisasi keagamaan lokal
dan menjadi wadah utama dalam proses penguatan keislaman bagi individu
yang baru memeluk Islam. Muallaf Center tidak hanya fokus pada aspek
pendidikan keagamaan, tetapi juga pada pembinaan sosial dan psikologis guna
memastikan integrasi yang harmonis antara identitas keislaman baru dengan
kehidupan sosial yang multikultural. Keberadaan Muallaf Center ini menjadi
sangat penting mengingat latar belakang keberagaman budaya dan agama di
Bali.

Lokasi Muallaf Center yang berada di tengah-tengah masyarakat Bali
dengan tradisi toleransi tinggi menjadikan lembaga ini sebagai ruang
aktualisasi nilai-nilai moderasi beragama. Para muallaf tidak hanya diajarkan
aspek-aspek teologis dalam Islam, tetapi juga bagaimana menjadi Muslim
yang mampu berinteraksi secara damai dan konstruktif dalam masyarakat

yang plural. Konteks lokal Buleleng yang kental dengan adat Bali dan nilai-

¢ Pemkab Buleleng, “Profil Kabupaten Buleleng. 2025”. 53



66

nilai kearifan lokal turut mempengaruhi pendekatan pendidikan yang
digunakan. Dengan demikian, Muallaf Center menjadi tempat yang strategis
untuk meneliti implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama
Islam yang berorientasi pada penguatan nilai-nilai toleransi, kebhinekaan, dan
kedamaian.

Pemilihan ~ Kabupaten Buleleng sebagai lokasi  penelitian
dilatarbelakangi oleh realitas bahwa wilayah ini merupakan representasi
penting dari praktik moderasi beragama di daerah mayoritas non-Muslim.
Dalam konteks ini, Muallaf Center bukan hanya tempat pengajaran agama
Islam, tetapi juga laboratorium sosial di mana konsep-konsep moderasi diuji
dalam praktik kehidupan sehari-hari. Penelitian ini akan mengeksplorasi
bagaimana strategi pendidikan, kurikulum, metode pengajaran, serta peran
para pendidik dalam menginternalisasikan nilai-nilai moderasi beragama
kepada para muallaf.

Secara kelembagaan, Muallaf Center Buleleng beroperasi di bawah
binaan Seksi Bimbingan Masyarakat Islam Kementerian Agama Kabupaten
Buleleng. Lembaga ini memiliki struktur organisasi sederhana, terdiri atas
ketua, sekretaris, bendahara, dan beberapa ustadz pembina yang berasal dari
latar belakang pendidikan Islam formal maupun nonformal. Dalam
menjalankan aktivitasnya, lembaga ini juga berkolaborasi dengan penyuluh
agama Islam, tokoh masyarakat, serta instansi keagamaan lintas iman untuk
memperkuat nilai kerukunan, harmoni, dan moderasi di tingkat lokal.

Dengan berbagai latar belakang tersebut, lokasi penelitian di Muallaf



67

Center Kabupaten Buleleng menjadi sangat relevan dalam mengkaji
implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam. Temuan
dari penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi ilmiah yang
signifikan terhadap pengembangan model pendidikan agama Islam yang
moderat di wilayah pluralistik. Selain itu, hasil kajian ini juga dapat menjadi
rujukan bagi lembaga serupa di daerah lain dalam merancang strategi
pembinaan keagamaan yang selaras dengan semangat kebangsaan dan nilai-

nilai universal Islam rahmatan lil ‘alamin.

. Kehadiran Peneliti

Dalam penelitian ini, peneliti berperan sebagai instrumen kunci (key
instrument) yang memiliki tanggung jawab utama dalam mengumpulkan,
menganalisis, dan menginterpretasikan data.” Kehadiran peneliti sebagai
instrumen kunci sangat penting dalam pendekatan kualitatif karena data yang
dihasilkan bersifat interpretatif dan membutuhkan sensitivitas terhadap
konteks sosial dan spiritual yang diteliti.®

Kehadiran peneliti dalam lokasi penelitian dilandasi oleh semangat
untuk memahami secara langsung dinamika pelaksanaan Pendidikan Agama
Islam bagi para muallaf dalam konteks masyarakat yang majemuk. Peneliti
menyadari bahwa pendekatan lapangan diperlukan guna menangkap realitas
sosial dan keagamaan yang hidup dan berkembang dalam komunitas muallaf

di Kabupaten Buleleng?. Oleh karena itu, keterlibatan secara aktif melalui

7 “CH 2_Robert K. Yin-Case Study Research_ Design and Methods, Third Edition, Applied
Social Research Methods Series, Vol 5 (2002).” 45

8§ Muhith, A., Baitulla, R., dan Amirul, W (2020). “Metodologi Penelitian”. 38.

%Y. A Suprayitno dkk, Metodologi Penelitian Kualitatif: Teori Komprehensif Dan Referensi



68

observasi, wawancara, serta interaksi langsung dengan pengelola Muallaf
Center, pendidik, dan para muallaf menjadi bagian penting dalam proses
pengumpulan data.

Selama berada di lokasi, peneliti berusaha membangun relasi yang
baik dengan seluruh pihak yang terlibat di Muallaf Center. Peneliti menjalin
komunikasi awal dengan tokoh-tokoh kunci, seperti pimpinan lembaga,
ustaz/ustazah pembina, serta tokoh masyarakat sekitar. Hal ini dilakukan
untuk menciptakan suasana keterbukaan dan kepercayaan, yang sangat penting
dalam proses penelitian kualitatif. Pendekatan ini memungkinkan peneliti
untuk diterima dengan baik dan mendapatkan akses informasi yang mendalam
mengenai proses pendidikan dan nilai-nilai yang ditanamkan kepada para
muallaf.

Kehadiran peneliti tidak bersifat pasif sebagai pengamat luar,
melainkan mencoba berperan sebagai partisipan aktif dalam beberapa kegiatan
pembinaan keagamaan'’. Peneliti mengikuti kegiatan-kegiatan seperti
pengajian rutin, diskusi keagamaan, dan pelatihan keislaman yang
diselenggarakan oleh Muallaf Center. Melalui partisipasi ini, peneliti dapat
menyelami proses internalisasi nilai-nilai moderasi beragama yang diterapkan
dalam praktik pendidikan. Selain itu, interaksi langsung dengan para muallaf
juga membuka ruang refleksi terhadap pengalaman spiritual dan sosial mereka
dalam menjalani kehidupan sebagai Muslim baru di tengah masyarakat Bali.

Selama proses penelitian, peneliti senantiasa menjaga etika penelitian,

Wajib Bagi Peneliti (Bandung: Sonpedia Publishing, 2024), 83.
10 M Warumu, Pendekatan Penelitian Kualitatif: Konsep, Prosedur, Kelebihan dan Peran di
Bidang Pendidikan, vol. 05 (Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan, 2024). 54



69

termasuk menghormati nilai-nilai lokal dan norma sosial yang berlaku.
Peneliti juga menyampaikan tujuan penelitian secara terbuka dan menekankan
bahwa semua informasi yang diberikan akan dijaga kerahasiaannya dan
digunakan semata-mata untuk kepentingan akademik. Sikap ini membantu
menciptakan suasana kondusif selama penelitian berlangsung serta
memperkuat relasi antara peneliti dan informan.!! Dengan pendekatan yang
sensitif terhadap konteks budaya dan agama setempat, kehadiran peneliti tidak
hanya diterima, tetapi juga dianggap sebagai bagian dari proses pemberdayaan
komunitas.

Dalam konteks penelitian ini, kehadiran peneliti di Muallaf Center
Kabupaten Buleleng dilakukan secara aktif dan berkelanjutan, baik pada tahap
pra-penelitian, penelitian inti, maupun tahap akhir analisis data. Pada tahap
pra-penelitian, peneliti melakukan observasi awal terhadap kegiatan
pembinaan di Muallaf Center, melakukan komunikasi dengan pengurus dan
ustadz pembina, serta mengidentifikasi dinamika sosial-keagamaan yang
terjadi di antara para muallaf. Tahap ini bertujuan untuk memahami konteks
sosial dan struktur lembaga sebelum pengumpulan data yang lebih mendalam
dilakukan.

Selanjutnya, pada tahap penelitian inti, peneliti melakukan observasi
partisipatif dengan menghadiri berbagai kegiatan di Muallaf Center seperti
pengajian rutin, kelas baca Al-Qur’an, kegiatan sosial, serta seminar dan

dialog moderasi beragama. Peneliti juga melakukan wawancara mendalam (in-

"' M. F. P Anto dkk, Metode Penelitian Kualitatif: Teori Dan Penerapannya (Jakarta: Tahta
Media, 2024), 211.



70

depth interview) dengan pengurus, ustadz pembimbing, penyuluh agama, serta
para muallaf yang menjadi peserta pembinaan. Dalam proses ini, peneliti
berperan sebagai observer-as-participant, yaitu hadir sebagai pengamat
namun tetap menjaga jarak objektivitas agar tidak memengaruhi jalannya
aktivitas sosial yang sedang berlangsung.'?

Dengan kehadiran langsung di lapangan, peneliti memperoleh
pemahaman yang lebih mendalam, holistik, dan kontekstual mengenai
bagaimana moderasi beragama diimplementasikan dalam Pendidikan Agama
Islam di kalangan muallaf. Pengalaman lapangan ini memperkuat validitas
data yang diperoleh serta memperkaya interpretasi terhadap temuan
penelitian'®. Kehadiran peneliti bukan sekadar sebagai pengumpul data, tetapi
juga sebagai pengamat Kkritis yang mencoba memahami makna di balik
praktik-praktik keagamaan yang berlangsung dalam komunitas muallaf,
sekaligus menggali kontribusi nyata Muallaf Center dalam menciptakan
kehidupan beragama yang damai dan toleran di wilayah yang plural seperti
Kabupaten Buleleng.

. Subjek Penelitian

Subjek penelitian atau yang biasa disebut dengan informan, adalah
orang yang memberi informasi mengenai data yang dibutuhkan oleh peneliti
yang berkaitan dengan penelitian. Dalam penelitian ini menggunakan Teknik

purposive, yaitu teknik pengambilan sumber data dengan pertimbangan

12 Spradley, James P., Participant Observation, (New York: Holt, Rinehart and Winston,
1980), 58.

13 “CH 2_Robert K. Yin-Case Study Research_ Design and Methods, Third Edition, Applied
Social Research Methods Series, Vol 5 (2002).” 63



71

tertentu'®. Misalnya, orang tersebut dianggap paling tahu tentang apa yang kita
harapkan dalam menentukan informasi kunci. Pemilihan subjek penelitian
yang dilakukan dengan teknik purposive, secara keseluruhan adalah individu
dan kelompok yang memiliki peran atau pengalaman langsung terkait proses
implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam di Muallaf
Center Kabupaten Buleleng. Berikut adalah subjek yang dipilih beserta alasan
pemilihannya:
1. Ketua Muallaf Center
Ketua Muallaf Center adalah aktor utama dalam penelitian ini karena
memegang peran sentral dalam membimbing, mengarahkan, dan
mengimplementasikan moderasi beragama kepada muallaf. Pemahaman
tentang strategi, metode, dan nilai-nilai yang ditanamkan oleh ketua
muallaf center menjadi bagian dari penelitian ini. Diantaranya ialah Ketua
Muallaf Center Masjid Jami’ Singaraja, Indi Salsabila; Ketua Yayasan
Bali Muallaf Development, Lilis Suprihatini Zemke; Ketua Muallaf Center
Pondok Pesantren Istiglal, Abdul Hamid.
2. Muallaf
Muallaf adalah penerima utama dari proses implementasi moderasi
beragama. Pengalaman mereka dalam memahami dan menerapkan nilai-
nilai moderasi beragama, serta dampaknya terhadap sikap keberagamaan
mereka, memberikan data penting untuk penelitian ini. Diantaranya ialah

Wayan Jumalia, Elfi Sustariani, Ketut Arifin, Niluh Suhartini, Ayu

14 “CH 2_Robert K. Yin-Case Study Research_ Design and Methods, Third Edition, Applied
Social Research Methods Series, Vol 5 (2002).” 42



72

Nandita, Kadek Gauri.
. Pengurus Muallaf Center /Ustadz
Pengurus muallaf center, seperti ustadz atau ustadzah yang
merupakan wakil atau kepanjangan tangan dari ketua muallaf center
sering kali terlibat dalam mendukung proses pembelajaran. Mereka dapat
memberikan perspektif tambahan tentang implementasi moderasi
beragama dalam kehidupan sehari-hari muallaf. Diantaranya ialah
Muhammad Mukhlis, Imam Hasyim, Nur Aini, Hizbullah Huda,
Muzammil, Lilik Hidayati
Penentuan subjek dilakukan menggunakan teknik purposive
sampling  (sampling  bertujuan). = Teknik ini  dipilih  karena
penelitian ini memerlukan subjek yang memiliki keterlibatan langsung
dengan fenomena yang diteliti. Berikut adalah penjelasan mengenai teknik
ini, yaitu:
1) Kriteria Pemilihan Subjek
Subjek dipilih berdasarkan kriteria tertentu yang relevan dengan
fokus penelitian, antara lain: Ketua Muallaf Center, memiliki
pengalaman sebagai pimpinan di muallaf center dan terlibat aktif dalam
pembinaan muallaf. Muallaf, sedang atau pernah mengikuti proses
pembelajaran di muallaf center. Pengurus atau Ustadz, terlibat
langsung dalam kegiatan pembelajaran dan pembinaan muallaf.
2) Proses Pemilihan

Peneliti berkoordinasi dengan pihak muallaf center untuk



73

mengidentifikasi individu yang memenuhi kriteria untuk dijadikan
subjek (informan) dalam penelitian. Maka, dalam hal ini peneliti harus
melakukan, a) Subjek dipilih berdasarkan rekomendasi dari ketua
muallaf center, mengingat mereka lebih memahami individu-individu
yang relevan dan mampu memberikan data yang kaya untuk penelitian.
b) Peneliti memastikan keberagaman latar belakang subjek,
seperti usia, asal daerah, dan pengalaman, untuk mendapatkan data
yang beragam dan representatif.'
3) Jumlah Subjek

Peneliti memilih jumlah subjek secara fleksibel, bergantung pada
tingkat saturasi data. Dalam penelitian kualitatif, jumlah subjek tidak
ditentukan secara pasti, melainkan disesuaikan dengan kebutuhan data
hingga tidak ada temuan baru yang muncul (data saturation).’®

Subjek penelitian terdiri dari ketua muallaf center, muallaf, dan
pengurus/ ustadz yang memiliki keterlibatan langsung dengan
implementasi moderasi beragama. Teknik purposive digunakan untuk
memastikan bahwa subjek yang dipilih benar-benar relevan dan mampu
memberikan data yang mendalam sesuai tujuan penelitian.!’

Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali

pengalaman, persepsi, dan makna dari berbagai sudut pandang,

15Y. A Suprayitno dkk, Metodologi Penelitian Kualitatif: Teori Komprehensif Dan Referensi
Wajib Bagi Peneliti (Bandung: Sonpedia Publishing, 2024). 23
16 N Huda and Hermina, “Pengolahan Hasil Non-Test Angket, Observasi, Wawancara Dan
Dokumenter,” Student Research Journal 2 (February 2024). 63
17Y. A Suprayitno dkk, Metodologi Penelitian Kualitatif: Teori Komprehensif Dan Referensi
Wajib Bagi Peneliti (Bandung: Sonpedia Publishing, 2024). 52



74

sehingga menghasilkan pemahaman yang holistik mengenai
implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam di
muallaf center Kabupaten Buleleng. Dengan kriteria dan proses seleksi
yang jelas, penelitian ini diharapkan dapat memberikan temuan yang
kaya dan kontekstual.

Peneliti menjunjung tinggi prinsip etika penelitian sosial, antara
lain informed consent, anonimitas, dan kerahasiaan data informan.
Setiap informan diberikan penjelasan mengenai tujuan penelitian,
bentuk partisipasi yang diharapkan, serta hak mereka untuk menolak
atau menghentikan wawancara kapan pun. Identitas informan
disamarkan untuk menjaga privasi dan menghindari dampak sosial yang
tidak diinginkan. Langkah ini sejalan dengan anjuran Neuman bahwa
dalam penelitian kualitatif, peneliti wajib memastikan keselamatan,
kenyamanan, dan kerahasiaan informan sebagai bagian dari tanggung
jawab ilmiah.!®

Dengan demikian, subjek penelitian yang dipilih melalui prosedur
purposive dan snowball sampling ini diharapkan dapat memberikan
gambaran yang mendalam, kontekstual, dan autentik tentang bagaimana
moderasi beragama diimplementasikan melalui pendidikan agama
Islam bagi para muallaf di Kabupaten Buleleng, Bali.

Sumberdata utama dalam penelitian ini adalah sebagai berikut:

8 Neuman, W. Lawrence, Social Research Methods: Qualitative and Quantitative
Approaches, 7th Edition, (Boston: Pearson Education, 2014), 145.



75

a) Ketua Muallaf Center Masjid Jami’ Singaraja, Indi Salsabila; Ketua
Yayasan Bali Muallaf Development, Lilis Suprihatini Zemke; Ketua
Muallaf Center Pondok Pesantren Istiglal, Abdul Hamid

b) Pengurus Muallaf Center/ Ustadz di Muallaf Center Kabupaten
Buleleng; Muzammil, Lilik Hidayati (Muallaf Center Masjid Jami’
Singaraja); Nur Aini, Hizbullah Huda, (Yayasan Bali Muallaf
Development); Muhammad Mukhlis, Imam Hasyim, (Muallaf
Center Pondok Pesantren Istiglal)

¢) Muallaf yaitu Wayan Jumalia, Elfi Sustariani (Masjid Jami’
Singaraja); Ketut Arifin, Niluh Suhartini (Yayasan Bali Muallaf
Development); Ayu Nandita, Kadek Gauri (Muallaf Center Pondok
Pesantren Istiqglal).

E. Teknik Pengumpulan Data
1. Observasi Partisipasi Aktif
Teknik observasi yang digunakan dalam penelitian ini adalah
observasi partisipasi aktif. Peneliti mengamati dan terlibat aktif dalam
proses kegiatan implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan
Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng. Observasi atau
pengamatan merupakan hasil perbuatan jiwa secara aktif dan penuh
perhatian untuk menyadari adanya suatu stimulus (rangsangan) tertentu
yang diinginkan, yang dengan sengaja atau sistematis tentang keadaan atau

fenomena sosial dan gejala-gejala psikis dengan jalan mengamati dan



76

mencatat.!”

Saat penelitian berlangsung, peneliti melakukan observasi secara
langsung di obyek penelitian untuk mendapatkan data yang dapat
dimanfaatkan untuk menyempurnakan proses implementasi moderasi
beragama dalam Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten
Buleleng. Adapun data-data yang ingin diperoleh adalah implementasi
moderasi beragama, pembiasaan dan teladan yang diberikan oleh ustadz,
serta perkembangan spiritual muallaf.

2. Wawancara Mendalam (In-depth Interview)

Wawancara mendalam dilakukan secara tatap muka adalah
percakapan dengan maksud tertentu yang dilakukan oleh dua pihak, yaitu
pihak yang mengajukan pertanyaan (interview) dan pihak yang
memberikan jawaban atas pertanyaan yang diajukan (interviewer).?

Peneliti menggunakan wawancara semi terstruktur dalam
penelitian ini karena jenis wawancara ini masuk dalam kategori in-depth-
interview, namun pelaksanaannya lebih bebas dan bisa menyesuaikan.
Jenis wawancara ini dipilih untuk menemukan permasalahan yang lebih

transparan. Wawancara bebas atau open indeed interview, yakni

pengumpulan dengan cara bertanya secara bebas dan mendalam kepada

9 M Syahran Jailani, “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian Ilmiah
Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif,” IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam 2,
no. 2 (2023): 1-9. 7
20 A. Yasin, S Garancang, and Hamzah, “Metode Dan Instrumen Pengumpulan Data
(Kualitatif Dan Kuantitatif),” Journal of International Multidisciplinary Research 2 (March
2024): 163-171. 164



77

responden untuk mendapatkan informasi.*!

Cara ini digunakan untuk mengetahui proses implementasi
moderasi beragama dalam pendidikan agama islam pada muallaf center
Kabupaten Buleleng, wawancara dilakukan kepada ketua dan pengurus
muallaf center Kabupaten Buleleng, wawancara dimaksudkan untuk
mengetahui hal-hal yang terkait dengan judul disertasi ini. Data yang
dikumpulkan berdasarkan atas fakta-fakta sesuai jenis data yang
digunakan. Untuk megumpulkan data primer dalam penelitian ini, peneliti
menggunakan teknik wawancara dan observasi, sedangkan untuk data
sekunder digunakan teknik telaah dokumentasi.??

3. Analisis Dokumen

Dokumen merupakan catatan peristiwa yang sudah berlalu.
Dokumen bisa berbentuk tulisan, gambar, dan atau karya monumental.
Dokumentasi adalah teknik pengumpulan data yang diperoleh melalui
dokumen-dokumen  kualitatif*>  Teknik ~ ini  digunakan  untuk
mengumpulkan data tentang implementasi moderasi beragama dalam
pendidikan agama Islam pada muallaf center Kabupaten Buleleng.
Analisis dokumen diperoleh dari buku atau modul ajar yang digunakan,
jadwal kegiatan di muallaf center, catatan atau transkrip ceramah dan

pengajian, dokumentasi visual (foto/video) kegiatan di muallaf center

2I M. F. P Anto dkk, “Metode Penelitian Kualitatif: Teori Dan Penerapannya”. 36

22 Huda and Hermina, “Pengolahan Hasil Non-Test Angket, Observasi, Wawancara Dan
Dokumenter.” 45

2 M Syahran Jailani, “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian Ilmiah
Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif,” IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam 2,
no. 1(2023): 1-9. 8



78

Kabupaten Buleleng.

Studi dokumen adalah mengumpulkan data yang berupa catatan
melalui penelusuran catatan tertulis. Dokumen ini sebagai sumber data
yang berfungsi untuk menguji dan menginterpretasi pelaksanaan
implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam di
muallaf center Kabupaten Buleleng, melengkapi data lapangan dengan
bahan tertulis dan media visual yang mendukung analisis, memberikan
bukti konkret tentang nilai-nilai moderasi beragama yang diajarkan,
membantu memahami struktur dan isi dari materi pembelajaran yang
digunakan di muallaf center Kabupaten Buleleng.

Dengan demikian, data tentang implementasi moderasi beragama
tidak hanya diambil dari ucapan informan, tetapi juga dibandingkan
dengan pengamatan langsung dan bukti tertulis dari dokumen resmi.
Melalui proses triangulasi ini, hasil penelitian menjadi lebih kredibel,
objektif, dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

F. Analisis Data
Penelitian ini menggunakan model analisis data kualitatif interaktif
yang dikembangkan oleh Miles dan Huberman. Model ini dipilih karena
sesuai dengan sifat penelitian yang membutuhkan analisis mendalam terhadap
data non-numerik dan berlangung secara terus menerus sampai tuntas dengan
24

menggunakan beberapa langkah sesuai dengan teori Mile dan Huberman<”,

yaitu:

24 “Oualitative Data Analysis-A Methods Sourcebook, 3rd Edition 2014 [Matthew B. Miles,
A. Michael Huberman, Johnny Saldana]” (n.d.). 47



1)

2)

79

Kondensasi Data (data condentation)

Hal ini mengacu pada proses pemilihan atau seleksi, fokus,
menyederhanakan, serta melakukan pergantian data yang terdapat
pada catatan lapangan, transkip wawancara, dokumen, maupun data
empiris yang telah didapatkan. Data kualitatif tersebut dapat diubah
dengan cara seleksi, ringkasan (resume), atau uraian menggunakan kata-
kata sendiri. Berdasarkan data yang dimiliki, peneliti akan mencari data
yang penting-penting saja, sedangkan data yang tidak dianggap penting
akan dibuang.

Pada penelitian ini, kondensasi data dilakukan dengan wawancara
dan observasi langsung pada proses implementasi moderasi beragama
dalam pendidikan agama Islam di muallaf center Kabupaten Buleleng.
Menyajikan data (data display)

Penyajian data dimaksudkan untuk memilih data mana yang sesuai
dengan kebutuhan penelitian, yakni tentang implementasi moderasi
beragama dalam pendidikan agama Islam di muallaf center Kabupaten
Buleleng. Data yang disajikan telah melewati tahap reduksi, penyajian
data ini dilakukan untuk memudahkan penulis memahami permasalahan
yang terkait dalam penelitian dan dapat melanjutkan langkah-langkah
selanjutnya. Penyajian data dapat dilakukan dengan menjadikan bagan,
uraian singkat, skema dan lain-lain.?

Setelah mengumpulkan data terkait dengan implementasi moderasi

25 A. Yasin, S Garancang, and Hamzah, “Metode Dan Instrumen Pengumpulan Data
(Kualitatif Dan Kuantitatif),” Journal of International Multidisciplinary Research 2 (March
2024): 163-71.



3)

80

beragama dalam pendidikan agama Islam di muallaf center Kabupaten
Buleleng, maka langkah selanjutnya peneliti mengklasifikasikan hasil
observasi partisipasi aktif, wawancara mendalam, dan dokumentasi untuk
disajikan dan dibahas lebih detail.

Verifikasi data (Conclusion drawing/ data verification)

Verifikasi data dan penarikan kesimpulan yang dimaksudkan dalam
penelitian ini adalah untuk menentukan data akhir dari seluruh rangkaian
proses tahapan analisis, sehingga secara keseluruhan implementasi
moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam di muallaf center
Kabupaten Buleleng, dapat dijawab dengan kategori atau fokus masalah.

Adapun prosedur atau langkah-langkah dalam analisis data, yaitu:
a) Pengumpulan data awal, pengumpulan data awal melalui
wawancara mendalam, observasi partisipasi pasif, dan dokumentasi.
Semua data dikumpulkan mengunakan alat atau media yang sesuai
dengan kebutuhannya. b) Reduksi data, merupakan tahapan seleksi
terhadap data yang relevan dengan fokus penelitian,®® yaitu implementasi
moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam di muallaf center
Kabupaten Buleleng.

Data yang terkumpul dikelompokkan berdasarkan tema, seperti
proses implementasi moderasi beragama, respon muallaf terhadap
pembelajaran, dan dampak terhadap sikap keberagamaan muallaf.

Kemudian, data yang begitu kompleks diringkas dalam bentuk poin-poin

26 Muhith, A., Baitulla, R., dan Amirul, W (2020). “Metodologi Penelitian”. 52.



4)

81

penting untuk mempermudah analisis berikutnya. Lalu, data yang tidak
relevan dan tidak berhubungan langsung dengan tema dan fokus
penelitian diabaikan atau dikesampingkan terlebih dahulu, agar analisis
yang dilakukan lebih fokus pada tema penelitian yang dilakukan?’.
Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi (Conclusion Drawing/Verification)

Tahap terakhir dalam analisis data adalah penarikan kesimpulan
dan verifikasi. Pada tahap ini, peneliti menafsirkan makna data yang telah
direduksi dan disajikan untuk menghasilkan pemahaman yang mendalam
terhadap fenomena yang diteliti. Penarikan kesimpulan dalam penelitian
kualitatif bersifat induktif, yakni berangkat dari data empiris menuju
pembentukan konsep atau proposisi teoretis.?®

Kesimpulan yang ditarik tidak bersifat final sejak awal, melainkan
terus diverifikasi selama proses penelitian berlangsung. Menurut Miles
dan Huberman, verifikasi berarti meninjau ulang catatan lapangan,
membandingkan antar data, serta melakukan refleksi kritis untuk
memastikan bahwa kesimpulan yang diambil benar-benar sesuai dengan
realitas empiris.”’

Dalam penelitian ini, proses penarikan kesimpulan dilakukan

dengan cara:

27 A. Yasin, S Garancang, and Hamzah, “Metode Dan Instrumen Pengumpulan Data
(Kualitatif Dan Kuantitatif),” Journal of International Multidisciplinary Research 2 (March
2024): 163-71.

28 Creswell, John W., Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches, (California: SAGE Publications, 2013), 188.

29 Miles, Huberman, dan Saldafia, Qualitative Data Analysis, 276.



82

1. Membandingkan temuan empiris dengan teori-teori moderasi
beragama dari Kementerian Agama RI dan para ahli.

2. Menganalisis kontribusi implementasi moderasi terhadap peningkatan
adaptasi sosial dan keberagamaan muallaf.

3. Mengevaluasi efektivitas strategi pembinaan dalam menanamkan nilai
moderasi beragama.

Hasil verifikasi ini kemudian menjadi dasar untuk menyusun
temuan-temuan penelitian (research findings) yang dituangkan secara
sistematis dalam Bab IV, serta analisis teoretis dan konseptual yang
dibahas lebih mendalam pada Bab V.

G. Keabsahan Data

Pengecekan keabsahan data adalah faktor yang sangat menentukan
terhadap derajat dan kebenaran hasil penelitian agar dapat memperoleh hasil
temuan yang valid dan dapat dipertanggung jawabkan kebenarannya, maka
hasil penelitian perlu diuji keabsahannya.?® Teknik triangulasi yang digunakan
dalam penelitian ini, yaitu dengan menggunakan triangulasi sumber data dan
triangulasi teknik. Triangulasi sumber dilakukan dengan cara mengecek data
yang diperoleh melalui beberapa sumber. Triangulasi teknik dilakukan dengan
cara mengecek data kepada sumber yang sama dengan teknik yang berbeda.

Teknik triangulasi sumber yang dilakukan dalam penelitian ini, yaitu

dengan pengecekan keabsahan beberapa sumber yang dijadikan informan

30 E. Octaviani and Sutriani, “Analisis Data Dan Pengecekan Keabsahan Data,” Penelitian
Kualitatif, (2019): 29.



83

dalam penelitian ini,*! yaitu: peneliti melakukan wawancara dengan beberapa
pihak yang terkait dengan implementasi moderasi beragama dalam pendidikan
agama Islam di muallaf center Kabupaten Buleleng.

Keabsahan data (trustworthiness of data) menjadi aspek penting
untuk memastikan bahwa hasil penelitian benar-benar menggambarkan
realitas sosial yang diteliti secara akurat, jujur, dan dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Berbeda dengan penelitian kuantitatif
yang menggunakan istilah validitas dan reliabilitas, penelitian kualitatif lebih
menekankan  pada  derajat  kepercayaan (credibility), keteralihan
(transferability), ketergantungan (dependability).>

Hasil keabsahan data dari berbagai sumber tersebut, kemudian
diteruskan dengan triangulasi teknik yang dilakukan dengan pengecekan data
melalui beberapa teknik. Data dari teknik observasi dibandingkan dengan
data melalui wawancara dan dari hasil dokumentasi pada sumber yang
sama dan sesuai dengan fokus penelitian.

. Tahapan-tahapan Penelitian
Dalam penelitian kualitatif, menurut Moleong ada tiga tahapan pokok
yang harus diperhatikan oleh peneliti,** yaitu:
1) Tahap pendahuluan atau Pra lapangan
Yaitu orientasi yang meliputi kegiatan penentuan fokus penelitian,

penyesuaian paradigma dengan teori dan disiplin ilmu. Penjajakan dengan

31 “CH 2 _Robert K. Yin-Case Study Research_ Design and Methods, Third Edition, Applied
Social Research Methods Series, Vol 5 (2002).” 46

32 Yvonna S. Lincoln dan Egon G. Guba, Naturalistic Inquiry, (Beverly Hills, CA: Sage
Publications, 1985), 290.

33 Muhith, A., Baitulla, R., dan Amirul, W (2020). “Metodologi Penelitian”. 63



84

konteks penelitian mencakup observasi awal ke lapangan, dalam hal ini

adalah muallaf center di Kabupaten Buleleng, penyusunan usulan

penelitian dan seminar proposal, kemudian dilanjutkan dengan perizinan

penelitian kepada subyek penelitian.

2) Tahap kegiatan lapangan

Pada tahap ini meliputi pengumpulan data-data yang terkait dengan

fokus penelitian yang dilakukan. Dalam penelitian ini, peneliti melakukan

beberapa langkah penting:

a)

b)

d)

Orientasi lapangan, yakni pengenalan awal terhadap kondisi sosial
Muallaf Center, pola kegiatan keagamaan, serta sistem pembinaan
muallaf yang berlangsung di lingkungan lembaga tersebut.

Pemilihan informan kunci (key informants), yang meliputi pimpinan
Muallaf Center, para ustadz pembina, staf Kemenag bidang
penyuluhan, serta para muallaf binaan dari berbagai latar belakang
suku dan budaya.

Wawancara mendalam (in-depth interview), dilakukan secara semi-
terstruktur untuk menggali pandangan, pengalaman, dan strategi dalam
mengimplementasikan nilai-nilai moderasi beragama dalam proses
pembinaan.

Observasi partisipatif, yaitu keterlibatan langsung peneliti dalam
kegiatan keagamaan, seperti pengajian, pembinaan rutin, dan dialog
antarumat beragama, guna memahami realitas empiris secara

kontekstual.



85

e) Pengumpulan dokumen, berupa foto, laporan kegiatan, notula rapat,
surat keputusan, dan bahan publikasi resmi Muallaf Center serta
dokumen dari Kemenag.**

Selama tahap ini, peneliti juga mencatat refleksi lapangan yang
memuat kesan, dugaan awal, dan interpretasi sementara sebagai bahan
analisis selanjutnya.

3) Tahap analisis data

Tahap ini meliputi kegiatan mengelola dan mengorganisir data
yang diperoleh melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi.
Kemudian dilakukan interpretasi atau penafsiran data dengan konteks
permasalahan yang diteliti.*>

Peneliti menggunakan model analisis Miles dan Huberman, yang
meliputi tiga komponen utama: reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan/verifikasi®.

a) Reduksi data (data reduction) dilakukan dengan cara menyeleksi,
memfokuskan, menyederhanakan, dan mengorganisasi data lapangan
sesuai tema besar penelitian: implementasi moderasi beragama,
kontribusinya terhadap adaptasi sosial-keagamaan, dan strategi
pemberdayaan muallaf.

b) Penyajian data (data display) dilakukan dalam bentuk narasi deskriptif,

matriks, atau tabel analitik agar hubungan antarkonsep mudah dibaca.

34 Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches,
(California: SAGE Publications, 2013), 185.

35 M Syahran Jailani, “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian Ilmiah
Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif,” IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam 2,
no. 2 (2023): 1-9. 8



86

¢) Penarikan kesimpulan (conclusion drawing/verification) dilakukan
secara reflektif, dengan memeriksa kembali temuan yang telah disusun
berdasarkan bukti lapangan dan teori yang relevan.
Tahap analisis ini bersifat siklus, artinya peneliti dapat kembali ke
lapangan untuk memperdalam data jika diperlukan hingga diperoleh

makna yang utuh dan mendalam.



BAB IV

PAPARAN DATA DAN ANALISIS

A. Paparan Data dan Analisis

Muallaf Center Kabupaten Buleleng merupakan lembaga pembinaan
yang hadir untuk mendampingi para muallaf dalam perjalanan spiritual dan
sosial mereka. Berdiri sejak awal dekade terakhir, lembaga ini diprakarsai oleh
tokoh agama lokal, organisasi Islam, serta didukung oleh Kementerian Agama
Kabupaten Buleleng.

Kehadiran Muallaf Center sangat krusial karena masyarakat Buleleng
memiliki komposisi mayoritas non-Muslim, sehingga muallaf sering
menghadapi tantangan adaptasi identitas, sosial, maupun keberagamaan.

1. Implementasi Moderasi Beragama di Muallaf Center
a) Insersi Moderasi dalam Modul Ajar dan Materi Pembelajaran

Implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama
Islam di lembaga binaan Muallaf Center di Kabupaten Buleleng secara
nyata terlihat dari proses integrasi nilai-nilai moderasi dalam Modul
Ajar dan materi pembelajaran yang diberikan kepada para muallaf.
Integrasi ini tidak hanya bersifat konseptual, tetapi telah diterapkan
secara praktis dalam kegiatan pembelajaran dan pembinaan keagamaan
di tiga lembaga utama, yaitu Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja,
Yayasan Bali Muallaf Development, dan Muallaf Center Pondok

Pesantren Istiglal.

87



88

Berdasarkan hasil wawancara dengan Ustadz Muhammad
Muhlis, salah seorang ustadz pembina di Muallaf Center Pondok
Pesantren Istiglal, beliau menjelaskan bahwa penyusunan materi
pembinaan bagi muallaf disusun secara kontekstual dengan
memperhatikan latar belakang sosial-keagamaan para peserta binaan.

“Kami tidak memberikan materi keislaman yang kaku, karena
mereka (muallaf) datang dari latar belakang keyakinan dan budaya
yang berbeda. Kami juga sisipkan nilai-nilai moderasi seperti
toleransi, adil, dan cinta tanah air dalam setiap tema pembelajaran.
Misalnya saat mengajarkan akidah, kami jelaskan bahwa Islam

mengajarkan keseimbangan antara keyakinan dan penghargaan
terhadap perbedaan.””

Dari hasil wawancara tersebut, dapat disimpulkan bahwa
implementasi moderasi beragama telah menjadi arus utama
(mainstream) dalam rancangan dan pelaksanaan pembelajaran di
Muallaf Center. Konsep insersi dilakukan melalui tiga pendekatan
utama, yaitu: (1) integrasi nilai moderasi ke dalam Modul Ajar dan
silabus pembinaan keislaman, (2) adaptasi materi keagamaan yang
berorientasi pada sikap moderat, dan (3) penggunaan metode
kontekstual agar nilai-nilai tersebut dapat diterima dengan mudah oleh
para muallaf.

Hasil observasi peneliti terhadap dokumen modul ajar dan
materi pembelajaran dasar Islam menunjukkan bahwa setiap unit
pembinaan telah memasukkan unsur moderasi beragama, baik secara

eksplisit maupun implisit. Misalnya pada modul “Pengenalan Rukun

! Wawancara dengan Ustadz Muhammad Muhlis, tanggal 10 April 2025, di Gedung Muallaf Center
Masjid Jamik Singaraja.



89

Islam dan Thsan”, terdapat submateri yang menekankan pentingnya
tasamuh (toleransi), ta’adul (keseimbangan), dan tawassuth (sikap
tengah) dalam memahami ajaran agama. Dalam sesi pembelajaran,
pembina juga mengaitkan materi dengan konteks kehidupan sosial
masyarakat Bali yang plural dan multireligius.

Hal ini sejalan dengan pedoman yang dikeluarkan oleh
Kementerian Agama Republik Indonesia dalam buku Moderasi
Beragama tahun 2019, yang menegaskan bahwa pendidikan agama
memiliki  peran strategis dalam menginternalisasikan nilai-nilai
moderasi kepada peserta didik dan masyarakat luas, melalui proses
pembelajaran yang menanamkan sikap toleran, adil, menghargai
perbedaan, dan mencintai tanah air.> Oleh karena itu, penyusunan
Modul Ajar di lingkungan Muallaf Center dirancang agar tidak hanya
berorientasi pada transfer pengetahuan keagamaan, tetapi juga pada
pembentukan karakter moderat.

Lebih lanjut, Ketua Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja,
dalam wawancara tanggal 12 April 2025, menegaskan bahwa para guru
diarahkan untuk melakukan penyelarasan kurikulum pembinaan dengan
kebijakan nasional moderasi beragama.

“Kami memastikan bahwa setiap program pembinaan,

termasuk Modul Ajar yang digunakan oleh para ustadz,

memuat unsur moderasi beragama. Ini menjadi bagian dari

implementasi grand design Kemenag tentang pendidikan Islam
yang moderat dan rahmatan lil ‘alamin.”

2 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kemenag RI, 2019), 35-36.
3 Wawancara dengan Indi Salsabila, tanggal 12 April 2025, di Singaraja.



90

Integrasi nilai moderasi juga terlihat dalam pemilihan tema dan
bahan ajar. Misalnya, dalam materi “Akhlak dalam Kehidupan Sosial”,
peserta dibimbing untuk memahami bahwa sikap ukhuwah
(persaudaraan) dalam Islam mencakup bukan hanya sesama Muslim,
tetapi juga sesama manusia. Materi seperti ini menginternalisasi nilai
humanisme Islam yang selaras dengan ajaran moderasi beragama. Di
sisi lain, materi-materi yang berpotensi menimbulkan sikap eksklusif,
seperti perdebatan teologis yang sensitif, diredam dengan pendekatan
kontekstual yang menekankan aspek moral dan sosial, bukan dogmatis.

Menurut pengamatan peneliti, setiap lembaga memiliki
karakteristik berbeda dalam menerapkan insersi moderasi.

Di Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja, integrasi moderasi
berfokus pada materi pembinaan awal (tauhid dan ibadah), di mana
muallaf diperkenalkan pada ajaran Islam yang seimbang antara hablun
minallah dan hablun minannas.

Di Yayasan Bali Muallaf Development, integrasi moderasi
dilakukan melalui kegiatan pelatihan sosial dan kewirausahaan yang
mengandung nilai toleransi dan kerja sama antarumat.

Sedangkan di Pondok Pesantren Istiglal, insersi moderasi
terwujud melalui kegiatan kajian tematik seperti Ngaji Kebangsaan dan
Dialog Lintas Iman, yang diikuti oleh para muallaf dan tokoh lintas
agama di wilayah Buleleng.

Temuan ini memperkuat pandangan Azra bahwa pendidikan



91

Islam harus mampu menjadi agen moderasi yang menanamkan
keseimbangan antara teks dan konteks, antara idealisme keagamaan dan
realitas sosial.* Integrasi nilai moderasi dalam kurikulum keagamaan
muallaf merupakan bentuk adaptasi lokal terhadap prinsip pendidikan
Islam rahmatan lil ‘alamin yang diusung oleh Kemenag.

Dalam kerangka analisis, insersi moderasi beragama dalam
Modul Ajar dan materi pembelajaran di Muallaf Center Buleleng
menunjukkan adanya sinkronisasi antara kebijakan nasional dan praktik
lokal. Secara teoretis, hal ini sejalan dengan pandangan Abdullah yang
menegaskan bahwa pendidikan Islam moderat bukan hanya berorientasi
pada pengajaran akidah dan figh, tetapi juga pada pembentukan
kesadaran sosial, kebangsaan, dan kemanusiaan.’ Maka, keberhasilan
Muallaf Center dalam memasukkan nilai-nilai moderasi dalam proses
pembinaan merupakan cerminan keberhasilan model pendidikan Islam
yang adaptif dan kontekstual di wilayah minoritas Muslim.

Implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam pendidikan
agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng tidak hanya
dilakukan melalui interaksi verbal antara pembina dan muallaf, tetapi
juga secara sistematis diintegrasikan dalam perencanaan dan materi
pembelajaran. Hal ini terlihat dari adanya upaya penyusunan Modul
Ajar dan bahan ajar yang mencerminkan prinsip-prinsip moderasi

beragama sesuai dengan kebijakan Kementerian Agama Republik

4 Azyumardi Azra, Islam Indonesia: Beragam dalam Moderasi, (Jakarta: Kencana, 2020), 144.
5 M. Amin Abdullah, Islam di Era Globalisasi: Meneguhkan Nilai-nilai Kemanusiaan dan
Kebangsaan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2021), 59.



92

Indonesia.

Moderasi beragama yang dimaksud dalam konteks ini merujuk
pada empat indikator utama, yaitu: komitmen kebangsaan, toleransi,
anti-kekerasan, dan penerimaan terhadap tradisi lokal. Nilai-nilai ini
secara sadar disisipkan dalam proses perencanaan pembelajaran agar
muallaf tidak hanya memahami ajaran Islam secara normatif, tetapi juga
mampu menerapkannya dalam konteks kehidupan sosial yang plural,
khususnya di Bali sebagai daerah dengan mayoritas non-Muslim.

Dalam dokumen Modul Ajar yang disusun oleh pembina di
Muallaf Center, terlihat bahwa tujuan pembelajaran tidak hanya
difokuskan pada capaian kognitif seperti penguasaan konsep akidah,
syariah, dan akhlak, tetapi juga mencakup aspek afektif dan
psikomotorik yang menekankan pada sikap inklusif, toleran, dan
terbuka terhadap perbedaan. Sebagai contoh, dalam Modul Ajar materi
pengenalan rukun iman dan rukun Islam, terdapat tujuan khusus yang
menekankan bahwa peserta didik diharapkan mampu menghargai
keberagaman agama dan budaya di sekitar mereka setelah menjadi
Muslim.

Lebih lanjut, materi pembelajaran yang digunakan juga telah
disesuaikan untuk mendukung nilai-nilai moderasi tersebut. Modul
pengenalan Islam yang digunakan oleh pembina muallaf, misalnya,
memuat penjelasan tentang konsep tauhid dengan pendekatan yang

lembut dan tidak konfrontatif terhadap ajaran agama sebelumnya.



93

Dalam penyampaian materi fiqih ibadah, pembina tidak mewajibkan
satu mazhab tertentu, melainkan memberikan pemahaman bahwa Islam
memiliki keragaman pendapat yang sah dan saling menghormati. Hal
ini penting mengingat muallaf berasal dari latar belakang keagamaan
dan budaya yang beragam.

Salah satu bentuk nyata dari insersi nilai moderasi dalam
pembelajaran adalah melalui metode dialog dan studi kasus. Dalam
proses pembelajaran, pembina sering kali mengangkat isu-isu aktual
yang berkaitan dengan toleransi beragama di masyarakat Bali. Para
muallaf diajak untuk berdiskusi dan merefleksikan nilai-nilai Islam
yang mendorong perdamaian dan kasih sayang, bukan kekerasan atau
klaim kebenaran tunggal. Seperti yang diungkapkan oleh salah satu
pembina:

“Kami selalu tanamkan bahwa menjadi Muslim bukan berarti
memusuhi agama yang dianut sebelumnya. Islam itu rahmatan
lil ‘alamin, dan kami ajarkan itu dari materi pertama, bahkan
sejak pengucapan syahadat.”®

Selain itu, bentuk insersi juga tampak dalam media
pembelajaran seperti leaflet, buku saku, dan slide presentasi yang
memuat kutipan ayat dan hadis yang berisi nilai-nilai kasih sayang,
keadilan, dan toleransi. Tidak ada materi yang bersifat eksklusif atau
menyudutkan keyakinan lain, sehingga proses transisi spiritual muallaf

menjadi lebih sejuk, aman, dan tidak penuh tekanan ideologis.

Meskipun demikian, dalam pelaksanaannya, insersi nilai

¢ Wawancara dengan Ustadz Imam Hasyim, tanggal 21 Mei 2025, di Buleleng.



b)

94

moderasi dalam Modul Ajar dan materi pembelajaran masih
menghadapi beberapa tantangan. Beberapa pembina menyatakan
keterbatasan sumber daya manusia dan kurangnya bahan ajar yang
secara khusus dirancang untuk konteks muallaf membuat proses insersi
ini masih bersifat adaptif dan intuitif. Oleh karena itu, ke depan perlu
adanya penguatan kelembagaan dan penyediaan modul resmi yang
memadukan kurikulum PAI dan prinsip moderasi beragama secara
kontekstual.

Dengan demikian, insersi moderasi beragama dalam Modul
Ajar dan materi pembelajaran di Muallaf Center Kabupaten Buleleng
menjadi bagian integral dari proses pembinaan keislaman yang tidak
hanya berorientasi pada pemahaman dogmatis, tetapi juga pada
pembentukan identitas keagamaan yang toleran, nasionalis, dan
humanis.
Metode Pembelajaran Kritis dan Dialogis

Salah satu ciri penting dalam implementasi moderasi beragama
pada proses pembinaan di Muallaf Center Kabupaten Buleleng adalah
penggunaan metode pembelajaran kritis dan dialogis. Metode ini
menjadi sarana untuk menanamkan nilai-nilai moderasi melalui
pendekatan yang partisipatif, reflektif, dan kontekstual. Para pembina
tidak sekadar berperan sebagai pengajar yang mentransfer pengetahuan
agama secara satu arah, melainkan sebagai fasilitator yang menuntun

para muallaf untuk berpikir kritis terhadap pemahaman keagamaan dan



95

membangun dialog yang terbuka dengan realitas sosial di sekitarnya.

Hasil wawancara dengan Ustadzah Nur Aini, pembimbing
utama di Yayasan Bali Muallaf Development, menjelaskan bahwa
pendekatan dialogis merupakan salah satu strategi yang efektif untuk
menumbuhkan pemahaman keislaman yang inklusif di kalangan
muallaf.

“Kami tidak mengajar dengan cara ceramah saja. Setiap kali

pertemuan, kami membuka ruang tanya jawab dan refleksi.

Misalnya, setelah membahas topik tentang ukhuwah Islamiyah,

kami ajak mereka berdialog: bagaimana menerapkan ukhuwah

itu di tengah masyarakat Bali yang majemuk? Dari situ muncul
kesadaran bersama bahwa Islam mengajarkan persaudaraan
yang luas dan menghargai perbedaan.””

Praktik pembelajaran dialogis tersebut menunjukkan adanya
upaya penginternalisasian nilai moderasi melalui pengalaman belajar
yang bersifat humanizing education, di mana setiap peserta dihargai
sebagai subjek yang memiliki pengalaman dan pandangan sendiri.
Dalam konteks ini, pembina berfungsi sebagai murabbi dan musahib
yakni pendamping spiritual sekaligus sahabat dialog keagamaan yang
menuntun muallaf memahami Islam secara mendalam tanpa kehilangan
identitas kulturalnya.

Pendekatan ini sangat relevan dengan paradigma pendidikan
kritis sebagaimana dikemukakan oleh Paulo Freire, bahwa pendidikan

yang membebaskan harus menumbuhkan kesadaran kritis (critical

consciousness) peserta didik terhadap realitas sosial dan nilai-nilai yang

7 Wawancara dengan Ustadzah Nur Aini, tanggal 13 Mei 2025, di Singaraja.



96

hidup di sekitarnya'. Prinsip ini sejalan dengan semangat pendidikan
Islam moderat, yang menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif
dalam memahami teks keagamaan dan konteks sosialnya. Dalam hal
ini, para pembina Muallaf Center berupaya membimbing muallaf agar
tidak hanya “mengetahui apa yang benar,” tetapi juga “memahami
mengapa dan bagaimana kebenaran itu diaplikasikan secara bijak dalam
kehidupan sosial yang plural.”

Berdasarkan hasil observasi peneliti pada sesi pembinaan di
Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja, metode dialogis diterapkan
melalui diskusi tematik setelah pemaparan materi. Salah satu contoh
adalah sesi pembinaan dengan tema “Islam Rahmatan lil ‘Alamin”, di
mana pembina memberikan studi kasus tentang interaksi umat Muslim
dengan masyarakat non-Muslim di lingkungan sekitar. Peserta muallaf
diminta mengemukakan pendapat, pengalaman, dan solusi berdasarkan
nilai-nilai Islam. Kegiatan ini menumbuhkan kesadaran reflektif bahwa
beragama tidak hanya menyangkut hubungan dengan Allah, tetapi juga
tanggung jawab sosial terhadap sesama.

Dalam beberapa kegiatan lain, seperti halagah interaktif di
Pondok Pesantren Istiqlal, metode kritis-dialogis juga dilakukan dengan
melibatkan pembina lintas disiplin, termasuk penyuluh agama, dosen
PAI, dan praktisi sosial. Mereka memberikan perspektif yang beragam
agar para muallaf mampu melihat ajaran Islam dari berbagai sudut

pandang yang moderat.



97

“Kami ingin para muallaf berpikir luas, tidak fanatik pada satu
pandangan. Dengan dialog dan diskusi terbuka, mereka jadi
lebih paham bahwa dalam Islam ada perbedaan pendapat yang
sah, dan itu semua bagian dari rahmat Allah.”®

Pendekatan ini berimplikasi langsung terhadap peningkatan
kematangan keagamaan dan sosial para muallaf. Mereka tidak lagi
memahami Islam secara tekstual semata, melainkan mampu mengaitkan
ajaran agama dengan nilai-nilai kemanusiaan dan kebangsaan. Hal ini
sejalan dengan pandangan M. Quraish Shihab yang menekankan bahwa
Islam mendorong penggunaan akal dan dialog dalam memahami ajaran
agama, sebab “agama yang kuat adalah agama yang mampu berdialog
dengan zaman dan manusia.”?

Lebih lanjut, pembelajaran kritis dan dialogis juga berfungsi
sebagai sarana dekonstruksi pemahaman keagamaan yang eksklusif.
Berdasarkan pengakuan beberapa pembina, sebagian muallaf pada
awalnya memiliki persepsi sempit terhadap agama Islam, misalnya
menganggap bahwa menjadi Muslim berarti harus memutus hubungan
sosial dengan non-Muslim. Melalui dialog terbuka dan refleksi
kelompok, persepsi ini secara perlahan berubah menjadi pemahaman
yang lebih moderat, menghargai keberagaman sebagai bagian dari
sunnatullah.

“Awalnya ada yang masih takut bergaul dengan tetangga non-

Muslim, tapi setelah mengikuti pembinaan dan berdiskusi,

mereka sadar bahwa Islam tidak melarang, malah mendorong
kita untuk hidup rukun.”’

8 Wawancara dengan Ustadz Imam Hasyim, tanggal 11 April 2025, di Buleleng.
® Wawancara dengan Wayan Jumalia, tanggal 73 Mei 2025, di Singaraja.



98

Dalam perspektif teoritis, model pembelajaran semacam ini
menggambarkan penerapan teori konstruktivisme sosial dalam
pendidikan Islam moderat. Menurut Vygotsky, pengetahuan dibangun
melalui interaksi sosial dan dialog, bukan sekadar transmisi informasi®.
Oleh karena itu, dialog antar pembina dan peserta muallaf menjadi
media efektif untuk menginternalisasikan nilai moderasi beragama
melalui proses pembelajaran yang aktif dan kontekstual.

Selain itu, pendekatan kritis dan dialogis juga menjadi sarana
untuk mengembangkan kemampuan berpikir reflektif dan empatik, dua
aspek penting dalam moderasi beragama. Melalui refleksi bersama, para
muallaf diajak untuk merenungkan kembali pengalaman hidupnya
sebelum dan sesudah memeluk Islam, serta menemukan nilai universal
yang tetap selaras dengan ajaran Islam yang damai. Pendekatan ini
mencerminkan pandangan Abdullah bahwa moderasi beragama dalam
pendidikan Islam tidak cukup hanya pada tataran kognitif, tetapi harus
diinternalisasi melalui pengalaman dialogis dan empati sosial*.

Metode pembelajaran kritis dan dialogis di Muallaf Center
Buleleng telah menjadi instrumen strategis dalam membentuk identitas
keislaman yang terbuka, toleran, dan rasional. Melalui metode ini,
proses pembinaan tidak hanya berorientasi pada penguatan akidah,
tetapi juga membangun kesadaran sosial dan kemampuan berinteraksi
harmonis dengan lingkungan plural. Hal ini sekaligus menunjukkan

keberhasilan implementasi kebijakan moderasi beragama yang



99

kontekstual dan aplikatif di wilayah minoritas Muslim seperti
Kabupaten Buleleng.

Dalam rangka menginternalisasikan nilai-nilai moderasi
beragama secara efektif, pembina di Muallaf Center Kabupaten
Buleleng menggunakan pendekatan pembelajaran yang bersifat kritis
dan dialogis. Pendekatan ini menjadi strategi utama untuk membangun
keterbukaan berpikir, toleransi terhadap perbedaan, dan sikap adil
dalam beragama di kalangan para muallaf.

Metode pembelajaran kritis tidak menempatkan peserta didik
sebagai objek pasif, melainkan sebagai subjek yang aktif mencari
makna dan memahami ajaran agama secara mendalam, kontekstual, dan
relevan dengan kehidupan sosial mereka. Salah satu metode yang sering
digunakan adalah diskusi terbuka. Dalam sesi diskusi, muallaf diberi
ruang untuk mengajukan pertanyaan, menyampaikan pandangan,
bahkan membandingkan pengalaman spiritual mereka sebelum dan
sesudah masuk Islam. Hal ini dimaksudkan agar mereka tidak merasa
tercerabut dari akar identitas sebelumnya, tetapi justru melihat Islam
sebagai kelanjutan spiritual yang menyejukkan dan inklusif.

Metode diskusi ini secara tidak langsung membentuk
kesadaran  kritis  (critical ~ consciousness)  sebagaimana  yang
dikembangkan oleh Paulo Freire, di mana peserta didik tidak dicekoki
dogma, melainkan dilibatkan dalam proses berpikir reflektif. Dengan

cara ini, pembelajaran tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga



100

menyentuh aspek afektif dan sosial.

Selain  diskusi, pembina juga menggunakan metode
pembelajaran kolaboratif, salah satunya melalui teknik jigsaw. Dalam
metode ini, peserta didik dibagi ke dalam kelompok kecil dan masing-
masing anggota mempelajari satu bagian materi untuk kemudian saling
berbagi dalam kelompok asalnya. Misalnya, dalam tema “Islam
Rahmatan lil ‘Alamin”, peserta dibagi untuk membahas aspek kasih
sayang dalam Al-Qur’an, toleransi dalam sejarah Nabi, dan penerimaan
terhadap budaya lokal. Hasil diskusi masing-masing kelompok
kemudian dipresentasikan dan didiskusikan secara terbuka.

Melalui metode jigsaw ini, peserta didik tidak hanya belajar
dari pembina, tetapi juga dari sesama muallaf yang memiliki latar
belakang berbeda. Hal ini menumbuhkan sikap saling menghargai,
membuka ruang toleransi, dan menghindari klaim kebenaran tunggal.
Seorang peserta menyampaikan pengalamannya:

“Saya merasa sangat dihargai di sini. Saya boleh bertanya apa
saja tanpa takut disalahkan. Bahkan waktu saya cerita
pengalaman saya sebelum masuk Islam, mereka dengar dengan
penuh hormat.”!?

Pendekatan dialogis juga diterapkan dalam bentuk kajian
tematik, di mana muallaf diajak mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an dan
hadis dengan konteks sosial saat ini. Misalnya, ketika membahas ayat

tentang ukhuwah islamiyah, pembina mengaitkan dengan kehidupan

bermasyarakat di Bali yang penuh keberagaman agama dan budaya.

10 Wawancara dengan Muallaf bernama Elfi Sustariani, tanggal 25 Mei 2025, di Singaraja.



101

Tujuan dari metode ini adalah untuk memperkuat pemahaman bahwa
ajaran Islam mendorong perdamaian, keadilan, dan penghargaan
terhadap sesama manusia.

Melalui penggunaan metode pembelajaran kritis dan dialogis,
muallaf tidak hanya dibentuk menjadi Muslim yang taat secara ritual,
tetapi juga mampu menjadi pribadi yang inklusif, adil dalam bersikap,
serta memiliki daya nalar dalam memahami ajaran agama. Ini sejalan
dengan semangat moderasi beragama yang menekankan bahwa
keberagamaan tidak boleh menimbulkan eksklusivisme, intoleransi,
apalagi kekerasan.

Dengan demikian, metode pembelajaran kritis dan dialogis
menjadi pilar penting dalam implementasi moderasi beragama di
Muallaf Center Kabupaten Buleleng. Metode ini tidak hanya
mendukung proses internalisasi nilai moderat, tetapi juga memperkuat
kemampuan muallaf untuk hidup harmonis dalam masyarakat
multikultural, tanpa kehilangan jati diri keislaman yang mereka peluk.

Dalam rangka menginternalisasikan nilai-nilai moderasi
beragama secara efektif, pembina di Muallaf Center Kabupaten
Buleleng menggunakan pendekatan pembelajaran yang bersifat kritis
dan dialogis. Pendekatan ini menjadi strategi utama dalam membangun
keterbukaan berpikir, toleransi terhadap perbedaan, dan sikap adil

dalam beragama di kalangan para muallaf.



102

1) Landasan Teoretis: Pendidikan Islam Berbasis Dialog dan Refleksi

Konsep pendidikan dalam Islam pada dasarnya menekankan
ta'dib (pembentukan akhlak dan kesadaran), bukan sekadar transfer
pengetahuan (ta’lim). Menurut Abuddin Nata'!, pendidikan Islam
idealnya melibatkan peserta didik secara aktif agar mampu berpikir
kritis, menyelami makna ajaran, dan menjadikannya sebagai
panduan hidup dalam konteks sosial. Sementara itu, Zakiyuddin
Baidhawy'> menekankan bahwa moderasi beragama dalam
pendidikan Islam harus diinternalisasikan melalui pendekatan
pembelajaran yang bersifat partisipatif, kontekstual, dan tidak
indoktrinatif.

Konsep tersebut selaras dengan gagasan “pendidikan
transformatif” ala Paulo Freire, yang mengedepankan kesadaran
kritis (conscientization) melalui proses dialog, refleksi, dan
tindakan. Dalam konteks pendidikan untuk muallaf, pendekatan ini
sangat tepat karena ~memungkinkan mereka membangun
pemahaman keagamaan secara sadar dan bertanggung jawab, tanpa
tekanan atau paksaan ideologis.

2) Praktik di Lapangan: Diskusi Terbuka dan Kolaboratif

Di Muallaf Center Kabupaten Buleleng, metode diskusi

terbuka menjadi cara utama yang digunakan oleh pembina dalam

menyampaikan materi keislaman. Dalam sesi ini, muallaf didorong

I Abuddin Nata, “Ilmu Pendidikan Islam”, (Jakarta: Prenada Media, 2016), 201.
12 Zakiyuddin Baidhawy, “Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural” (Jakarta: Erlangga, 2005),
86.



103

untuk mengemukakan pandangan, bertanya secara bebas, bahkan
membandingkan pengalaman spiritual mereka sebelum dan sesudah
masuk Islam. Ini sejalan dengan prinsip pembelajaran dialogis, di
mana peserta didik tidak dianggap sebagai tabula rasa, tetapi
sebagai individu yang memiliki pengalaman dan potensi untuk
diperkaya, bukan dihapus.

Salah satu pembina menyampaikan:

“Diskusi terbuka kami lakukan agar mereka merasa punya

tempat untuk bertanya dan mengekspresikan perasaan. Islam

tidak datang untuk menghapus siapa mereka, tapi untuk
menyempurnakan hati mereka.”!?

Diskusi ini juga sering dikombinasikan dengan kajian
tematik, seperti tema toleransi dalam Islam, sejarah keragaman di
zaman Nabi, serta prinsip keadilan dan kasih sayang. Pembina
membimbing muallaf untuk melihat Islam sebagai agama yang
membangun bukan merobohkan struktur sosial yang inklusif dan
damai.

3) Metode Jigsaw untuk Kolaborasi dan Empati

Untuk mendorong keterlibatan aktif dan kolaborasi, pembina
juga menerapkan metode jigsaw, yang merupakan bagian dari
strategi pembelajaran kooperatif. Dalam praktiknya, peserta dibagi
menjadi kelompok kecil dan diberi bagian materi berbeda untuk

dipelajari dan kemudian diajarkan kembali kepada kelompok asal.

Misalnya, dalam pembahasan tentang "Islam sebagai Rahmat bagi

13 Wawancara dengan Ustadz Abdul Hamid, tanggal 10 April 2025, di Buleleng.



4)

104

Semesta", satu kelompok membahas aspek kasih sayang Allah
dalam Al-Qur’an, kelompok lain membahas toleransi dalam sejarah
Nabi Muhammad SAW, dan kelompok lainnya fokus pada
penerimaan Islam terhadap budaya lokal.

Melalui metode ini, tidak hanya terjadi tukar-menukar
informasi, tetapi juga tumbuh rasa empati, saling menghargai, dan
kesadaran bahwa pemahaman agama bisa dikaji dari berbagai sudut
pandang. Ini mendorong terbentuknya sikap adil dalam beragama
tidak merasa superior, tetapi rendah hati dan terbuka.

Efektivitas Metode dalam Menumbuhkan Moderasi

Berdasarkan pengamatan dan wawancara, penggunaan
metode kritis dan dialogis berdampak positif pada pemahaman
keagamaan para muallaf. Mereka tidak hanya menjadi pribadi yang
lebih percaya diri secara spiritual, tetapi juga menunjukkan sikap
toleran terhadap perbedaan di sekeliling mereka. Ini terlihat dalam
hasil evaluasi pembelajaran berupa refleksi tertulis, di mana banyak
muallaf mengekspresikan rasa syukur karena bisa belajar Islam
tanpa tekanan, serta kesadaran akan pentingnya menjaga hubungan
baik dengan tetangga non-Muslim.

Dengan demikian, metode pembelajaran kritis dan dialogis
berperan besar dalam menyemai nilai-nilai moderasi beragama,
baik pada tataran kognitif maupun sikap. Metode ini juga

memberikan ruang yang luas bagi muallaf untuk membentuk



105

identitas keislaman mereka secara utuh: sebagai Muslim yang taat,
namun tetap menjadi warga negara yang toleran dan berjiwa damai.
¢) Program Khusus Edukasi Moderasi
Selain melalui pembelajaran reguler, Muallaf Center
Kabupaten Buleleng juga melaksanakan berbagai program khusus
sebagai bagian dari strategi penguatan moderasi beragama. Di antara
program tersebut adalah ceramah tematik dan seminar tentang moderasi
beragama, yang dilaksanakan secara berkala dan terstruktur. Program
ini berfungsi sebagai pelengkap pembelajaran formal dan menjadi
wadah efektif untuk memperluas wawasan keislaman muallaf secara
kontekstual dan aplikatif.
1) Ceramah Tematik Moderasi: Penyampaian Ajaran Islam Secara
Inklusif
Ceramah tematik menjadi salah satu media dakwah utama
yang digunakan pembina untuk menanamkan nilai-nilai moderasi.
Topik-topik yang diangkat dalam ceramah dirancang menyesuaikan
dengan kebutuhan spiritual dan sosial muallaf, antara lain:
a) Islam dan Toleransi Umat Beragama
b) Membangun Ukhuwah Islamiyah dan Wathaniyah
c) Islam Rahmatan lil ‘Alamin dalam Konteks Multikultural
d) Sikap Adil dan Proporsional terhadap Perbedaan
Ceramah-ceramah tersebut tidak hanya bersifat informatif,

tetapi juga edukatif dan transformatif. Disampaikan dengan



106

pendekatan dialogis dan kontekstual, pembina senantiasa
mengaitkan  pesan-pesan keislaman dengan kondisi sosial
masyarakat Bali yang plural dan heterogen. Hal ini penting agar
muallaf memahami bahwa menjadi Muslim tidak berarti harus
menjauh dari lingkungan yang berbeda keyakinan, melainkan justru
menjadi pribadi yang mampu merawat harmoni sosial dengan sikap
rendah hati dan kasih sayang.

Sebagaimana disampaikan oleh salah satu pembina:

“Ceramah kami arahkan pada upaya menyejukkan hati. Kita

tidak ingin mereka berpindah agama dengan membawa

kemarahan. Justru kita ingin mereka menjadi Muslim yang
damai dan meneduhkan bagi orang lain.”'*

Ceramah biasanya dilakukan setelah sesi pengajian rutin atau
pada momen-momen penting seperti peringatan Hari Besar Islam.
Dalam pelaksanaannya, peserta diberi kesempatan untuk
mengajukan  pertanyaan dan berdialog langsung dengan
penceramah, sehingga tidak hanya menjadi monolog satu arah.

2) Seminar Moderasi Beragama: Wawasan Keislaman dalam Bingkai
Kebangsaan

Selain ceramah, Muallaf Center juga menyelenggarakan
seminar moderasi beragama yang bersifat lebih akademik dan
komprehensif. Seminar ini biasanya menghadirkan narasumber dari

kalangan akademisi, penyuluh agama Islam Kementerian Agama,

tokoh masyarakat, maupun praktisi dakwah yang kompeten dalam

14 Wawancara dengan Ustadz Hizbullah Huda, tanggal 24 April 2025, di Singaraja.



107

isu moderasi.

a) Topik yang diangkat dalam seminar lebih luas dan mendalam,
seperti:

b) Moderasi Beragama sebagai Strategi Merawat NKRI

c) Peran Muallaf dalam Membangun Toleransi Antarumat

d) Dakwah Islam Humanis dalam Konteks Minoritas

e) Pencegahan Radikalisme melalui Pendidikan Islam Moderat

Seminar dilaksanakan secara terbuka dan inklusif, tidak
hanya diikuti oleh muallaf tetapi juga oleh komunitas Muslim lokal,
sehingga menjadi media integrasi sosial dan penguatan jaringan
antarumat Islam. Dalam forum ini, muallaf diberi ruang untuk
menyampaikan aspirasi dan pengalaman mereka dalam menjalani
proses spiritual dan sosial sebagai Muslim baru. Hal ini berdampak
positif terhadap penguatan identitas keagamaan yang sehat dan
seimbang.

Dari data observasi, peserta seminar menunjukkan antusiasme
tinggi, terutama karena pendekatan yang digunakan bersifat aplikatif
dan menjawab realitas kehidupan mereka di tengah masyarakat yang
mayoritas non-Muslim. Bahkan, dalam beberapa sesi, pembina
mengundang tokoh agama lain (non-Muslim) untuk menyampaikan
pandangan lintas iman tentang pentingnya toleransi, sehingga

membuka ruang dialog antaragama secara sehat dan konstruktif.



108

3) Bakti Sosial dan Forum Silaturahmi Lintas Umat

Selain kegiatan berbasis keagamaan, Muallaf Center juga
mengadakan program bakti sosial dan silaturahmi lintas umat
sebagai bentuk nyata dari moderasi beragama dalam ranah sosial.
Berdasarkan hasil observasi peneliti pada kegiatan Bakti Sosial
Ramadan 2024, tampak bahwa panitia Muallaf Center melibatkan
masyarakat non-Muslim, terutama warga sekitar Masjid Jamik
Singaraja, untuk bersama-sama membersihkan lingkungan dan
berbagi paket sembako bagi warga kurang mampu tanpa
memandang agama.

Kegiatan ini mendapatkan apresiasi positif dari masyarakat
setempat. Salah seorang tokoh masyarakat Hindu, I Nyoman Wira,
menyampaikan kesannya:

“Kami merasa senang, karena umat Islam di sini selalu

terbuka dan ramah. Muallaf Center sering mengajak kami

bekerja sama dalam kegiatan sosial. Ini membuat hubungan
antarumat beragama menjadi lebih baik.”!?

Kegiatan  sosial seperti  ini secara  langsung
mengimplementasikan ~ konsep  ukhuwah insaniyah, yaitu
persaudaraan kemanusiaan yang melampaui sekat-sekat agama dan
budaya. Dalam perspektif teori, pendekatan semacam ini dapat

dijelaskan melalui gagasan “social learning of faith” dari Peter L.

Berger, yang menekankan bahwa pemahaman keagamaan yang

15 Wawancara dengan I Nyoman Wira, tanggal 16 Mei 2025, di Singaraja.



109

autentik terbentuk melalui interaksi sosial yang bermakna.'®
Program-program khusus yang dijalankan oleh Muallaf
Center tidak hanya memperkuat pengetahuan keagamaan para
muallaf, tetapi juga membentuk karakter sosial yang terbuka,
toleran, dan berempati. Aktivitas seperti ceramah, seminar,
pelatihan, dan bakti sosial terbukti efektif dalam memperkokoh
nilai-nilai moderasi beragama dalam praktik kehidupan nyata.
Sementara dapat disimpulkan bahwa program khusus di
Muallaf Center Buleleng berfungsi sebagai  bridge of
transformation, yaitu jembatan yang menghubungkan antara
pemahaman teoretis tentang moderasi beragama dengan
implementasinya dalam konteks sosial yang majemuk. Melalui
kegiatan ini, para muallaf tidak hanya menjadi Muslim yang taat
secara ritual, tetapi juga menjadi duta perdamaian dan toleransi di
tengah masyarakat multikultural Bali.
4) Dampak Program terhadap Internal Muallaf
Berdasarkan hasil wawancara dan refleksi peserta, program
ceramah dan seminar ini memberikan dampak signifikan terhadap:
a) Peningkatan literasi keagamaan yang kontekstual
b) Penguatan semangat kebangsaan dan cinta tanah air
c) Peningkatan sikap toleran terhadap umat agama lain

d) Penanaman prinsip keislaman yang humanis dan damai

16 Peter L. Berger, The Social Reality of Religion, (London: Faber & Faber, 1999), 57.



110

e) Salah satu peserta seminar menyampaikan:
“Setelah ikut seminar, saya merasa jadi lebih tenang
menjalani hidup sebagai Muslim di Bali. Saya tahu
sekarang bahwa menjadi Muslim tidak harus bermusuhan
dengan tetangga yang beda agama.”!’
(Refleksi peserta seminar, Ketut Arifin, 10 Mei 2025)
5) Penilaian Akademik

Dalam perspektif pendidikan Islam, pelaksanaan ceramah dan
seminar sebagai metode penyadaran keagamaan termasuk dalam
strategi penguatan nilai melalui edukasi nonformal. Menurut
Zamaksyari Dhofier'®, pendidikan Islam harus memfasilitasi proses
internalisasi nilai-nilai secara utuh, baik melalui institusi formal
maupun program nonformal seperti ceramah, halaqah, dan majelis
ilmiah. Dengan demikian, program ini selaras dengan pendekatan
andragogi, yakni pembelajaran orang dewasa yang menekankan
kemandirian berpikir dan kesadaran sosial.

Program khusus berupa ceramah dan seminar moderasi
beragama di Muallaf Center Kabupaten Buleleng terbukti menjadi
instrumen penting dalam proses internalisasi nilai-nilai keislaman
yang moderat. Dengan pendekatan yang partisipatif dan dialogis,
program ini mendukung pembentukan karakter muallaf yang

inklusif, toleran, serta siap berkontribusi positif dalam masyarakat

majemuk secara harmonis dan damai.

17 Refleksi Peserta Seminar, Ketut Arifin, tanggal 10 Mei 2025, di Singaraja.
18 Zamaksyari Dhofier, “Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai Masa
Depan Indonesia”, (Jakarta: LP3ES, 2011), 125.



111

d) Kolaborasi dengan Penyuluh Agama dan Pemangku Kebijakan

Lokal

Pelaksanaan pendidikan Islam yang moderat di Muallaf Center

Kabupaten Buleleng tidak berlangsung dalam ruang tertutup, melainkan

dibangun di atas fondasi kolaborasi dengan berbagai pemangku

kepentingan, terutama penyuluh agama Islam dan pemangku kebijakan

lokal.

Kolaborasi ini menjadi strategi penting dalam memperkuat

moderasi beragama, khususnya dalam konteks masyarakat Bali yang

sangat plural dan sensitif terhadap isu-isu keberagamaan.

1) Peran Penyuluh Agama Islam sebagai Mitra Strategis

Penyuluh agama Islam dari Kementerian Agama memiliki

peran sentral dalam mendampingi dan mengarahkan pendidikan

keagamaan di Muallaf Center. Mereka tidak hanya memberikan

materi keislaman secara normatif, tetapi juga memfasilitasi

penguatan nilai-nilai moderasi, seperti toleransi, anti-radikalisme,

cinta tanah air, dan penghargaan terhadap budaya lokal.

b)

Beberapa kontribusi penyuluh agama antara lain:
Menyusun materi pembinaan keislaman yang sesuai dengan
prinsip moderasi.
Memberikan  pelatthan  kepada  pembina lokal agar
menyampaikan dakwah dengan pendekatan yang inklusif dan
tidak konfrontatif.

Menjadi jembatan komunikasi antara Muallaf Center dan



112

instansi pemerintah.

Kolaborasi ini sejalan dengan program nasional Moderasi
Beragama yang dicanangkan oleh Kementerian Agama RI sebagai
strategi mencegah ekstremisme keagamaan dan memperkuat kohesi
sosial. Seorang penyuluh agama menyampaikan:

“Kami ingin memastikan bahwa pembinaan kepada muallaf

tidak keluar dari semangat Islam yang ramah. Bukan Islam

yang marah. Maka pendekatannya harus edukatif, bukan
indoktriner.””

Penyuluh juga aktif menjadi narasumber dalam seminar dan
pelatihan, serta mengawasi kurikulum pembinaan agar tidak
menyimpang dari nilai-nilai kebangsaan dan kerukunan antar umat.

Dalam konteks pembinaan muallaf, penyuluh agama Islam
memiliki peran yang sangat penting sebagai jembatan antara
kebijakan pemerintah dan masyarakat sasaran. Berdasarkan hasil
wawancara dengan Hj. Lilik Hidayati, S.Ag., M.Pd.I, selaku
Penyuluh Agama Islam Fungsional Kemenag Kabupaten Buleleng,
kegiatan pembinaan muallaf di Muallaf Center selalu melibatkan
penyuluh baik secara langsung maupun tidak langsung:

“Kami dari Kemenag Buleleng melalui para penyuluh

senantiasa mendampingi kegiatan pembinaan di Muallaf

Center. Biasanya kami memberikan materi terkait wawasan

kebangsaan, keislaman yang moderat, dan juga bimbingan

terkait administrasi keagamaan muallaf. Tujuannya agar

mereka tidak hanya paham agama, tapi juga merasa menjadi
bagian dari bangsa.”?°

19 Wawancara dengan pembina, Muzammil, tanggal 24 Mei 2025, di Singaraja.
20 Wawancara dengan Hj. Lilik Hidayati, tanggal 18 April 2025, di Singaraja.



2)

113

Penyuluh agama memainkan peran sebagai pendamping
spiritual, konselor sosial, sekaligus fasilitator integrasi muallaf ke
dalam masyarakat. Pendampingan ini dilakukan melalui kegiatan
rutin seperti pengajian tematik, diskusi kelompok, dan kunjungan
rumah muallaf (home visit). Kehadiran penyuluh memperkuat
dimensi moderasi beragama dengan mengajarkan Islam secara
wasathiyah, yaitu Islam yang seimbang, toleran, dan kontekstual
sesuai budaya lokal.

Dukungan Pemangku Kebijakandan Tokoh Masyarakat

Selain penyuluh agama, Muallaf Center juga menjalin
hubungan baik dengan pemerintah daerah, terutama melalui Kantor
Kementerian Agama Kabupaten Buleleng, Forum Kerukunan Umat
Beragama (FKUB), dan tokoh masyarakat setempat. Sinergi ini
penting untuk menciptakan lingkungan sosial yang mendukung
keberadaan muallaf serta menghindari potensi konflik horizontal.

a) Bentuk dukungan yang diberikan antara lain:

b) Fasilitasi tempat kegiatan seminar dan pelatihan keagamaan.

c) Pemberian bantuan logistik dan administrasi untuk kegiatan
pembinaan muallaf.

d) Pelibatan tokoh lintas agama dalam dialog antarumat.

e) Penyusunan rekomendasi kebijakan agar pembinaan muallaf
tidak menimbulkan resistensi dari komunitas lokal.

Kolaborasi ini membangun iklim sosial yang harmonis, di



114

mana identitas keislaman para muallaf diterima tanpa menimbulkan
ketegangan dengan komunitas sekitarnya. Hal ini menjadi bukti
bahwa moderasi beragama bukan hanya konsep teologis, tetapi juga
praksis sosial yang membutuhkan kerja sama antar-elemen
masyarakat.
Seorang tokoh adat menyampaikan pandangannya:
“Kami di Bali terbiasa hidup berdampingan. Selama muallaf
menjalani kehidupan barunya dengan tenang dan menghargai
lingkungan, kami sangat menghormatinya.”?!

Kolaborasi kelembagaan antara Muallaf Center dan
Kemenag Kabupaten Buleleng menjadi faktor kunci dalam menjaga
keberlanjutan program moderasi beragama. Berdasarkan hasil
wawancara dengan H. Ismail, Kepala Seksi Bimbingan Masyarakat
Islam Kemenag Buleleng, disebutkan bahwa Kemenag memberikan
dukungan penuh terhadap setiap kegiatan pembinaan muallaf:

“Kami memandang Muallaf Center sebagai mitra strategis
dalam implementasi program moderasi beragama di tingkat
lokal. Karena itu, kami memberikan pembinaan, dukungan

moral, dan fasilitasi kegiatan, baik dalam bentuk pelatihan,
bantuan literatur, maupun penguatan kelembagaan.”*

Kemenag berperan sebagai regulator dan pengarah
kebijakan, memastikan agar setiap kegiatan pembinaan muallaf
selaras dengan Rencana Aksi Nasional Moderasi Beragama (RAN

MB) yang telah ditetapkan oleh pemerintah.”®> Dalam dokumen

2! Wawancara dengan Tokoh Adat, Ketut Sulandra, tanggal 7 Mei 2025, di Singaraja.

22 Wawancara dengan H. Ismail, tanggal 19 Mei 2025, di Singaraja.

23 Kementerian Agama Republik Indonesia, Rencana Aksi Nasional Moderasi Beragama 2020-2024,
(Jakarta: Kemenag RI, 2020), 15.



3)

115

resmi tersebut ditegaskan bahwa penguatan moderasi beragama
harus dilakukan melalui sinergi antar pemangku kepentingan,
termasuk lembaga keagamaan masyarakat.

Sinergi ini diwujudkan dalam bentuk bimbingan teknis bagi
pengurus Muallaf Center, pemberian materi pelatihan bagi para
ustadz, serta penyediaan narasumber ahli dalam kegiatan seminar
dan pelatihan. Berdasarkan observasi peneliti, Kemenag juga turut
memantau perkembangan spiritual dan sosial para muallaf melalui
sistem pelaporan berkala, sehingga setiap persoalan lapangan dapat
segera ditangani dengan pendekatan persuasif.

Dampak Kolaborasi terhadap Penguatan Moderasi

Kolaborasi antara Muallaf Center, penyuluh agama, dan
pemangku kebijakan lokal menghasilkan dampak positif yang
signifikan, antara lain:

a) Terbentuknya jaringan komunikasi yang efektif untuk
merespons isu-isu sensitif terkait perpindahan agama.

b) Terhindarnya stigma sosial terhadap muallaf, karena mereka
dibina dalam konteks yang penuh toleransi.

¢) Meningkatnya kepercayaan publik terhadap lembaga keagamaan
Islam di daerah minoritas.

d) Terlaksananya program pembinaan yang akomodatif terhadap
nilai-nilai lokal, tanpa mengurangi prinsip keislaman.

Menurut perspektif pendidikan Islam, kolaborasi ini



116

menunjukkan bahwa pendidikan keagamaan tidak bisa dilepaskan
dari struktur sosial dan politik yang mengitarinya. Hal ini diperkuat
oleh pemikiran Azyumardi Azra®*, yang menyatakan bahwa
pembaruan pendidikan Islam harus bersifat integratif, dialogis, dan
berbasis realitas sosial.

Kolaborasi antara Muallaf Center dengan penyuluh agama
dan pemangku kebijakan lokal membuktikan bahwa implementasi
moderasi beragama memerlukan pendekatan multi-aktor dan multi-
level. Moderasi tidak hanya ditanamkan di ruang kelas atau masjid,
tetapi juga dibangun melalui komunikasi lintas institusi dan
pemeliharaan relasi sosial yang sehat. Dengan adanya sinergi ini,
proses pendidikan Islam pada muallaf menjadi lebih kontekstual,
inklusif, dan responsif terhadap tantangan keberagamaan di tengah
masyarakat majemuk seperti Bali.

4) Analisis dan Implikasi Kolaborasi

Dari hasil temuan di lapangan, dapat disimpulkan bahwa
kolaborasi antara Muallaf Center, Kemenag, penyuluh agama, dan
tokoh lokal merupakan model sinergi integratif yang memperkuat
implementasi moderasi beragama di Kabupaten Buleleng.
Pendekatan ini tidak hanya menekankan pada dimensi pembelajaran
agama, tetapi juga aspek sosial, budaya, dan kebijakan publik.

Dalam perspektif teori pendidikan Islam, model kolaborasi

24 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: “Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru”, (Jakarta:
Wacan Ilmu, 2006), 181.



117

ini selaras dengan konsep “pendidikan transformatif’ sebagaimana
dikemukakan oleh Paulo Freire (2008), yaitu pendidikan yang tidak
hanya mentransfer pengetahuan tetapi juga memberdayakan

manusia agar kritis, adaptif, dan berdaya sosial.?®

Dengan demikian,
program moderasi beragama yang dijalankan melalui jaringan
kolaboratif ini mampu menciptakan dampak berkelanjutan terhadap
proses integrasi sosial muallaf.

2. Kontribusi Implementasi Moderasi Beragama terhadap Adaptasi

Sosial dan Keberagamaan Muallaf
Implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama
Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng tidak hanya memberikan
pengaruh dalam ranah kognitif dan spiritual, tetapi juga berdampak
besar pada aspek adaptasi sosial dan keberagamaan muallaf. Dalam
konteks masyarakat Bali yang majemuk dan sarat nilai-nilai kearifan
lokal, pendekatan keagamaan yang moderat terbukti menjadi kunci
dalam membantu muallaf menjalani kehidupan baru mereka secara
lebih damai, seimbang, dan diterima secara sosial.
1) Adaptasi Sosial yang Inklusif dan Relasional
Salah satu tantangan besar yang dihadapi oleh muallaf
adalah proses penyesuaian diri dengan lingkungan sosial yang
sebelumnya memiliki identitas keagamaan berbeda. Di sinilah

nilai-nilai toleransi, keterbukaan, dan sikap adil yang diajarkan

%5 Paulo Freire, Education for Critical Consciousness, (New York: Continuum, 2008), 91.



118

melalui pendekatan moderasi beragama menjadi sangat relevan.
Melalui pembinaan yang tidak ekstrem, tidak eksklusif, dan tidak
memusuhi kelompok lain, muallaf dibimbing untuk menjadi
pribadi yang mampu tetap berhubungan baik dengan keluarga dan
komunitas lamanya, sambil tetap berpegang teguh pada ajaran
Islam.

Pembelajaran tentang pentingnya menjaga harmoni sosial,
menghargai perbedaan, dan menghindari provokasi keagamaan
menjadi bagian integral dari pendidikan agama Islam di Muallaf
Center. Hal ini diperkuat dengan teladan dari para ustadz dan
pembina yang secara konsisten mengedepankan pendekatan
persuasif dan penuh kasih sayang.

Ustadz Muhammad Mubhlis, salah seorang pengurus dan
pembina aktif di Muallaf Center, menyampaikan:

“Kami di sini tidak hanya mengajarkan syariat Islam, tapi
juga bagaimana mereka bisa tetap hidup damai bersama
tetangganya yang beda keyakinan. Islam itu bukan
tembok, tapi jembatan. Maka, kami arahkan para muallaf
agar tidak terputus dari lingkungan sosialnya, tapi justru
menjadi teladan dalam akhlak dan kesantunan.”?®

Pendekatan ini berhasil mengikis potensi keterasingan dan
stigma yang seringkali dialami muallaf pasca-konversi, serta

membangun jembatan dialog yang sehat antara mereka dan

masyarakat sekitarnya.

26 Wawancara dengan Ustadz Muhammad Muhlis, tanggal 9 Mei 2025, di Singaraja.



119

2) Penguatan Identitas Keberagamaan yang Seimbang

Selain adaptasi sosial, kontribusi besar lainnya dari
implementasi moderasi beragama adalah dalam membentuk
identitas keberagamaan muallaf yang utuh, seimbang, dan tidak
ekstrem. Para muallaf dibimbing untuk mengenal Islam bukan
melalui narasi ketakutan atau kebencian, melainkan melalui
pemahaman bahwa Islam adalah agama kasih sayang (rahmatan lil
‘alamin), keadilan, dan toleransi.

Dengan demikian, identitas keislaman yang terbentuk
bukan identitas yang eksklusif atau antagonis terhadap kelompok
lain, tetapi identitas yang spiritual namun bersifat sosial inklusif.
Mereka merasa menjadi bagian dari umat Islam, namun tetap
menjadi anggota masyarakat Bali yang ramah, terbuka, dan saling
menghormati.

Beberapa muallaf dalam wawancara menyampaikan
bahwa mereka merasa lebih tenang menjalani kehidupan baru
sebagai Muslim karena tidak diminta untuk “memutus” masa
lalunya, melainkan membangun masa depan dengan bekal
keimanan yang damai dan terbuka. Sikap ini sangat penting dalam
konteks daerah yang mayoritas non-Muslim, di mana sikap
keagamaan yang keras dan konfrontatif dapat menimbulkan

ketegangan sosial.



120

3) Integrasi Sosial-Religius yang Berkelanjutan

Penerapan nilai-nilai moderasi beragama juga mendukung
terciptanya integrasi sosial-religius yang berkelanjutan. Melalui
metode pembelajaran yang dialogis, program khusus seperti
ceramah dan seminar, serta kerja sama dengan pemangku
kebijakan lokal, muallaf tidak hanya diberi pemahaman agama
yang benar, tetapi juga dibantu untuk menjadi bagian aktif dari
masyarakat multikultural Bali.

Hal ini berdampak positif terhadap persepsi masyarakat
lokal terhadap Islam dan komunitas muallaf. Tidak sedikit tokoh
masyarakat yang memberikan apresiasi terhadap pendekatan
pembinaan yang santun dan tidak provokatif. Bahkan, beberapa
komunitas lokal menjalin hubungan kerja sama dengan Muallaf
Center untuk kegiatan sosial lintas agama seperti bakti sosial,
donasi bencana, atau dialog kebudayaan.

Implementasi moderasi beragama dalam pendidikan
muallaf telah memberikan kontribusi nyata terhadap adaptasi sosial
dan keberagamaan mereka. Dengan pendekatan yang damai,
inklusif, dan berwawasan kebangsaan, muallaf dapat menjalani
kehidupan barunya sebagai Muslim tanpa mengalami keterasingan,
konflik sosial, atau ekstremisme keagamaan. Sebaliknya, mereka
menjadi agen perdamaian yang menjembatani nilai-nilai Islam dan

realitas sosial yang majemuk. Pernyataan Ustadz Muhammad



121

Mubhlis menegaskan bahwa Islam yang diajarkan di Muallaf Center
bukan Islam yang memisahkan, tetapi yang menghubungkan antara
iman dan kemanusiaan, antara keyakinan dan kebangsaan.
4) Transformasi Spiritualitas dan Keberagamaan

Moderasi beragama juga berkontribusi pada perubahan
paradigma keberagamaan muallaf yang lebih reflektif dan
berkesadaran. Dalam pengamatan peneliti, banyak muallaf yang
pada awalnya memandang Islam sebatas ritual, kini mulai
memahami agama sebagai sistem nilai yang mendorong
kemaslahatan dan keadilan sosial.

Salah satu narasumber, Lilis Suprihatini Zemke, pengurus
Yayasan Bali Muallaf Development, menyatakan:

“Moderasi beragama bagi kami bukan teori, tapi praktik.

Kami lihat banyak muallaf yang dulu kaku, sekarang jadi

lebih lembut, lebih sabar, dan lebih aktif dalam kegiatan

sosial. Mereka berislam tanpa meninggalkan nilai-nilai
kearifan lokal.”?’

Hal ini menunjukkan bahwa implementasi moderasi
beragama berperan dalam membentuk spiritualitas Islam yang
inklusif, sebagaimana diungkapkan oleh Nurcholish Madjid bahwa
Islam yang sejati adalah Islam yang menebar rahmat bagi seluruh
alam (rahmatan lil ‘alamin).®® Dengan demikian, para muallaf di
Buleleng tidak hanya mengalami perubahan identitas keagamaan,

tetapi juga mengalami spiritual transformation menuju

27 Wawancara dengan Lilis Suprihatini Zemke, tanggal 24 Mei 2025, di Singaraja.
28 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah Keimanan,
Kemanusiaan dan Kemodernan, (Jakarta: Paramadina, 1992), 176.



122

keberagamaan yang lebih matang, rasional, dan sosial.
3. Strategi dalam Implementasi Moderasi Beragama  untuk
Meningkatkan Keberdayaan Sosial Muallaf
Keberdayaan sosial merupakan salah satu indikator keberhasilan
pembinaan keagamaan terhadap muallaf. Dalam konteks Muallaf Center
Kabupaten Buleleng, strategi implementasi moderasi beragama tidak
hanya diarahkan untuk membentuk pemahaman keagamaan yang toleran,
tetapi juga untuk meningkatkan kapasitas sosial, partisipasi komunitas,
serta kemandirian hidup para muallaf. Dengan kata lain, moderasi
beragama dijalankan bukan sekadar sebagai kerangka ideologis, melainkan
juga sebagai alat pemberdayaan sosial yang transformatif.
a) Pendekatan Humanis dalam Penguatan Mental dan Psikososial
Strategi  pertama  yang dijalankan adalah  dengan
mengedepankan pendekatan humanis dalam pembinaan. Para pembina
dan ustadz membangun relasi personal yang hangat dengan para
muallaf, memahami latar belakang psikologis dan sosial mereka, serta
mendampingi proses spiritual mereka dengan penuh empati.
Pendekatan ini bertujuan untuk menghindari alienasi dan tekanan
mental yang kerap dialami muallaf setelah berpindah keyakinan.
Dengan membangun suasana yang aman dan suportif, para
muallaf merasa dihargai sebagai manusia seutuhnya. Hal ini
berdampak pada tumbuhnya kepercayaan diri, kemampuan untuk

beradaptasi dengan komunitas baru, serta kesiapan untuk berkontribusi



b)

123

dalam kehidupan sosial.

Integrasi Nilai Moderat dalam Pembinaan Sosial-Keagamaan

Nilai-nilai moderasi seperti toleransi, inklusivitas, keadilan,
dan keseimbangan tidak hanya diajarkan secara konseptual, tetapi juga
diinternalisasi melalui kegiatan sosial yang melibatkan muallaf secara
langsung. Di antara program tersebut adalah:

1) Pelibatan muallaf dalam kegiatan lintas agama dan sosial
kemasyarakatan seperti gotong royong, peringatan hari besar
nasional, dan kegiatan donor darah.

2) Pemberdayaan ekonomi berbasis komunitas, misalnya pelatihan
kewirausahaan, kerajinan tangan, dan pelatihan keterampilan dasar.

3) Dialog komunitas untuk membangun narasi keislaman yang damai
dan menghargai keberagaman.

Dengan keterlibatan aktif ini, muallaf tidak hanya menjadi
penerima manfaat, tetapi juga menjadi pelaku sosial yang memiliki
peran dan posisi dalam masyarakat luas.

Jaringan Sosial dan Kelembagaan

Strategi selanjutnya adalah membangun jaringan kolaboratif
antara Muallaf Center dengan lembaga lain seperti:

1) Kantor Urusan Agama (KUA) dan Kementerian Agama

2) Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB)

3) Organisasi sosial dan keagamaan lokal

4) Pelaku usaha lokal dan Lembaga Pelatihan Kerja (LPK)



d)

124

Kolaborasi ini difokuskan pada dua tujuan: pertama, untuk
menciptakan ekosistem yang mendukung kehidupan muallaf secara
spiritual dan sosial; dan kedua, untuk menyediakan akses pada sumber
daya yang dibutuhkan muallaf, baik dalam bentuk edukasi, pelatihan,
maupun pendampingan usaha.

Dengan adanya penguatan jejaring ini, para muallaf tidak lagi
merasa terisolasi, melainkan merasa menjadi bagian dari struktur sosial
yang lebih besar dan mendukung.

Pelatihan Moderasi sebagai Investasi Jangka Panjang

Sebagai bagian dari strategi jangka panjang, Muallaf Center
juga menyelenggarakan pelatihan internal tentang moderasi beragama,
tidak hanya bagi muallaf, tetapi juga bagi pembina dan pengurus
lembaga. Materi pelatithan mencakup:

1) Pemahaman Islam wasathiyah (moderat) dalam konteks Indonesia.

2) Strategi komunikasi damai dan empatik dalam berdakwah.

3) Pencegahan radikalisme dan penyikapan terhadap provokasi
agama.

Pelatihan ini bertujuan agar semua pihak yang terlibat dalam
pembinaan memiliki visi yang sama dalam memajukan muallaf secara
utuh, serta mampu menjadi fasilitator keberdayaan sosial yang
berlandaskan nilai keislaman yang ramah dan adaptif.

Strategi implementasi moderasi beragama di Muallaf Center

Kabupaten Buleleng diarahkan tidak hanya untuk membentuk



125

pemahaman keislaman yang moderat, tetapi juga untuk memperkuat
daya sosial, ekonomi, dan kultural para muallaf. Melalui pendekatan
humanis, integrasi nilai moderat dalam kegiatan sosial, penguatan
jejaring lembaga, serta pelatihan berkelanjutan, muallaf didorong
untuk menjadi Muslim yang tidak hanya kokoh secara iman, tetapi
juga mandiri, produktif, dan kontributif dalam masyarakat majemuk.
Dengan demikian, moderasi beragama menjadi jembatan antara
spiritualitas dan pemberdayaan, antara keyakinan dan penghidupan
yang bermartabat.
B. Temuan Penelitian
Beberapa temuan penelitian yang telah peneliti kumpulkan adalah
sebagai berikut:
1. Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam di
Muallaf Center Kabupaten Buleleng
Temuan lapangan menunjukkan bahwa implementasi moderasi
beragama pada pembelajaran PAI di Muallaf Center Kabupaten Buleleng
berlangsung melalui tiga mekanisme utama:
(1) Insersi nilai moderasi dalam materi dan modul ajar,
(2) Metode pembelajaran kritis-dialogis, dan
(3) Program khusus edukasi moderasi beragama.
Pertama, insersi nilai moderasi dalam materi PAI terlihat jelas pada
modul pembelajaran di Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja, Muallaf

Center PP Istiglal, dan Bali Muallaf Development. Para pembina



126

menyebut bahwa materi seperti akhlak sosial, figh lintas madzhab, sejarah
Islam, dan akidah disusun dengan menonjolkan nilai toleransi, sikap
terbuka, dan penghargaan terhadap kebudayaan lokal. Ustadz Muhlis
(Muallaf Center Masjid Jamik) menegaskan bahwa muallaf harus
memahami Islam secara damai, bukan tekstual dan eksklusif’. Materi
Modul Ajar juga memasukkan tema moderasi secara eksplisit, seperti
Islam rahmatan lil ‘alamin, ukhuwah wathaniyyah, dan penghargaan
budaya Bali.

Kedua, metode pembelajaran didominasi dialog terbuka, studi
kasus, dan problem-based learning. Para pembina lebih menekankan
argumentasi kritis ketimbang ceramah satu arah. Observasi peneliti
memperlihatkan bahwa peserta muallaf diberi ruang mengungkapkan
pengalaman kehidupan beragamanya, termasuk kesulitan sosial setelah
berpindah keyakinan. Pendekatan dialogis menjadi medium penting untuk
menanamkan moderasi beragama secara alami dan kontekstual.

Ketiga, ketiga Muallaf Center menyelenggarakan program khusus
seperti kelas moderasi, pendampingan lintas agama, kunjungan sosial, dan
kelas budaya Bali. Program ini bertujuan memperkuat kemampuan muallaf
untuk berinteraksi harmonis dalam masyarakat heterogen Bali.

Berikut hasil analisis peneliti terhadap temuan tersebut diatas:

Temuan implementasi di atas menunjukkan bahwa moderasi
beragama tidak diajarkan sebagai materi berdiri sendiri, melainkan

diintegrasikan ke seluruh proses pembelajaran PAI. Hal ini sesuai dengan



127

teori integratif dalam pendidikan Islam yang menekankan keselarasan
antara ajaran agama dan realitas sosial.

Insersi nilai toleransi, akomodatif terhadap budaya lokal, dan anti-
kekerasan sejalan dengan indikator moderasi beragama versi Kemenag
Tahun 2019. Penggunaan metode dialogis sesuai dengan konsep Paulo
Freire tentang pendidikan praksis, yaitu pendidikan yang memanusiakan
dan membebaskan melalui dialog. Dalam konteks pendidikan Islam,
metode ini mendekati prinsip ta’lim, tarbiyah, dan ta’dib yang
menekankan keseimbangan intelektual, moral, dan sosial.

Program khusus moderasi menunjukkan penerjemahan moderasi
beragama ke dalam praktik sosial, bukan sekadar wacana kognitif.
Artinya, Muallaf Center menjalankan moderasi sebagai habitus, bukan

hanya sebagai ajaran.

Aspek Implementasi Temuan Lapangan
1. Insersi nilai moderasi - Nilai toleransi, kebangsaan, anti-kekerasan,
dalam materi & modul ajar dan budaya lokal disisipkan dalam materi PAI.

- Modul menekankan rahmatan lil ‘alamin,
ukhuwah wathaniyyah, dan pemahaman sosial

budaya Bali.
2. Metode pembelajaran - Pembelajaran dilakukan melalui dialog
kritis-dialogis terbuka, studi kasus, diskusi, tanya jawab

bebas, dan refleksi pengalaman muallaf.

- Muallaf bebas bertanya tanpa takut dihakimi.

3. Program/kegiatan - Seminar dan dialog ‘“kebangsaan dan
moderasi beragama”, kunjungan sosial, dialog
lintas iman, dan pelaksanaan budaya Bali.

- Program konseling membantu muallaf
memahami kehidupan plural di Bali.




128

2. Kontribusi Implementasi Moderasi Beragama terhadap Adaptasi
Sosial dan Keberagamaan Muallaf
Data lapangan menunjukkan bahwa implementasi moderasi
beragama memberi kontribusi signifikan bagi dua aspek utama kehidupan
muallaf Buleleng:
a) Adaptasi sosial yang harmonis
Muallaf melaporkan lebih percaya diri berinteraksi dengan
masyarakat Hindu Bali setelah mendapatkan pendampingan moderasi.
Ada penguatan kemampuan komunikasi, pemahaman budaya lokal,
serta kemampuan mengelola stigma konversi.
b) Penguatan identitas keberagamaan yang inklusif
Muallaf tidak lagi mengalami kebingungan identitas
keislaman. Mereka memahami Islam yang ramah, bukan ekstrem.
Keberagamaan mereka menjadi lebih stabil, dewasa, dan adaptif.
Wawancara dengan Kepala Bimas Kemenag Buleleng
menunjukkan bahwa Muallaf Center yang mengusung moderasi
membantu mengurangi gesekan sosial akibat konversi agama.
Pendampingan PAI berbasis moderasi berfungsi sebagai jembatan sosial
antara muallaf dengan masyarakat sekitar.
Kontribusi tersebut menunjukkan bahwa moderasi beragama
berperan sebagai mekanisme social integration bagi muallaf. Teori
adaptasi sosial dari Kim menekankan bahwa individu membutuhkan

dukungan lingkungan, kemampuan komunikasi, dan stabilitas identitas



129

untuk beradaptasi. Ketiga unsur ini ditemukan di Muallaf Center.

Secara keagamaan, identitas inklusif yang terbentuk sejalan dengan

teori inclusive Islam dan Islam Wasathiyah, yang menekankan

keseimbangan antara teks dan konteks. Implementasi moderasi juga

selaras dengan konsep ukhuwah basyariyyah, ukhuwah wathaniyyah, dan

sirah nabawiyyah dalam konteks hidup damai dengan masyarakat non-

Muslim.

Bidang Kontribusi

Temuan Lapangan

1. Adaptasi sosial yang harmonis

- Muallaf lebih percaya diri berinteraksi
dengan masyarakat Hindu Bali.

- Terjadi peningkatan kemampuan
komunikasi lintas budaya.

- Stigma sosial akibat konversi dapat
dikelola dengan lebih baik.

2. Penguatan identitas
keberagamaan yang inklusif

- Muallaf tidak lagi kaku memahami
agama, tetapi fleksibel dan dewasa.

- Memahami Islam damai, moderat, dan
adaptif.

3. Strategi Implementasi Moderasi Beragama untuk Meningkatkan

Keberdayaan Sosial Muallaf

Hasil penelitian menemukan tiga strategi utama:

a) Pendekatan edukatif-transformatif, yaitu mengintegrasikan moderasi

dalam modul PAI, membangun ruang dialog, dan menanamkan

kemampuan berpikir kritis.

b) Pendekatan kolaboratif, bekerja sama dengan penyuluh agama, tokoh

adat, kelian banjar, dan pemerintah daerah untuk memperluas

lingkungan pendukung bagi muallaf.




130

c) Pendekatan pemberdayaan berbasis komunitas, yaitu program
ekonomi, pelatihan keterampilan, forum penguatan keluarga muallaf,
dan komunitas dukungan psikososial.

Secara analitis, strategi-strategi tersebut konsisten dengan teori
pemberdayaan komunitas (community empowerment). Pendekatan
kolaboratif memperlihatkan bahwa moderasi beragama dipahami bukan
hanya isu teologis, tetapi juga modal sosial untuk memperkuat jejaring
relasional muallaf.

Pendekatan edukatif-transformatif selaras dengan teori pendidikan
Islam kontemporer yang menekankan life-long learning, contextual
teaching, dan experiential learning.

Dari perspektif sosial, penguatan komunitas muallaf mendorong
terbentuknya social agency, yaitu kemampuan muallaf membuat
keputusan, menyelesaikan masalah, dan membangun relasi sosial
produktif.

Bab IV menegaskan bahwa implementasi moderasi beragama di
Muallaf Center Buleleng tidak hanya berlangsung pada level materi ajar,
tetapi menjadi mekanisme integral dalam pembinaan PAI, pembentukan
identitas keagamaan, dan pemberdayaan sosial muallaf. Analisis
menunjukkan bahwa temuan di lapangan koheren dengan teori moderasi
beragama, teori pendidikan Islam, teori adaptasi sosial, dan model

pemberdayaan komunitas.



131

Jenis Strategi Temuan Lapangan

1. Strategi edukatif-transformatif | - Moderasi dimasukkan ke modul PAI

- Ruang dialog dibangun agar muallaf
mampu berpikir kritis.

2. Strategi kolaboratif - Kerja sama dengan penyuluh agama,
kelian banjar, tokoh Hindu lokal, dan

Kemenag.

- Ekosistem sosial yang ramah muallaf
dibangun bersama.

3. Strategi pemberdayaan
berbasis komunitas

- Pelatihan keterampilan, pendampingan
ekonomi, mentoring psikososial, rumah
singgah muallaf.

- Mengurangi ketergantungan muallaf pada
pihak luar.

Berdasarkan informasi atau data yang telah peneliti sajikan melalui
observasi, wawancara, dan juga kajian dokumen, maka dapat diketahui bahwa
hasil temuan dari fokus penelitian Implementasi Moderasi Beragama dalam
Pendidikan Agama Islam pada Muallaf Center Kabupaten Buleleng, adalah

sebagai berikut:

Tabel 4.1.
Karakteristik Implementasi
Moderasi Beragama dalam PAI di Muallaf Center Buleleng Bali

Deskripsi 3 Muallaf Center
Indikator Muallaf Center Yayasan Bali Muallaf Center
No. | Moderasi Masjid Jamik Muallaf Pondok Pesantren
Beragama Singaraja Development Istiglal
(BMD)
1 | Komitmen - Materi PAI - Ada civic - Mengintegrasikan
Kebangsaan memasukkan nilai | education berbasis | nilai kebangsaan
hubbul wathan, multikultural dalam | dalam kajian akidah
Pancasila, dan kelas pembinaan. dan fikih.
wawasan - Pemberdayaan - Ustadz pembina
kebangsaan. sosial dan ekonomi | menjadi role model
- Pembinaan muallaf sebagai cinta tanah air.




132

tentang etika

bagian integrasi

- Kegiatan upacara

bermasyarakat kebangsaan. bendera dan kajian
multikultural. - Lomba Agustusan | kebangsaan bersama
- Kolaborasi untuk meningkatan | Muslimat NU Kec.
dengan FKUB rasa cinta tanah air. | Gerokgak.
daerah dalam
peringatan
Agustusan
Toleransi - Mengajarkan - Memfasilitasi - Penekanan pada
prinsip tasamuh konseling adab perbedaan
melalui dialog psikososial bagi mazhab dalam kajian
agama dan muallaf yang fikih.
kunjungan sosial menghadapi tekanan | - Materi PAI etika
lintas umat. keluarga non- hidup berdampingan
- Pendampingan muslim. dengan warga Hindu.
muallaf terkait - Mengajarkan - Kegiatan sosial
etika berinteraksi toleransi berbasis Program Qurban
dengan keluarga studi kasus yang melibatkan
non Muslim. kehidupan masyarakat sekitar
- Materi adab beragama di Bali. lintas agama
perbedaan - Penguatan
madzhab dan kemampuan
perbedaan budaya. | komunikasi lintas
budaya.
Anti - Modul memuat - Program literasi - Kurikulum
Kekerasan penolakan terhadap | digital untuk memasukkan materi
ideologi kekerasan. | menangkal hoaks larangan terhadap
- Menjelaskan dan narasi ekstrem | ujaran kebencian
konsep jihad online. - Pembiasaan
secara moderat - Modul PAI musyawarah
- Ustadz difokuskan pada - Mengajarkan fikih
menekankan adab | resolusi konflik dan | amar ma ruf nahi
musyarawah saat komunikasi damai. | munkar secara
konflik moderat
Akomodatif - Penjelasan batas | - Program Ngejot: - Menggunakan
terhadap syariat dalam berbagi makanan strategi dakwah
Budaya Lokal | mengikuti tradisi kepada tetangga kultural: kesenian
lokal seperti pada saat hari raya | lokal, sokok maulid,
ngayah, ngejot, keagamaan. dan pendekatan
dan kegiatan adat. | - Pembinaan persuasif dalam PAIL
- Menggunakan adaptasi sosial saat | - Kitab kuning
pakaian adat Bali menghadiri upacara | dikontekstualisasi

dalam kegiatan
tertentu.

adat.

dengan realitas
budaya Bali




BAB YV

PEMBAHASAN

Bab V ini disusun untuk mendialogkan temuan penelitian yang telah
dipaparkan pada Bab IV dengan kerangka teoritis yang telah dijelaskan pada Bab
II. Secara metodologis, dialog antara teori dan data lapangan ini menjadi proses
penting untuk menilai sejauh mana konsep-konsep moderasi beragama, pendidikan
Agama Islam, dan teori adaptasi sosial benar-benar bekerja dalam konteks empirik
pembinaan muallaf di Kabupaten Buleleng. Dengan demikian, pembahasan dalam
bab ini bukan hanya menunjukkan kesesuaian antara teori dan fakta, tetapi juga
mengungkapkan dinamika baru yang mungkin tidak sepenuhnya tercakup dalam
kerangka teoritis sebelumnya.

Temuan penelitian menunjukkan bahwa implementasi moderasi beragama
di Muallaf Center berlangsung melalui integrasi nilai, metode, dan program
pembinaan yang cukup kompleks. Fenomena ini kemudian dikaji ulang melalui
indikator moderasi beragama sebagaimana disusun oleh Kementerian Agama
Tahun 2019, teori pendidikan Islam, serta teori pemberdayaan dan adaptasi sosial.
Dengan pendekatan ini, setiap temuan empiris akan dikaji apakah ia memperkuat,
memperluas, atau bahkan mengoreksi teori yang sudah ada.

Melalui dialog antara teori dan temuan tersebut, peneliti berupaya
menghasilkan pemahaman yang lebih utuh tentang bagaimana nilai-nilai moderasi
beragama diinternalisasikan dalam proses pembelajaran PAI, bagaimana praktik

moderasi tersebut berkontribusi pada adaptasi sosial dan keberagamaan muallaf,

133



134

serta bagaimana strategi pembinaan dapat meningkatkan keberdayaan sosial

mereka. Dengan demikian, pembahasan pada bab ini bukan hanya bersifat

deskriptif, tetapi bersifat analitis—kritis, yaitu menghubungkan temuan empiris

dengan fondasi teoretis untuk menghasilkan pengetahuan baru yang dapat

dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

A. Implementasi Moderasi Beragama pada Muallaf Center Kabupaten
Buleleng

Penelitian ini menemukan bahwa implementasi moderasi beragama dalam
Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng dilaksanakan
melalui pendekatan yang komprehensif dan kontekstual. Tiga lembaga utama
yang menjadi locus penelitian yaitu Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja,
Yayasan Bali Muallaf Development, dan Pondok Pesantren Istiqlal memiliki
pola yang berbeda namun berpadu dalam satu orientasi: membentuk muallaf
yang beragama secara moderat, mandiri, dan berdaya sosial.

Menurut Ustadz Mubhlis, salah satu pembina Muallaf Center Jamik
Singaraja, proses pembinaan dilakukan melalui fa'lim diniyah, kajian tematik,
dan pendampingan sosial yang terintegrasi. la menyatakan bahwa setiap
program diarahkan agar para muallaf “tidak hanya memahami Islam secara
ritual, tetapi juga menghayatinya dalam konteks sosial Bali yang plural”.
Pendekatan tersebut menunjukkan adanya kesadaran institusional bahwa Islam
di tengah masyarakat multikultural harus dihadirkan dengan wajah yang ramah,

terbuka, dan menghargai perbedaan.



135

Hal senada juga diungkapkan oleh Kepala Bimas Kementerian Agama
Kabupaten Buleleng, yang menegaskan bahwa nilai-nilai moderasi beragama
seperti tawassuth (jalan tengah), tasamuh (toleransi), dan ta’adul (keadilan)
telah menjadi orientasi kebijakan pembinaan keagamaan, termasuk dalam
pelayanan terhadap muallaf. Ia menekankan bahwa pembinaan keagamaan
tidak boleh menimbulkan eksklusivitas, tetapi harus menguatkan semangat
kebangsaan dan kerukunan antarumat.

Bentuk konkret implementasi moderasi beragama dalam pembelajaran PAI
di Muallaf Center tampak pada tiga aspek utama:

1. Insersi nilai-nilai moderasi dalam modul ajar dan materi pembelajaran.
Nilai-nilai toleransi dan keseimbangan dimasukkan dalam materi akidah,
akhlak, dan figh. Misalnya, dalam pelajaran tentang ukhuwah Islamiyah dan
muamalah, pendamping menekankan pentingnya menghormati tetangga
non-Muslim dan menjaga harmoni sosial.

2. Metode pembelajaran kritis-dialogis.

Pendamping mendorong muallaf untuk berdialog, bertanya, dan mengaitkan

ajaran Islam dengan pengalaman hidup mereka. Pendekatan ini

mencerminkan semangat andragogi pembelajaran orang dewasa yang

menumbuhkan kesadaran kritis sebagaimana ditegaskan Paulo Freire.!

! Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, trans. Myra Bergman Ramos (New York:
Continuum, 1970), 68-72.



136

3. Program sosial dan kolaborasi lintas lembaga.

Muallaf Center menjalin kerja sama dengan penyuluh agama Islam,
tokoh Hindu, dan pemerintah daerah untuk membangun komunikasi sosial
dan kegiatan kemanusiaan bersama, seperti bakti sosial lintas iman dan
gotong royong di lingkungan desa.

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa implementasi moderasi
beragama di Kabupaten Buleleng bukan sekadar program keagamaan,
melainkan telah berkembang menjadi gerakan sosial edukatif yang menyentuh
ranah spiritual dan kemasyarakatan sekaligus.

Temuan di atas menunjukkan adanya sinkronisasi antara praktik di
lapangan dengan konsep moderasi beragama yang dirumuskan oleh
Kementerian Agama Republik Indonesia. Dalam pedoman resmi disebutkan
bahwa moderasi beragama adalah cara pandang, sikap, dan praktik beragama
yang selalu berimbang antara pengamalan agama dan penghormatan terhadap

kemanusiaan serta kebangsaan.’?

Empat indikator utama moderasi yakni
komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan penerimaan terhadap
tradisi lokal semuanya tampak dalam kegiatan Muallaf Center Buleleng.
Secara teoretis, implementasi moderasi beragama dalam pendidikan Islam
sebagaimana ditemukan di lapangan juga sejalan dengan gagasan Azyumardi

Azra, yang menegaskan bahwa pendidikan Islam sejati adalah pendidikan yang

menumbuhkan humanizing process, yaitu mengembangkan kemanusiaan dan

2 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan
Diklat Kemenag RI, 2019), 17-21.



137

moralitas universal.® Pendidikan yang moderat bukan hanya mengajarkan
dogma keagamaan, tetapi juga membentuk kepribadian sosial yang terbuka,
adaptif, dan menghargai pluralitas.

Lebih jauh lagi, pendekatan pembinaan di Muallaf Center mencerminkan
prinsip pendidikan Islam kontekstual (contextual Islamic education)
sebagaimana dikemukakan oleh Abdul Majid dan Dian Andayani, yakni
pendidikan yang menghubungkan nilai-nilai Islam dengan realitas sosial-
budaya peserta didik.* Hal ini tampak pada penyesuaian materi pembelajaran
yang memperhatikan latar belakang muallaf sebagian besar berasal dari etnis
Bali yang sebelumnya beragama Hindu, sehingga proses pembinaan dilakukan
dengan empati dan komunikasi lintas budaya.

Selain itu, dari sudut pandang sosial, pola implementasi tersebut juga dapat
dibaca dalam kerangka teori integrasi sosial Emile Durkheim, yang
menekankan bahwa agama memiliki fungsi sosial untuk memperkuat solidaritas
dan kohesi masyarakat.’ Dalam konteks Buleleng, agama (Islam) melalui
pendekatan moderasi telah berperan membangun harmoni sosial dan mencegah
disintegrasi di tengah keragaman agama.

Dengan demikian, praktik moderasi beragama di Muallaf Center Buleleng
bukan hanya merupakan bentuk internalisasi nilai-nilai Islam moderat, tetapi

juga menjadi mekanisme integratif yang memperkuat hubungan sosial lintas

3 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta:
Logos Wacana Ilmu, 1999), 31-35.

4 Abdul Majid dan Dian Andayani, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi (Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2004), 42—44.

> Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life (New York: Free Press, 1995), 45—
50.



138

agama serta memperkokoh identitas muallaf dalam bingkai kebangsaan
Indonesia.

Peneliti memandang bahwa implementasi moderasi beragama di Muallaf
Center Buleleng memiliki keunikan kontekstual dan relevansi strategis.
Keunikan tersebut terletak pada keberhasilan mengharmonikan ajaran Islam
universal dengan nilai-nilai kearifan lokal Bali, seperti menyama braya
(persaudaraan) dan fat twam asi (kemanusiaan universal). Hal ini menunjukkan
bahwa Islam tidak hadir sebagai kekuatan yang konfrontatif, tetapi sebagai
agama yang membangun jembatan kemanusiaan dan dialog antarbudaya.

Secara strategis, pendekatan moderasi beragama di Muallaf Center terbukti
menjadi model pendidikan Islam yang transformatif dan aplikatif. Ia tidak
hanya berorientasi pada pengetahuan agama, tetapi juga pada pembentukan
kesadaran sosial dan spiritual. Dalam hal ini, praktik moderasi beragama di
Buleleng dapat dipandang sebagai contoh nyata dari implementasi Islam
rahmatan lil ‘alamin yang berfungsi membimbing, bukan memaksa;
merangkul, bukan menyingkirkan.

Oleh karena itu, peneliti menilai bahwa model implementasi seperti ini
layak direplikasi di wilayah lain di Indonesia yang memiliki karakter
masyarakat multikultural, dengan catatan bahwa setiap daerah perlu melakukan
penyesuaian kultural agar nilai-nilai moderasi tetap hidup dalam konteks

sosialnya.



139

B. Kontribusi Moderasi Beragama terhadap Adaptasi Sosial dan

Keberagamaan Muallaf

Hasil penelitian di tiga lembaga muallaf di Kabupaten Buleleng
menunjukkan bahwa implementasi nilai-nilai moderasi beragama memberikan
kontribusi signifikan terhadap proses adaptasi sosial dan keberagamaan para
muallaf. Adaptasi ini tidak hanya terjadi pada tataran hubungan sosial dengan
masyarakat nonmuslim di sekitarnya, tetapi juga pada tingkat psikologis dan
spiritual, yakni proses penerimaan diri sebagai muslim baru yang tetap terbuka
terhadap pluralitas sosial.

Dalam wawancara dengan Ustadz Muhammad Muhlis, beliau menjelaskan
bahwa banyak muallaf awalnya mengalami “kejutan sosial dan keagamaan”
setelah memeluk Islam, seperti rasa canggung, ketakutan akan penolakan
lingkungan, atau kekhawatiran kehilangan identitas budaya. Namun, melalui
pembinaan berbasis moderasi terutama dalam penguatan ukhuwah insaniyah
dan ukhuwah wathaniyah mereka mampu menyesuaikan diri secara lebih baik.

Sementara itu, menurut Kepala Bimas Kemenag Kabupaten Buleleng,
penerapan program moderasi beragama bagi muallaf membantu mereka
“mengenal Islam secara damai, terbuka, dan penuh penghargaan terhadap
perbedaan.” Hal ini ditandai dengan meningkatnya partisipasi muallaf dalam
kegiatan sosial lintas umat beragama, serta semakin kuatnya hubungan mereka
dengan tokoh masyarakat setempat.

Dari hasil observasi peneliti, tampak bahwa nilai-nilai moderasi seperti

toleransi, saling menghargai, dan kesetaraan sosial menjadi jembatan integratif



140

antara muallaf dengan komunitas nonmuslim di Bali. Muallaf yang telah
melalui pembinaan moderasi menunjukkan kemampuan berinteraksi dengan
penuh kepercayaan diri dan kesadaran multikultural. Dalam salah satu kegiatan
sosial bersama lembaga adat desa, seorang muallaf perempuan menyatakan
bahwa “menjadi muslim bukan berarti harus meninggalkan budaya Bali, tetapi
memaknainya dengan nilai-nilai Islam yang ramah dan santun.”

Dengan demikian, kontribusi utama moderasi beragama terletak pada
fungsi integratifnya ia membantu muallaf menemukan keseimbangan antara
identitas keagamaan baru dengan realitas sosial yang plural.

Temuan tersebut memiliki keterkaitan kuat dengan teori adaptasi sosial
sebagaimana dijelaskan oleh John W. Berry dalam model akulturasi empat arah
(integration, assimilation, separation, marginalization). Berry menjelaskan
bahwa individu yang mampu mempertahankan identitas asalnya sambil
menjalin hubungan harmonis dengan kelompok lain disebut menjalani pola
integration atau integrasi sosial, yang dianggap paling sehat dalam konteks
masyarakat multikultural.® Dalam konteks muallaf Buleleng, pendekatan
moderasi beragama mendorong pola integrasi, yaitu kemampuan
mempertahankan identitas keislaman sambil tetap menjalin relasi harmonis
dengan masyarakat nonmuslim.

Secara teologis, hal ini sejalan dengan konsep ummatan wasathan dalam

QS. Al-Bagarah [2]:143, yang menegaskan posisi umat Islam sebagai “umat

6 John W. Berry, Immigration, Acculturation, and Adaptation, Applied Psychology: An
International Review, Vol. 46, No. 1 (1997), 5-34.



141

pertengahan” mampu menjadi saksi dan penyeimbang dalam kehidupan sosial.”
Pandangan ini dikukuhkan dalam kebijakan nasional melalui Buku Moderasi
Beragama Kementerian Agama Republik Indonesia Tahun 2019, yang
menegaskan bahwa sikap wasathiyah menjadi dasar untuk menciptakan
masyarakat yang rukun dan adil dalam keberagaman.®

Dalam perspektif pendidikan Islam, proses adaptasi sosial muallaf melalui
pembinaan moderasi merupakan manifestasi dari fungsi pendidikan sebagai
proses pembudayaan dan pemanusiaan.’ Pendidikan yang berlandaskan nilai-
nilai Islam tidak hanya bertujuan membentuk pemahaman keagamaan yang
benar, tetapi juga mengembangkan kepribadian sosial yang harmonis. Dengan
demikian, keberhasilan program moderasi di Muallaf Center mencerminkan
penerapan tarbiyah ijtima ‘iyyah pendidikan sosial yang menumbuhkan empati
dan kesadaran hidup bersama.!”

Temuan ini juga memperkuat hasil penelitian Arifin Tahun 2020 yang
menyatakan bahwa program moderasi beragama mampu mengurangi potensi
eksklusivisme dalam kehidupan keagamaan, terutama di daerah dengan

pluralitas tinggi seperti Bali, NTT, dan Sulawesi Utara.!"! Pendekatan

" Departemen Agama RI, AI-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf
Al-Qur’an, 2005), 22.

8 Kementerian Agama R1, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI,
2019), 18-21.

¥ Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC,
1980), 15-17.

10 Zuhairini, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2012), 89-91.

1 M. Arifin, “Implementasi Moderasi Beragama dalam Pembelajaran PAI di Wilayah Plural,”
Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, No. 2 (2020), 134-148.



142

pendidikan Islam yang moderat memungkinkan muallaf beradaptasi tanpa harus
kehilangan jati diri keislamannya.

Menurut peneliti, kontribusi moderasi beragama terhadap adaptasi sosial
muallaf di Kabupaten Buleleng memperlihatkan fungsi ganda moderasi
beragama, yakni sebagai instrumen transformasi spiritual dan sosial. Di satu
sisi, 1a membentuk kesadaran keberagamaan yang inklusif dan damai; di sisi
lain, ia menguatkan kapasitas muallaf untuk berperan aktif dalam kehidupan
bermasyarakat.

Peneliti berpendapat bahwa nilai utama dari pembinaan berbasis moderasi
bukan terletak pada kemampuan muallaf memahami doktrin keislaman semata,
tetapi pada internalisasi nilai-nilai Islam rahmatan lil ‘alamin ke dalam tindakan
sosial. Adaptasi sosial muallaf yang berhasil merupakan indikator keberhasilan
pendidikan Islam yang humanis dan kontekstual.

Namun demikian, peneliti juga mencatat bahwa proses adaptasi tidak
berlangsung seragam. Beberapa muallaf masih menghadapi tantangan berupa
tekanan ekonomi, kurangnya dukungan keluarga nonmuslim, dan keterbatasan
akses terhadap komunitas muslim yang inklusif. Hal ini menunjukkan bahwa
moderasi beragama perlu diintegrasikan dengan program pemberdayaan sosial
dan ekonomi agar dampaknya lebih berkelanjutan.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa moderasi beragama
memberikan kontribusi nyata dalam membangun kohesi sosial dan
keseimbangan keberagamaan bagi muallaf di daerah minoritas. Ia berfungsi

sebagai jembatan antara identitas keagamaan dan realitas sosial, sekaligus



143

menjadi model pendidikan Islam yang relevan bagi masyarakat majemuk
Indonesia.

. Strategi Implementasi Moderasi Beragama untuk Meningkatkan
Keberdayaan Sosial Muallaf

Berdasarkan hasil wawancara mendalam dan observasi di tiga Muallaf
Center Kabupaten Buleleng yaitu Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja,
Yayasan Bali Muallaf Development, dan Muallaf Center Pondok Pesantren
Istiglal ditemukan bahwa strategi implementasi moderasi beragama dalam
konteks pembinaan muallaf tidak hanya diarahkan pada pembentukan
pemahaman keagamaan yang inklusif, tetapi juga diarahkan pada penguatan
keberdayaan sosial mereka.

Menurut Ustadz Muhammad Mubhlis, salah satu pembina utama di Muallaf
Center Singaraja, keberhasilan pembinaan moderasi bergantung pada
“keterpaduan antara pengajaran nilai Islam yang rahmatan lil ‘alamin dengan
pemberdayaan sosial yang konkret.” la menambahkan bahwa muallaf tidak
hanya diajak memahami Islam dari sisi aqidah dan ibadah, tetapi juga diberikan
keterampilan sosial, seperti kemampuan komunikasi, kemandirian ekonomi,
dan keaktifan dalam kegiatan sosial lintas umat beragama.

Strategi tersebut juga ditegaskan oleh Kepala Bimas Kementerian Agama
Kabupaten Buleleng, yang menjelaskan bahwa penerapan moderasi beragama
di wilayah minoritas harus “membumi dan adaptif terhadap kebutuhan sosial

muallaf.” Karena itu, Kemenag bersama lembaga mitra mengintegrasikan



144

program moderasi dengan kegiatan penguatan literasi keagamaan,

pemberdayaan ekonomi mikro, serta pelatihan advokasi sosial bagi muallaf.

Dari hasil observasi peneliti, ditemukan tiga strategi utama yang menjadi

praktik nyata dalam implementasi moderasi beragama untuk meningkatkan

keberdayaan sosial muallaf di Buleleng:

1.

Strategi Edukatif-Inklusif, yaitu penyelenggaraan pendidikan Islam dengan
pendekatan kontekstual dan terbuka terhadap perbedaan. Program ini
tampak pada kurikulum pembinaan yang memasukkan nilai-nilai toleransi,
dialog lintas iman, serta materi fikih kebinekaan.

Strategi Kolaboratif-Partisipatif, yaitu kemitraan aktif antara Muallaf
Center, penyuluh agama, lembaga sosial, dan tokoh adat lokal. Bentuk
kolaborasi ini misalnya kegiatan sosial bersama seperti bersih lingkungan
desa, bakti sosial, dan dialog lintas iman.

Strategi Empowerment-Based, yaitu pemberdayaan muallaf melalui
pelatthan ekonomi produktif, pembinaan wirausaha, dan program
kemandirian sosial. Program ini memberi ruang bagi muallaf untuk tidak
hanya menjadi penerima manfaat, tetapi juga pelaku perubahan di
masyarakat.

Ketiga strategi tersebut menunjukkan bahwa implementasi moderasi

beragama yang efektif adalah yang tidak berhenti pada pembinaan spiritual,

tetapi meluas menjadi gerakan sosial yang memberdayakan.

Temuan lapangan tersebut sejalan dengan teori transformasi sosial yang

dikemukakan oleh Paulo Freire dalam Pedagogy of the Oppressed, yang



145

menegaskan bahwa pendidikan sejati harus membebaskan manusia dari
ketertindasan dan menjadikannya subjek yang sadar akan realitas sosialnya.'?
Dalam konteks ini, pembinaan moderasi beragama bagi muallaf berfungsi
sebagai proses conscientization (penyadaran), di mana mereka tidak hanya
memahami Islam secara tekstual, tetapi juga memaknai ajaran tersebut untuk
meningkatkan kualitas hidup sosialnya.

Lebih lanjut, dalam perspektif pendidikan Islam transformatif,
sebagaimana dijelaskan oleh Azyumardi Azra, pendidikan Islam harus
mengarah pada humanisasi, liberasi, dan transendensi yaitu pembentukan
manusia yang beriman, berilmu, dan berdaya sosial.'’ Strategi moderasi
beragama yang diterapkan di Muallaf Center sejalan dengan pandangan ini
karena menekankan nilai tasamuh (toleransi), ta ‘awun (kerjasama), dan i tidal
(keseimbangan) dalam interaksi sosial.

Sementara itu, menurut Kementerian Agama Republik Indonesia 2019,
strategi implementasi moderasi beragama harus mencakup tiga pilar utama: (1)
penguatan komitmen kebangsaan, (2) toleransi dan anti kekerasan, serta (3)
penerimaan terhadap kearifan lokal.!* Jika dibandingkan dengan praktik
lapangan di Kabupaten Buleleng, ketiga pilar tersebut diimplementasikan

secara kontekstual misalnya dalam kegiatan dakwah kultural yang menghormati

12 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta:
Logos Wacana Ilmu, 1999), 30-33.

13 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag
RI, 2019), 25-27.

14 Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community (New
York: Simon & Schuster, 2000), 19-22.



146

adat Bali, penguatan wawasan kebangsaan melalui pembinaan muallaf baru,
serta kegiatan sosial bersama masyarakat lintas iman.

Selain itu, pendekatan ini juga memiliki korelasi dengan teori social capital
dari Robert Putnam, yang menyatakan bahwa modal sosial seperti jaringan,
kepercayaan, dan norma gotong royong merupakan faktor penting dalam
memperkuat kohesi masyarakat.'> Moderasi beragama di Buleleng memperkuat
social capital para muallaf, menjadikan mereka lebih diterima dan dipercaya
oleh komunitas sekitarnya.

Dengan demikian, secara teoritis dan empiris, strategi implementasi
moderasi beragama pada muallaf terbukti berperan penting dalam membangun
resilience sosial, self-efficacy, dan religious confidence di tengah masyarakat
plural.

Berdasarkan dialog antara teori dan temuan di lapangan, peneliti
berpendapat bahwa strategi moderasi beragama di Kabupaten Buleleng telah
mencapai dimensi transformasi sosial-keagamaan, bukan sekadar internalisasi
nilai-nilai keislaman. Implementasi ini mampu menciptakan ruang emansipatif
bagi muallaf untuk meneguhkan identitas keagamaannya sekaligus berperan
aktif dalam kehidupan sosial masyarakat Bali yang plural.

Namun demikian, peneliti juga mencatat beberapa catatan kritis. Pertama,
sebagian strategi pemberdayaan sosial masih bersifat karitatif (pemberian

bantuan sesaat), belum sepenuhnya transformatif menuju self-reliance. Kedua,

15 Malcolm S. Knowles, The Modern Practice of Adult Education: From Pedagogy to Andragogy
(Chicago: Follett, 1980), 42—45.



147

kolaborasi antar lembaga masih perlu diperkuat melalui jejaring yang lebih
formal agar program pembinaan tidak bergantung pada figur tertentu. Ketiga,
dibutuhkan dukungan kebijakan yang lebih sistematis dari Kemenag dan
pemerintah daerah untuk memastikan kesinambungan program.

Dari perspektif pendidikan Islam, strategi moderasi beragama di Buleleng
mencerminkan pendekatan andragogis yaitu pembelajaran yang menempatkan
peserta (muallaf) sebagai subjek aktif, bukan objek dakwah.® Melalui dialog,
refleksi, dan keterlibatan sosial, muallaf membangun kesadaran diri yang lebih
matang sebagai muslim yang hidup di tengah masyarakat majemuk.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa strategi implementasi
moderasi beragama yang efektif bagi muallaf adalah strategi yang integratif,
partisipatif, dan transformatif. Ketiga unsur tersebut menjadikan moderasi
bukan hanya sebagai kebijakan, tetapi sebagai gerakan pendidikan sosial yang
membangun keberdayaan dan kemandirian.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa implementasi moderasi beragama
dalam Pendidikan Agama Islam pada Muallaf Center Kabupaten Buleleng
berjalan secara sistematis melalui berbagai dimensi pembinaan, yang meliputi
dimensi edukatif, sosial, dan spiritual. Muallaf Center di Buleleng baik di
Masjid Jamik Singaraja, Yayasan Bali Muallaf Development, maupun Pondok
Pesantren Istiqlal berhasil menginternalisasikan nilai-nilai moderasi beragama
seperti toleransi (fasamuh), keseimbangan (‘adl wa tawassuth), dan komitmen
kebangsaan (al-wala’ lil-wathan) ke dalam proses pembelajaran dan

pendampingan muallaf.



148

Dari sisi kontribusi, implementasi moderasi beragama terbukti memiliki
pengaruh signifikan terhadap adaptasi sosial dan keberagamaan muallaf. Proses
moderasi membantu para muallaf meneguhkan identitas keislamannya tanpa
kehilangan jati diri lokalnya sebagai warga Bali. Mereka menjadi lebih terbuka,
diterima oleh lingkungan non muslim, serta menunjukkan pemahaman
keislaman yang moderat dan kontekstual. Dalam hal ini, moderasi beragama
berfungsi sebagai jembatan dialog antaragama dan sekaligus alat pemberdayaan
sosial yang memperkuat kohesi masyarakat.

Sementara itu, dari aspek strategi, penelitian ini menemukan bahwa
keberhasilan implementasi moderasi beragama ditentukan oleh sinergi antara
pendekatan edukatif, kolaboratif, dan pemberdayaan sosial. Strategi tersebut
memungkinkan muallaf bertransformasi dari posisi marginal menuju
keberdayaan sosial yang lebih mandiri. Dalam konteks ini, moderasi beragama
tidak hanya menjadi konsep normatif, tetapi telah menjadi gerakan praksis
sosial yang konkret di masyarakat plural.

Temuan di atas mengafirmasi pandangan Azyumardi Azra bahwa
pendidikan Islam yang ideal adalah yang mampu mengintegrasikan aspek
keimanan, keilmuan, dan kemanusiaan.'® Implementasi moderasi beragama di
Muallaf Center Buleleng mencerminkan model pendidikan Islam yang
transformatif tidak berhenti pada tataran kognitif, melainkan juga membentuk

kesadaran sosial dan spiritual peserta didik.

16 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta:
Logos Wacana Ilmu, 1999), 31.



149

Dari sisi pendekatan, temuan ini juga sejalan dengan teori transformasi
sosial Paulo Freire, yang menekankan bahwa pendidikan sejati harus
membebaskan manusia dari ketertindasan dan menumbuhkan kesadaran
kritis.!” Dalam konteks muallaf di daerah minoritas, pendidikan moderasi
beragama telah menjadi instrumen pembebasan (liberation) dari tekanan sosial
dan kultural, serta menjadi sarana rekonstruksi identitas yang inklusif.

Selain itu, teori modal sosial Robert Putnam juga relevan dengan temuan
ini.!® Melalui kegiatan bersama, kolaborasi lintas agama, dan partisipasi dalam
masyarakat lokal, para muallaf membangun social trust dan mutual respect
yang memperkuat jaringan sosial mereka. Dengan demikian, moderasi
beragama menjadi wadah penguatan bonding (ikatan internal antar-muallaf)
dan bridging (hubungan sosial lintas agama dan etnis).

Sementara itu, dalam konteks kebijakan nasional, temuan penelitian ini
mendukung agenda Moderasi Beragama Kementerian Agama Republik
Indonesia, yang menekankan empat indikator utama: komitmen kebangsaan,
toleransi, anti-kekerasan, dan penerimaan terhadap budaya lokal.!® Muallaf
Center Buleleng telah mengaktualisasikan keempat indikator tersebut secara
kontekstual sesuai dengan karakteristik sosial masyarakat Bali.

Dari hasil sintesis temuan dan teori, peneliti berpendapat bahwa moderasi

beragama memiliki kekuatan strategis sebagai model pendidikan Islam yang

17 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, trans. Myra Bergman Ramos (New York:
Continuum, 1970), 68-72.

18 Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community (New
York: Simon & Schuster, 2000), 19-22.

19 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan
Diklat Kemenag RI, 2019), 25-28.



150

transformatif dan kontekstual. Dalam konteks muallaf di daerah minoritas
seperti Kabupaten Buleleng, moderasi beragama tidak hanya berfungsi sebagai
bentuk pengajaran doktrinal, tetapi lebih jauh sebagai proses integrasi sosial dan
rekonstruksi identitas keagamaan.

Moderasi beragama terbukti menjadi jembatan penting bagi muallaf untuk
beradaptasi secara sosial dan spiritual di tengah pluralitas masyarakat Bali. Hal
ini menunjukkan bahwa moderasi bukanlah bentuk kompromi terhadap nilai-
nilai keislaman, tetapi justru manifestasi dari esensi Islam yang rahmatan lil
‘alamin.

Namun demikian, peneliti juga mencatat bahwa tantangan implementasi
moderasi beragama masih cukup besar. Beberapa di antaranya adalah
keterbatasan sumber daya pendamping, minimnya penguatan kelembagaan
Muallaf Center, serta belum optimalnya dukungan kebijakan lintas sektor. Oleh
karena itu, strategi penguatan ke depan perlu diarahkan pada:

1. Institusionalisasi program moderasi beragama di bawah koordinasi
langsung Kemenag dan ormas Islam lokal.

2. Peningkatan kapasitas pendamping muallaf melalui pelatihan literasi
moderasi beragama.

3. Integrasi antara pembinaan keagamaan dan pemberdayaan ekonomi,
sehingga muallaf dapat mencapai kemandirian sosial secara utuh.

Akhirnya, dapat ditegaskan bahwa penelitian ini berkontribusi secara
teoritis dan praktis. Secara teoritis, penelitian ini memperluas kajian moderasi

beragama dalam konteks pendidikan Islam di masyarakat minoritas. Secara



151

praktis, hasilnya memberikan model konseptual implementasi moderasi
beragama berbasis pemberdayaan sosial, yang dapat direplikasi di daerah lain
di Indonesia.

Dengan demikian, disertasi ini memperlihatkan bahwa moderasi beragama
bukan sekadar kebijakan pemerintah atau wacana normatif, melainkan
pendekatan integral yang mampu membentuk masyarakat religius yang
inklusif, damai, dan berkeadaban.

D. Kiritik Peneliti terhadap Moderasi Beragama
Secara umum, temuan lapangan menunjukkan bahwa implementasi
moderasi beragama telah berjalan baik dan berdampak positif. Namun, sebagai
peneliti saya melihat bahwa praktik moderasi tersebut masih menghadapi
sejumlah kelemahan yaitu :

1) Implementasi Moderasi Beragama cenderung seragam nasional, padahal
konteks lokal Indonesia sangat beragam (Jawa, Bali, Papua berbeda nilai
budaya).

2) Muallaf dan kelompok adat masih belum menjadi fokus utama.

Oleh karena itu, perlu kajian berkelanjutan, dengan mengembangkan

context-based moderation framework, misalnya: (a), Moderasi Beragama

di Bali berbasis harmoni budaya Hindu-Bali; (b), Moderasi Beragama

untuk muallaf : berbasis kebutuhan transisi keagamaan.



BAB VI

PENUTUP

A. Kesimpulan

l.

Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam di Muallaf
Center Kabupaten Buleleng

Implementasi moderasi beragama di lingkungan Muallaf Center
Kabupaten Buleleng berjalan melalui proses pendidikan yang terencana,
sistematis, dan kontekstual. Setiap lembaga pembinaan seperti Muallaf Center
Masjid Jamik Singaraja, Yayasan Bali Muallaf Development, dan Pondok
Pesantren Istiglal menerapkan nilai-nilai wasathiyyah (moderasi) dalam
kurikulum, materi, dan kegiatan pembelajaran.

Moderasi beragama diinternalisasikan melalui insersi nilai moderasi
dalam modul ajar, pengembangan materi pembelajaran yang inklusif, serta
penerapan metode pembelajaran kritis dan dialogis. Pendekatan ini
menjadikan pendidikan agama Islam tidak hanya sebagai transfer pengetahuan
agama, tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter keislaman yang
toleran, adil, dan adaptif terhadap pluralitas masyarakat Bali.

Dengan demikian, implementasi moderasi beragama di Muallaf
Center Buleleng menunjukkan keberhasilan dalam mentransformasikan nilai-
nilai Islam rahmatan lil-‘Glamin ke dalam konteks kehidupan sosial-
keagamaan masyarakat minoritas, di mana Islam tampil dengan wajah yang

ramabh, terbuka, dan konstruktif.

152



153

2. Kontribusi Implementasi Moderasi Beragama terhadap Adaptasi Sosial dan
Keberagamaan Muallaf

Implementasi moderasi beragama terbukti memberikan kontribusi
signifikan terhadap proses adaptasi sosial dan keberagamaan muallaf di
Kabupaten Buleleng. Melalui pendekatan pembinaan yang humanis dan
dialogis, para muallaf mampu berintegrasi dengan lingkungan sosial yang
didominasi masyarakat non-Muslim tanpa mengalami disorientasi identitas
keagamaan.

Nilai-nilai moderasi, seperti toleransi, keseimbangan, dan kerja sama
lintas umat, menjadi modal sosial bagi muallaf dalam membangun relasi
harmonis dengan masyarakat sekitar. Para muallaf juga menunjukkan
peningkatan dalam keteguhan akidah, pemahaman ajaran Islam yang
proporsional, serta kemampuan menghadirkan Islam sebagai ajaran kasih
sayang yang kompatibel dengan nilai-nilai kebangsaan dan kemanusiaan.

Selain itu, implementasi moderasi beragama turut mendorong
lahirnya kemandirian dan keberdayaan sosial muallaf, melalui kegiatan
pemberdayaan ekonomi, pendampingan sosial, dan kolaborasi dengan
pemerintah daerah. Dengan demikian, moderasi beragama tidak hanya
membentuk kesalehan individual, tetapi juga memperkuat kesalehan sosial
(social piety) dalam kehidupan bermasyarakat.

3. Strategi Efektif dalam Implementasi Moderasi Beragama untuk Meningkatkan
Keberdayaan Sosial Muallaf

Strategi implementasi moderasi beragama yang efektif di Muallaf



154

Center Kabupaten Buleleng dilakukan melalui pendekatan kolaboratif,
edukatif, dan kontekstual. Kolaborasi antara pengurus Muallaf Center,
penyuluh agama, tokoh masyarakat, dan pemangku kebijakan lokal
menghasilkan pola pembinaan yang inklusif serta berkelanjutan.

Secara edukatif, strategi ini diwujudkan dalam bentuk pembelajaran
partisipatif, diskusi lintas iman, seminar moderasi beragama, dan pelatihan
kewirausahaan muallaf. Secara kontekstual, pembinaan dilakukan dengan
menyesuaikan karakter sosial masyarakat Bali yang plural, harmonis, dan
kental dengan nilai-nilai budaya lokal.

Keterpaduan antara pendekatan religius dan sosial tersebut
menjadikan moderasi beragama sebagai instrumen pemberdayaan muallaf,
tidak hanya memperkuat iman dan pemahaman keagamaan mereka, tetapi juga
meningkatkan kemampuan beradaptasi, berpartisipasi, dan berkontribusi
dalam kehidupan sosial-ekonomi masyarakat setempat.

Dengan demikian, implementasi moderasi beragama di Muallaf
Center Kabupaten Buleleng telah memberikan dampak nyata dan positif
dalam membina muallaf sebagai individu dan sebagai bagian dari masyarakat
majemuk. Temuan ini menjadi kontribusi penting bagi pengembangan model
pembinaan muallaf berbasis moderasi beragama di Indonesia, khususnya

dalam konteks multikultural seperti Bali.



155

B. Saran

Berdasarkan hasil penelitian dan temuan di lapangan, penulis
memberikan beberapa saran sebagai berikut:

Bagi Muallaf Center Kabupaten Buleleng, disarankan untuk terus
mengembangkan kurikulum pembinaan muallaf yang mengintegrasikan nilai-nilai
moderasi beragama secara lebih sistematis dan berkelanjutan, serta menyesuaikan
pendekatan dengan dinamika lokal yang terus berubah. Perlu juga penguatan
kapasitas fasilitator atau pembina agar mampu menjadi teladan dan komunikator
nilai-nilai Islam yang damai.

Bagi pemerintah daerah dan Kementerian Agama, perlu dukungan
kebijakan dan pendanaan yang memadai untuk mendukung kegiatan pembinaan
muallaf berbasis moderasi beragama. Termasuk dalam hal ini adalah pelatihan
bagi para dai dan tenaga pendidik agama agar memiliki pemahaman yang moderat
dan tidak konfrontatif dalam berdakwah kepada muallaf.

Bagi masyarakat umum, termasuk umat Islam dan non-Muslim di
Kabupaten Buleleng, perlu ditingkatkan kesadaran kolektif mengenai pentingnya
sikap saling menghargai dan mendukung proses adaptasi muallaf tanpa
diskriminasi. Moderasi beragama tidak hanya tanggung jawab lembaga, tetapi
menjadi tanggung jawab bersama seluruh elemen masyarakat.

Bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini dapat dikembangkan lebih lanjut
dengan pendekatan kuantitatif atau mixed methods untuk mengukur dampak
moderasi beragama secara lebih spesifik, misalnya terhadap tingkat kesejahteraan,

stabilitas psikologis, atau kepuasan spiritual para muallaf di berbagai daerah lain.



156

Akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa moderasi beragama bukan
sekadar konsep normatif, tetapi sebuah gerakan sosial dan pendidikan yang nyata.
Melalui pendekatan moderat, inklusif, dan kontekstual, Islam dapat tampil sebagai
kekuatan pemersatu bangsa, terutama dalam membina muallaf di wilayah
minoritas.

Semoga hasil penelitian ini memberikan manfaat bagi pengembangan
keilmuan pendidikan Islam, memperkaya praktik pembinaan keagamaan di
lapangan, serta menginspirasi semua pihak untuk terus meneguhkan nilai-nilai

rahmatan lil- ‘alamin dalam kehidupan berbangsa dan beragama di Indonesia.



DAFTAR PUSTAKA

Abdul, Wahab., and Solichin. 2004. “Analisis Kebijaksanaan: Dari Formulasi Ke
Implementasi Kebijaksanaan Negara. Jakarta: Bumi Aksara.

Abdullah, M. Amin. 2021. “Islam di Era Globalisasi: Meneguhkan Nilai-nilai
Kemanusiaan dan Kebangsaan”. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdussamad, S., J Sopingi, and M Setiawan. 2024. “Metode Penelitian Kuantitatif,
Kualitatif, Dan Mixed Methode”. Jakarta: Fajar Intrapratama Mandiri.

Aini, Kuni Baridah, Moh Sutomo, and Mashudi Mashudi. 2022 . “Analisis Dan
Desain Pembelajaran Merdeka Belajar Pada Mata Pelajaran PAIL.” Fakta: Jurnal
Pendidikan Agama Islam 2, no. 2.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1993. “Islam and Secularism”. Kuala Lumpur:
ISTAC.

Al Faruq, Umar., and Dwi Noviani. 2021. “Pendidikan Moderasi Beragama Sebagai
Perisai Radikalisme Di Lembaga Pendidikan.” TAUJIH: Jurnal Pendidikan
Islam 3, no. 1 (June 21).

Al-Ghazali. 1997. “Ihya’ Ulumuddin”. Beirut: Dar al-Fikr.

Alwi, Z. 2019. “Radikalisme dan Deradikalisasi Agama di Indonesia.” Jurnal
Pendidikan Islam, 8(2).

Annisa, Jihan Noor, and Iskandar Yusuf. 2025. “Urgensi Keimanan Dalam
Pembentukan Prilaku Di Kalangan Remaja Pada Sekolah Smait Tri Sukses
Generus Balikpapan.” Jurnal Inovasi Global 3, no. 1.

Anto, M. F. P., Dkk. 2024. “Metode Penelitian Kualitatif: Teori Dan
Penerapannya”. Jakarta: Tahta Media.

Arifin, M. 2020. “Implementasi Moderasi Beragama dalam Pembelajaran PAI di
Wilayah Plural,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, No. 2.

Asrori, A. 2021. “Peran Guru dalam Internalisasi Nilai Moderasi Beragama”. Jurnal
Tarbiyah Islamiyah, 11(1).

Azra, Azyumardi. 2019. “Moderasi Beragama Dalam Perspektif Islam Nusantara”.
Jakarta: Gramedia.

Baidhawy, Zakiyuddin. 2005. “Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural”.
Jakarta: Erlangga.

Banks, J. A. 2010. “Multicultural Education: Issues and Perspectives”. New York:
John Wiley & Sons.

Berger, Peter L. 1999. “The Social Reality of Religion”. London: Faber & Faber.

Berry, John W. 1997. “Immigration, Acculturation, and Adaptation, Applied
157



Psychology: An International Review”. Vol. 46, No. 1.

Bogdan, Robert., dan Steven J. Taylor. 1975. “Introduction to Qualitative Research
Methods: A Phenomenological Approach to the Social Sciences”. (New York:
John Wiley & Sons), hlm. 5.

Creswell, John W. 2013. “Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing
Among Five Approaches”. California: SAGE Publications.

C. Lindholm, Satisfaction. 2007. ”What Makes Us Stay in a Close Relationship”.
Daradjat, Zakiah. 2004. “Ilmu Pendidikan Islam”. Jakarta: Bumi Aksara.

Departemen Agama RI. 2010. “Al-Qur’an dan Terjemahannya”. Jakarta: Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.

Dhofier, Zamaksyari. 2011. “Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan
Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia”, Jakarta: LP3ES.

Durkheim, Emile. 1995. “The Elementary Forms of Religious Life”. New York:
Free Press.

Echols, J.M., & Shadily, H. 2003. Kamus Inggris-Indonesia. Jakarta: Gramedia.
Freire, Paulo. 2008. “Education for Critical Consciousness”. New York: Continuum.

Futaqi, Sauqi. 2018. “Konstruksi Moderasi Islam (Wasathiyyah) Dalam
Kurikulum Pendidikan Islam,” PROCEEDINGS: Annual Conference for
Muslim Scholars.

Halstead, J. M. 2004. An Islamic Concept of Education. Comparative Education, 40
4.

Handyan, Bayu Wira. 2025. “Pembangunan Muallaf Bali, Wadah Muallaf Pulau
Dewata.” RRI Singaraja. Last modified February 18, 2023. Accessed February
13. https://www.rri.co.id/daerah/167788/bali-muallaf-development-wadah-
muallaf-pulau-dewata.

Febriani, Evi, Citra Oktaviani, and Muhamad Kumaidi. 2024. “Pendidikan Akhlak
Perspektif Al-Qur’an.” Jurnal Syntax Admiration 5, no. 4.

Harefa, Jannatul Asni, and Zainun Zainun. 2024. “Resiliensi Sosial Mualaf Di
Lingkungan Masyarakat Olora.” Jurnal Ilmu Sosial Indonesia (JISI) 5, no. 1
(June 30).

Hasan, Muhammad Tholchah. 2007. Dinamika Kehidupan Religius. Jakarta:
Listafariska Putra.

Hidayat, R. 2020. Integrasi Moderasi Beragama dalam Kurikulum PAI. Jurnal
Pendidikan Islam, 9 (2).

Huda, N., and Hermina, 2024. “Pengolahan Hasil Non-Test Angket, Observasi,
Wawancara Dan Dokumenter,” Student Research Journal 2 February.

158



Husna, Ulfatul., and Muhammad Thohir. 2020. “Religious Moderation as a New
Approach to Learning Islamic Religious Education in Schools.” Nadwa: Jurnal
Pendidikan Islam 14, no. 1 (July 13).

Ismail, Muhammad., and Safrina Ariani. 2020. “Pendidikan Keislaman Di Kalangan
Minoritas Muslim Bali.” UIN Ar-Raniry.

Ixfina, Ficky Dewi. 2024. “Harmoni Kebhinekaan: Peran Moderasi Beragama Di
Lembaga Pendidikan Islam,” At-Ta’dib 1 (March).

Jailani, M Syahran. 2023. “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian
Ilmiah Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif,” IHSAN:
Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2.

Kamali, Mohammad Hashim. 2015. The Middle Path of Moderationin Islam: The
Qur’anic Principles of Wasathiyyah. New York: Oxford University Press.

Kemendikbud. 2016. Kamus Besar Bahasa Indonesia.
Kementerian Agama RI. 2019. Moderasi Beragama. Jakarta: Kemenag RI.

Kementerian Agama RI. 2020. “Rencana Aksi Nasional Moderasi Beragama 2020—
2024”. Jakarta: Kemenag RI.

Kementerian Agama RI. 2021. “Roadmap Moderasi Beragama 2020-2024.
Jakarta: Kemenag RI.

Khaldun, Ibn. 2000. “Muqgaddimah Ibn Khaldun”. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

Knowles, Malcolm S., 1980. “The Modern Practice of Adult Education: From
Pedagogy to Andragogy”. Chicago: Follett.

Lickona, T. 1991. “Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect
and Responsibility”. New York: Bantam Books.

Lincoln, Yvonna S., dan Egon G. Guba. 1985. “Naturalistic Inquiry”. Beverly Hills,
CA: Sage Publications.

Madjid, Nurcholish. 1992. “Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis
tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan Kemodernan”. Jakarta:
Paramadina.

Majid, Abdul.,, dan Dian Andayani. 2004. “Pendidikan Agama Islam Berbasis
Kompetensi”. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Makka, Fathira Nadia, dkk. 2021. “Edukasi Program Pembinaan Muallaf Melalui
Moderasi Beragama Di Lembaga Muallaf Center Yogyakarta,” Proceeding
International Seminar on Islamic Education and Peace.

Masjid Jami Singaraja. “Dinas Kebudayaan Pemerintah Kabupaten Buleleng”. n.d.

Marjuki, and Ahmad Irfan, November 2022. “Pendidikan Agama Islam Bagi
Muallaf (Studi Kasus Himpunan Bina Muallaf Indonesia),” Maslahah: Journal

159



of Islamic Studies Vol. 02.

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, Johnny Saldana. 2014. “Qualitative Data
Analysis-A Methods Sourcebook, 3rd Edition, (n.d.).

Muhaimin. 2007. “Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Menyusun Epistemologi
Pendidikan Islam”. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Muhaimin. 2011. “Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan
Agama Islam di Sekolah”. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Muhith, Abd., H, Rachmad Baitulah, M Pd, and Amirul Wahid RWZ
METODOLOGI PENELITIAN. I Dr, n.d.

M. Sutrisno. 2005. “Psikologi Pendidikan Islam”. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Nafa, Yordan., Moh Sutomo, and Mashudi Mashudi. 2022. “Wawasan Moderasi
Beragama Dalam Pengembangan Desain Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam.” Edupedia: Jurnal Studi Pendidikan dan Pedagogi Islam 7, no. 1.

Nasution, H. 1996. “Islam Rasional”. Bandung: Mizan.

Nata, Abuddin. 2012. “Perspektif Islam Tentang Strategi Pendidikan”. Jakarta:
Kencana.

Nata, Abuddin. 2016. “Pendidikan Islam dalam Peradaban Industrial dan Digital”.
Jakarta: Rajawali Pers.

Nawawi. 2020. "Moderasi Beragama Pada Masyarakat Inklusif Kota Batu",
Disertasi UIN Sunan Ampel.

Neuman, W. Lawrence. 2014. “Social Research Methods: Qualitative and
Quantitative Approaches, 7th Edition”. Boston: Pearson Education.

Nurlaili H., Musfiroh, Wati Nilamsari, Muhammad Shodiq, Mu’min Roup, and
Mauidlotun Nisa. 2025. “Muallafah Muslimat NU Buleleng Bali Religious
Tolerance and Moderation in a Hindu Society in Bali.” Jurnal Penelitian
Agama Hindu 9, no. 1 (January 20).

Octaviani, E., and Sutriani, 2019. “Analisis Data Dan Pengecekan Keabsahan Data,”
Penelitian Kualitatif.

Paramita, Celia., Aliffiati Aliffiati, and I Ketut Kaler. 2021. “Potret Adaptasi Lima
Mualaf Di Denpasar Barat.” Jurnal Syntax Admiration 2, no. 4 (April 23).

Pemkab Buleleng, 2025. “Profil Kabupaten Buleleng”.

Pepinsky, Thomas B., R William Liddle, and Saiful Mujani. 2009. “Testing Political
Islam’s Economic Advantage: The Case of Indonesia,” in American Political
Science Association Annual Meeting September.

Pristiwanti, Desi., Bai Badariah, Sholeh Hidayat, and Ratna Sari Dewi. 2022.
“Pengertian Pendidikan.” Jurnal Pendidikan Dan Konseling (JPDK) 4, no. 6.

160



Putnam, Robert D., 2000. “Bowling Alone: The Collapse and Revival of American
Community”. New York: Simon & Schuster.

Qardhawi, Yusuf. 2001. “Islam: Agama Universal”. Kairo: Maktabah Wahbah.

Rahmad, A. 2020. Pendidikan Moderasi Beragama: Studi Kasus Di Indonesia.
Jakarta: LP3ES.

Rahman, M. Taufiq. 2020. “Agama, Kekerasan Dan Radikalisme”. Bandung: UIN
Sunan Gunung Jati.

Republik Indonesia. 2003. “Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan Nasional”. Jakarta: Sekretariat Negara.

Rohmah, Farikha., Siti Raudhatul Jannah, and Kun Wazis. 2024. “Komunikasi
Dakwah Digital Dalam Penguatan Moderasi Beragama.” Anida (Aktualisasi
Nuansa [Imu Dakwah) 24, no. 2.

Saifuddin, L.H. 2019. Moderasi Beragama: Dari Indonesia untuk Dunia. Jakarta:
Kementerian Agama RI.

Sari, Devi Indah, Ahmad Darlis, Irma Sulistia Silaen, Ramadayanti Ramadayanti,
and Aisyah Al Azizah Tanjung. 2023. “Moderasi Beragama Dalam Pendidikan
Islam Di Indonesia.” Journal on Education 5, no. 2 (January 11).

Saripudin, Arip. 2021. “Pengaruh Bimbingan Keagamaan Terhadap Spiritualitas
Muallaf: Penelitian Di Masjid Lautze 2 Jalan Tamblong No. 27 Kota
Bandung.” UIN Sunan Gunung Jati Bandung.

Sauqi Futaqi. 2018.” Konstruksi Moderasi Islam (Wasathiyah) dalam Kurikulum
Pendidikan Islam”. PROCEEDINGS: Annual Conference for Muslim Scholars.

Shihab, M. Quraish. 2019. Islam Yang Saya Pahami: Moderasi Beragama Dalam
Perspektif Al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati.

Spradley, James P., 1980. “Participant Observation”. New York: Holt, Rinehart and
Winston.

Suharto, Babun et.all (2019). Moderasi Beragama: Dari Indonesia untuk Dunia.
Yogyakarta: LKiS.

Syahril, dkk. 2020. “Literasi Paham Radikalisme Di Indonesia”. Bengkulu: CV.
Zigie Utama.

Tilaar, H. A. R. 2000. “Paradigma Baru Pendidikan Nasional”. Jakarta: Rineka
Cipta.

Umar, Yahya. 2025. “PAC Fatayat NU Buleleng Gelar Buka Puasa Bersama Ibu-
Ibu Muallaf.” Https://Www.Balisharing.Com/. Last modified April 15, 2023.
Accessed February 13. https://www.balisharing.com/2023/04/16/pac-fatayat-
nu-buleleng-gelar-buka-puasa-bersama-ibu-ibu-muallaf/.

Utami, Lutfi Ayu Fadhilah, dkk. 2023. “Analisis Pentingnya Peran Moderasi
Beragama Di Era Digital,” Moderatio Vol. 03.

161



Van Meter, D., & Van Horn, C. 1975. The Policy Implementation Process.
Administration & Society, 6(4).

Warumu, M. 2024. “Pendekatan Penelitian Kualitatif: Konsep, Prosedur, Kelebihan
Dan Peran Di Bidang Pendidikan, vol. 05”. Afeksi: Jurnal Penelitian dan
Evaluasi Pendidikan.

Yasin, A., S. Garancang, and Hamzah, 2024. “Metode Dan Instrumen Pengumpulan
Data (Kualitatif Dan Kuantitatif),” Journal of International Multidisciplinary
Research 2, March.

Yin, Robert K., 2014. “Case Study Research: Design and Methods, 5th Edition™.
California: SAGE Publications.

Yusuf, M. 2022. Digitalisasi Moderasi Beragama: Tantangan dan Strategi. Jurnal
Komunikasi dan Agama, 15(1).

Yusra, F., & Fitriah, N. 2022. Moderasi Beragama di Perguruan Tinggi Islam. Al-
Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam, 14(3).

Y. A Suprayitno dkk. 2024. “Metodologi Penelitian Kualitatif: Teori Komprehensif
Dan Referensi Wajib Bagi Peneliti”. Bandung: Sonpedia Publishing.

Zakaria, Aceng. 2024. “Dialektika Moderasi Beragama Di Era Pluralitas Agama
Dan Budaya Perspektif Al-Qur’an” Disertasi Universitas PTIQ Jakarta.

Zarkasyi 1. 2020. “Peran Guru Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Toleransi Dan
Moderasi Beragama Di Sekolah.” Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 2.

Zuhairini. 2012. “Filsafat Pendidikan Islam”. Jakarta: Bumi Aksara.

162






A. TABEL OBSERVASI

Tabel 1. Lembar Observasi Implementasi Moderasi Beragama dalam PAI di
Muallaf Center

Aspek yang Indikator Temuan Keterangan
Diamati Moderasi Observasi
Lapangan
Ya Tidak
Materi - Komitmen
Pembelajaran kebangsaan
- Toleransi
- Anti kekerasan
- Akomodatif
budaya
Metode - Dialogis
Pembelajaran - Kritis
- Partisipatif
Interaksi - Sikap inklusif
Pengajar—-Muallaf | - Tidak
menghakimi
- Berbasis empati
Program Khusus | - Seminar
- Dialog

Tabel 2. Kontribusi Implementasi Moderasi Beragama terhadap Adaptasi
Sosial dan Keberagamaan Muallaf

Aspek Indikator Temuan Observasi Keterangan
Kontribusi :
Ya Tidak

1. Peningkatan | Muallaf lebih
kemampuan percaya diri
komunikasi berinteraksi
lintas budaya dengan komunitas

muslim dan non

muslim
2. Penguatan Muallaf menjadi
pola pikir lebih terbuka dan
toleran tidak mudah




Penguatan

pemahaman akhlak

menghakimi
perbedaan
3. Resolusi Mampu
konflik menghadapi
keluarga dan tekanan keluarga
sosial akibat perpindahan
agama.
4. Internaliasi | Muallaf mampu
nilai berperan aktif
kebangsaan di | dalam masyarakat
tengah tanpa merasa
pluralitas Bali | tercerabut dari
budaya lokal.
Tabel 3. Strategi dalam Implementasi Moderasi Beragama untuk
Meningkatkan Keberdayaan Sosial Muallaf
Jenis Strategi Indikator Temuan Keterangan
Observasi
Ya Tidak
1. Strategi Integrasi nilai moderasi
Edukatif— dalam modul PAI,
Transformatif | kajian tematik, dan
metode dialogis.
2. Strategi Kerja sama dengan
Kolaboratif penyuluh agama, tokoh
adat, dan lembaga Islam
lokal.
3. Strategi Pelatihan UMKM,
Pemberdayaan | wirausaha, dan
Ekonomi & pendampingan ekonomi
Keterampilan komunitas.
4. Strategi Forum muallaf,
Pembentukan mentoring sesama
Komunitas muallaf, konseling
Muallaf spiritual.
5. Strategi Pendampingan intensif,




Identitas &

sosial, metode refleksi

Ketahanan pengalaman.

Psikologis

6. Strategi Penyampaian materi
Digital & melalui grup WhatsApp;
Informasi modul digital sederhana.

B. TABEL DOKUMENTASI

Data yang dicari sebagai berikut :

Jenis Dokumen Keterangan

Profil Muallaf Center

Data Guru/Ustadz

Data Muallaf

Modul Ajar

Kurikulum

Program Kegiatan

Laporan Kegiatan

Dokumentasi Kegiatan




C. Tabel Pedoman Wawancara

Tabel 1. Pedoman Wawancara untuk Pengurus Muallaf Center

Fokus Pertanyaan Probing Tujuan
Penelitian Wawancara Utama | (Penggalian Pertanyaan
Lanjutan)
Implementasi Bagaimana nilai- - Apa contoh Menggali bentuk
moderasi nilai moderasi konkrit materi implementasi nilai
beragama beragama yang memuat moderasi
diintegrasikan nilai moderasi? | beragama dalam
dalam pembelajaran | - Bagaimana pembinaan.
PAI di Muallaf respons muallaf
Center ini? saat menerima
materi tersebut?
Metode apa yang - Apakah ada Memahami
digunakan dalam dialog kelas? metode
mengajar muallaf - Apakah pembelajaran
agar nilai moderasi | digunakan studi | kritis-dialogis.
dapat dipahami? kasus lokal Bali?
Kontribusi Bagaimana - Apakah mereka | Mengetahui
moderasi pengaruh pembinaan | lebih percaya diri | kontribusi
moderasi terhadap berinteraksi moderasi terhadap
kehidupan sosial dengan keluarga | adaptasi sosial.
muallaf? non-Muslim?
- Kendala apa
yang masih
mereka alami?
Strategi Program apa yang - Apakah ada Menggali strategi
pemberdayaan | dilakukan untuk pelatihan? pemberdayaan
meningkatkan - Kerja sama berbasis
kemandirian sosial- | dengan siapa komunitas.

ekonomi muallaf?

saja?




Tabel 2. Pedoman Wawancara untuk Penyuluh Agama Islam

Fokus Pertanyaan Probing Tujuan

Penelitian Wawancara

Implementasi | Bagaimana peran - Kegiatan apa | Mengukur

moderasi penyuluh dalam yang paling kontribusi
menanamkan nilai- efektif? penyuluh dalam
nilai moderasi kepada | - Apakah implementasi
muallaf? penyuluh moderasi.

terlibat dalam
penyusunan
modul?

Adaptasi Apa bentuk dukungan | - Apakah ada Melihat peran

sosial penyuluh terhadap konseling penyuluh dalam
muallaf yang khusus? membantu
menghadapi penolakan | - Bagaimana adaptasi sosial.
keluarga atau penyuluh
masyarakat? menengahi

konflik?

Budaya lokal | Bagaimana penyuluh - Contoh kasus | Mengetahui
menjelaskan batasan nyata? pendekatan
syar’i terkait budaya - Respons akomodatif
dan adat Bali? muallaf terhadap budaya

bagaimana? lokal.

Tabel 3. Pedoman Wawancara untuk Muallaf (Peserta Pembinaan)

Fokus Pertanyaan Probing Tujuan
Penelitian Wawancara
Pengalaman | Bagaimana - Materi apa Menggali
pembinaan pengalaman Anda yang paling pengalaman belajar
mengikuti membantu? muallaf secara
pembinaan PAI di - Adakah materi | langsung.
Muallaf Center? yang sulit
dipahami?
Moderasi Apa pemahaman - Apa yang Menilai internalisasi
beragama Anda tentang Islam | berubah pada moderasi beragama.
moderat setelah pemahaman
Anda?
- Apakah Anda




mengikuti

merasa lebih

pembinaan? toleran?
Adaptasi Bagaimana - Adakah Mengidentifikasi
sosial perubahan hubungan | konflik? kontribusi moderasi
Anda dengan - Dukungan apa | terhadap adaptasi
keluarga non- yang paling sosial.
Muslim setelah membantu?
memeluk Islam?
Keberdayaan | Apakah pembinaan | - Pelatihan apa | Mengukur dampak
ini membuat Anda yang Anda strategi
lebih mandiri secara | ikuti? pemberdayaan.
sosial atau ekonomi? | - Apakah
keterampilan

baru membantu
Anda?

Tabel 4. Pedoman Wawancara untuk Tokoh Masyarakat / Kelian Banjar

Fokus Pertanyaan Probing Tujuan
Relasi Bagaimana pandangan Anda | - Apakah ada | Mengukur
sosial tentang keberadaan muallaf | gesekan? penerimaan sosial
dalam masyarakat? - Bagaimana terhadap muallaf.
respons
banjar?
Moderasi | Bagaimana kerja sama
antara Muallaf Center dan
masyarakat dalam menjaga
harmoni?




MODUL AJAR FIKIH DASAR BAGI MUALLAF

Disusun untuk : Muallaf Center PP Istiglal

Penyusun : Imam Hasyim Asy’ari, S.Pd.I

Bidang : Pendidikan Agama Islam — Fikih Dasar
Pendekatan : Empiris, moderatif, dan kontekstual

A. Deskripsi Umum Modul
Modul ini disusun untuk membimbing muallaf dewasa dalam memahami

dan mempraktikkan dasar-dasar ibadah dalam Islam secara benar, mudah, dan
moderat. Pembelajaran difokuskan pada aspek praktis ibadah yang relevan dalam
kehidupan sehari-hari, dengan mengedepankan nilai toleransi, keseimbangan,
dan kasih sayang dalam beragama.

B. Tujuan Umum Pembelajaran
Peserta didik diharapkan mampu:
1. Memahami prinsip-prinsip dasar fikih ibadah.
2. Mengetahui dan mempraktikkan tata cara bersuci, salat, dan ibadah dasar

lainnya.

3. Menyadari nilai-nilai moderasi beragama dalam praktik fikih.

4. Menumbuhkan sikap religius yang damai, toleran, dan berimbang.



C. Struktur dan Jadwal Pembelajaran (6 Pertemuan)

Pertemuan | Tema Submateri Tujuan Khusus Nilai Moderasi
Utama
1 Pengantar | -  Pengertian | Peserta Tasamuh
Fikih dan | fikih dan | memahami makna | (toleransi),
Moderasi | syariat fikih, tujuan | tawazun
Beragama | - Tujuan hukum | syariat, dan | (keseimbangan)
Islam pentingnya
- Prinsip | keseimbangan
moderasi dalam beragama
beragama
dalam fikih
2 Thaharah | - Macam- | Peserta Kemudahan
(Bersuci) | macam  najis | memahami  dan | dalam  syariat
dan hadas | mampu (yusr)
- Wudhu, | mempraktikkan
mandi  wajib, | tata cara bersuci
tayamum yang benar dan
mudah
3 Salat - Syarat dan | Peserta dapat | Kedisiplinan dan
sebagai rukun salat | melaksanakan kebersamaan
Tiang - Tata cara salat | salat dengan benar
Agama lima waktu dan  memahami
maknanya
4 Puasa - Hukum dan | Peserta Empati  sosial
dalam hikmah puasa | memahami esensi | dan
Islam - Tata cara dan | spiritual puasa dan | pengendalian
adab berpuasa | adabnya diri
5 Zakat dan | - Makna zakat | Peserta Keadilan sosial
Sedekah dan infak | memahami dan solidaritas
- Tujuan sosial | kewajiban sosial
zakat umat Islam dan
semangat berbagi
6 Haji  dan | - Rukun haji | Peserta mengenal | Persaudaraan
Umrah, dan umrah | ibadah haji serta | dan
serta (gambaran pentingnya akhlak | penghormatan
Akhlak umum) sebagai wujud | sesama
dalam - Akhlak dalam | ibadah
Ibadah beribadah dan

bermasyarakat




D. Pendekatan dan Metode Pembelajaran
e Pendekatan: Partisipatif, kontekstual, dan moderatif.
e Metode: Ceramah interaktif, demonstrasi praktik ibadah, diskusi kelompok
kecil, dan refleksi nilai.
e Media & Alat: Buku panduan, video tutorial ibadah, papan tulis, alat peraga
wudhu dan salat.
E. Evaluasi Pembelajaran
1. Evaluasi Pengetahuan: Tes lisan/tulis singkat pada setiap akhir pertemuan.
2. Evaluasi Praktik: Observasi langsung saat praktik bersuci dan salat.
3. Evaluasi Sikap: Pengamatan terhadap kesungguhan, toleransi, dan semangat
belajar.
F. Referensi

e Al-Qur’an dan Hadis (pilihan ayat dan hadis tematik)

Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Bab Ibadah)

Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh

Kementerian Agama RI. Moderasi Beragama (2019)

Buku Fikih Dasar untuk Mualaf — Dirjen Bimas Islam
G. Penutup
Modul ini diharapkan menjadi pegangan dasar bagi pembina dan peserta
muallaf dalam memahami ibadah secara mudah, damai, dan tidak ekstrem. Prinsip
al-taysir (kemudahan) dan al-wasathiyah (moderasi) menjadi fondasi utama dalam

setiap materi.



MODUL AJAR FIKIH

MEMPRAKTIKKAN DASAR-DASAR IBADAH DALAM ISLAM

Disusun untuk: Muallaf Center MJ Singaraja
Penyusun : Muzammil, S.Pd.|

A. Deskripsi Umum

Modul ini disusun untuk membimbing muallaf dalam memahami dan mempraktikkan dasar-
dasar ibadah dalam Islam secara benar, mudah, dan moderat. Pembelajaran difokuskan pada
aspek praktis ibadah yang relevan dalam kehidupan sehari-hari.

B. Tujuan Umum Pembelajaran

Peserta didik diharapkan mampu:

1.
2.
3.
4.

Memahami prinsip-prinsip dasar fikih ibadah.
Mengetahui dan mempraktikkan tata cara bersuci, salat, dan ibadah dasar lainnya.
Menyadari nilai-nilai moderasi beragama dalam praktik fikih.

Menumbuhkan sikap religius yang damai, toleran, dan berimbang.

C. Struktur dan Jadwal Pembelajaran (6 Pertemuan)

No (Tema Utama |[Submateri Tujuan Khusus
- Pengertian fikih dan syariat
Pengantar . : -
Fikih dan - Tujuan hukum Islam Peserta memahami makna fikih,
1 I\:I derasi - Prinsip moderasi beragama |tujuan syariat, dan pentingnya
oae dalam fikih dan Hubbul keseimbangan dalam beragama
Beragama .
Wathan minal iman

- Macam-macam najis dan

Peserta memahami dan mampu
Thaharah hadas P

2 ¢ G mempraktikkan tata cara bersuci yang

(Bersuci) - Wudhu, mandi wajib, banardan mudah

tayamum

- R I Peserta dapat melaksanakan salat
g (22 aLIetoRdy )z oye : dengan benar dan memahami

Tiang Agama |- Tata cara salat lima waktu

maknanya

4 Puasa dalam (- Hukum dan hikmah puasa Peserta memahami esensi spiritual

Islam - Tata cara dan adab berpuasa |puasa dan adabnya



https://v3.camscanner.com/user/download

No |Tema Utama |Submateri Tujuan Khusus
g Zakat dan - Makna zakat dan infak Peserta memahami kewajiban sosial
Sedekah - Tujuan sosial zakat umat Islam dan semangat berbagi
Haji dan - Rukun haji d h
U:lwlrah seria I ambaranjur:trjlr:)mra Peserta mengenal ibadah haji serta
6 ! B pentingnya akhlak sebagai wujud

Akhlak dalam |[|- Akhlak dalam beribadah dan

Ibadah bermasyarakat thaval

D. Pendekatan dan Metode Pembelajaran

i
P8

3.

Pendekatan: Partisipatif, kontekstual, dan moderatif.

Metode: Ceramah interaktif, demonstrasi praktik ibadah, diskusi kelompok kecil, dan
refleksi nilai.

Media & Alat: Buku panduan, video tutorial ibadah, papan tulis, alat peraga wudhu
dan salat.

E. Evaluasi Pembelajaran

1.
2.
3.

Evaluasi Pengetahuan: Tes lisan/tulis singkat pada setiap akhir pertemuan.
Evaluasi Praktik: Observasi langsung saat praktik bersuci dan salat.
Evaluasi Sikap: Pengamatan terhadap kesungguhan, toleransi, dan semangat belajar.

F. Referensi

iL,

Vs W

Al-Qur’an dan Hadis (pilihan ayat dan hadis tematik)
Al-Ghazali, lhya’ Ulumuddin (Bab Ibadah)

Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh
Kementerian Agama RI. Moderasi Beragama (2019)
Buku Fikih Dasar untuk Mualaf — Dirjen Bimas Islam

Mengetahui Buleleng, 2 Januari 2025
>, Guru/Ustadz,

Muzammil


https://v3.camscanner.com/user/download

MODUL AJAR
AL-QUR'AN HADITS

Lembaga ¢ Muallaf Center PP Istiqlal
Penyusun : Imam Hasyim Asy’ari, M.Pd.I

I. Pendahuluan
1. Latar Belakang

Mata pelajaran Al-Qur'an Hadits merupakan fondasi penting dalam pembinaan keagamaan bagi
para muallaf. Dalam konteks Kabupaten Buleleng, Bali, sebuah wilayah dengan keragaman
budaya, agama, dan etnis. Pembinaan bagi muallaf tidak hanya berfokus pada penguatan
pemahaman akidah dan ibadah, tetapi juga pada penanaman nilai moderasi beragama.

2. Tujuan Pembelajaran

1. Peserta memahami ayat-ayat Al-Qur'an dan hadits yang berkaitan dengan nilai
moderasi beragama.

2. Peserta dapat menginternalisasi nilai-nilai moderasi beragama dalam praktik kehidupan
keagamaan dan sosial.

3. Peserta mampu menerapkan pemahaman ayat dan hadits dalam kehidupan sebagai
muallaf di lingkungan masyarakat multikultur.

3. Capaian Pembelajaran
1. Peserta mampu membaca dan memahami teks ayat dan hadits sederhana.

2. Peserta mampu menghubungkan pesan Al-Qur'an dan hadits dengan realitas sosial
keberagaman.

3. Peserta menunjukkan sikap inklusif, toleran, dan menjauhi sikap ekstrem dalam praktik
keagamaan.

II. Struktur Modul (6 Pertemuan)

Pertemuan 1: Al-Qur'an sebagai Pedoman Hidup Moderat
Kompetensi Dasar: Memahami konsep moderasi dalam Islam berdasarkan Al-Qur'an.
Materi Pokok:

1. Makna wasathiyah dalam QS. Al-Baqarah: 143.

2. Prinsip keseimbangan dan keadilan.


https://v3.camscanner.com/user/download

Ayat Utama:
v, iy 44l gubs Al v (QS. Al-Bagarah: 143)
Kegiatan Pembelajaran:

1. Pembacaan ayat bersama.

2. Diskusi makna ummatan wasatan.

3. Refleksi: bagaimana menjadi muslim moderat di lingkungan masyarakat Bali?

Pertemuan 2: Komitmen Kebangsaan dalam Perspektif Al-Qur'an
Kompetensi Dasar: Menganalisis hubungan Islam dan kebangsaan.
Materi Pokok:

1. QS. Al-Hujurat: 13 tentang keberagaman.

2. Islam dan cinta tanah air.
Ayat Utama:
") e Oy b et sl 5. (QS. Al-Hujurat: 13)
Kegiatan Pembelajaran:

1. Tadabbur ayat.

2. Diskusi tentang kehidupan berbangsa dan umat beragama di Bali.

3. Studi kasus: peran muallaf dalam memperkuat harmoni lokal.

Pertemuan 3: Hadits tentang Toleransi dan Kerukunan
Kompetensi Dasar: Memahami hadits terkait toleransi.
Materi Pokok:

1. Hadits "La dharara wa la dhirar".

2. Teladan Rasulullah SAW dalam hubungan lintas agama.
Kegiatan Pembelajaran:

1. Pembacaan hadits dan penjelasan makna.

2. Diskusi contoh toleransi Rasulullah di Madinah,

3. Aplikasi dalam konteks budaya Bali.


https://v3.camscanner.com/user/download

Pertemuan 4: Anti Kekerasan dalam Al-Qur'an dan Hadits
Kompetensi Dasar: Menjelaskan larangan kekerasan dalam Islam.
Materi Pokok:

1. QS. Al-Maidah: 32 tentang larangan pembunuhan.

2. Hadits tentang kelembutan (rifg).
Kegiatan Pembelajaran:

1. Analisis teks ayat dan hadits.

2. Diskusi: bentuk kekerasan verbal dan sosial.

3. Praktik komunikasi damai.

Pertemuan S: Islam dan Budaya Lokal
Kompetensi Dasar: Menganalisis hubungan syariat dan budaya.
Materi Pokok:

1. Prinsip Islam yang adaptif.

2. Contoh akulturasi Islam dan budaya Nusantara.
Kegiatan Pembelajaran:

1. Diskusi tentang budaya Bali.

2. Identifikasi nilai budaya yang sejalan dengan Islam.

3. Studi kasus praktik keislaman adaptif di masyarakat lokal.

Pertemuan 6: Praktik Moderasi Beragama dalam Kehidupan Sehari-hari
Kompetensi Dasar: Menginternalisasi nilai moderasi dalam perilaku.
Materi Pokok: Penerapan ajaran Al-Qur'an dan hadits dalam interaksi sosial.
Kegiatan Pembelajaran:

1. Roleplay menghadapi perbedaan.

2. Refleksi pribadi: tantangan menjadi muallaf.

3. Rumusan komitmen pribadi.

III. Metode Pembelajaran
Ceramabh interaktif, Diskusi kelompok, Tadabbur ayat dan hadits


https://v3.camscanner.com/user/download

IV. Evaluasi Pembelajaran
1. Evaluasi Pengetahuan: Tes lisan/tulis singkat pada setiap akhir pertemuan.
2. Evaluasi Praktik: Observasi langsung saat praktik bersuci dan salat.

3. Evaluasi Sikap: Pengamatan terhadap kesungguhan, toleransi, dan semangat belajar.

V. Media dan Sumber Belajar
1. Mushaf Al-Qur'an
2. Kitab hadits (pilihan shahih)

3. Modul moderasi beragama Kemenag RI

Buleleng, 1 Maret 2025
»Xetua Biro Kepesantrenan,



https://v3.camscanner.com/user/download

MODUL AJAR AKIDAH AKHLAK

PENGUATAN IMAN DAN PEMBENTUKAN KARAKTER

l. Identitas Modul

Komponen Deskripsi

Nama Penyusun [[Hizbullah Huda

Institusi Yayasan Bali Muallaf Development

Tahun Penyusunan|{2025

Pelajaran Akidah Akhlak

Materi Pokok Dasar-Dasar Akidah, Sifat Allah, Akhlak Mahmudah

Alokasi Waktu 4 Pertemuan (1 Bulan)

Il. Kompetensi Awal

Peserta didik diharapkan sudah memiliki:

1.

Pengetahuan dasar tentang konsep Tuhan Yang Maha Esa (meskipun belum terperinci
dalam konteks Islam).

Keinginan dan motivasi yang kuat untuk mempelajari dasar-dasar agama Islam.
Kemampuan dasar membaca dan menulis (jika ada keterbatasan, akan dibantu tutor).

Ill. Target Pencapaian (Tujuan Pembelajaran)

Setelah menyelesaikan 4 pertemuan, peserta didik diharapkan mampu:

1.
2.

Memahami dan meyakini Akidah Islam sebagai landasan hidup yang benar dan damai.
Mengenal dan memahami Sifat-Sifat Allah dan Asmaul Husna sebagai penguat
keimanan (Tauhid).

Menginternalisasi nilai-nilai Tobat, Taat, Istiqomah, dan Ikhlas dalam perilaku sehari-
hari.

Mempraktikkan Adab Berdzikir, Shalat, Membaca Al-Qur'an, dan Berdoa sebagai
wujud ibadah yang benar dan penuh makna.

Memahami konsep Moderasi Beragama dalam praktik akidah dan akhlak, sehingga
mampu bersikap adil, seimbang (tawazun), dan toleran.

IV. Sarana dan Prasarana

1. Sarana :Papan tulis, Spidol, Poster Asmaul Husna, Mushaf Al-Qur'an.

2.

Prasarana : Ruang kelas yang nyaman, sirkulasi udara baik, area shalat yang memadai.


https://v3.camscanner.com/user/download

V. Elemen Materi dan Moderasi Beragama

Elemen Materi

Integrasi Moderasi Beragama

Akidah Islam, Sifat Al
Asmaul Husna, Iman
kepada Malaikat.

lah,

Penekanan pada Tauhid yang murni (tidak ekstrem) dan
pemahaman Islam yang komprehensif (keseimbangan akal dan
wahyu).

lkhlas.

Tobat, Taat, Istiqomah,

Sikap Taat yang tidak fanatik buta, melainkan didasari ilmu.
Konsep lkhlas untuk menghindari riya' yang dapat memecah
belah persaudaraan dalam bingkai kebangsaan.

Membaca Al-Qur'an,
Berdoa.

Adab Berdzikir, Shalat,

Penanaman Adab (etika) dalam ibadah untuk menghindari
merasa paling benar (ghuluw) dan mengedepankan toleransi
dalam perbedaan tata cara yang bersifat furu'iyyah.

Akhlak Tercela

Pemahaman bahwa Akhlak Tercela (misalnya ghibah, hasad,
sombong) adalah penghalang utama terwujudnya persatuan
dan kedamaian dalam beragama dan bermasyarakat.

VI. Kegiatan Pembelajaran (4 Pertemuan)

Pertemuan||Alokasi||Materi o P Kegiatan Pembelajaran (120
ke- Waktu ||Pokok Menit)
A. Pendahuluan (15'): Pre-test
ringan, Ice Breaking (salam
perkenalan), Menyampaikan
tujuan. B. Inti (90'): 1. Pemaparan
pUNIVERSIA Akldah' Islam: Syahadat sebagai
i fondasi (fokus pada makna), Rukun
memahami dasar
Akidah Akidah ISIBH 43D Iman dan Rukun Islam. 2. Konsep
1 120 Islam & oA s Sifat Allah: Penekanan pada sifat
Menit [[Sifat-Sifat meIaI:’i A 8ABenaldn Wujud (keberadaan) dan Qidam
Allah , BENaIAN I ekekalan). 3. Integrasi Moderasi:
sifat Allah (Wajib, :
Mustahil, Jaiz) Diskusi bahwa Tauhid adalah
’ ’ ajaran yang lurus (hanif) dan tidak
ekstrem (menghindari syirik dan
paham ghuluw). C. Penutup (15'):
Review, Kesimpulan, Tugas
(menghafal makna Syahadat).
120 |(asmaul Peserta didik A. Pendahuluan (15'): Review
2 .
Menit (|Husna & |lmengenal 10-20 materi 1, Koreksi hafalan Syahadat.



https://v3.camscanner.com/user/download

Pertemuan||Alokasi||Materi . Kegiatan Pembelajaran (120
Tujuan Pertemuan .
ke- Waktu [[Pokok Menit)
Iman Asmaul Husna B. Inti (90'): 1. Asmaul Husna:
kepada (terpilih) dan Fokus pada Al-Malik, Ar-Rahman,
Malaikat |[memahaminya Al-Adl, Al-Wali, Al-Ghafur. Integrasi
sebagai cerminan  |[Moderasi: Menekankan Al-AdlI
kesempurnaan (Maha Adil) sebagai dasar bersikap
Allah, serta adil dan tawazun (seimbang). 2.
meyakini Iman kepada Malaikat: Fungsi dan
keberadaan tugas utama Malaikat (Jibril, Mikail,
Malaikat. Raqib, Atid). Diskusi: Bagaimana
Malaikat mencatat perbuatan
baik/buruk (konsep hisab). C.
Penutup (15'): Praktik dzikir
Asmaul Husna bersama, Tugas
(mencari contoh perbuatan yang
mencerminkan sifat Al-Adl).
A. Pendahuluan (15'): Review
materi 2. B. Inti (90'): 1. 4 Pilar
Akhlak: Menjelaskan konsep Tobat
(syarat-syaratnya), Taat (kepada
Allah dan R , Isti
— a : an Rasul) Istuqom?h :
; (konsisten), dan Ikhlas (niat murni).
memahami . .
3 Integrasi Moderasi: |khlas sebagai
Tobat, pentingnya . : A
. ¥ kunci menghindari ujub dan
faat, B R merasa paling benar. Taat yan
120 Istiqomah, |(|(Tobat) dan paling sy yang
3 . harus moderat (tidak
Menit ||lkhlas & penanaman akhlak ; y i
3 berlebihan/mengabaikan hak diri
Akhlak mulia (lkhlas,
- dan keluarga). 2. Akhlak Tercela:
Tercela Istigomah), serta <
EM / Contoh Ghibah, Hasad, Sombong.
menjauhi akhlak 3 -
Diskusi: Dampak akhlak tercela
tercela. ]
terhadap hubungan sosial dan
persatuan umat. C. Penutup (15'):
Sesi tanya jawab tentang
tantangan istiqgomah sebagai
muallaf, Self-Assessment singkat.
Adab Peserta didik A. Pendahuluan (15'): Review
120 Ibadah mampu materi 3, motivasi penutupan
4 Menit [\pzikir mempraktikkan modul. B. Inti (90'): 1. Adab
Shalat' Al- ibadah dengan adab||Berdzikir dan Shalat: Penjelasan

yang benar dan

adab (khusyuk, kebersihan) dan



https://v3.camscanner.com/user/download

Pertemuan|(Alokasi(|Materi Tujuan Pertemuan Kegiatan Pembelajaran (120
ke- Waktu |[Pokok Menit)
Qur'an, memahami praktik singkat (gerakan shalat
Doa) fleksibilitas dasar). Integrasi Moderasi:
(rukhsah) dalam Mengajarkan bahwa adab adalah
Islam. cerminan kematangan beragama.
Diskusi tentang toleransi dalam
perbedaan tata cara dzikir/shalat

yang masih dalam koridor sunnah
(furu'iyyah). 2. Adab Membaca Al-
Qur'an dan Berdoa: Pentingnya
niat, bersuci, dan tempat yang
layak. 3. Diskusi: Fleksibilitas Islam
(rukhsah) dalam beribadah sebagai
bentuk kemudahan (tidak
memberatkan). C. Penutup (15'):
Penutupan Modul, Post-test,
Penguatan.

VII. Refleksi

Refleksi Guru (Untuk Diisi Setelah Sesi)

1.
2,

4.

Apakah semua tujuan pembelajaran tercapai? lJika tidak, bagian mana yang belum?

Materi Moderasi Beragama apa yang paling efektif tersampaikan dan dipahami
peserta didik?

Bagian mana dari materi yang perlu diulang atau diperlambat pada pertemuan
berikutnya?

Apakah manajemen waktu 120 menit sudah efisien? Jika tidak, apa kendalanya?

Refleksi Siswa (Diisi pada akhir Pertemuan 4)

1,
2.

Apa hal baru yang paling penting Anda pelajari dalam modul ini?

Bagaimana Anda akan menerapkan konsep Ikhlas dan Istiqgomah dalam kehidupan
sehari-hari?

Apakah materi yang disampaikan sudah mudah dipahami? Berikan saran perbaikan
(contoh: kecepatan bicara, penggunaan istilah).

Apa tantangan terbesar Anda sebagal muallaf dalam mengamalkan ajaran yang telah
dipelajari, dan bagaimana Anda mengatasinya?


https://v3.camscanner.com/user/download

Viil. Asesmen (Penilaian)

Jenis Asesmen [[Bentuk Instrumen Keterangan
Asesmen Pertanyaan lisan ringan ||Dilakukan di awal pertemuan 1 untuk mengukur
Diagnostik (Pre-test) pengetahuan awal.
Asesmen Observasi (Praktik Penilaian saat praktik dzikir, adab membaca Al-
Formatif Adab) Qur'an, dan gerakan shalat.
Penilaian k i i
Diskusi Kelompok/Lisan ‘ n eakt'lfan, argumentasi (terutama pada
topik Moderasi Beragama dan Akhlak Tercela).

Mengetahui, Buleleng, Februari 2025
5 Ustadz
ilis Suprihatini Zemke Ust. Hizbullah Huda


https://v3.camscanner.com/user/download

YAYASAN
BALI MUALLAF DEVELOPMENT

J1. Melati Gg. Kamboja, Dencarik. Kec. Gerokgak. Kab. Buleleng 81152
Tlp. 08113891492

SURAT KETERANGAN
Nomor : 012/BMD/VIII/2025

Yang bertanda tangan di bawah ini, Ketua Yayasan Bali Muallaf Developmet
Kabupaten Buleleng, menerangkan bahwa:

Nama : Rofigi

NIM : 233307020005

Program Studi : Pendidikan Agama Islam (PAI)

Jenjang : Doktor (S3)

Universitas : UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
Judul Disertasi : Implementasi Moderasi Beragama Dalam

Pendidikan Agama Islam Pada Muallaf Center
Kabupaten Buleleng Provinsi Bali

Yang bersangkutan telah melakukan penelitian di Yayasan Bali Muallaf
Development pada tanggal 18 Maret s.d 18 Juni 2025.

Demikian surat keterangan ini diberikan, untuk dapat dipergunakan sebagaimana
mestinya.

Buleleng, 18 Juni 2025




MUALLAF CENTER
MASJID JAMI' SINGARAJA

JI. Imam Bonjol No. 65, Singaraja Bali 81114
Tip. 0362 — 29024

SURAT KETERANGAN
Nomor : 023/MC-MJ/VIII/2025

Yang bertanda tangan di bawah ini, Ketua Muallaf Center Masjid Jami’ Singaraja,
menerangkan bahwa:

Nama : Rofigi

NIM : 233307020005

Program Studi : Pendidikan Agama Islam (PAI)

Jenjang : Doktor (S3)

Universitas : UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
Judul Disertasi : Implementasi Moderasi Beragama Dalam

Pendidikan Agama Islam Pada Muallaf Center
Kabupaten Buleleng Provinsi Bali

Yang bersangkutan telah melakukan penelitian di Mullaf Center Masjid Jami’
Singaraja pada tanggal 18 Maret s.d 18 Juni 2025.

Demikian surat keterangan ini diberikan, untuk dapat dipergunakan sebagaimana
mestinya.

Singaraja, 19 Juni 2025
Kctua Muallaf Center
Magjid Jami’ Singaraja




Mai Bleal U] v ]

BIRO KEPESANTRENAN
PONDOK PESANTREN ISTIQLAL

J1. Raya Seririt - Gilimanuk KM. 16 Desa Patas, Kec. Gerokgak, Kab. Buleleng 81155 Bali
Tlp. 0821-4776-2741

SURAT KETERANGAN
Nomor : 001/Biro.Kep/VII1/2025

Yang bertanda tangan di bawah ini, Ketua Muallaf Center PP. Istiqlal Kabupaten
Buleleng, menerangkan bahwa:

Nama : Rofiqi

NIM : 233307020005

Program Studi : Pendidikan Agama Islam (PAI)

Jenjang : Doktor (S3)

Universitas : UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
Judul Disertasi : Implementasi Moderasi Beragama Dalam

Pendidikan Agama Islam Pada Muallaf Center
Kabupaten Buleleng Provinsi Bali

Yang bersangkutan telah melakukan penelitian di Mullaf Center PP. Istiglal pada
tanggal 18 Maret s.d 18 Juni 2025.

Demikian surat keterangan ini diberikan, untuk dapat dipergunakan sebagaimana
mestinya.

Buleleng, 19 Juni 2025
-~ Ketua




Lampiran 3

Dokumentasi

! ALz e Al 58]

Kegiatan Bantuan Sosial dan MTQ Yayasan
Bali Muallaf Development

Upacara Hari Santri bersama Muallaf
Center PP. Istiglal Buleleng

| v‘

Peringatan HUT RI ke-80 bersama
Muallatf BMD

- 2 e :‘,7_1

Kegiatan Pembinaan di Muallaf Center PP.
Istiglal Buleleng

Semarak budaya fnenyambut bulran
Ramadhan di Muallaf Center MJ
Singaraja




Dokumentasi

Keglatan Ibadah Qurban d1 Muallaf Center PP.

Istiglal Buleleng, didistribusikan kepada warga
lintas budaya dan agama

emlnar “Membangun Mode
Beragama” di Muallaf Center PP. Istiqlal
Buleleng

Muallaf terlibat dalam kepanitiaan kerjasama Penerimaan nggota muallaf baru di
dengan PAC Muslimat NU Kec. Gerokgak Muallaf Center MJ Singaraja

Kegiatan Pembinaan di Muallaf Center MJ Kegiatan Ngejot dan Megibung di
Singaraja Muallaf Center MJ Singaraja




@ KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA so=

1
A 2'!— UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER | cEririen
Si= PASCASARJANA F1SO=
e T ACHNMAD SIDDIQ JI. Mataram No. 1 Mangli, Jember, Kode Pos 68136 Telp. (0331) 487550 Fax (03?1) 427005 CERTIFIED
JEMBER e-mail. pascasarjana@uinkhas.ac.id, Website : hitp://pasca.uinkhas.ac.id

No : B.704/Un.22/DPS.WD/PP.00.9/03/2025

Lampiran 1.

Perihal : Permohonan Izin Penelitian untuk Penyusunan Tugas Akhir Studi
Yth.

Kepala Kantor Kemenag Kabupaten Buleleng, Para Ketua Muallaf Center
Kabupaten Buleleng
Di -

Tempat

Assalamu’alaikum Wr.Wb

Dengan hormat, kami mengajukan permohonan izin penelitian di
lembaga yang Bapak/lbu pimpin untuk keperluan penyusunan tugas akhir

studi mahasiswa berikut ini:

Nama :  Rofigi

NIM : 233307020005

Program Studi . Pendidikan Agama Islam

Jenjang . Doktor (S3)

Waktu Penelitan : 3 Bulan (terhitung mulai tanggal diterbitkannya surat)
Judul . Implementasi Moderasi Beragama Dalam Pendidikan

Agama Islam Pada Muallaf Center Kabupaten
Buleleng Provinsi Bali
Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dipergunakan sebagaimana

mestinya.
Wassalamu’alaikum Wr.Wb

Jember, 17 Maret 2025
An. Direktur,
Wakil Direktur

EgIAE
% X ]
Gjcw 4

Saihan

Tembusan :
Direktur Pascasarjana

[ N

73 Dokumen ini lelah ditanda tangani secara elektronik.
wf ' Token : uSPapM @


https://v3.camscanner.com/user/download

UNIVEIVIAS IMAM N (L
KIAl HAJI ACHMAD SIDULIQ
Irunfm

_\_Iml‘._ UNIVERSI
JEmSeeT,

IMAM NGRS

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
TAS ISLAM NEGERI KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER

PASCASARJANA

JI. Mataram No. 1 Mangli, Jember, Kode Pos 68136 Telp. (0331) 487550 Fax (0331) 427005
e-mail. pascasarjana@uinkhas ac.id, Website :

[ 1SO%
CERTIFIED

1SS0

CERTIFIED

uinkhas ac id

KARTU KONSULTASI DISERTASI

Nama

Nomor Induk Mahasiswa
Program Studi

Promotor

Co-Promotor

Judul Tesis

: Rofiqi

: 233307020005

: Pendidikan Agama Islam (PAl)

: Prof. Dr. H. Mashudi, M. Pd

: Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.l.Kom
: PENGARUH PENDAMPINGAN SOSIAL DAN

SPIRITUAL TERHADAP KUALITAS KEIMANAN MUALLAF DI KABUPATEN

BULELENG
Tanda Tangan

NO Bahan Bimbingan Tanggal

Prc{:\motor Co-Promotor
1| Fowlfage pisertige |7 TP
2 | Peadabunn, pjass pone- |1 £

R
3 Acc }mpm( 17 Feb /
4 \‘f'j\«-v- Yeows 3 Marel / ///
)

P "4 N

5 metode ene i —

plilkaRifE

6 | ‘Hanl puclit—

baliagn, % Praks
! P,;lwpul—am qu )dwfs

2 porbuicns B VI

pre Ufiewn Torhdap

| -
T Okt %

Catatan:

(/ “

Kartu Konsultasi ini harap dibawa pada saat konsultasi dengan Dosen Pembimbing

Tesis
Cetak dengan kertas bufalo


https://v3.camscanner.com/user/download

DAFTAR RIWAYAT HIDUP PENULIS

Rofiqi, lahir di Sumenep pada tanggal 7
Agustus 1987 dari pasangan H. Fauzi dan Hj.
Halimatus Sakdiyah. Sejak kecil, lingkungan
keluarga menanamkan nilai-nilai keagamaan
yang kuat, kecintaan terhadap ilmu, serta
komitmen pada tradisi pesantren. Pendidikan
dasar hingga menengah ditempuh sepenuhnya

di lembaga pendidikan Islam di Probolinggo,

mulai dari MI Tarbiyatus Shibyan Gending
(1993-1999), MTs Walisongo 1 Maron (1999-2002), hingga MA Nurul Jadid,
Paiton (2002-2005). Pada masa inilah ketertarikan penulis terhadap kajian Islam,

pemikiran keagamaan, dan pendidikan mulai tumbuh dengan kuat.

Selepas MA, penulis melanjutkan pendidikan tinggi di Institut Agama Islam
Nurul Jadid (IAINJ) Paiton dan menyelesaikan program Sarjana pada tahun 2009.
Kecintaannya terhadap ilmu membawa penulis melanjutkan studi Magister di
Pascasarjana IAI Nurul Jadid dan merampungkannya pada tahun 2012. Untuk
memperdalam keilmuan dan komitmen akademik, penulis kemudian melanjutkan
studi doktoral di Pascasarjana UIN Kiai Haji Achmad Siddiq (KHAS) Jember mulai

tahun 2022 hingga 2025.

Selain pendidikan formal, pengalaman mondok di Pondok Pesantren Nurul

Jadid selama delapan tahun (2002-2010) membentuk karakter penulis sebagai



pribadi yang religius, moderat, dan memiliki wawasan kebangsaan yang inklusif.
Tradisi pendidikan pesantren tersebut menjadi fondasi utama dalam kiprah penulis

di dunia dakwah, sosial, dan pendidikan Islam.

Saat ini, penulis aktif dalam berbagai organisasi keagamaan dan sosial, di
antaranya sebagai Katib Syuriah Majelis Wakil Cabang Nahdlatul Ulama (MWC
NU) Kecamatan Gerokgak, Kepala Pondok Pesantren Nurul Jadid Bali, Sekretaris
Pembantu Pengurus Pondok Pesantren Nurul Jadid (P4NJ) Provinsi Bali, serta
anggota Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Desa Pemuteran.
Keterlibatannya dalam FKUB memberikan pengalaman empiris yang berharga
tentang relasi antarumat beragama di wilayah Bali yang plural, sekaligus menjadi

latar penting bagi penelitian disertasi ini.

Dalam bidang profesional, penulis berkhidmah sebagai dosen di Sekolah
Tinggi Agama Islam (STAI) Nurul Abror Al-Robbaniyin Wongsorejo,
Banyuwangi. Aktivitas akademik dan sosial ini meneguhkan komitmen penulis
untuk terus mengembangkan kajian pendidikan Islam, moderasi beragama, dan
penguatan sosial-keagamaan masyarakat, khususnya komunitas muallaf di wilayah

minoritas.

Disertasi ini merupakan bagian dari komitmen penulis untuk memberikan
kontribusi ilmiah terhadap pengembangan moderasi beragama di Indonesia,
terutama melalui pendidikan agama Islam pada lembaga muallaf center yang berada

dalam konteks masyarakat multikultural seperti di Kabupaten Buleleng, Bali.



