
 i 

KONSTRUKSI PEMIKIRAN EKONOMI ISLAM 

MUHAMMAD BAQIR AL-SHADR PERSPEKTIF  

MAQĀṢID AL-SHARIAH JASSER AUDA 
 

TESIS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Ahmad Mundir 

NIM: 243206060001 

 

 

PROGRAM STUDI EKONOMI SYARIAH 

PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

2025 

  



 i 

KONSTRUKSI PEMIKIRAN EKONOMI ISLAM 

MUHAMMAD BAQIR AL-SHADR PERSPEKTIF  

MAQĀṢID AL-SHARIAH JASSER AUDA 
 

TESIS 

 

Diajukan kepada 

Pascasarjana (S-2) UIN KHAS Jember 

Guna menyusun Tesis 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Ahmad Mundir 

NIM: 243206060001 

 

 

PROGRAM STUDI EKONOMI SYARIAH 

PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

DESEMBER 2025 
  



 ii 

PERSETUJUAN 

 

Tesis dengan judul “Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir 

Al-Shadr Perspektif Maqāṣid Al-Shariah Jasser Auda” yang ditulis oleh 

Ahmad Mundir, NIM: 243206060001, Telah disetujui untuk diuji dalam forum 

Sidang tesis. 

 

Jember, 24 November 2025 

Pembimbing I 

 

 

 

Dr. Abdul Wadud Nafis, Lc., M.E.I 

NIP. 196907062006041001 

 

 

 

Pembimbing II 

 

 

 

Dr. Nikmatul Masruroh, S.H.I., M.E.I 

NIP. 198209222009012005 

 

 

 

 

 

 

 



 iii 

PENGESAHAN 

 

Tesis dengan judul “Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir 

Al-Shadr Perspektif Maqāṣid Al-Shariah Jasser Auda” yang ditulis oleh 

Ahmad Mundir, NIM: 243206060001 ini telah dipertahankan didepan dewan 

penguji tesis pascasarjana Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq 

Jember. Pada hari (Kamis 04 Desember 2025) dan ditrima sebagai salah satu 

persyaratan untuk memperoleh gelar Magister Ekonomi (M.E). 

 

Dewan Penguji: 

1. Ketua Sidang :  Dr. Hj. Siti Raudhatul Jannah S.Ag, M.Med.Kom 

      NIP.  197207152006042001 

2. Anggota: 

 

Penguji Utama  :  Dr. Hj. Mahmudah, S.Ag., M.E.I 

      NIP.  197507021998032002 

 

 

Penguji I  : Dr. H. Abdul Wadud Nafis, Lc., M.E.I 

     NIP. 196907062006041001 

 

 

Penguji II   : Dr. Nikmatul Masruroh, M.E.I 

     NIP. 198209222009012005 

 

 

 

 

Jember,        Desember 2025 

Mengesahkan 

Direktur Pascasarjana Universitas Islam Negeri  

Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

 

 

 

Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd., 

NIP. 197209182005011003 

 

  



 iv 

ABSTRAK 

 

Ahmad Mundir, 2025, “Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir 

Al-Shadr Perspektif Maqāṣid Al-Shariah Jasser Auda”. Pembimbing I Dr. 

KH. Abdul Wadud Nafis, Lc., M.E.I, Pembimbing II Dr. Nikmatul 

Masruroh, S.H.I., M.E.I 

 

Kata Kunci : Konstruksi Pemikirian, Ekonomi Islam, Maqāṣid al-Sharī'ah. 

 

Tesis ini melakukan analisis mendalam terhadap konstruksi pemikiran 

ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-Shadr dalam karya monumentalnya 

Iqtishaduna dengan menggunakan perspektif Maqāṣid al-Sharī'ah sistemik yang 

dikembangkan oleh Jasser Auda. Fokus kajian penelitian ini terbagi dalam tiga 

aspek utama, yaitu: pertama, mengkaji konstruksi dasar pemikiran ekonomi Islam 

Al-Shadr. Kedua, mengidentifikasi keterbatasan pemikirannya dalam menjawab 

tantangan ekonomi kontemporer. Ketiga, merekonstruksi pemikirannya melalui 

pendekatan Maqāṣid Auda. Tujuan penelitian ini dirumuskan secara paralel 

dengan fokus kajian, yakni pertama, menganalisis struktur pemikiran Al-Shadr, 

kedua, mengidentifikasi kelemahannya, serta ketiga, merekonstruksi model 

ekonomi Islam yang lebih kontekstual. 

Melalui pendekatan penelitian kepustakaan yang dikombinasikan dengan 

analisis kritis-komparatif, penelitian ini mengungkap temuan penting mengenai 

bangunan pemikiran ekonomi Al-Shadr. Analisis menunjukkan bahwa sistem 

ekonomi Al-Shadr yang bertumpu pada tiga pilar utama konsep kepemilikan 

ganda (al-milkiyah al-muzdawijah), kebebasan ekonomi dalam batas syariah (al-

hurriyyah al-iqtishadiyyah fi nithaq al-mahdud), dan keadilan sosial (al-'adalah 

al-ijtima'iyyah) memiliki kekokohan normatif namun menunjukkan keterbatasan 

dalam merespon isu-isu kontemporer seperti keberlanjutan lingkungan dan 

keadilan antargenerasi ketika diuji dengan lensa Maqāṣid Auda. 

Penelitian ini kemudian melakukan sintesis epistemologis dengan 

mengintegrasikan kekuatan normatif dalam pemikiran Al-Shadr dan kelenturan 

metodologis Auda. Pendekatan Maqāṣid sistemik Auda yang holistik dan 

multidimensi menawarkan kerangka yang lebih dinamis, di mana maqāṣid tidak 

terbatas pada lima tujuan pokok tradisional, tetapi mencakup nilai-nilai universal 

yang dapat beradaptasi dengan perubahan zaman. Integrasi ini memungkinkan 

terciptanya rekonstruksi sistem ekonomi Islam yang lebih fungsional. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemikiran ekonomi Islam Muhammad 

Baqir al-Shadr dalam Iqtishaduna dibangun sebagai sistem nilai yang utuh 

berbasis keadilan distributif, moralitas pasar, dan integrasi nilai serta struktur 

sosial. Pemikiran tersebut relevan dalam menjawab persoalan ekonomi klasik, 

namun memiliki keterbatasan dalam merespons tantangan ekonomi kontemporer 

yang bersifat global dan teknologis. Melalui pendekatan sistem maqāṣid Jasser 

Auda, penelitian ini menghasilkan model rekonstruksi dan kontribusi metodologis 

yang menjadikan pemikiran al-Shadr lebih adaptif, holistik, dan kontekstual bagi 

pengembangan ekonomi Islam kontemporer. 

 



 v 

ABSTRACT 

 

Ahmad Mundir, 2025, “The Construction of Islamic Economic Thought of 

Muhammad Baqir Al-Sadr from the Perspective of Jasser Auda's Maqāṣid 

Al-Shariah”. Supervisor I Dr. KH. Abdul Wadud Nafis, Lc., M.E.I, 

Supervisor II Dr. Nikmatul Masruroh, S.H.I., M.E.I 

 

Keywords: Construction of Thought, Islamic Economics, Maqāṣid al-Sharī'ah. 

 

This thesis conducts an in-depth analysis of the construction of Islamic 

economic thought by Muhammad Baqir Al-Sadr in his monumental work, 

Iqtishaduna, using the systemic perspective of Maqāṣid al-Sharī'ah (Islamic 

Principles of Sharia) developed by Jasser Auda. The focus of this research is 

divided into three main aspects: first, examining the basic construction of Al-

Sadr's Islamic economic thought. Second, identifying the limitations of his 

thought in addressing contemporary economic challenges. And third, 

reconstructing his thought through the Maqāṣid Auda approach. The objectives of 

this research are formulated parallel to the focus of the study: first, analyzing the 

structure of Al-Sadr's thought, second, identifying its weaknesses, and third, 

reconstructing a more contextual model of Islamic economics. 

Through a library research approach combined with a critical-

comparative analysis, this study uncovers important findings regarding the 

structure of Al-Sadr's economic thought. The analysis shows that Al-Sadr's 

economic system, based on the three main pillars of dual ownership (al-milkiyah 

al-muzdawijah), economic freedom within the limits of Sharia (al-hurriyyah al-

iqtishadiyyah fi nithaq al-mahdud), and social justice (al-'adalah al-ijtima'iyyah), 

possesses normative soundness but shows limitations in addressing contemporary 

issues such as environmental sustainability and intergenerational justice when 

examined through the lens of the Maqāṣid Auda. 

This study then conducts an epistemological synthesis by integrating the 

normative strength of Al-Sadr's thought with the methodological flexibility of 

Auda. Auda's holistic and multidimensional systemic Maqāṣid approach offers a 

more dynamic framework, where the maqāṣid are not limited to the five traditional 

primary objectives but encompass universal values that can adapt to changing 

times. This integration allows for the reconstruction of a more functional Islamic 

economic system. 

This study concludes that Muhammad Baqir al-Sadr's Islamic economic 

thought in Iqtishaduna is constructed as a complete value system based on 

distributive justice, market morality, and the integration of values and social 

structures. This thought is relevant in answering classical economic issues, but has 

limitations in responding to contemporary economic challenges that are global and 

technological in nature. Through Jasser Auda's maqāṣid system approach, this 

study produces a reconstruction model and methodological contribution that 

makes al-Sadr's thought more adaptive, holistic, and contextual for the 

development of contemporary Islamic economics. 

 



 vi 

 

 



 vii 

KATA PENGANTAR 

Puji syukur penulis panjatkan kepada Allah subhanahu wa ta‟ala atas 

limpahan rahmat dan hidayah-Nya tesis yang berjudul “Konstruksi Pemikiran 

Ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-Shadr Perspektif Maqāṣid Al-Shariah 

Jasser Auda” dapat terselesaikan dengan baik. Shalawat beserta salam semoga 

tetap tercurahkan kepada manusia termulia, junjungan kita Nabi Muhammad 

shollallahu „alaihi wa sallam. 

Penulis juga ingin mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya 

kepada banyak pihak yang membantu dalam proses penyelesaian tesis ini dengan 

ucapan jazakumullahu ahsanal jaza‟ khususnya kepada: 

1. Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M. M. CPEM. selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember yang telah memberikan segala 

fasilitas kepada kami dalam rangka menuntut ilmu di lembaga ini. 

2. Prof. Dr. H. Mashudi, M.PD. selaku Direktur Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. 

3. Dr. Nikmatul Masruroh, M.E.I selaku Ketua Program Studi Pascasarjana 

Ekonomi Syariah sekaligus Pembimbing tesis kedua yang senantiasa 

membimbing, mengarahkan kami demi selesainya tesis ini. 

4. Dr. H. Abdul Wadud Nafis, Lc, M.E.I selaku Pembimbing tesis 1 yang senantiasa 

membimbing, mengarahkan kami demi selesainya tesis ini. 

5. Dr. Hj. Siti Raudhatul Jannah, S.Ag, M.Med.Kom selaku Ketua Sidang yang 

telah meluangkan waktunya memberikan arahan dalam penulisan serta untuk 

memimpin sidang tesis ini. 



 viii 

6. Dr. Hj. Mahmudah, S.Ag., M.E.I. selaku Ketua Penguji yang telah 

meluangkan waktunya untuk memberikan arahan dalam penulisan serta untuk 

menguji tesis ini. 

7. Abuya KH Mohammad Hasan Abdul Muiz Tr,  atas segala bimbingan rohani 

dan nasihat keilmuan yang telah membentuk landasan berpikir, menjaga 

konsistensi niat, dan memberikan motivasi ruhiyah di tengah tantangan 

akademik. 

8. Abah Ahmad Ramli atas segala bentuk pengorbanan, bimbingan, keteladanan 

integritas, dan dukungan finansial yang tak terhingga. Kesabaran dan 

semangat juang abah merupakan inspirasi utama dalam menyelesaikan 

penelitian ini. 

9. Ibunda Marfuah Atas segala kasih sayang tulus, doa mustajab, dan perhatian 

yang berkelanjutan yang telah membentuk karakter dan memberikan kekuatan 

spiritual sepanjang proses studi.  

10. Adinda Vathimatuz Zahroh dan Muhammad Irfai, terima kasih atas pengertian, 

dukungan emosional, dan suasana harmonis yang senantiasa diciptakan dalam 

lingkungan keluarga, sehingga memberikan ruang fokus dan ketenangan yang 

sangat dibutuhkan dalam penyusunan tesis ini. 

11. Himpunan Mahasiswa Program Magister (HMPM) Ekonomi Syariah yang 

telah banyak memberikan saya banyak pengetahuan mulai dari yang namanya 

proses sampai progres. 

12. Teman seperjuangan Pascasarjana Ekonomi Syariah angkatan 2024 yang 

selalu mendukung dan saling menyemangati satu sama lain. 



 ix 

13. Almamater tercinta UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, terima kasih telah 

memberikan kesempatan untuk menuntut ilmu selama ini. 

Penulis sadar banyak kekurangan dalam penelitian tesis ini, saran dan 

kritik sangat diharapkan untuk sempurnanya tugas akhir ini. Semoga tesis ini 

bermanfaat. 

Jember, 22 November 2025 

 

 

 

 
Ahmad Mundir 



 

 ix 

DAFTAR ISI 

HALAMAN COVER.....................................................................................  i 

LEMBAR PERSETUJUAN .........................................................................  ii 

ABSTRAK ......................................................................................................  iii 

KATA PENGANTAR ....................................................................................  v 

DAFTAR ISI ...................................................................................................  ix 

DAFTAR TABEL ...........................................................................................  xii 

DAFTAR GAMBAR......................................................................................  xii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ..................................................................  xiii 

BAB I PENDAHULUAN ..............................................................................  1 

A. Konteks Penelitian ....................................................................  1 

B. Fokus Kajian  ............................................................................  9 

C. Tujuan Kajian ............................................................................  9 

D. Manfaat Kajian ..........................................................................  10 

E. Metode Penelitian......................................................................  13 

F. Definisi Istilah ...........................................................................  21 

G. Sistematika Penulisan ...............................................................  27 

BAB II KAJIAN PUSTAKA ....................................................................  31 

A. Penelitian Terdahulu ..................................................................  31 

B. Kajian Teori ...............................................................................  58 

1. Konsep Dasar Konstruksi ....................................................  58 

2. Teori Rekonstruksi ..............................................................  63 

3. Konsep Dasar Ekonomi Islam .............................................  73 

4. Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir  al-Shadr .....  97 



 

 x 

5. Maqāṣid al-Sharī‟ah ............................................................  123 

C. Kerangka Konseptual ................................................................  178 

BAB III PENYAJIAN DATA DAN ANALISIS ......................................  180 

A. Penyajian Data ..........................................................................  180 

1. Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-

Shadr .........................................................................................  181 

2. Keterbatasan Pemikiran Al-Shadr dalam Menjawab Tantangan 

Ekonomi Kontemporer  .............................................................  203 

3. Rekonstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir as-

Shadr dengan Lensa Maqāṣid al-sharī„ah  Jasser Auda ............  247 

BAB IV PEMBAHASAN ..........................................................................  271 

A. Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-

Shadr.........................................................................................  272 

B. Keterbatasan Pemikiran Al-Shadr dalam Menjawab Tantangan 

Ekonomi Kontemporer  ............................................................  284 

C. Rekonstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir as-

Shadr dengan Lensa Maqāṣid al-sharī„ah  Jasser Auda ............  294 

BAB V PENUTUP .....................................................................................  308 

A. Kesimpulan ...............................................................................  308 

B. Saran ..........................................................................................  310 

DAFTAR RUJUKAN ................................................................................  312 

LAMPIRAN-LAMPIRAN  

1. Pernyataan keaslian tulisan 

2. Surat izin penelitian 

3. Surat selesai penelitian  

4. Riwayat hidup



 

 xi 

DAFTAR TABEL 

 
Tabel 2.1 Tabel Persamaan dan Perbedaan Dengan Penelitian Terdahulu 

Pemikirian Ekonomi Syariah Muhammad Baqir Al- Shadr .....  41 

Tabel 2.2 Tabel Persamaan dan Perbedaan Dengan Penelitian Terdahulu 

Maqashid Shari‟ah Jasser Auda ...............................................  52 

Tabel 2.3 Alur Teori Konstruksi ..................................................................  61 

Tabel 2.4 Alur Teori Rekonstruksi ..............................................................  67 

Tabel 2.3 Tabel Sejarah Perkembangan Maqāṣid shariah dari masa kemasa 164 

Tabel 3.1 Tabel Sintesis Integratif berbasis Fitur Maqāṣid al-Sharī‟ah Jasser  

Auda ...........................................................................................  269 

 

  



 

 xii 

DAFTAR GAMBAR 

 
Gambar 1.1 Kerangka Konseptual ..............................................................  179 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 xiii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

A. Konsonan Tunggal 

No Arab Indonesia Keterangan Arab Indonesia Keterangan 

1 ‟ koma di atas t} 
te dengan titik 

di bawah 

2 B Be Z Zed 

3 T Te „ 
koma di 

atas terbalik 

4 Th te ha Gh ge ha 

5 J Je F Ef 

6 H 
ha dengan 

titik di bawah 
Q Qi 

7 Kh ka ha K Ka 

8 D De L El 

9 Dh de ha M Em 

10 R Er N En 

11 Z Zed W We 

12 S Es H Ha 

13 Sh es ha ' koma di atas 

14 s} 
es dg titik 

di bawah 
Y Ye 

15 d} 
de dg titik 

di bawah 
- - - 



 

 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Konteks Penelitian 

Pemikiran ekonomi Islam telah berkembang menjadi sebuah sistem 

alternatif terhadap ekonomi konvensional yang bercorak kapitalis dan sosialis. 

Sejak kemunculannya, ekonomi Islam terus mengalami kemajuan signifikan, 

baik dalam konsep maupun implementasi. Namun, tantangan di era modern 

mendorong perlunya pengkajian dan revitalisasi prinsip-prinsip ekonomi 

Islam agar sesuai dengan konteks zaman sekarang. Akibatnya, muncul 

beragam madzhab dan pemikiran ekonomi Islam kontemporer yang berusaha 

menghubungkan ajaran Islam dengan realitas ekonomi modern.
1
 

Kapitalisme, meskipun unggul dalam mendorong pertumbuhan 

ekonomi dan efisiensi melalui jaminan kepemilikan individu (kepemilikan 

pribadi sebagai aturan umum, sebagaimana didefinisikan oleh Baqir  Al-

Shadr), seringkali melahirkan kesenjangan sosial yang tajam (inequality), 

volatilitas pasar yang tinggi, dan eksploitasi sumber daya alam yang 

mengancam keberlanjutan lingkungan. Sementara itu, sosialisme yang 

menekankan kepemilikan kolektif atau umum atas seluruh kekayaan negara, 

meskipun bertujuan pada pemerataan justru menghadapi masalah kronis 

berupa rendahnya efisiensi, lemahnya inovasi, dan kegagalan dalam alokasi 

sumber daya yang optimal.
2
 

                                                           
1
 Dewi Rahmi Fauziah & Sarkani, "Analisis Perbandingan Sistem Ekonomi Kapitalis Dengan 

Ekonomi Islam,” Aksioma Al-Musaqoh,  (2023), 1-14. 
2
 Didit Wahyudi, “ Konsep Distribusi Menurut Muhammad Baqir Ash Shadr” (Disertasi, IAIN 

Palopo, 2021), 19. 

1 



 

 

2 

Aliran dan pemikiran ekonomi Islam kontemporer lahir dari ijtihad para 

intelektual muslim dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dan Sunnah yang 

berkaitan dengan ekonomi sesuai dengan konteks zaman sekarang. Upaya 

mereka adalah menggabungkan prinsip-prinsip syariah dengan perkembangan 

ilmu ekonomi modern, sehingga menghasilkan konsep-konsep ekonomi yang 

aplikatif dan selaras dengan nilai-nilai Islam.
3
 

Banyak ide dan gagasan tentang sistem ekonomi terus diperdebatkan 

dan berkembang, tetapi tidak pernah ada yang setuju tentang sistem yang ideal 

untuk menyelesaikan semua masalah ekonomi. Selain itu, sistem ekonomi 

Islam, yang dianggap sebagai antitesis dari sistem ekonomi sosialisme dan 

kapitalisme, telah berkembang. Hal ini ditunjukkan oleh banyaknya teori dan 

konsep ekonomi Islam yang dibuat oleh para cendekiawan ekonomi Islam 

pada masanya.
4
 

Di antara tokoh sentral dalam pengembangan sistem ekonomi Islam 

modern adalah Muhammad Baqir  Al-Shadr, yang melalui karyanya 

Iqtishaduna memperkenalkan pendekatan filosofis dan normatif dalam 

membangun struktur ekonomi yang berakar pada ajaran Islam. Baqir  Al-

Shadr adalah salah satu pemikir ekonomi Islam yang paling banyak 

memberikan kontribusi untuk konsep ekonomi Islam. Dia menciptakan 

doktrin dan prinsip dasar ekonomi Islam berdasarkan Al-Qur'an dan hadist, 

sumber utama hukum Islam. Karya-karyanya sangat memengaruhi 

                                                           
3
 Ishandawi, Yadi Janwari, & Dedah Jubaedah, ”Madzhab Dan Pemikiran Ekonomi Islam 

Kontemporer," Rayah Al-Islam,  (2023), 804-825.   
4
 Selviani, "Literasi Ekonomi Dalam Pandangan Filsuf Adam Smith Dan Kontribusinya Terhadap 

Pendidikan,"  Jurnal Riset Rumpun Agama Dan Filsafat, (2023), 226-239. 



 

 

3 

perkembangan ekonomi Islam setelahnya, yang kemudian menghasilkan 

madzhab Iqtishaduna, yang berpendapat bahwa Islam dan ekonomi tidak dapat 

disatukan karena keduanya bertentangan secara filosofis.
5
 

Ekonomi Islam merupakan salah satu disiplin yang terus berkembang 

sebagai respon terhadap tantangan globalisasi, perkembangan ekonomi 

modern, serta kebutuhan umat Islam untuk memiliki sistem yang berlandaskan 

nilai-nilai syariat. Didorong oleh meningkatnya kesadaran umat Muslim akan 

pentingnya penerapan prinsip-prinsip syariah dalam seluruh aspek kehidupan, 

termasuk dalam bidang ekonomi. Perkembangan ini tidak hanya dilatar 

belakangi oleh dorongan religius untuk melaksanakan ajaran Islam secara 

menyeluruh, tetapi juga sebagai respon terhadap kelemahan dan kegagalan 

sistem ekonomi konvensional seperti kapitalisme dan sosialisme dalam 

menciptakan keadilan, pemerataan, dan kesejahteraan yang berkelanjutan. 

Kapitalisme menurut Baqir  Al-Shadr adalah masyarakat yang dapat menjamin 

bentuk kepemilikan individu khusus, yaitu kepemilikan pribadi, sebagai aturan 

umum.
6
 Ini menjelaskan bahwa dalam sistem masyarakat kapitalis, 

kepemilikan pribadi atau individu atas properti dan sumber daya dianggap 

sebagai prinsip atau aturan yang utama dan dijamin keberlangsungannya.
7
 

Sosialisme justru sebaliknya dari kapitalisme. Karena kepemilikan 

sosialis di dalamnya adalah prinsip umum yang diterapkan pada semua jenis 

                                                           
5
 Abdurrahman Wahid, Yadi Janwari, & Dedah Jubaedah, "Mazhab Dan Pemikiran Ekonomi Islam 

Kontemporer," Rayah Al-Islam,  (2023), 804-825. 
6
 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna (Beirut: Daar Al Ta‟aruf Al Matbu‟ath, 1987), 279. 

7
 Khalini Sari, & Dilla Andini, "Distribusi Kekayaan Dalam Pemikiran Muhammad Baqir Al-

Shadr: Studi Kasus Kenaikan Harga Beras Di Indonesia," Al-Fiqh, (2024), 204-217. 



 

 

4 

kekayaan di suatu negara.
8
 Hal ini  menjelaskan bahwa dalam sistem 

sosialisme, kepemilikan bersifat umum atau kolektif dan diterapkan atas 

seluruh jenis kekayaan di negara, berbeda dengan kepemilikan pribadi pada 

masyarakat kapitalis. 

Kapitalisme meskipun mampu mendorong pertumbuhan ekonomi, 

seringkali melahirkan kesenjangan sosial yang tajam, sementara sosialisme 

yang menekankan kepemilikan kolektif justru menghadapi masalah rendahnya 

efisiensi dan lemahnya inovasi. Dalam situasi inilah ekonomi Islam 

diposisikan sebagai alternatif yang diyakini mampu mengintegrasikan 

efisiensi ekonomi dengan prinsip keadilan sosial, sekaligus menjaga nilai-nilai 

moral yang menjadi landasan kehidupan umat Islam. 

Dalam khazanah pemikiran ekonomi Islam modern, Muhammad Baqir  

Al-Shadr dan Jasser Auda dengan Maqāṣidnya adalah dua tokoh yang sering 

dibandingkan karena sama-sama memberikan kontribusi penting, meskipun 

dengan pendekatan yang berbeda secara mendasar. Muhammad Baqir  Al-

Shadr adalah seorang ulama dan pemikir besar telah menulis pada awal 

dekade ke enam sebuah kajian yang luas tentang ekonomi Islam yang diberi 

judul Iqtishaduna (Ekonomi kita),
9
 memiliki orientasi kuat untuk membangun 

sistem ekonomi Islam yang sepenuhnya mandiri dan terpisah dari kapitalisme 

maupun sosialisme. Sebagaimana yang ditulis dalam kitabnya Iqtishaduna: 

 

 

                                                           
8
 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….,280. 

9
 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna…..,6. 



 

 

5 

Artinya: “Islam berbeda secara mendasar dari kapitalisme dan sosialisme 

dalam jenis kepemilikan yang ditetapkannya."
10

 

 

Baqir  Al-Shadr menegaskan bahwa dalam ekonomi Islam, Islam sendiri 

memiliki pandangan yang berbeda secara esensial terkait bentuk atau jenis 

kepemilikan dibandingkan dengan sistem kapitalisme dan sosialisme. Al-

Shadr membangun kerangka ekonomi Islam berdasarkan tiga fondasi utama, 

yaitu pengakuan atas kepemilikan ganda (al-milkiyah al-muzdawijah), 

kebebasan ekonomi dalam batasan tertentu (al-hurriyyah al-iqtishadiyyah fi 

nithaq al-mahdud), dan keadilan sosial (al-„adalah al-ijtima„iyyah).
11

 

Kerangka ini memperlihatkan bahwa al-Shadr memandang ekonomi 

Islam sebagai sistem normatif yang tegas berlandaskan nilai-nilai ideologis 

Islam. Keunggulan pendekatan ini terletak pada kemampuannya menjaga 

kemurnian prinsip syariah dan membedakan diri secara jelas dari sistem 

ekonomi lainnya.
12

 Namun, sifatnya yang sangat regulatif dan berpijak pada 

norma-norma fiqh klasik membuat pendekatan al-Shadr cenderung tertutup 

terhadap penyesuaian dengan dinamika sosial-ekonomi kontemporer. 

Kompleksitas persoalan global seperti integrasi pasar internasional, revolusi 

teknologi, dan perubahan pola konsumsi menuntut adanya fleksibilitas yang 

lebih tinggi, yang dalam pendekatan al-Shadr cenderung sulit diwujudkan. 

Berbeda dengan itu, Jasser Auda adalah pemikir kontemporer yang 

menggabungkan tradisi studi Islam dengan pendekatan ilmu modern, 

                                                           
10

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna…..,279. 
11

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 279. 
12

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 279. 



 

 

6 

khususnya thinking systems. Jasser Auda menempatkan Maqāṣid al-Sharī‟ah 

sebagai pusat pemikiran hukum dan kebijakan Islam, termasuk dalam bidang 

ekonomi. Jasser Auda mengartikan Maqāṣid al-Sharī‟ah berasal dari kata 

maqṣid yang berarti tujuan, sasaran, prinsip, niat, maksud, dan hasil akhir.
13

 

Dalam tradisi klasik, Maqāṣid sering dirumuskan dalam lima tujuan pokok 

yaitu, menjaga agama (Hifdz al-dīn), jiwa (Hifdz al-nafs), akal (Hifdz al-„aql), 

keturunan (Hifdz al-nasl), dan harta (Hifdz al-māl). Namun, Auda 

mengembangkan kerangka ini menjadi lebih luas dan multidimensi, mencakup 

dimensi moral, sosial, kemanusiaan, kebebasan memilih, toleransi, serta 

kemaslahatan publik.
14

 

Dalam bukunya Maqāṣid al-Sharī‟ah Ka Falsafah li al-Tasyri„ al-

Islami: Ru‟yah Mandzumiyyah, Auda menegaskan:

Artinya: Maka yang paling bisa dikatakan tentang pembagian tujuan syariah 

yang sejati sesungguhnya adalah bahwa ia memiliki banyak 

pembagian dan bersifat multidimensi, sehingga di dalamnya 

terdapat tingkatan kebutuhan, bidang-bidang hukum, kategori 

mukallaf, dan cakupan umum, yang seluruhnya merupakan dimensi 

yang sah, mewakili pendapat yang dianggap valid dan klasifikasi 

yang dapat diterima.
15

 

 

Pendekatan Auda menekankan bahwa Maqāṣid harus dipahami sebagai 

kerangka tujuan yang bersifat dinamis, mampu merespons perkembangan 

zaman, dan relevan dengan tantangan modern seperti hak asasi manusia, 

                                                           
13

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah  (Lebanon: Maktab Al Tauzi‟, 2012), 30. 
14

 Jasser Auda, Maqāṣid Al-Shariah….., 29. 
15

 Jasser Auda, Maqāṣid Al-Shariah….., 40. 



 

 

7 

martabat kemanusiaan, keadilan distributif, dan keberlanjutan lingkungan. 

Melalui thinking systems, ia memandang hukum dan kebijakan ekonomi 

sebagai bagian dari sistem yang saling terhubung, sehingga perubahan pada 

satu aspek akan memengaruhi keseluruhan sistem. Oleh karena itu, fokus 

utama tidak semata-mata pada bentuk hukum atau regulasi, melainkan pada 

pencapaian manfaat nyata bagi umat manusia secara luas. 

Perbedaan mendasar antara Baqir  Al-Shadr dan Jasser Auda terletak 

pada orientasi dan tingkat keterbukaan terhadap perubahan. Baqir  Al-Shadr 

mengutamakan kepastian ideologis dan batasan ketat demi menjaga keaslian 

prinsip Islam, sementara Jasser Auda memberikan ruang yang lebih besar bagi 

inovasi dan adaptasi selama tidak keluar dari tujuan Maqāṣid al-Sharī‟ah .  

Dalam konteks ekonomi global yang penuh dinamika, pendekatan al-

Shadr mungkin menghadapi keterbatasan dalam fleksibilitas, sedangkan 

pendekatan Jasser Auda lebih mudah menyesuaikan diri dengan tantangan 

baru, tetapi berisiko menimbulkan perdebatan terkait batas toleransi perubahan 

terhadap norma-norma syariah. 

Dari perbedaan ini muncul pertanyaan kritis. Apakah konstruksi 

pemikiran ekonomi Islam Muhammad Baqir  Al-Shadr mampu memenuhi 

standar Maqāṣid al-Sharī‟ah sebagaimana dirumuskan oleh Jasser Auda, 

Apakah prinsip kepemilikan ganda, kebebasan terbatas, dan keadilan sosial ala 

al-Shadr dapat diintegrasikan dengan kerangka Maqāṣid multidimensi yang 

diusung Auda, sehingga menghasilkan sistem ekonomi Islam yang tetap teguh 

pada prinsip syariah sekaligus adaptif terhadap realitas kontemporer. 



 

 

8 

Penelitian ini berangkat dari kebutuhan untuk menjawab pertanyaan tersebut 

dengan menganalisis secara mendalam titik temu dan titik beda antara kedua 

tokoh, serta menguji relevansi dan kelayakan penerapan kedua pendekatan 

tersebut dalam kerangka ekonomi Islam modern. 

Penelitian ini menyajikan kebaruan dengan mengaplikasikan kerangka 

teoritis Maqāṣid al-Sharī‟ah  yang dikembangkan secara sistemik dan holistik 

oleh Jasser Auda untuk menganalisis pemikiran ekonomi Muhammad Baqir  

al-Shadr. Meskipun kedua pemikiran tersebut telah menjadi subjek kajian yang 

luas, belum ada penelitian yang secara khusus menjembatani keduanya dalam 

satu analisis komprehensif. Keunikan penelitian ini terletak pada upaya 

rekonsiliasi dan evaluasi kritis terhadap pemikiran al-Shadr dari perspektif 

yang lebih dinamis dan kontekstual. Jika studi terdahulu cenderung 

menempatkan pemikiran al-Shadr dalam koridor fiqih yang legalistik atau 

perbandingan ideologis semata, penelitian ini menawarkan pendekatan yang 

berbeda, yaitu menilai efektivitas dan relevansinya dalam mencapai tujuan-

tujuan substansial syariah, seperti keadilan, kesejahteraan, dan pembangunan 

yang berkelanjutan. Dengan demikian, novelty penelitian ini tidak terletak 

pada penemuan data atau fakta baru, melainkan pada pendekatan metodologis 

dari fitur maqāṣid sistemik Jasser auda yang inovatif dalam melihat kembali 

warisan intelektual ekonomi modern Muhammad Baqir As- Shadr, sehingga 

diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan berupa model ekonomi 

yang adaptif dan relevan dengan tantangan zaman.  

  



 

 

9 

B. Fokus Kajian 

Penelitian ini berfokus pada pemikiran ekonomi Muhammad Baqir  al-

Shadr, khususnya dalam karyanya Iqtishaduna, dengan menelaah konstruksi 

teorinya tentang sistem ekonomi Islam. Penelitian ini akan menganalisis 

kesesuaian pemikiran Baqir  Al-Shadr dengan prinsip-prinsip Maqāṣid al-

shariah, baik dalam aspek tujuan perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, 

maupun harta. Selain itu, penelitian ini juga memfokuskan perbandingan kritis 

antara kerangka pemikiran al-Shadr dan pendekatan Maqāṣid kontemporer 

yang dikembangkan oleh Jasser Auda, sehingga dapat terlihat titik temu, 

perbedaan, dan relevansi keduanya terhadap konteks ekonomi Islam modern. 

Sehingga timbul beberapa pertanyaan, antara lain: 

1. Bagaimana konstruksi dasar pemikiran ekonomi Islam dalam karya 

Iqtishaduna oleh Muhammad Baqir  al-Shadr? 

2. Apa saja keterbatasan pemikiran al-Shadr dalam menjawab tantangan 

ekonomi kontemporer jika ditinjau dari lensa Maqāṣid al-Sharī‟ah Jasser 

Auda? 

3. Bagaimana pendekatan sistem Maqāṣid Jasser Auda dapat digunakan 

untuk merekonstruksi pemikiran ekonomi Islam al-Shadr? 

C. Tujuan Kajian 

Bagian ini merupakan penggambaran terkait tujuan dalam melaksanakan 

kegiatan penulisan karya ilmiah. Acuan dalam tujuan ini yakni masalah yang 

telah dirumuskan sebelumnya. Adapun tujuan penelitian ini antara lain: 



 

 

10 

1. Menganalisis struktur dan prinsip utama pemikiran ekonomi Islam 

Muhammad Baqir  Al-Shadr dalam karya Iqtishaduna. 

2. Mengidentifikasi kelemahan dan keterbatasan pendekatan al-Shadr dalam 

konteks Maqāṣid al-Sharī‟ah modern. 

3. Mengkonstruksi ulang pemikiran ekonomi Islam berdasarkan pendekatan 

Maqāṣid al-Sharī‟ah sistemik Jasser Auda untuk menghasilkan model 

ekonomi Islam yang lebih kontekstual, inklusif, dan fungsional terhadap 

tantangan zaman. 

D. Manfaat Kajian 

Penelitian ini diharapkan tidak hanya memberikan kontribusi dalam 

tataran teoretis, tetapi juga manfaat praktis yang dapat dirasakan oleh 

berbagai pihak, baik penulis sebagai peneliti, lembaga akademik, maupun 

pengembangan keilmuan ekonomi Islam secara umum. Adapun manfaat yang 

diharapkan dari penelitian ini dapat dijelaskan sebagai berikut. 

1. Manfaat Teoritis 

Secara teoritis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi yang signifikan dalam pengembangan khazanah keilmuan 

ekonomi Islam, khususnya dalam memperkaya wacana akademik 

mengenai integrasi antara pemikiran ekonomi Islam Baqir  Al-Shadr 

dengan konsep Maqāṣid al-Sharī‟ah  sebagaimana dirumuskan oleh Jasser 

Auda. Melalui kajian komparatif dan analisis konseptual yang dilakukan, 

penelitian ini diharapkan mampu menghadirkan perspektif baru dalam 

memahami prinsip-prinsip dasar ekonomi Islam yang tidak hanya 

normatif, tetapi juga aplikatif dalam konteks ekonomi modern. 



 

 

11 

Selain itu, penelitian ini diharapkan dapat memperluas cakrawala 

pemikiran akademik dalam bidang ekonomi Islam dengan menghadirkan 

pendekatan yang bersifat interdisipliner, yang mengaitkan aspek teologis, 

filosofis, dan ekonomi secara komprehensif. Dengan demikian, hasil 

penelitian ini dapat menjadi bahan rujukan bagi pengembangan teori 

ekonomi Islam yang lebih kontekstual, dinamis, dan berorientasi pada 

kemaslahatan (maṣlahah) sesuai dengan tujuan syariat Islam. 

Lebih lanjut, temuan-temuan dalam penelitian ini diharapkan dapat 

memperkaya literatur akademik serta menjadi dasar bagi penelitian-

penelitian selanjutnya yang berfokus pada integrasi pemikiran tokoh-tokoh 

Islam klasik dan kontemporer dengan paradigma Maqāṣid al-Sharī‟ah  

dalam kerangka pengembangan ekonomi syariah yang berkelanjutan. 

2. Manfaat Praktis 

a. Bagi Penulis 

Karya ilmiah ini disusun sebagai salah satu syarat akademik 

untuk memperoleh gelar Magister Ekonomi (M.E.) pada Program 

Studi Ekonomi Syariah, Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) 

Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. 

Melalui penelitian ini, penulis memperoleh kesempatan untuk 

memperdalam wawasan keilmuan, khususnya mengenai relevansi 

antara teori-teori ekonomi Islam dan prinsip Maqāṣid al-Sharī‟ah , 

baik dari sisi konseptual maupun praktikal. Hal ini diharapkan dapat 

memperkaya pemahaman penulis terhadap sistem ekonomi Islam 

yang holistik dan berorientasi pada keadilan sosial. 



 

 

12 

Penelitian ini juga menjadi sarana bagi penulis untuk 

mengembangkan kemampuan berpikir kritis, analitis, dan sistematis 

dalam menelaah persoalan-persoalan ekonomi kontemporer dengan 

pendekatan ilmiah yang berlandaskan nilai-nilai syariah. Dengan 

demikian, hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan bekal 

keilmuan dan metodologis bagi penulis dalam mengembangkan 

karier akademik maupun profesional di bidang ekonomi Islam. 

b. Bagi Instansi UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi tambahan 

literatur ilmiah bagi Program Studi Ekonomi Syariah Pascasarjana 

UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, khususnya dalam 

memperkaya referensi penelitian dan kajian ilmiah yang berkaitan 

dengan pemikiran ekonomi Islam dan Maqāṣid al-Sharī‟ah . 

Penelitian ini juga dapat berkontribusi dalam pengembangan 

basis pengetahuan institusional di lingkungan UIN Kiai Haji Achmad 

Siddiq Jember, dengan memberikan perspektif baru yang dapat 

dijadikan acuan dalam pengembangan kurikulum, bahan ajar, maupun 

kegiatan penelitian di bidang ekonomi syariah. 

Selain itu, hasil penelitian ini dapat menjadi referensi awal atau 

bahan perbandingan bagi mahasiswa, dosen, dan peneliti yang ingin 

melakukan kajian lebih lanjut mengenai integrasi pemikiran tokoh-

tokoh Islam dengan Maqāṣid al-Sharī‟ah , khususnya dalam konteks 

implementasi ekonomi dan bisnis Islam kontemporer. 



 

 

13 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi nyata bagi peningkatan kualitas akademik dan 

pengembangan ilmu pengetahuan di lingkungan UIN Kiai Haji 

Achmad Siddiq Jember, khususnya dalam memperkuat posisi institusi 

sebagai pusat studi dan pengembangan ekonomi syariah di Indonesia. 

E. Metode Penelitian 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Metode penelitian didefinisikan sebagai suatu kegiatan ilmiah yang 

terencana, terstruktur, sistematis dan memiliki tujuan tertentu baik secara 

praktis maupun teoritis. Sebelum melakukan penelitian, peneliti dituntut 

untuk mengetahui dan memahami metode serta sistematika penelitian.
16

 

Penelitian ini secara fundamental adalah penelitian studi 

kepustakaan (library research) yaitu penelitian yang dilakukan dengan 

cara mengambil dan mengumpulkan data dari literatur yang berhubungan 

dengan masalah yang dibahas. Pendekatan ini dipilih karena objek 

kajiannya adalah teks-teks pemikiran dari dua tokoh intelektual, 

Muhammad Baqir  Al-Shadr dan Jasser Auda. Penelitian kepustakaan 

memungkinkan peneliti untuk melakukan eksplorasi mendalam terhadap 

literatur yang telah diterbitkan, baik dalam bentuk buku, jurnal, maupun 

artikel ilmiah, yang menjadi landasan utama untuk memahami konstruksi 

pemikiran mereka tanpa memerlukan data empiris di lapangan.
17

 Dengan 

                                                           
16

 Marinu Waruwu, "Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif, Metode 

Penelitian Kuantitatif Dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Method)," Jurnal Pendidikan 

Tambusai, 7 (2023), 2896-2910. 
17

 Mahanum, "Tinjauan Kepustakaan," Alacrity: Journal Of Education, 2 (2021), 1-12. 



 

 

14 

kata lain, sumber data utama penelitian ini bukanlah wawancara atau 

observasi, melainkan dokumen-dokumen tertulis yang merepresentasikan 

ide dan argumen kedua tokoh tersebut. 

Pendekatan metodologis yang diterapkan adalah analisis kritis. 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menafsirkan dan memahami 

makna, bukan sekadar mengukur angka atau data.  Analisis kritis, sebagai 

bagian dari pendekatan ini, berarti peneliti tidak hanya menerima 

informasi secara pasif, tetapi juga mengevaluasi argumen, 

mengidentifikasi asumsi tersembunyi, dan mengurai struktur pemikiran 

yang kompleks.
18

 Dalam konteks ini, analisis kritis sangat relevan karena 

memungkinkan peneliti untuk membongkar pemikiran ekonomi al-Shadr 

dan teori Maqāṣid al-Sharī‟ah  Auda, sehingga bisa dilihat dari berbagai 

sudut pandang. 

Tujuan utama dari pendekatan ini adalah untuk mencapai 

pemahaman yang komprehensif. Pertama, penelitian ini bertujuan 

mengkaji secara mendalam pemikiran ekonomi Islam Muhammad Baqir  

al-Shadr, yang sering dianggap revolusioner pada masanya. Kedua, 

penelitian ini juga bertujuan untuk memahami kerangka filosofis dan 

metodologis dari Maqāṣid al-Sharī‟ah  yang dikembangkan oleh Jasser 

Auda yang menekankan pada pendekatan sistem dan keterkaitan antara 

berbagai tujuan syariah. Dengan menggabungkan kedua tujuan ini, 

                                                           
18

 Mike Nurmalia Sari, Nelvia Susmita, Al Ikhlas, Melakukan Penelitian Kepustakaan  (Sukoharjo: 

Pradina Pustaka, 2025), 09.  



 

 

15 

penelitian ini akan menghasilkan sebuah analisis yang tidak hanya 

deskriptif tetapi juga evaluatif. 

Fokus penelitian ini adalah mengungkapkan pemikiran al-Shadr 

dapat diinterpretasikan dan dievaluasi kembali melalui lensa Maqāṣid al-

Sharī‟ah  Auda. Hal ini penting karena Maqāṣid al-Sharī‟ah  Auda 

menawarkan kerangka yang lebih holistik dan modern, yang mungkin 

dapat memberikan interpretasi baru atau penguatan terhadap beberapa 

konsep al-Shadr. Sebagai contoh, konsep keadilan distributif dalam 

pemikiran al-Shadr dapat dievaluasi apakah ia selaras dengan Maqāṣid al-

Sharī‟ah  dalam aspek menjaga kekayaan (hifdz al-mal) dan keadilan 

sosial yang multidimensi. 

Secara keseluruhan, kombinasi antara penelitian kepustakaan dan 

analisis kritis sangat ideal untuk topik ini. Metode ini memungkinkan 

peneliti untuk melakukan studi teoretis yang kuat dan mendalam, 

menghasilkan temuan yang tidak hanya mendeskripsikan tetapi juga 

mengkritisi dan mensintesis dua pemikiran besar dalam studi Ekonomi 

Islam kontemporer. Hasilnya diharapkan memberikan kontribusi 

signifikan terhadap literatur ekonomi Islam dan Maqāṣid al-Sharī‟ah  

dengan menawarkan perspektif baru yang belum banyak dieksplorasi. 

2. Sumber Data 

Penelitian ini mengandalkan dua jenis sumber data yang saling 

melengkapi untuk memastikan kelengkapan dan kedalaman analisis. 

Sumber data primer menjadi fondasi utama. Untuk pemikiran Muhammad 



 

 

16 

Baqir  al-Shadr, sumber primer yang paling krusial adalah karya 

monumentalnya, Iqtishaduna. Karya ini merupakan ekspresi terlengkap 

dari pandangan al-Shadr tentang sistem ekonomi Islam, yang 

membedakannya secara fundamental dari sistem kapitalisme dan 

sosialisme. Oleh karena itu, analisis mendalam terhadap teks buku ini 

menjadi keharusan mutlak untuk memahami pemikirannya secara 

otentik.
19

 

Untuk pemikiran Jasser Auda, sumber primer yang menjadi rujukan 

utama adalah Maqāṣid Al Syariah Ka Falsafati Lil At Tasyri‟ Al Islami 

Rukyah Mandzumiyah. Kitab ini tidak hanya merevolusi pemahaman 

tentang Maqāṣid al-Sharī‟ah  tetapi juga menawarkan kerangka kerja 

metodologis yang unik dengan pendekatan sistem. Dengan demikian, buku 

ini akan berfungsi sebagai lensa konseptual dan alat analisis untuk menguji 

dan mengevaluasi pemikiran ekonomi al-Shadr. Membaca dan memahami 

buku ini secara cermat adalah langkah esensial untuk mengaplikasikan 

teorinya secara tepat dalam penelitian ini. 

Selain sumber primer, penelitian ini juga memanfaatkan sumber data 

sekunder. Sumber-sumber ini mencakup berbagai karya akademis seperti 

buku, jurnal ilmiah, disertasi, dan artikel yang membahas topik-topik 

terkait. Data sekunder memiliki peran penting dalam memberikan konteks 

historis, sosial, dan intelektual dari kedua pemikiran tersebut. Misalnya, 

artikel-artikel yang membahas konteks penulisan Iqtishaduna akan 

                                                           
19

 Agatha Olivia Purba, et al., "Analisis Validitas Isi Pada Buku Teks Bahasa Indonesia Smp Kelas 

VIII Kurikulum Merdeka Tahun 2021," Jurnal Intelek Dan Cendikiawan Nusantara, 1 (2024), 

3191-3197. 



 

 

17 

membantu memahami motivasi al-Shadr dalam merumuskan 

pemikirannya, sementara jurnal-jurnal tentang Maqāṣid al-Sharī‟ah  akan 

memberikan pemahaman tentang bagaimana teori Auda diterima dan 

diinterpretasi oleh akademisi lain.
20

 

Penggunaan sumber sekunder juga berfungsi sebagai alat verifikasi 

silang. Dengan membandingkan interpretasi peneliti terhadap sumber 

primer dengan interpretasi yang diberikan oleh para akademisi lain, 

validitas analisis dapat ditingkatkan. Sumber sekunder juga membantu 

dalam mengisi celah-celah pemahaman yang mungkin tidak tersedia dalam 

sumber primer, misalnya dalam hal kritik atau pengembangan lebih lanjut 

terhadap ide-ide al-Shadr dan Auda. 

Oleh karena itu, kombinasi dari sumber data primer dan sekunder 

adalah strategi yang holistik. Sumber primer menyediakan data inti yang 

otentik, sementara sumber sekunder memperkaya dan menguatkan analisis 

dengan memberikan berbagai perspektif dan konteks yang lebih luas.
21

 

Strategi ini memastikan bahwa penelitian tidak hanya terisolasi pada dua 

teks utama, tetapi juga terintegrasi dalam percakapan akademis yang lebih 

besar tentang ekonomi Islam dan Maqāṣid al-Sharī‟ah . 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini 

adalah literer yaitu terlebih dahulu membaca dan menelaah buku-buku 

                                                           
20

 Bahrum Subagiya, "Eksplorasi Penelitian Pendidikan Agama Islam Melalui Kajian Literatur: 

Pemahaman Konseptual dan Aplikasi Praktis," Ta'dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 12 (2023), 

304-318. 
21

 Nasution, Faisal Hakim, M. Syahran Jailani, & Roni Junaidi, "Kombinasi (Mixed-Methods) 

Dalam Praktis Penelitian Ilmiah," Jurnal Genta Mulia,15 (2024), 251-256. 



 

 

18 

yang berkaitan dengan objek kajian. Tahap pertama dari proses ini adalah 

pencarian literatur yang komprehensif. Ini melibatkan penggunaan 

berbagai database akademik, perpustakaan digital, dan katalog 

perpustakaan untuk mengidentifikasi semua karya relevan dari kedua 

tokoh serta literatur sekunder yang mendukung. Pencarian ini harus 

dilakukan dengan menggunakan kata kunci yang spesifik dan relevan 

untuk memastikan tidak ada sumber penting yang terlewatkan.
22

 

Setelah proses pencarian selesai, langkah berikutnya adalah seleksi 

dan kategorisasi sumber. Tidak semua sumber yang ditemukan memiliki 

relevansi atau otoritas yang sama. Oleh karena itu, peneliti secara kritis 

memilih sumber-sumber yang paling kredibel dan relevan dengan topik. 

Sumber-sumber ini kemudian dikategorikan berdasarkan jenis dan 

topiknya, yang memudahkan pengelolaan data di tahap selanjutnya. 

Setelah sumber-sumber terpilih, proses inti dari literer adalah 

pembacaan secara cermat dan mendalam. Setiap sumber akan dibaca 

dengan teliti untuk memahami argumen utamanya, konsep-konsep kunci, 

dan metodologi yang digunakan. Pembacaan ini harus dilakukan secara 

aktif, bukan pasif, dengan berfokus pada detail-detail yang relevan dengan 

topik penelitian.
23

 

Bersamaan dengan pembacaan, peneliti akan melakukan pencatatan 

poin-poin penting. Proses pencatatan ini sangat krusial untuk 

                                                           
22

 Suriyanti, Fakhruddin, & Ifnaldi Nurmal, “Kreativitas Guru Mengajar Dalam Pengembangan 

Literasi Peserta Didik di RA Tunas Literasi Qur‟ani” (Disertasi, IAIN Curup, 2024), 34. 
23

 Siti Nur A‟isyah, Et Al, "Membaca Kritis: Bagaimana Mengidentifikasi Informasi yang 

Akurat," Pijar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran, 3 (2025), 187-198. 



 

 

19 

mengorganisir data yang kompleks. Catatan harus mencakup kutipan-

kutipan langsung, ringkasan ide, serta refleksi pribadi peneliti tentang 

bagaimana setiap poin berhubungan dengan rumusan masalah. Pencatatan 

yang baik akan meminimalkan risiko kehilangan informasi penting dan 

akan sangat membantu pada tahap analisis. 

Seluruh proses pengumpulan data ini memastikan bahwa peneliti 

memiliki basis data yang solid, terstruktur, dan kredibel sebelum memulai 

analisis. Hal ini merupakan prasyarat mutlak untuk menghasilkan 

penelitian kepustakaan yang kuat, di mana kualitas temuan sangat 

bergantung pada kualitas sumber-sumber yang dianalisis. 

4. Analisis Data 

Analisis data dalam penelitian ini akan dilakukan melalui metode 

analisis kritis dan komparatif yang terstruktur dalam beberapa tahapan. 

Tahap pertama adalah reduksi data. Pada tahap ini, semua catatan dan 

informasi yang telah dikumpulkan dari berbagai sumber akan disortir. Data 

yang tidak relevan dengan rumusan masalah, seperti informasi biografis 

yang tidak signifikan atau detail yang tidak terkait dengan pemikiran 

ekonomi, akan dipilah. Tujuan dari reduksi data adalah untuk 

menyederhanakan data yang sangat banyak menjadi inti-inti yang esensial, 

sehingga fokus penelitian tidak terdistraksi.
24

 

Setelah data direduksi, tahap selanjutnya adalah penyajian data. Data 

yang sudah disederhanakan akan diorganisir ke dalam narasi yang logis 

                                                           
24

 Qomaruddin, & Halimah Sa'diyah, "Kajian Teoritis Tentang Teknik Analisis Data Dalam 

Penelitian Kualitatif: Perspektif Spradley, Miles dan Huberman," Journal Of Management, 

Accounting, And Administration, 1 (2024), 77-84. 



 

 

20 

dan koheren. Penyajian data ini akan memetakan konsep-konsep kunci 

dari pemikiran al-Shadr dan Auda secara terpisah terlebih dahulu. Ini akan 

mempermudah pembaca untuk memahami argumen dan gagasan dari 

masing-masing tokoh sebelum keduanya disintesiskan dalam analisis 

komparatif. 

Tahap paling penting adalah analisis kritis dan komparatif. Tahapan 

ini dimulai dengan analisis mendalam terhadap pemikiran Al-Shadr. 

Peneliti akan membongkar konsep-konsep ekonomi utamanya, seperti 

peranan negara dalam ekonomi, mekanisme pasar yang etis, dan konsep 

distribusi kekayaan, untuk memahami pondasi filosofisnya. Selanjutnya, 

kerangka teoritis Maqāṣid al-Sharī‟ah  Jasser Auda akan dipahami secara 

menyeluruh, dengan fokus pada pendekatannya yang holistik dan 

sistematis, seperti konsep keterkaitan dan tujuan-tujuan yang lebih tinggi. 

Inti dari analisis ini adalah sintesis dan komparasi, di mana pemikiran 

al-Shadr diuji melalui lensa Maqāṣid al-Sharī‟ah  Auda. Peneliti mencari 

titik-titik keselarasan, juga akan mencari potensi ketidaksesuaian atau 

implikasi baru yang mungkin muncul, yang dapat menghasilkan temuan 

orisinal.
25

 

Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan. Berdasarkan hasil 

analisis kritis dan komparatif, peneliti akan merumuskan temuan-temuan 

                                                           
25

 Ayu Anggraini Hulu, & Muhammad Irwan Padli Nasution, "Analisis Komparatif Dimensi 

Kualitas Data Pada Sistem Informasi Publik: Studi Sintesis Literatur 2015–2024," Jurnal Ilmiah 

Nusantara, 2 (2025), 120-129. 



 

 

21 

utama yang menjawab rumusan masalah.
26

 Kesimpulan akan mencakup 

bagaimana pemikiran ekonomi al-Shadr dapat dipahami kembali melalui 

kerangka Maqāṣid al-Sharī‟ah  Auda, serta kontribusi baru apa yang dapat 

diberikan oleh perspektif ini terhadap studi ekonomi Islam. 

F. Definisi Istilah 

Definisi istilah berisi tentang pengertian istilah-istilah penting yang 

menajadi titik perhatian peneliti dalam judul penelitian. Kegunaannya untuk 

menghindari dualisme pemahaman terhadap maksud dari isi yang dimaknai 

oleh penulis. 

1. Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam. 

Teori konstruksi merupakan landasan pemikiran yang menjelaskan 

bagaimana individu dan masyarakat secara aktif membangun realitas, 

pengetahuan, dan makna mereka. Konsep ini menentang pandangan 

positivisme yang menganggap realitas sebagai entitas objektif yang 

terpisah dari subjek. Inti dari teori ini adalah proses pembentukan atau 

perakitan gagasan, di mana pengetahuan tidak ditransfer secara pasif, 

melainkan diciptakan melalui interaksi antara pengalaman, interpretasi, 

dan konteks sosial.
27

 Dalam beberapa tahun terakhir, penelitian tentang 

konstruksi pengetahuan terus berkembang, terutama dalam ilmu sosial dan 

                                                           
26

 Tubagus, Munir, et al. "Studi Komparatif Antara Pembelajaran Berbasis Proyek dan Metode 

Ceramah Dalam Memperkuat Konsep Fisika Serta Kemampuan Pemecahan Masalah: A 

Comparative Study Between Project-Based Learning and Lecture Methods In Strengthening 

Physics Concepts And Problem-Solving Skills," Numbers: Jurnal Pendidikan Matematika & Ilmu 

Pengetahuan Alam, 2 (2024), 120-129. 
27

 Mulyadi, "Teori Belajar Konstruktivisme Dengan Model Pembelajaran (Inquiry)," Al Yasini: 

Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan, 7 (2022), 174-174. 



 

 

22 

humaniora, yang menunjukkan bahwa konstruksi realitas tidak pernah 

statis, tetapi terus-menerus dibentuk dan dibentuk ulang.
28

 

Berbeda dengan konstruksi yang berfokus pada pembentukan, 

rekonstruksi adalah proses yang lebih kritis, yaitu membongkar dan 

menyusun kembali suatu gagasan atau sistem yang sudah mapan. 

Rekonstruksi tidak bertujuan untuk menghancurkan, melainkan untuk 

memperbarui dan memberikan makna baru yang lebih relevan dengan 

konteks yang berubah.
29

 Proses ini sering kali diawali dengan dekonstruksi 

sebuah metode analisis yang mengungkap asumsi tersembunyi, 

kontradiksi, atau struktur kekuasaan di balik suatu gagasan. Rekonstruksi 

kemudian mengisi kekosongan atau menyusun kembali elemen-elemen 

yang dibongkar menjadi kerangka baru. Penelitian saat ini menunjukkan 

bagaimana rekonstruksi pemikiran dilakukan di berbagai bidang, mulai 

dari hukum hingga teologi, untuk mengatasi tantangan kontemporer. 

Rekonstruksi adalah proses sentral yang diusulkan oleh Karl 

Mannheim dalam magnum opusnya, Ideology and Utopia: An Introduction 

to the Sociology of Knowledge. Proses ini merupakan solusi terhadap 

masalah relativisme yang timbul dari tesisnya bahwa semua pemikiran 

manusia terikat secara eksistensial (existentially determined) oleh posisi 

sosial-historis kelompok yang menghasilkannya.
30

 Mannheim 

                                                           
28

 Viv Burr, and Penny Dick, Social Constructionism: The Palgrave Handbook of Critical Social 

Psychology (London: Palgrave Macmillan Uk, 2017), 59-80. 
29

 Suripto, & Mohammad Riza Zaenuddin, "Rekonstruksi Metode Pendidikan Dalam Pemikiran 

Filsafat Mohammad Iqbal," Edukasi: Jurnal Pendidikan Islam, 12 (2024), 204-232. 
30

 Husna, Fina Mazida, et al,. Refleksi Hermeneutika Dalam Studi Islam Mengupas Pemikiran 

Tokoh Hermeneutika Barat Maupun Timur (Islam) (Bandung: Tahta Media, 2024) 167. 



 

 

23 

mendefinisikan rekonstruksi sebagai upaya untuk mensintesis dan 

mengintegrasikan berbagai pandangan dunia yang terpecah-pecah seperti 

ideologi yang berupaya mempertahankan tatanan dan utopia yang 

berupaya mengubahnya menjadi suatu kesatuan yang lebih utuh.
31

 Dengan 

cara ini, kebenaran tidak lagi dianggap sebagai hal yang absolut dan 

universal, melainkan objektif secara relasional. Kebenaran dapat dipahami 

secara memadai hanya ketika konteks sosial di mana ia muncul telah 

sepenuhnya diakui dan dihubungkan dengan perspektif lainnya. 

Proses rekonstruksi ini melibatkan tiga tahapan analitis utama yang 

harus dilakukan oleh kaum intelektual yang bergerak bebas (free-floating 

intelligentsia), yang dianggap memiliki otonomi sosial paling besar. 

Tahapan dimulai dengan analisis ideologi total mengungkapkan secara 

kritis kategori-kategori pemikiran yang mendasari suatu kelompok. Tahap 

selanjutnya adalah konkurensi atau perbandingan perspektif yang saling 

bertentangan untuk melihat bagaimana setiap fragmen kebenaran 

beroperasi. Tahap akhirnya adalah sintesis atau integrasi dari perspektif 

yang telah dianalisis tersebut untuk menghasilkan pemahaman totalitas 

yang lebih komprehensif. Tujuan dari tahapan ini adalah untuk membuat 

struktur pengetahuan yang sebelumnya tidak terartikulasi menjadi dapat 

diakses secara teoritis dan rasional, sehingga memfasilitasi komunikasi 

dan tindakan kolektif yang demokratis.
32

 

Penerapan teori rekonstruksi juga sangat relevan dalam disiplin 

ekonomi islam. Ketika pemikiran ekonomi islam klasik menghadapi 

                                                           
31

 Edward Shils, Ideology And Utopia‟ By Karl Mannheim (Daedalus: 1974), 83–89.  
32

 Dematria Pringgabayu, & Mochamad Arief Rahman Ramadhian, "Proses Manajemen 

Pengetahuan Dalam Pendidikan: Sebuah Penelitian Teoritis-Konseptual," Jiip-Jurnal Ilmiah Ilmu 

Pendidikan, 7 (2024), 4336-4344. 



 

 

24 

tantangan ekonomi modern, para cendekiawan melakukan rekonstruksi 

untuk membuatnya lebih dinamis dan solutif. Konstruksi ekonomi Islam 

berdasarkan studi Islam melibatkan dua sistem, yaitu sistem nilai dan 

sistem analisis. Sistem nilai mengklasifikasikan empat konsep 

fundamental yang mempengaruhi aktivitas ekonomi Islam. Keempat 

konsep itu adalah tauhid, kenabian (nubuwwah), khalifah, dan alam. 

Sementara itu, sistem analisis menggunakan pendekatan ushul fiqih untuk 

menghasilkan justifikasi normatif dalam bentuk fiqih muamalah. 

Selain itu, konstruksi ekonomi Islam juga didasarkan pada Maqāṣid 

al-Sharī‟ah , yang diklasifikasikan oleh Imam Al-Syathibi menjadi tiga 

kategori: kebutuhan dasar (al-dharuriyyat), kenyamanan (al-hajjiyyat), 

dan kemewahan (al-tahsiniyyat). Kebutuhan dasar mencakup lima hal 

yang harus dipenuhi agar kesejahteraan duniawi dan ukhrawi dapat 

tercapai dengan baik, yaitu menjaga keselamatan agama (hifdz al-din), 

jiwa (hifdz al-nafs), akal (hifdz al-'aql), keturunan (hifdz al-nasl), dan harta 

benda (hifdz al-mal). Menurut Imam al-Ghazali dan al-Syathibi, 

penggunaan barang-barang mewah harus diutamakan setelah kebutuhan 

dasar dan kenyamanan terpenuhi, dengan syarat tidak berlebihan.
33

 

2. Ekonomi Islam 

Sistem ekonomi yang berlandaskan pada prinsip-prinsip syariah 

Islam, yang mengatur produksi, distribusi, dan konsumsi barang dan jasa 

dengan tujuan mencapai keadilan dan kemaslahatan bagi umat manusia. 

                                                           
33

 Ubaidillah, Iffatin Nur, & Ahmad Muhatdi Anshor, "Konstruksi Ekonomi Islam Berbasis 

Interdisipliner: Studi Islam Dan Maqāṣid al-Sharī‟ah ," Adzkiya: Jurnal Hukum Dan Ekonomi 

Syariah, No. 3 (2024), 35-49. 



 

 

25 

Ekonomi Islam adalah sebuah sistem ekonomi yang didasarkan pada 

ajaran-ajaran Islam, bersumber dari Al-Qur'an dan sunah nabi Muhammad 

SAW. Prinsip utamanya adalah keadilan dan kesejahteraan bersama, bukan 

sekadar mencari keuntungan pribadi. Salah satu pilar pentingnya adalah 

pelarangan riba, yang digantikan dengan sistem bagi hasil. Selain itu, 

ekonomi ini juga menekankan zakat sebagai mekanisme pemerataan 

kekayaan dan melarang segala bentuk transaksi yang mengandung 

ketidakjelasan (gharar) atau perjudian (maysir). Tujuannya adalah untuk 

menciptakan tatanan ekonomi yang adil dan seimbang, di mana kekayaan 

tidak hanya berputar di kalangan tertentu, tetapi juga tersebar merata demi 

kesejahteraan seluruh masyarakat.
34

 

Dengan demikian, tujuan utama dari Ekonomi Islam melampaui 

sekadar pertumbuhan ekonomi. Sistem ini berupaya mencapai Falah, yaitu 

kesuksesan di dunia dan akhirat, dengan mengintegrasikan nilai-nilai 

moral dan etika dalam setiap aktivitas ekonomi. Ini berarti bahwa setiap 

transaksi dan kegiatan bisnis harus membawa manfaat tidak hanya bagi 

individu, tetapi juga bagi masyarakat dan lingkungan secara keseluruhan, 

sehingga tercipta sebuah ekosistem ekonomi yang berkelanjutan, 

bertanggung jawab, dan berlandaskan pada prinsip-prinsip syariah.
35

 

  

                                                           
34

 Dzakwan & Mohammad Elwim Cahyadi, "Islamic Economics in The Interpretation of The 

Qur'an," Rihlah Iqtishad: Jurnal Bisnis Dan Keuangan Islam, 2 (2025), 44-51. 
35

 Hasibuan, Adik Tya et. al, "Falah Sebagai Tujuan Akhir Dalam Ekonomi Islam," Jurnal 

Multidisiplin Ilmu Akademik, 2 (2025), 526-536. 



 

 

26 

3. Maqāṣid al-Sharī‟ah .  

Tujuan dan maksud syariat Islam yang meliputi perlindungan 

terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, yang menjadi landasan 

bagi pembentukan hukum dan kebijakan Islam. Secara terminologis 

Wahbah Zuhaili mendefinisikan Maqāṣid al-Sharī‟ah sebagai makna-

makna dan tujuan-tujuan yang sangat diperhatikan oleh syariat terhadap 

semua hukum ataupun sebagian dari hukum syariat tersebut atau bisa 

didefinisikan juga sebagai puncak atau tujuan dari syariat dan rahasia-

rahasia Allah sebagai pembuat syariat meletakkannya di setiap hukum dari 

semua hukum syariat.
36

 

Secara keseluruhan, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan 

mengevaluasi pemikiran ekonomi Muhammad Baqir Al-Shadr dengan 

kerangka ekonomi Islam berdasarkan tiga fondasi utama, yaitu pengakuan 

atas kepemilikan ganda (al-milkiyah al-muzdawijah), kebebasan ekonomi 

dalam batasan tertentu (al-hurriyyah al-iqtishadiyyah fi nithaq al-

mahdud), dan keadilan sosial (al-„adalah al-ijtima„iyyah) dengan 

menggunakan kerangka Maqāṣid al-Sharī‟ah  modern yang diperkenalkan 

oleh Jasser Auda. Tujuannya adalah untuk melihat apakah ide-ide ekonomi 

Al-Shadr mampu mencapai tujuan-tujuan syariah yang fundamental, 

seperti mewujudkan keadilan sosial, pemerataan kesejahteraan, dan 

menjaga stabilitas ekonomi umat. 

  

                                                           
36

 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh (Damaskus: Dar Al-Fiqr, 1999), 218. 



 

 

27 

G. Sistematika Penulisan 

Untuk dapat membuat sistematis maka dalam hal ini perlu deskripsi alur 

pembahasan tesis yang diawali dari bab pendahuluan sampai pada bab 

penutup, untuk memastikan alur pembahasan yang logis dan komprehensif. 

Sistematika penulisan tesis ini disusun secara komprehensif, terbagi menjadi 

lima (V) bab utama, dengan tujuan untuk memastikan kedalaman analisis, 

validitas metodologi, dan signifikansi temuan. Adapun bentuk penulisan 

sistematika penulisan adalah sebagaimana berikut: 

BAB I Pendahuluan, Bab ini berfungsi sebagai gerbang penelitian, 

menguraikan latar belakang masalah, justifikasi pemilihan topik, hingga 

kerangka operasional penelitian. Konteks Penelitian: Menyajikan landasan 

argumentatif tentang urgensi dan pentingnya mengkaji pemikiran ekonomi 

Muhammad Baqir  Al-Shadr dan relevansi penggunaan kerangka Maqāṣid al-

Sharī‟ah Jasser Auda sebagai alat analisis. Fokus Kajian: Perumusan 

pertanyaan-pertanyaan spesifik dan tajam, seperti bagaimana konstruksi 

pemikiran ekonomi Al-Shadr dan bagaimana validitasnya jika dinilai dari 

perspektif Maqāṣid al-Sharī‟ah Jasser Auda. Tujuan Kajian: Menetapkan 

capaian konkret, yaitu mengidentifikasi konstruksi pemikiran Al-Shadr dan 

melakukan analisis evaluatif menggunakan perspektif Maqāṣid al-Sharī‟ah . 

Manfaat Kajian: Menguraikan kontribusi akademis (teoritis) dalam khazanah 

ekonomi Islam kontemporer, khususnya terkait pemikiran madzhab  

Iqtishaduna dan teori Maqāṣid al-Sharī‟ah  sistemik. Metode Penelitian: 

Mendeskripsikan secara rinci pendekatan sumber data primer dan sekunder 



 

 

28 

(karya Al-Shadr dan Jasser Auda), serta teknik analisis isi atau analisis 

filosofis. Definisi istilah kunci dan konsep: Penjelasan operasional dan 

akademis atas istilah-istilah sentral: Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam, 

Muhammad Baqir  Al-Shadr, Maqāṣid al-Sharī‟ah , dan Jasser Auda. 

Sistematika Penulisan: Deskripsi singkat mengenai urutan dan substansi setiap 

bab dalam tesis. 

BAB II Kajian Pustaka, Bab ini memuat landasan teoretis yang 

digunakan untuk menganalisis data, serta posisi penelitian ini di antara karya-

karya ilmiah sebelumnya. Kajian Pustaka berfungsi sebagai landasan 

keilmuan. Bagian ini diawali dengan Penelitian Terdahulu untuk meninjau 

studi-studi relevan yang telah ada, sehingga menunjukkan posisi dan kebaruan 

(novelty) dari penelitian yang dilakukan. Kemudian, bab ini menguraikan 

Landasan Teori yang mencakup konsep-konsep dan teori-teori relevan yang 

akan digunakan untuk menganalisis data. Terakhir, Kerangka Konseptual 

disajikan sebagai peta jalan atau model logis yang menghubungkan semua 

variabel dan konsep dalam penelitian. 

BAB III Paparan Data dan Analisis, Temuan merupakan inti substantif 

dari laporan penelitian ini, di mana peneliti menyajikan dan 

menginterpretasikan secara sistematis data yang telah dihimpun. Melalui 

metode penelitian kepustakaan (library research), data yang terdiri dari 

konstruk teoretis, konsep, dan argumen dari sumber-sumber primer dan 

sekunder dikumpulkan melalui teknik inventarisasi dan klasifikasi. 

Selanjutnya, bagian ini memuat analisis data yang dilakukan dengan 



 

 

29 

menerapkan pendekatan interpretatif atau komparatif untuk menguji 

konsistensi, mengintegrasikan berbagai informasi teoretis, dan 

mengidentifikasi pola hubungan antar konsep dalam literatur yang dikaji. 

Puncak dari bab ini adalah perumusan temuan penelitian, yang 

merepresentasikan kontribusi orisinal penelitian yakni jawaban teruji atas 

pertanyaan penelitian yang diperoleh melalui sintesis dan interpretasi kritis 

terhadap seluruh korpus kepustakaan. 

BAB IV Pembahasan Temuan, berfokus pada diskusi (pembahasan) 

mendalam terhadap temuan penelitian yang dihasilkan dari analisis data 

kepustakaan. Tahapan ini merupakan momen krusial untuk melakukan 

interpretasi kritis atas data kualitatif yang terkumpul, mengintegrasikan 

berbagai argumen teoretis, dan menguji signifikansi temuan tersebut. 

Pembahasan diawali dengan sintesis, memastikan bahwa temuan yang 

diperoleh secara definitif dan teruji menjawab permasalahan yang telah 

dirumuskan. Selanjutnya, peneliti secara eksplisit membandingkan 

(komparasi) temuan ini dengan kajian literatur terdahulu untuk menegaskan 

posisi (kontribusi) penelitian, yaitu apakah temuan tersebut mendukung, 

memperluas, atau bahkan menentang teori-teori yang telah ada. Melalui proses 

ini, berfungsi untuk mengartikulasikan implikasi teoretis dari penelitian, 

sehingga secara tegas menempatkan temuan yang dihasilkan dalam kerangka 

keilmuan yang lebih luas dan menegaskan orisinalitas kontribusi akademik 

yang dihasilkan. 



 

 

30 

BAB V Penutup, Bab ini berkaitan dengan kesimpulan dan saran. 

Fungsi bab ini adalah mengambil benang merah dari penjelasan untuk 

mempermudah pembaca dalam memahami penelitian. 

  

 

 

  



 

 

31 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

 

A. Penelitian Terdahulu  

Dalam kajian pemikiran ekonomi Islam Muhammad Baqir al-Shadr, 

sejumlah penelitian terdahulu telah memberikan kontribusi penting, meskipun 

fokus dan cakupannya berbeda-beda. Penelitian ini berupaya mengisi celah 

dengan mengintegrasikan kedua perspektif tersebut secara komprehensif. 

Berikut penjelasan perbandingan secara mendalam berdasarkan beberapa 

penelitian terdahulu. 

1. M. Yusuf K, Sri Wahyuni, Rahman Ambo Masse (2024), Jurnal As-

Syarikah, Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi Dan Bisnis Islam. 

Dengan Judul: “Pemikiran Madzhab  Baqir  Al-Shadr (Kajian Teori Dasar 

Dalam Membangun Ekonomi Islam)”.
37

 Hasil penelitian ini menunjukkan 

bahwasanya secara ringkas, hasil penelitian jurnal tersebut adalah 

penjelasan dan analisis mengenai konsep-konsep dasar pemikiran 

ekonomi Islam menurut Baqir al-Shadr, serta kontribusinya dalam 

membedakan ekonomi Islam sebagai doktrin agama dari ilmu ekonomi 

konvensional. Persamaan dengan penelitian kami adalah pandangan 

ekonomi Islam, keduanya mengakui bahwa pemikiran Baqir  Al-Shadr 

menganggap ekonomi Islam sebagai antitesis dari sistem ekonomi 

kapitalisme dan sosialisme. Perbedaannya adalah dalam jurnal tersebut 

                                                           
37

 Sri Wahyuni & Rahman Ambo Masse, "Pemikiran Mazhab Baqir Al-Shadr (Kajian Teori Dasar 

Dalam Membangun Ekonomi Islam),"Jurnal Asy-Syarikah: Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi 

Dan Bisnis Islam, 6 (2024), 198-209. 

31 



 

 

32 

hanya menjelaskan secara komprehensif dan menganalisis teori dasar 

pemikiran ekonomi Islam Baqir Al-Shadr itu sendiri, tanpa berupaya 

merekonstruksinya secara sistematis dengan pendekatan baru. 

2. Desi Yuniarti, Rahmawati Mu‟in (2024), Jurnal Ilmiah Falsafah. Dengan 

Judul: “Pemikiran Ekonomi Islam Menurut Muhammad Baqir  Al-

Shadr”.
38

 Jurnal ini secara langsung membahas pemikiran ekonomi 

Muhammad Baqir  Al-Shadr, khususnya mengenai masalah ekonomi yang 

muncul akibat distribusi yang tidak merata dan tidak adil. Persamaannya 

dengan penelitian kami adalah keduanya sama-sama membahas pemikiran 

ekonomi Islam, khususnya yang berkaitan dengan Muhammad Baqir  Al-

Shadr. Ini menunjukkan adanya ketertarikan yang sama terhadap 

kontribusi intelektual Baqir  Al-Shadr dalam ekonomi Islam. Adapun 

perbedaannya cakupan topik dalam jurnal lebih spesifik, fokus pada 

pemikiran ekonomi Muhammad Baqir  Al-Shadr dan relevansinya. 

Sedangkan dalam penelitian ini lebih luas, melibatkan sintesis pemikiran 

Baqir  Al-Shadr dan Jasser Auda (Maqāṣid al-Sharī‟ah ). 

3. Muhammad Robi Maulana, Rofiyana, Firda Nadyarahma, Muhammad 

Taufiq Abadi, Muhammad Aris Syafii (2024), Jurnal Ilmiah Research 

Student dengan judul: “Pemikiran Ekonomi Ilmuwan Muslim 

Kontemporer Madzhab Iqtishaduna”.
39

 Artikel ini menyoroti satu 

madzhab  yang menolak hipotesis ekonomi konvensional dan berusaha 

                                                           
38

 Desi Yuniarti, & Rahmawati Mu‟in, "Pemikiran Ekonomi Islam Menurut Muhammad Baqir 

Ash-Shadr," Jurnal Ilmiah Falsafah: Jurnal Kajian Filsafat, Teologi Dan Humaniora, 10 (2024), 

27-35. 
39

 Mohammad Robbi Maulana, et al., "Pemikiran Ekonomi Ilmuwan Muslim Kontemporer 

Madzhab Iqtishaduna," Jurnal Ilmiah Research Student, 1 (2024), 427-436. 



 

 

33 

membangun teori ekonomi Islam murni berdasarkan Al-Qur'an dan 

Sunnah. Penekanan utama madzhab  Iqtishaduna adalah pada keadilan 

sosial, penghapusan eksploitasi, dan distribusi kekayaan yang adil. Artikel 

ini juga mungkin membahas prinsip-prinsip spesifik seperti larangan riba, 

zakat, dan sistem perbankan syariah yang menjadi inti dari madzhab  ini. 

Persamaan dari kedua karya ini adalah pada pemikiran ekonomi Islam 

kontemporer, khususnya yang berkaitan dengan Muhammad Baqir  Al-

Shadr dan madzhab  Iqtishaduna. Keduanya mengakui pentingnya 

pemikiran Al-Shadr sebagai landasan untuk ekonomi Islam yang berbeda 

dari ekonomi konvensional. Selain itu, kedua karya ini sama-sama 

bertujuan untuk mengembangkan dan memperkuat diskursus ekonomi 

Islam, menawarkan alternatif terhadap sistem ekonomi kapitalis dan 

sosialis, serta menjunjung tinggi prinsip-prinsip keadilan sosial dan 

kesejahteraan umat. Kedua karya ini juga menunjukkan perbedaan 

signifikan dalam ruang lingkup dan pendekatan. Artikel jurnal bersifat 

deskriptif dan analitis, menjelaskan secara umum tentang madzhab  

Iqtishaduna dan prinsip-prinsipnya, serta menyoroti penolakan madzhab  

ini terhadap ekonomi konvensional. Ini adalah karya yang sudah selesai 

dan dipublikasikan, menyajikan hasil penelitian yang telah dilakukan. Di 

sisi lain, penelitian ini tidak hanya membahas pemikiran al-Shadr tetapi 

secara spesifik mengkonstruksinya dari sudut pandang Maqāṣid al-

Sharī‟ah  Jasser Auda. 

 



 

 

34 

4. Razi Azwar Syahbuddin Dalimunthe (2024), Ekonomikawan : Jurnal 

Ilmu Ekonomi dan Studi Pembangunan. Dengan Judul : “Analisis 

Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir  Shadr: Studi Literatur 

Sistematis Terhadap Konsep Dan Implementasinya”.
40

 Penelitian ini 

secara spesifik berfokus pada perbandingan pemikiran ekonomi Islam 

antara Muhammad Baqir  Al-Shadr dan Jasser Auda, dua pemikir yang 

menawarkan pendekatan berbeda namun relevan dalam menghadapi 

tantangan ekonomi kontemporer. Muhammad Baqir  al-Shadr, melalui 

karyanya Iqtishaduna, membangun sebuah sistem ekonomi Islam yang 

kokoh dengan fondasi utama berupa kepemilikan ganda (al-milkiyah al-

muzdawijah), kebebasan ekonomi terbatas (al-hurriyyah al-iqtishadiyyah 

fi nithaq al-mahdud), dan keadilan sosial (al-„adalah al-ijtima„iyyah). 

Pendekatan al-Shadr bersifat normatif, menolak secara fundamental 

kapitalisme dan sosialisme, serta menekankan keaslian prinsip syariah. 

Analisis terhadap pemikirannya menunjukkan bahwa ia memberikan 

kerangka yang terstruktur dan rinci tentang sistem ekonomi Islam dapat 

berdiri sendiri. 

Di sisi lain, Jasser Auda menawarkan pendekatan yang lebih 

dinamis dan fleksibel dengan menempatkan Maqāṣid al-Sharī‟ah  sebagai 

pusat pemikiran ekonomi Islam. Dalam karyanya, Maqāṣid al-Sharī‟ah 

Ka Falsafah li al-Tasyri„ al-Islami, Auda mengemukakan bahwa Maqāṣid 

bersifat multidimensi, mencakup dimensi moral, sosial, dan kemanusiaan. 

                                                           
40

 Razi Azwar Syahbuddin Dalimunthe, "Analisis Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir 

Shadr: Studi Literatur Sistematis Terhadap Konsep dan Implementasinya," Ekonomikawan: Jurnal 

Ilmu Ekonomi Dan Studi Pembangunan, 24 (2024), 220-227. 



 

 

35 

Pendekatan ini memungkinkan hukum dan kebijakan ekonomi untuk 

beradaptasi dengan tantangan modern seperti hak asasi manusia, martabat 

kemanusiaan, dan keberlanjutan lingkungan. Berbeda dengan al-Shadr 

yang menekankan batasan ideologis yang ketat, Auda memberikan ruang 

lebih luas untuk inovasi dan interpretasi, dengan fokus pada pencapaian 

manfaat nyata (maslahah) bagi umat manusia secara luas. 

Dengan demikian, studi ini bertujuan untuk mengisi celah dalam 

literatur akademik yang cenderung berfokus pada pemikir Sunni dan 

jarang membandingkan secara mendalam kedua tokoh tersebut. Penelitian 

ini mengintegrasikan pemikiran al-Shadr yang berorientasi pada kepastian 

ideologis dengan kerangka Maqāṣid yang fleksibel dari Auda, sehingga 

dapat memberikan pandangan yang komprehensif tentang bagaimana 

sistem ekonomi Islam dapat tetap teguh pada prinsip-prinsipnya sambil 

tetap relevan dan adaptif terhadap realitas kontemporer. 

5. Muthia Hafsari Hsb, Hendra (2023), Jurnal Program Studi PGMI. 

Dengan Judul: "Relevansi Pemikiran Muhammad Baqir As-Shadr 

Terhadap Peran Negara di Dalam Pembangunan Sistem Ekonomi yang 

Berkeadilan".
41

 Hasil penelitian ini menekankan pemikiran Baqir Ash-

Shadr tentang keadilan sebagai hal terpenting dalam teori ekonomi Islam, 

fokus pada masalah produksi dan distribusi sumber daya yang adil, serta 

peran negara dalam menciptakan sistem ekonomi yang adil dan makmur. 

Persamaan dengan penelitian kami adalah fokus penelitiannya menitik 

                                                           
41

 Muthia Hafsari Hsb, & Hendra, "Relevansi Pemikiran Muhammad Baqir As-Shadr Terhadap 

Peran Negara Di Dalam Pembangunan Sistem Ekonomi Yang Berkeadilan," Modeling: Jurnal 

Program Studi Pgmi, 10 (2023), 663-673. 



 

 

36 

beratkan kepada tokoh pemikir ekonomi Islam yaitu Muhammad Baqir 

Al-Shadr dengan hasil-hasil teori yang ada dalam kitab Iqtishaduna. 

Namun perbedaannya adalah membahas pemahaman tentang relevansi 

pemikiran Baqir Al-Shadr terhadap peran negara dalam ekonomi 

berkeadilan. Sedangkan dalam penelitian ini tidak hanya membahas peran 

negara saja tetapi juga dari segi keadilan sesama. 

6. Nasrudin, Ani Fatimah Zahra Saifi (2023), Jurnal Ekonomi Syariah 

(JES). Dengan Judul: “Muhammad Baqir Al-Shadr‟s Thoughts in 

Building a Fair Economic System”.
42

 

Pemikiran ekonomi Islam Muhammad Baqir  Al-Shadr menjadi 

fokus kajian dalam kedua dokumen, namun dengan pendekatan dan 

tujuan yang berbeda. Penelitian menempatkan pemikiran Baqir  Al-Shadr 

sebagai titik awal yang kritis untuk dikaji dalam kerangka Maqāṣid al-

Sharī‟ah  kontemporer ala Jasser Auda. Pendekatan ini berupaya 

menjembatani antara prinsip normatif, ideologis, dan tegas yang diusung 

oleh al-Shadr dengan kerangka Maqāṣid yang lebih dinamis, 

multidimensi, dan adaptif terhadap perkembangan sosial-ekonomi global 

modern. Dengan kata lain, penelitian ingin menguji bagaimana prinsip-

prinsip kepemilikan ganda, kebebasan ekonomi terbatas, dan keadilan 

sosial dari Iqtishaduna dapat direkonstruksi atau disinergikan dengan 

pendekatan sistemik Maqāṣid al-Sharī‟ah  yang lebih inklusif dan 

fleksibel, untuk menghasilkan model ekonomi Islam yang tidak hanya 

                                                           
42

 Nasrudin & Ani Fatimah Zahra Saifi, "Muhammad Baqir Al-Shadrâ Thoughts in Building a Fair 

Economic System," JES: Jurnal Ekonomi Syariah, 8 (2023), 14-22. 



 

 

37 

mempertahankan kemurnian syariat, tapi juga mampu merespon 

tantangan kontemporer seperti hak asasi manusia, keberlanjutan 

lingkungan, dan keadilan distributif. Hal ini merupakan kebaruan utama 

dari tesis ini, yakni integrasi pendekatan klasik dan modern dalam 

pemikiran ekonomi Islam secara kritis dan konstruktif. 

Sebaliknya, artikel ilmiah lebih menekankan pada gambaran teoritis 

dan aplikatif pemikiran Baqir  Al-Shadr terkait keadilan distribusi dalam 

sistem ekonomi Islam. Artikel ini mendeskripsikan secara mendalam 

masalah utama dalam ekonomi Islam menurut al-Shadr, yaitu 

ketidakmerataan distribusi kekayaan yang mengakibatkan eksploitasi oleh 

pihak yang kuat terhadap yang lemah. Selain itu, artikel menyoroti peran 

penting negara dalam mengatur distribusi kekayaan, pengelolaan zakat, 

pelarangan riba, dan regulasi pengelolaan sumber daya sebagai instrumen 

utama dalam mewujudkan kesejahteraan sosial. Fokus artikel lebih 

bersifat deskriptif dan normatif dalam menjelaskan prinsip-prinsip 

ekonomi Islam sebagai respon terhadap kegagalan sistem kapitalis dan 

sosialis, tanpa upaya rekonstruksi atau modifikasi teoritis terhadap 

kerangka Baqir  al-Shadr. 

Perbedaan lain yang signifikan adalah cakupan dan orientasi 

keduanya. Penelitian ini menggunakan lensa Maqāṣid al-Sharī‟ah  yang 

bersifat sistemik dan multidimensi untuk melakukan analisis kritis 

terhadap teks Baqir  al-Shadr, membawa dimensi kebaruan lewat adaptasi 

teori Maqāṣid kontemporer Jasser Auda. Artikel ilmiah tidak membedah 

teori Maqāṣid melainkan lebih fokus pada aspek keadilan ekonomi al-



 

 

38 

Shadr secara langsung dan implikasinya dalam ranah praktik dan 

kebijakan ekonomi Islam. Dengan kata lain, penelitian ini menawarkan 

pendekatan interdisipliner dan lebih teoritik untuk memperkaya dan 

memperbarui pemikiran ekonomi Islam tradisional, sedangkan artikel 

lebih terbatas pada pemaparan pemikiran tersebut dalam konteks 

penguatan keadilan sosial. 

Dengan demikian, novelty dari penelitian terletak pada usahanya 

mengintegrasikan dan mengharmonisasikan dua paradigma besar 

pemikiran ekonomi Islam pendekatan normatif kuat Baqir  Al-Shadr 

dengan kerangka Maqāṣid al-Sharī‟ah  Jasser Auda yang lebih adaptif 

dan sistemik untuk merumuskan model ekonomi Islam modern yang 

relevan dan responsif terhadap tantangan global sekaligus tetap berpegang 

pada prinsip-prinsip syariah. Ini membuka ruang pemikiran baru yang 

belum banyak dieksplorasi secara mendalam dalam literatur ekonomi 

Islam selama ini, menjadikan penelitian ini menjadi kontribusi orisinal 

yang penting dalam pengembangan teori dan praktik ekonomi syariah.  

7. Muhammad Maulana Darsono, Yadi Janwari, Ahmad Hasan Ridwan 

(2023), International Economic And Finance Review (IEFR). Dengan 

Judul: “Analysis Of The Production Concept In The Thought Of 

Muhammad Baqir Shadr And Its Relation To Conventional Economics”.
43

 

Artikel jurnal ini berfokus pada analisis mendalam terhadap landasan 

filosofis atau epistemologi pemikiran Baqir  al-Shadr. Artikel ini 

bertujuan untuk menjelaskan bagaimana Al-Shadr membangun fondasi 

                                                           
43

 Khoirul Fathoni, "Penerapan Epistemologi ke Dalam Kajian Ekonomi Islam: Telaah Pemikiran 

Muhammad Baqir Al-Shadr," IJOIS: Indonesian Journal of Islamic Studies, 1 (2020), 65-75. 



 

 

39 

pemikirannya untuk membedakan ekonomi Islam dari sistem ekonomi 

konvensional seperti kapitalisme dan Marxisme. Penulis berpendapat 

bahwa menurut al-Shadr, masalah ekonomi bukanlah karena kelangkaan, 

melainkan karena distribusi yang tidak merata. Oleh karena itu, Al-Shadr 

menegaskan bahwa titik awal ekonomi Islam adalah distribusi, bukan 

produksi, sebuah gagasan yang memisahkan pemikirannya dari teori 

ekonomi tradisional. 

Sementara itu, penelitian memiliki orientasi yang berbeda. 

Penelitian ini tidak hanya menganalisis pemikiran al-Shadr, tetapi secara 

spesifik bertujuan untuk merekonstruksi dan mengembangkan 

pemikirannya. Kami membandingkan secara kritis pemikiran Al-Shadr 

dengan kerangka Maqāṣid al-Sharī‟ah  yang dikembangkan oleh Jasser 

Auda. Tujuan utamanya adalah untuk mengidentifikasi potensi kelemahan 

atau keterbatasan dalam pemikiran al-Shadr yang mungkin tidak relevan 

dengan isu-isu kontemporer, dan kemudian menghasilkan sebuah model 

konseptual baru yang lebih kontekstual, inklusif, dan fungsional. 

Singkatnya, fokus penelitian ini adalah pada inovasi teoretis dengan 

memadukan dua pemikir besar untuk menciptakan kerangka yang lebih 

mutakhir. 

8. Saep Saepuddin (2021), Jurnal Al-Muamalat Jurnal Ekonomi Syariah. 

Dengan judul: “Telaah Kritis Pemikiran Ekonomi Muhammad Baqir  Al-

Shadr Dan Timur Kuran”.
44

 Artikel ini menjelaskan bahwa menurut Baqir  

                                                           
44

 Saep Saepudin, "Telaah Kritis Pemikiran Ekonomi Muhammad Baqir Al-Shadr dan Timur 

Kuran," Al-Muamalat: Jurnal Ekonomi Syariah, 8 (2021), 12-15. 



 

 

40 

al-Shadr, ekonomi Islam adalah jalan yang dipilih umat muslim untuk 

mencapai kehidupan ekonomi dan memecahkan masalah ekonomi praktis, 

dengan penekanan pada peran pemerintah dalam mewujudkan jaminan 

sosial dan keseimbangan sosial. Artikel ini juga menyoroti konsep 

produksi dan distribusi dalam pemikiran al-Shadr. Di sisi lain, Artikel Al-

Muamalat mengemukakan pandangan Timur Kuran yang menyatakan 

bahwa doktrin ekonomi Islam sederhana, yaitu larangan riba, dan bahwa 

perbankan syariah memiliki nilai simbolis serta memperkuat gerakan 

Islamisme. Kedua karya memiliki persamaan yang jelas dalam fokus 

utama pada pemikiran ekonomi Muhammad Baqir al-Shadr. Keduanya 

mengakui signifikansi al-Shadr sebagai seorang tokoh penting dalam 

diskursus ekonomi Islam kontemporer. Baik artikel Al-Muamalat maupun 

penelitian berusaha untuk memahami dan menganalisis ide-ide ekonomi 

al-Shadr, meskipun dengan tujuan dan pendekatan yang berbeda. 

Keduanya juga secara implisit atau eksplisit mengakui relevansi 

pemikiran ekonomi Islam sebagai alternatif terhadap sistem ekonomi 

konvensional. Meskipun memiliki persamaan, kedua karya ini 

menunjukkan perbedaan signifikan dalam ruang lingkup, pendekatan, dan 

hasil yang disajikan. Artikel Al-Muamalat adalah sebuah studi komparatif 

dan kritis yang telah selesai, menganalisis pemikiran al-Shadr bersamaan 

dengan pandangan Timur Kuran, dan menyajikan hasil analisis terhadap 

kedua tokoh tersebut. Artikel ini cenderung bersifat deskriptif dan analitis 

terhadap pandangan yang sudah ada. Sebaliknya, tesis adalah sebuah 



 

 

41 

penelitian yang berorientasi pada pengembangan dan konstruksi. 

penelitian ini tidak hanya menganalisis pemikiran al-Shadr tetapi secara 

spesifik berupaya untuk mengintegrasikannya dengan perspektif Maqāṣid 

al-Sharī‟ah Jasser Auda untuk menciptakan model konseptual baru. 

Artinya, artikel Al-Muamalat melihat ke belakang untuk menganalisis 

pemikiran yang ada, sedangkan penelitian ini melihat ke depan untuk 

membangun dan mengkonstruksi kerangka pemikiran baru berdasarkan 

pemikiran al-Shadr dengan lensa Maqāṣid al-Sharī‟ah kontemporer. Tesis 

ini juga lebih spesifik dalam fokusnya pada Jasser Auda, yang tidak 

dibahas dalam Artikel Al-Muamalat. 

Tabel 2.1 

Tabel Persamaan dan Perbedaan dengan Penelitian Terdahulu 

 Pemikiran Ekonomi Syariah Muhammad Baqir  Al-Shadr 

No. Nama Peneliti Judul Persamaan Perbedaan 

1  M. Yusuf K, Sri 

Wahyuni, 

Rahman Ambo 

Masse, 2024 

Pemikiran 

Madzhab  Baqir  

Al-Shadr (Kajian 

Teori Dasar 

Dalam 

Membangun 

Ekonomi Islam) 

Keduanya 

membahas 

pemikiran 

Muhammad Baqir  

al-Shadr 

Mengintegrasikan 

dua perspektif 

berbeda untuk 

membangun 

kerangka pemikiran 

baru yang lebih 

relevan dan 

fungsional. 

2. Desi Yuniarti, 

Rahmawati 

Mu‟in, 2024. 

Pemikiran 

Ekonomi Islam 

Menurut 

Muhammad Baqir 

As Shadr 

Menjelaskan 

pemikiran dan 

teori-teori penting 

al-Shadr tentang 

ekonomi Islam. 

Mengkonstruksi 

ulang pemikiran al-

Shadr dengan 

membandingkannya 

secara kritis dengan 

teori Maqāṣid al-

Sharī‟ah  Jasser 

Auda.  

3.  Muhammad 

Robi Maulana, 

Rofiyana, Firda 

Nadyarahma, 

Muhammad 

Pemikiran 

Ekonomi Ilmuwan 

Muslim 

Kontemporer 

Madzhab 

Keduanya 

berfokus pada 

pemikiran 

Muhammad Baqir  

Al-Shadr yang 

Secara spesifik 

memfokuskan 

perbandingan kritis 

antara pemikiran Al-

Shadr dan 



 

 

42 

No. Nama Peneliti Judul Persamaan Perbedaan 

Taufiq Abadi, 

Muhammad Aris 

Syafii, 2024. 

Iqtishaduna merupakan 

pendiri madzhab  

Iqtishaduna 

pendekatan Maqāṣid 

al-Sharī‟ah  

kontemporer Jasser 

Auda. 

4  Razi Azwar 

Syahbuddin 

Dalimunthe, 

2024. 

Analisis 

Pemikiran 

Ekonomi Islam 

Muhammad Baqir  

al-Shadr: Studi 

Literatur 

Sistematis 

Terhadap Konsep 

dan 

Implementasinya 

Keduanya 

menggunakan 

pendekatan 

penelitian dengan 

metode studi 

literatur 

sistematis. 

Mengkonstruksi 

ulang pemikiran al-

Shadr dengan 

membandingkannya 

secara kritis dengan 

teori Maqāṣid al-

Sharī‟ah  Jasser 

Auda 

5 Muthia Hafsari 

Hsb, Hendra, 

2023. 

Relevansi 

Pemikiran 

Muhammad Baqir  

Al-Shadr 

Terhadap Peran 

Negara di Dalam 

Pembangunan 

Sistem Ekonomi 

Yang Berkeadilan 

Menganalisis 

peran dan 

tanggung jawab 

negara dalam 

memecahkan 

masalah ekonomi 

untuk 

menciptakan 

sistem ekonomi 

yang adil dan 

sejahtera. 

Menganalisis, 

mengidentifikasi 

kelemahan, dan 

merekonstruksi 

pemikiran ekonomi 

Islam Al-Shadr. 

 

6 Muhammad 

Maulana 

Darsono, Yadi 

Janwari, Ahmad 

Hasan Ridwan, 

2023.  

Analysis Of The 

Production 

Concept In The 

Thought Of 

Muhammad Baqir 

Shadr And Its 

Relation To 

Conventional 

Economics 

Keduanya 

berfokus pada 

pemikiran 

Muhammad Baqir  

al-Shadr. 

Untuk menghasilkan 

model ekonomi Islam 

yang lebih 

kontekstual, inklusif, 

dan fungsional 

terhadap tantangan 

zaman. 

7 Nasrudin, Ani 

Fatimah Zahra 

Saifi 2023. 

Muhammad Baqir 

al-Shadr‟s 

Thoughts in 

Building a Fair 

Economic System 

Keduanya 

berfokus pada 

pemikiran 

Muhammad Baqir  

al-Shadr. 

Menganalisis, 

mengidentifikasi 

kelemahan, dan 

merekonstruksi 

pemikiran ekonomi 

Islam al-Shadr 

dengan perspektif 

Maqāṣid al-Sharī‟ah  

8 Saep Saepuddin, 

2021 

Telaah Kritis 

Pemikiran 

Keduanya 

membahas 

Mengkonstruksi 

ulang pemikiran al-



 

 

43 

No. Nama Peneliti Judul Persamaan Perbedaan 

Ekonomi 

Muhammad Baqir  

Al-Shadr Dan 

Timur Kuran. 

pemikiran 

Muhammad Baqir  

al-Shadr 

Shadr dengan 

membandingkannya 

secara kritis dengan 

teori Maqāṣid al-

Sharī‟ah  Jasser 

Auda. 

Sumber: Data diolah oleh peneliti, 2025.  

Kajian Maqāṣid al-Sharī‟ah  yang dikembangkan oleh Jasser Auda 

telah mendapat pijakan kuat berkat fondasi yang diletakkan oleh penelitian-

penelitian sebelumnya. Berbagai studi terdahulu telah memberikan 

kontribusi signifikan, meski memiliki fokus dan cakupan yang tidak 

seragam. Sebagian mungkin menekankan aspek historis pengembangan teori 

Maqāṣid, sementara yang lain lebih mendalami aplikasi metodologisnya 

dalam isu kontemporer. Berikut penjelasan perbandingan secara mendalam 

berdasarkan beberapa penelitian terdahulu.  

1. Muhammad Arwani Rofi‟i, Ahmad Khoirul Fata (2025), Al-Mizan (e-

Journal), dengan judul: Meeting the Challenges of Time: Exploring the 

Concept of Maqāṣid  Shari‟ah in the Thought of Jasser Auda.
45

 Tesis dan 

Artikel Jurnal memiliki persamaan substansial karena keduanya 

beroperasi dalam kajian Ekonomi Islam dan menjadikan Teori Maqāṣid 

al-Sharī‟ah  Jasser Auda sebagai kerangka filosofis sentral, dengan 

tujuan kolektif untuk merumuskan hukum Islam yang adil dan 

berorientasi pada kesejahteraan (welfare-oriented laws). Namun, 

perbedaan signifikansi kontribusi terletak pada arah aliran analisis dan 

objek material primer. Artikel Rofi‟i dan Fata berorientasi eksploratif-

                                                           
45

 Rofi‟i, Muhammad Arwani, & Ahmad Khoirul Fata, "Meeting the Challenges of Time: 

Exploring the Concept Of Maqāṣid Sharī‟ah in the Thought of Jasser Auda," Al-Mizan, 21 (2025), 

65-94. 



 

 

44 

deskriptif; fokus utamanya adalah pemikiran Jasser Auda itu sendiri, 

berupaya menguraikan secara komprehensif konsep Maqāṣid Auda, 

termasuk konsep sistemiknya, sebagai respons terhadap tantangan zaman. 

Sebaliknya, tesis berorientasi evaluatif-konstruktif ia menjadikan 

kerangka Auda sebagai metodologi evaluasi untuk menguji dan 

merekonstruksi pemikiran tokoh klasik (Muhammad Baqir  Al-Shadr) 

dalam konteks ekonomi. Oleh karena itu, kebaruan (novelty) tesis ini 

berada pada sintesis fungsional yang spesifik, yaitu pengujian validitas 

dan efektivitas ideologi ekonomi Al-Shadr melalui tuntutan Maqāṣid 

Auda, yang berkontribusi pada rekonstruksi model ekonomi Islam secara 

normatif, melampaui kontribusi artikel yang masih berada pada tahap 

penguraian filosofi dan pemetaan umum teori Auda. 

2. Anas Asy‟ari Nashuha, Muthoifin, Mariam Elbanna (2025), Solo 

International Collaboration and Publication of Social Sciences and 

Humanities, dengan judul: An Analysis of Jasser Auda‟s Thought on 

Maqāṣid Sharia and Its Implications for Sharia Economic Law.
46

 Kedua 

penelitian ini memiliki persamaan yang tidak terhindarkan karena 

keduanya berakar pada disiplin Hukum Ekonomi Syariah dan sama-sama 

menjadikan teori Maqāṣid al-Sharī‟ah  Sistemik Jasser Auda sebagai 

landasan filosofis yang krusial. Namun, perbedaan kontribusi terletak 

pada fungsi teoretis yang diberikan kepada pemikiran Auda. Artikel Anas 

Asy'ari Nashuha dkk. menempatkan teori Auda sebagai objek analisis 

utama yang kemudian diurai untuk memahami implikasi umumnya 

terhadap pengembangan Hukum Ekonomi Syariah. Sebaliknya, 

                                                           
46

 Nashuha, Anas Asy‟ari, & Mariam Elbanna, "An Analysis of Jasser Auda‟s Thought On 

Maqāṣid Sharia and Its Implications for Sharia Economic Law," Solo International Collaboration 

and Publication of Social Sciences And Humanities, 3 (2025), 441-456. 



 

 

45 

penelitian ini menggeser fungsi Auda menjadi alat evaluasi (metodologi), 

dengan tujuan untuk menguji dan merekonstruksi pemikiran tokoh klasik 

(Muhammad Baqir  Al-Shadr). Dengan demikian, kebaruan (novelty) 

tesis ini berada pada ranah pengembangan model konstruktif, tesis ini 

melakukan sintesis fungsional yang secara spesifik menilai apakah 

warisan intelektual Al-Shadr (konten klasik) mampu menjawab tuntutan 

Maqāṣid Auda (kerangka modern), sebuah kontribusi yang melampaui 

analisis implikasi umum dan beranjak ke ranah rekonstruksi substantif 

model ekonomi Islam normatif.  

3. Wardatun Nabilah, Dewi putri, Deri Rizal (2024), The Indoesian Journal 

Of Islamic Law And Civil Law dengan judul: Jasser Auda‟s System 

Approach in The Rules of Marriage Dispensation in Indonesia (Review 

of Maqāṣid al-Sharī‟ah ).
47

 Kedua studi ini memiliki persamaan 

fundamental karena sama-sama menempatkan teori Maqāṣid al-Sharī‟ah  

sistemik Jasser Auda sebagai kerangka teoretis utama. Kesamaan ini 

menunjukkan pengakuan terhadap relevansi Maqāṣid Auda yang bersifat 

holistik dan sistemik untuk mengatasi masalah dalam studi keislaman. 

Namun, perbedaan mendasar muncul pada bidang studi dan objek 

material penelitian. Peneltian ini berada dalam ranah ekonomi islam, 

yang objeknya adalah pemikiran tokoh (filosofis-teoretis), yaitu 

menganalisis dan merekonstruksi ide-ide ekonomi klasik dari 

Muhammad Baqir  Al-Shadr. Sebaliknya, jurnal Nabilah dkk. berada 

dalam ranah Hukum Islam atau Hukum Perdata, yang objeknya adalah 

penerapan hukum positif dan kebijakan terkini, yaitu mereview 

                                                           
47

 Wardatun Nabilah, Dewi Putri, & Deri Rizal, "Jasser Auda‟s System Approach in the Rules of 

Marriage Dispensation in Indonesia (Review of Maqāṣid al-Sharī‟ah)," The Indonesian Journal of 

Islamic Law and Civil Law, 5 (2024), 265-281. 



 

 

46 

implementasi dan dampak dari aturan dispensasi nikah (pernikahan anak) 

di Indonesia. 

Dari perbedaan tersebut, kebaruan (novelty) yang ditawarkan oleh 

penelitian ini menjadi jelas. Jika jurnal Nabilah dkk. menggunakan 

Maqāṣid Auda untuk menelaah relevansi hukum positif  yang bersifat 

spesifik dan kasuistik, penelitian ini menggunakannya untuk menelaah 

ideologi dan konstruksi pemikiran yang bersifat makro, yaitu seluruh 

kerangka pemikiran ekonomi Baqir  Al-Shadr. Novelty Tesis ini adalah 

melakukan integrasi dan evaluasi konstruktif terhadap warisan intelektual 

ekonomi Islam klasik dengan kerangka metodologis modern. Tesis 

bertujuan untuk mengisi celah yang ada dengan menilai konstruksi 

ekonomi Al-Shadr, yang meliputi konsep kepemilikan ganda dan 

keadilan sosial, mampu secara sistemik memenuhi tujuan-tujuan 

Maqāṣid al-Sharī‟ah  kontemporer Jasser Auda. 

4. Isman, Syamsul Hidayat, Imran Rosyadi, Muhammad Syafri Firman, 

Nimas Ayu Sholehah (2023), AL-AFKAR: Journal for Islamic Studies 

dengan judul: “Penelitian Hukum Empiris Berbasis Teori Maqāṣid al-

Sharī‟ah  Jasser Auda.
48

 Kedua penelitian ini, memiliki persamaan 

fundamental karena sama-sama mengadopsi dan mengaplikasikan teori 

Maqāṣid al-Sharī‟ah  Jasser Auda sebagai kerangka teoretis dan 

metodologis utama. Persamaan ini mencerminkan penerimaan atas 

pendekatan Maqāṣid Auda yang bersifat sistemik, multidimensi, dan 

berorientasi pada tujuan sebagai solusi untuk memperbarui kajian 

                                                           
48

 Isman, Syamsul Hidayat, et.al., "Penelitian Hukum Empiris Berbasis Teori Maqāṣid al-Sharī‟ah 

Jasser Auda," Al-Afkar: Journal for Islamic Studies, 6 (2023), 14-29 



 

 

47 

keislaman. Namun, perbedaan utama terletak pada bidang fokus dan 

objek material kajian. Penelitian ini berfokus pada ranah Ekonomi Islam 

dengan objek material berupa pemikiran tokoh, yaitu mengkaji dan 

mengkonstruksi ulang ide-ide normatif Muhammad Baqir  Al-Shadr. 

Sebaliknya, Jurnal Isman dkk. berfokus pada ranah Hukum Islam (Fiqih) 

dengan objek material berupa metodologi riset, yaitu merestrukturisasi 

model penelitian hukum empiris agar sejalan dengan paradigma Maqāṣid 

Auda. 

Dari perbedaan fokus tersebut, muncul kebaruan (novelty) yang 

berbeda pada masing-masing penelitian. Penelitian ini menawarkan 

novelty berupa aplikasi Maqāṣid Auda sebagai pisau analisis evaluatif 

dan konstruktif terhadap konten ideologi ekonomi Al-Shadr, dengan 

tujuan menghasilkan model ekonomi Islam baru yang lebih relevan dan 

fungsional. Sementara itu, novelty dari jurnal Isman dkk. adalah 

menciptakan paradigma metodologis baru dalam ranah hukum empiris 

Indonesia, sehingga Maqāṣid Auda berfungsi sebagai alat reformasi 

metode penelitian hukum. Secara ringkas, penelitian ini menggunakan 

Maqāṣid Auda untuk menguji substansi pemikiran, sedangkan artikel 

menggunakannya untuk memperbaiki metode penelitian. 

5. Muhammad Baiquni Syihab (2023), An-Nur: Jurnal Studi Islam, dengan 

judul: Telaah Kritis Pemikiran Jasser Auda Dalam Buku “Maqāṣid  Al-

Shariah As Philosophy Of Islamic Law: A Systems Approach”.
49

 

Penelitian dan Jurnal memiliki persamaan yang kuat karena keduanya 

                                                           
49

Muhammad Baiquni Syihab, "Telaah Kritis Pemikiran Jasser Auda Dalam Buku “Maqāṣid Al-

Shariah as Philosophy of Islamic Law: a Systems Approach," An Nur: Jurnal Studi Islam, 15 

(2023), 114-136. 



 

 

48 

menjadikan pemikiran Jasser Auda sebagai titik fokus utama. Kedua 

studi ini sepakat bahwa Maqāṣid al-Sharī‟ah  Sistemik Auda adalah 

kerangka teoretis yang sangat penting untuk dikaji, dan keduanya 

menggunakan metode kajian kepustakaan (library research). Namun, 

perbedaan krusial terletak pada objek analisis dan tujuannya. Penelitian 

ini berada dalam ranah Ekonomi Islam, dengan tujuan konstruktif yaitu 

menggunakan kerangka Auda sebagai alat (tools) untuk mengevaluasi 

dan membangun kembali pemikiran ekonomi Muhammad Baqir  Al-

Shadr. Sebaliknya, jurnal Baiquni Syihab berfokus pada ranah Filsafat 

Hukum Islam, dengan tujuan evaluatif-kritis yang lebih dasar, yaitu 

menelaah dan mengkritik pemikiran Jasser Auda itu sendiri terutama 

mengenai prinsipnya yang mendahulukan Maqāṣid di atas teori hukum, 

yang dinilai perlu dikaji ulang otentisitasnya. 

Maka, kebaruan (novelty) yang ditawarkan penelitian ini adalah 

melakukan sintesis tiga dimensi (tokoh klasik Al-Shadr, kerangka 

modern Auda, dan bidang Ekonomi Islam) untuk menghasilkan 

konstruksi konseptual baru. Jika penelitian Baiquni Syihab berhenti pada 

kritik terhadap teori Auda untuk memahami keterbukaan hukum Islam, 

penelitian ini bergerak maju dengan mengaplikasikan teori Auda tersebut 

secara fungsional. Novelty tesis terletak pada integrasi evaluatif terhadap 

ideologi ekonomi Al-Shadr, menilai apakah konsep kepemilikan ganda 

dan keadilan sosialnya mampu memenuhi standar Maqāṣid Auda. 

Dengan kata lain, Tesis ini memposisikan diri bukan sebagai pengkritik 



 

 

49 

Maqāṣid Auda, tetapi sebagai pengguna dan pengembangnya untuk 

memecahkan masalah teoritis dalam Ekonomi Islam. 

6. Ah. Soni Irawan (2022), The Indonesian Journal of Islamic Law and 

Civil Law, Dengan judul: MaqāShid al-Sharīah Jasser Auda Sebagai 

Kajian Alternatif Terhadap Permasalahan Kontemporer.
50

 Dua penelitian 

ini memiliki persamaan mendasar karena keduanya memposisikan teori 

Maqāṣid al-Sharī‟ah  Sistemik Jasser Auda sebagai kerangka kunci yang 

solutif untuk menjawab kompleksitas persoalan modern. Keduanya 

setuju bahwa pendekatan Auda mengatasi keterbatasan metode fiqh lama 

yang cenderung statis. Namun, perbedaan terletak pada cakupan dan 

objek aplikasi teori tersebut. Artikel Irawan bertujuan umum dan luas, 

yakni mempromosikan potensi Maqāṣid Auda sebagai kajian alternatif 

untuk berbagai permasalahan kontemporer secara multidisiplin. 

Sebaliknya, penelitian ini memiliki fokus yang spesifik dan terstruktur, 

yaitu menggunakan kerangka Auda untuk mengevaluasi dan 

merekonstruksi secara spesifik pemikiran Ekonomi Islam Muhammad 

Baqir  Al-Shadr. Kebaruan (novelty) tesis ini adalah melakukan integrasi 

evaluatif antara ideologi klasik dengan metodologi modern dalam satu 

bidang terapan, sehingga menghasilkan benchmark baru dalam studi 

ekonomi Islam: yakni pengujian fungsional terhadap konsep keadilan dan 

kepemilikan Al-Shadr agar sejalan dengan tujuan syariah Auda yang 

                                                           
50

 Ah Soni Irawan, "Maqāshid Al-Sharīah Jasser Auda Sebagai Kajian Alternatif Terhadap 

Permasalahan Kontemporer," The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law, 3 (2022), 39-

55. 



 

 

50 

sistemik, sesuatu yang melampaui kajian Irawan yang masih bersifat 

pemaparan potensi teori secara umum. 

7. Andri Sutrisno, Dini Salsabela, Fitriani, Miftahul Jannah (2022),  El-

Faqih: Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam, dengan judul: The Concept 

of Maqāṣid  Sharia According to Jasser Auda.
51

 Penelitian ini dan Artikel 

Jurnal memiliki persamaan utama karena keduanya berakar pada kajian 

Teori Maqāṣid al-Sharī‟ah  Jasser Auda, mengakui urgensinya sebagai 

kerangka reformasi dan solusi atas persoalan kontemporer yang 

kompleks. Kedua studi ini bersepakat bahwa pendekatan sistemik Auda 

merupakan landasan penting untuk pembaruan hukum dan pemikiran 

Islam. Namun, perbedaan mendasar yang membedakan kontribusi 

keduanya terletak pada objek material dan intensitas analisis. Artikel 

Sutrisno dkk. bersifat eksploratif-deskriptif; fokus utamanya adalah 

konsep Auda itu sendiri, berupaya menguraikan dan menjelaskan filosofi, 

prinsip, dan urgensi Auda sebagai paradigma baru (new paradigm) dalam 

ushul fiqh. Sebaliknya, penelitian ini memiliki tujuan yang lebih 

aplikatif-konstruktif ia menjadikan kerangka Auda sebagai metodologi 

evaluasi untuk menguji dan merekonstruksi pemikiran tokoh lain 

(Muhammad Baqir  Al-Shadr) yang berada dalam ranah Ekonomi Islam. 

Oleh karena itu, kebaruan (novelty) tesis ini adalah pada sintesis 

fungsional yang melampaui deskripsi teori: yaitu pengujian efektivitas 

ideologi ekonomi Al-Shadr melalui lensa metodologi pemikiran 

                                                           
51

 Andri Sutrisno, "The Concept of Maqāṣid Sharia According to Jasser Auda," El-Faqih: Jurnal 

Pemikiran Dan Hukum Islam, 8 (2022), 23-36. 



 

 

51 

kontemporer Auda , dengan tujuan akhir mengkonstruksi model ekonomi 

Islam terbarukan, sementara artikel Sutrisno dkk. berkontribusi pada 

tahap penyediaan landasan teoretis Auda yang lebih mendalam. 

8. Achmad Fageh (2021), Indonesian Interdisciplinary Journal of Sharia 

Economics (IIJSE), dengan judul: Contextualization of maslahah jasser 

auda‟s thought in islamic economy.
52

 Secara metodologis, penelitian ini 

dan Artikel Jurnal Achmad Fageh (Contextualization of Maslahah Jasser 

Auda's Thought In Islamic Economy) memiliki persamaan esensial 

karena keduanya terorientasi pada ranah Ekonomi Islam dan 

memanfaatkan Teori Maqāṣid al-Sharī‟ah  Jasser Auda sebagai kerangka 

analitis sentral untuk menjawab isu kontemporer. Namun, perbedaan 

signifikansi kontribusi terletak pada arah aplikasi dan objek material 

yang dituju. Artikel Fageh bersifat deskriptif-kontekstual dengan fokus 

pada pemikiran Auda itu sendiri, berupaya menguraikan dan memetakan 

konsep maslahah Auda ke dalam berbagai sektor ekonomi Islam. 

Sementara itu, penelitian ini memiliki tujuan yang lebih evaluatif dan 

konstruktif ia menjadikan kerangka Auda sebagai pisau analisis untuk 

menguji dan merekonstruksi pemikiran tokoh klasik (Muhammad Baqir  

Al-Shadr). Oleh karena itu, kebaruan (novelty) tesis ini berada pada 

sintesis multi-lapis, yaitu pengujian fungsionalitas ideologi ekonomi Al-

Shadr seperti kepemilikan ganda dan keadilan sosial terhadap standar 

Maqāṣid Auda yang sistemik, sehingga kontribusinya bergeser dari 

                                                           
52

 Achmad Fageh, "Contextualization of Maslahah Jasser Auda‟s Thought in Islamic 

Economy," Indonesian Interdisciplinary Journal of Sharia Economics (IJISE), 4 (2021), 132-155. 



 

 

52 

sekadar kontekstualisasi teori Auda menuju pengembangan model 

ekonomi Islam terbarukan berbasis evaluasi historis-filosofis. 

Tabel 2.2 

Tabel Persamaan dan Perbedaan dengan Penelitian Terdahulu  

Maqāṣid al-Sharī’ah  Jasser Auda. 

No. 
Nama 

Peneliti 
Judul Persamaan Perbedaan 

1. Muhammad 

Arwani Rofi‟i 

dan Ahmad 

Khoirul Fata 

(2025) 

Meeting the 

Challenges of 

Time: 

Exploring the 

Concept of 

Maqāṣid  

Shari‟ah in the 

Thought of 

Jasser Auda 

Kedua karya 

akademik 

berupaya 

mengembangkan 

pemahaman 

Maqāṣid Auda 

dalam konteks 

perubahan sosial 

dan ekonomi 

kontemporer.. 

Artikel Rofi‟i dan 

Fata bersifat 

deskriptif-eksploratif 

dengan fokus pada 

elaborasi konsep 

sistemik Auda, 

sedangkan Tesis 

bersifat evaluatif-

konstruktif dalam 

menguji relevansi 

pemikiran ekonomi 

Al-Shadr melalui 

kerangka Maqāṣid al-

Sharī‟ah .  

2. Anas Asy‟ari 

Nashuha, 

Muthoifin, 

dan Mariam 

Elbanna 

(2025)  

An Analysis of 

Jasser Auda‟s 

Thought on 

Maqāṣid 

Sharia and Its 

Implications 

for Sharia 

Economic Law 

Kedua studi 

berangkat dari 

disiplin yang 

sama, yaitu 

Hukum Ekonomi 

Syariah, dan 

menjadikan teori 

Auda sebagai 

landasan 

filosofisnya. 

Artikel Anas Asy‟ari 

dkk. menitikberatkan 

pada implikasi umum 

pemikiran Auda 

terhadap hukum 

ekonomi syariah, 

sedangkan Tesis 

menggunakannya 

secara aplikatif untuk 

menguji substansi 

pemikiran Al-Shadr 

3. Wardatun 

Nabilah, Dewi 

Putri, dan 

Deri Rizal, 

2024. 

Jasser Auda‟s 

System 

Approach in 

The Rules of 

Marriage 

Dispensation 

in Indonesia 

(Review of 

Maqāṣid al-

Sharī‟ah ) 

Keduanya 

berangkat dari 

kerangka 

Maqāṣid al-

Sharī‟ah  sistemik 

Jasser Auda 

sebagai pisau 

analisis utama 

dalam memahami 

persoalan 

keislaman. 

Penelitian Nabilah 

dkk. mengulas 

penerapan Maqāṣid 

dalam konteks hukum 

positif, khususnya 

aturan dispensasi 

pernikahan anak di 

Indonesia, sedangkan 

Tesis menyoroti 

dimensi pemikiran 

ekonomi klasik Al-

Shadr secara 



 

 

53 

No. 
Nama 

Peneliti 
Judul Persamaan Perbedaan 

filosofis-normatif 

Auda 

4. Isman, 

Syamsul 

Hidayat, 

Imran 

Rosyadi, 

Muhammad 

Syafri Firman, 

dan Nimas 

Ayu 

Sholehah, 

2023.  

Penelitian 

Hukum 

Empiris 

Berbasis Teori 

Maqāṣid al-

Sharī‟ah  

Jasser Auda 

Kedua penelitian 

sama-sama 

menjadikan Teori 

Maqāṣid al-

Sharī‟ah  Jasser 

Auda sebagai 

fondasi 

konseptual dan 

pendekatan 

metodologis 

utama. 

Artikel berfokus pada 

restrukturisasi 

metode penelitian 

hukum empiris; 

sedangkan Tesis 

berfokus pada bidang 

Ekonomi Islam dan 

rekonstruksi 

pemikiran 

Muhammad Baqir  

Al-Shadr 

5.  Muhammad 

Baiquni 

Syihab, 2023. 

Telaah Kritis 

Pemikiran 

Jasser Auda 

dalam Buku 

“Maqāṣid  al-

Shariah as 

Philosophy of 

Islamic Law: 

A Systems 

Approach” 

Kedua penelitian 

ini memiliki titik 

temu dalam 

menempatkan 

pemikiran Jasser 

Auda sebagai 

pusat analisis 

teoritis. 

Artikel Baiquni 

Syihab bersifat kritis 

terhadap konsep 

epistemologi Auda 

dan validitas 

sistemiknya dalam 

hukum Islam, 

sementara Tesis 

justru memanfaatkan 

teori tersebut sebagai 

perangkat analitis 

untuk mengonstruksi 

ulang ide ekonomi 

Al-Shadr. 

6.  Ahmad Soni 

Irawan, 2022. 

Maqāṣid al-

Sharī‟ah  

Jasser Auda 

Sebagai 

Kajian 

Alternatif 

Terhadap 

Permasalahan 

Kontemporer 

Keduanya sama-

sama 

mengafirmasi 

relevansi teori 

Maqāṣid al-

Sharī‟ah  Auda 

dalam menjawab 

tantangan 

multidimensi 

dunia modern. 

Artikel Irawan 

bersifat umum dan 

memaparkan potensi 

penerapan Maqāṣid 

Auda secara luas 

lintas disiplin, 

sedangkan Tesis 

menerapkannya 

secara spesifik untuk 

mengevaluasi konsep 

ekonomi Al-Shadr.. 

7.  Andri 

Sutrisno, Dini 

Salsabela, 

Fitriani, dan 

Miftahul 

Jannah (2022) 

The Concept 

of Maqāṣid  

Sharia 

According to 

Jasser Auda 

Keduanya 

menempatkan 

teori Maqāṣid al-

Sharī‟ah  Auda 

sebagai 

paradigma 

Artikel Sutrisno dkk. 

bersifat eksploratif 

dengan tujuan 

memperkenalkan 

kerangka konseptual 

Auda secara 



 

 

54 

No. 
Nama 

Peneliti 
Judul Persamaan Perbedaan 

pembaruan dalam 

pengembangan 

hukum dan 

pemikiran Islam. 

komprehensif, 

sedangkan Tesis 

memfungsikannya 

sebagai perangkat 

metodologis untuk 

mengkaji pemikiran 

Al-Shadr. 

8.  Achmad 

Fageh, 2021. 

The Concept 

of Maqāṣid  

Sharia 

According to 

Jasser Auda 

Keduanya 

menempatkan 

teori Maqāṣid al-

Sharī‟ah  Auda 

sebagai 

paradigma 

pembaruan dalam 

pengembangan 

hukum dan 

pemikiran Islam. 

Artikel Sutrisno dkk. 

bersifat eksploratif 

dengan tujuan 

memperkenalkan 

kerangka konseptual 

Auda secara 

komprehensif, 

sedangkan Tesis 

memfungsikannya 

sebagai perangkat 

metodologis untuk 

mengkaji pemikiran 

Al-Shadr. 

Sumber: Data diolah oleh peneliti, 2025.  

Ekonomi Islam muncul karena sebagai respon terhadap dua gelombang 

besar pemikir gagasan ekonomi, yaitu kapitalisme dan sosialisme. 

Kapitalisme sendiri menempatkan kepemilikan individu sebagai prinsip 

utama.
53

 Sedangkan sosialisme kebalikannya, yaitu yang menekankan 

kepemilikan kolektif sebagai asas umum.
54

 Akan tetapi kedua pemikir 

gagasan ini, yaitu baik kapitalisme maupun sosialisme sama-sama 

mempunyai kegagalan di dalam mewujudkan pemerataan keadilan yang 

terus-menerus. Pada kasus ini, ekonomi Islam hadir bukan hanya sekedar 

sebagai penengah, namun sebagai sistem nilai yang mampu memadukan 

efiensi ekonomi itu sendiri dengan prinsip moral dan sosial. Hal itu karena 

Islam sendiri mampu untuk menghadirkan kesetaraan antara hak individu dan 

                                                           
53

 Baqir Al-Shadr, Iqtisoduna (Beirut: Daar Al Ta‟aruf Al Matbu‟ath, 1987), 279. 
54

 Baqir Al-Shadr, Iqtisoduna…., 280. 



 

 

55 

tanggung jawab dalam syariat yang mengarahkan pada keadilan dan 

kemaslahatan. 

Dasar pemikiran dari ekonomi Islam tidak akan terlepas dari unsur-

unsur Maqāṣid al-Sharī‟ah , yaitu penjagaan agama, jiwa, akal, keturunan 

dan harta. Lima unsur ini menjadi pondasi moral untuk semua aktivitas 

tranksaksi ekonomi agar tidak menyimpang dari Maqsud tujuan kemanusian. 

Maka dari itu banyak para pemikir gagasan kontemporer berusaha untuk 

menghadirkan teori ekonomi yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga 

mampu menjawab tantangan zaman. Diantaranya tokoh besar yang menonjol 

ialah Muhammad Baqir  al-Shadr.  

Muhammad Baqir al-Shadr, dalam kitabnya yang terkenal 

“Iqtishaduna” membangun kerangka ekonomi Islam dengan tiga fondasi 

utama, yaitu al-milkiyah al-muzdawajah (kepemilikan ganda), al-hurriyyah 

al-iqtisadiyyah fi nithaq al-mahdud (kebebasan ekonomi dalam batas syariat) 

dan al-„adalah al-ijtima„iyyah (keadilan sosial).
55

 

Baqir  Al-Shadr tidak sependapat dengan kapitalisme yang menjadikan 

kepemilikan pribadi sebagai asas utama, tetapi juga menentang sosialisme 

yang cenderung untuk tidak menggunakan hak individu. Islam menetapkan 

bahwa semua bentuk kepemilikan, baik individu, umum maupun negara dapat 

berjalan setara dan beriringan sesuai fungsinya masing-masing. Sebagaimana 

yang dijelaskan oleh Baqir  Al-Shadr sendiri dalam kitabnya bahwa Islam 

mengakomodasi keragaman bentuk kepemilikan dalam waktu yang sama, 

yaitu kepemilikan individu (al-milk al-khaṣ), misalnya harta hasil usaha 

                                                           
55

 Baqir Al-Shadr, Iqtisoduna….., 279. 



 

 

56 

pribadi, kepemilikan umum (al-milk al-am), seperti sumber daya alam yang 

digunakan bersama (air, udara, padang rumput, tambang), kepemilikan negara 

(al-milk ad-daulah), harta yang dikelola untuk kepentingan umat di bawah 

pengawasan pemerintah.
56

 

Prinsip-prinsip ini mampu mengahdirkan kesamarataan dan 

keseimbangan antara kebebasan manusia sebagai Khalifah yang berjalan di 

atas muka bumi dan keterkaitannya kepada tuhan. Keunikan dari Baqir  Al-

Shadr adalah terdapat pada keberanian dia di dalam merumuskan system 

ekonomi Islam yang mandiri, tidak ikut-ikutan untuk meniru system yang 

lain, dan sepenuihnya berpijak pada nilai-nilai syariah. Akan tetapi 

karakteristik yang masih bersifat normataif dan masih sangat mengikuti 

terhadap fiqh klasik menjadikan gagasan-gagasan dari pemikiran Baqir  Al-

Shadr cenderung kaku dalam menghadapi perubahan social, teknologi dan 

ekonomi global. 

Berbeda dengan Baqir  al-Shadr, Jasser Auda mengeluarkan gagasan 

dengan menggunakan pendekatan terhadap Maqāṣid al-Sharī‟ah  yang 

bersifat sistematik dan multidimensi. Ia memandang hukum Islam, termasuk 

juga dalam hal ekonomi, bukan hanya sekedar segerombolan aturan statis, 

tetapi sebagai sistem yang dimanis yang mempunyai tujuan moral dan sosial 

yang tidak boleh tidak diharuskan untuk agar selalu diperbaharui sesuai 

konteks zaman. Dalam pola pikir Jasser Auda tentang Maqāṣid al-Sharī‟ah , 

yaitu bahwa Maqāṣid bukan hanya berpaku pada lima unsur pokok saja, akan 

                                                           
56

 Baqir Al-Shadr, Iqtisoduna....., 280. 



 

 

57 

tetapi dia menekankankan dan mengembangkan menjadi nilai-nilai universal 

seperti kebebasan, keadilan, martabat manusia, dan keberlanjutan 

lingkungan.
57

 Melalui systems thinking, Auda mengajarkan bahwa setiap 

elemen dalam sistem Islam saling terhubung. perubahan dalam aspek 

ekonomi akan berdampak pada aspek sosial, politik, dan moral umat. 

Keunikan Auda terletak pada keterbukaannya terhadap modernitas tanpa 

kehilangan akar syariah, serta kemampuannya menjadikan Maqāṣid  sebagai 

alat rekonstruksi hukum dan kebijakan agar selalu relevan dan manusiawi. 

Berdasarkan pemetaan komprehensif terhadap literatur terdahulu, dapat 

disimpulkan bahwa sebagian besar studi masih terbatas pada analisis 

deskriptif atau perbandingan parsial terhadap pemikiran ekonomi Muhammad 

Baqir  al-Shadr. Penelitian yang ada cenderung membahas pemikirannya dari 

sudut pandang epistemologi, peran negara, atau perbandingan dengan tokoh 

lain secara terpisah. Belum banyak penelitian yang secara komprehensif 

mengkaji integrasi pemikiran al-Shadr dengan kerangka Maqāṣid al-Sharī‟ah  

kontemporer. Penelitian ini diharapkan dapat mengisi kekosongan tersebut 

dengan memberikan kontribusi teoretis mengenai pemikiran klasik dapat 

direkonstruksi dan relevan untuk menjawab tantangan ekonomi modern. 

Dengan demikian, tesis ini tidak hanya akan memperkaya diskursus 

ekonomi Islam, tetapi juga menjadi rujukan penting bagi pengembangan teori 

yang lebih kontekstual dan fungsional. Penelitian ini akan menunjukkan 

kemampuan pemikiran Baqir  Al-Shadr untuk beradaptasi dengan metodologi 

                                                           
57

 Jasser Auda, Maqhasid Al Syari‟ah (Lebanon: Maktab Al Tauzi‟, 2012), 29. 



 

 

58 

modern, sekaligus menegaskan posisi tesis ini sebagai kontribusi orisinal 

yang berharga bagi dunia akademik. 

B. Kajian Teori 

1. Konsep Dasar Konstruksi  

Konsep dasar konstruksi pemikiran merujuk pada pandangan 

bahwa pengetahuan tidak diterima secara pasif, melainkan dibangun secara 

aktif oleh individu melalui proses pengolahan informasi, pengalaman, dan 

interaksi sosial. Konstruksi pemikiran menjelaskan bagaimana seseorang 

mengembangkan struktur pengetahuan, membentuk makna, dan 

menafsirkan realitas berdasarkan pengalaman subjektif maupun pengaruh 

lingkungan. Dalam kerangka ini, pemikiran dipahami sebagai proses 

dinamis yang menghubungkan aktivitas kognitif, kondisi sosial-budaya, 

serta konteks historis tempat pengetahuan terbentuk. Konsep dasar ini 

menegaskan bahwa akal manusia merupakan agen aktif dalam menata 

pengalaman dan informasi untuk menghasilkan pemahaman yang lebih 

terstruktur dan bermakna.
58

 

a. Pengertian Kontruksi  

Teori konstruksi merupakan landasan pemikiran yang menjelaskan 

bagaimana individu dan masyarakat secara aktif membangun realitas, 

pengetahuan, dan makna mereka. Konsep ini menentang pandangan 

positivisme yang menganggap realitas sebagai entitas objektif yang 

terpisah dari subjek. Inti dari teori ini adalah proses pembentukan atau 

perakitan gagasan, di mana pengetahuan tidak ditransfer secara pasif, 

                                                           
58

 Siska Nerita, Azwar Ananda, & Mukhaiyar, "Pemikiran konstruktivisme dan implementasinya 

dalam pembelajaran," Jurnal Education and Development, 11 (2023), 292-297. 



 

 

59 

melainkan diciptakan melalui interaksi antara pengalaman, interpretasi, 

dan konteks sosial.
59

 Dalam beberapa tahun terakhir, penelitian tentang 

konstruksi pengetahuan terus berkembang, terutama dalam ilmu sosial 

dan humaniora, yang menunjukkan bahwa konstruksi realitas tidak 

pernah statis, tetapi terus-menerus dibentuk dan dibentuk ulang.
60

 

b. Prinsip-Prinsip Dasar Konstruksi Pemikiran 

1) Prinsip Aktivitas 

Prinsip ini menyatakan bahwa individu berperan aktif dalam 

membangun pengetahuannya sendiri.
61

 Pikiran tidak bekerja sebagai 

wadah kosong yang hanya menerima informasi, tetapi berfungsi 

mengolah, menyeleksi, serta menata pengalaman sehingga 

menghasilkan makna baru. 

2) Prinsip Sosialitas 

Konstruksi pemikiran tidak terlepas dari interaksi sosial. 

Bahasa, budaya, nilai, dan lingkungan sosial memainkan peran 

penting dalam membentuk cara seseorang memahami dunia. 

Pemaknaan atas suatu konsep sering kali dihasilkan melalui dialog, 

diskusi, dan proses sosial lainnya.
62

 

 

                                                           
59

 Mulyadi, "Teori Belajar Konstruktivisme Dengan Model Pembelajaran (Inquiry)," Al Yasini: 

Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan, 7 (2022), 174-174. 
60

 Burr, Viv, and Penny Dick, Social Constructionism: The Palgrave Handbook of Critical Social 

Psychology (London: Palgrave Macmillan Uk, 2017), 59-80. 
61

 Siska Nerita, Azwar Ananda, & Mukhaiyar,"Pemikiran konstruktivisme dan implementasinya 

dalam pembelajaran," Jurnal Education and development, 11 (2023), 292-297. 
62

 Lisda Romdani, "Teori Konstruksi Sosial: Sebuah Teori Bagaimana Warga Negara memaknai 

Pelaksanaan Pemilihan Kepala Daerah di Masa Pandemic" Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, 10 

(2021), 116-123. 



 

 

60 

3) Prinsip Kontekstualitas 

Pemikiran terbentuk dalam konteks tertentu baik historis, 

budaya, maupun situasional. Artinya, cara seseorang membangun 

konsep sangat dipengaruhi oleh lingkungan dan pengalaman yang 

melingkupinya. Konteks ini memberikan batasan sekaligus peluang 

bagi terbentuknya pola pikir tertentu.
63

 

4) Prinsip Dinamika 

Pengetahuan dan pemikiran bersifat berubah dan berkembang 

seiring waktu. Setiap pengalaman baru berpotensi mempengaruhi, 

memperkaya, atau bahkan mengubah struktur pemikiran yang telah 

ada sebelumnya. Dengan demikian, konstruksi pemikiran selalu 

bersifat progresif.
64

 

5) Prinsip Refleksivitas 

Prinsip ini menekankan bahwa individu memiliki 

kemampuan untuk mengevaluasi dan meninjau kembali 

pemahamannya. Kesadaran diri dalam melakukan refleksi 

memungkinkan seseorang merevisi, memperbaiki, atau memperkuat 

struktur pemikiran yang telah terbentuk.
65

 

 

                                                           
63

 Balya Ziaulhaq Achmadin, "Urgensi Historical Thinking Skills Bagi Peserta Didik Dalam 

Pembelajaran Sejarah Kebudayaan Islam," Muta'allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1 (2022), 

96-114. 
64

 Muhammad Rijal Fadli, "Hubungan filsafat dengan ilmu pengetahuan dan relevansinya di era 

revolusi industri 4.0 (Society 5.0)," Jurnal filsafat, 31 (2021), 130-161. 
65

 Y. Yulianti, Andi Ana Vera, & S. Saprin. "Prinsip-Prinsip Situational Pembelajaran (Prinsip-

Prinsip Situasional dan Sistem-Sistem Umum Metode Pembelajaran)," Socius: Jurnal Penelitian 

Ilmu-Ilmu Sosial, 2 (2025) 10. 



 

 

61 

c. Alur Konstruksi  

Proses konstruksi pemikiran dapat dipahami melalui kerangka 

teori Konstruksi Sosial Realitas yang dikembangkan oleh Peter L. 

Berger dan Thomas Luckmann dalam karya monumentalnya The 

Social Construction of Reality. Menurut kedua teoritikus ini, 

konstruksi pemikiran berlangsung melalui tiga fase dialektis yang 

saling terkait. 

Tabel 2.3 

Alur teori kontruksi 

 

 

 

 

 

 

Sumber: diolah oleh peneliti, 2025.  

Secara sosiologis, konstruksi pemikiran terbentuk melalui tiga 

tahapan dialektis yang saling berkaitan, tahapan-tahapan sebagai 

berikut: 

1) Tahap Eksternalisasi merupakan momen pertama dimana individu 

sebagai aktor sosial secara aktif memproyeksikan kesadarannya ke 

dalam dunia sosial. Pada tahap ini, pemikir mengeluarkan 

(eksternalisasi) pengalaman subyektif, ide, dan refleksi kritisnya 

terhadap realitas yang dihadapinya. Berger dan Luckmann 

Ekternalisasi 

Obyektivasi 

Internalisasi 



 

 

62 

menjelaskan bahwa "manusia secara terus-menerus memproduksi 

dunia sosial melalui proses eksternalisasi." Dalam konteks 

intelektual, tahap ini mencakup proses perenungan, respons 

terhadap tantangan zaman, dan formulasi awal gagasan sebagai 

jawaban atas problem sosial yang dihadapi. 

2) Tahap Obyektivasi terjadi ketika produk hasil eksternalisasi 

tersebut memperoleh status realitas independen di luar diri 

penciptanya. Pemikiran yang semula subyektif kini membeku 

menjadi fakta sosial yang dapat diamati, dikaji, dan dikritik oleh 

orang lain. Sebagaimana ditegaskan Berger dan Luckmann, 

melalui obyektivasi, produk-produk manusia memperoleh karakter 

sebagai fakta yang berada di luar dan terlepas dari produsennya. 

Dalam dunia intelektual, tahap ini terwujud melalui publikasi 

karya, sistemasi teori, dan institusionalisasi gagasan yang 

membuatnya menjadi warisan budaya objektif. 

3) Tahap Internalisasi menyempurnakan siklus dialektika ini dengan 

proses dimana realitas yang telah terobyektivasi diserap kembali 

oleh individu dalam masyarakat. Melalui sosialisasi dan 

pembelajaran, pemikiran yang telah menjadi "fakta sosial" tersebut 

diambil-alih dan dijadikan bagian dari kesadaran subyektif 

anggota masyarakat. Berger dalam The Sacred Canopy 

menegaskan bahwa "melalui internalisasi, dunia sosial yang 

terobyektivasi ditransformasikan kembali ke dalam kesadaran." 



 

 

63 

Dalam konteks keilmuan, tahap ini terwujud ketika suatu 

pemikiran diadopsi oleh komunitas akademik, mempengaruhi 

paradigma keilmuan, dan akhirnya membentuk cara berpikir 

kolektif. 

Ketiga tahapan ini membentuk suatu siklus dialektis yang 

terus-menerus, dimana internalisasi dari satu generasi menjadi dasar 

bagi eksternalisasi generasi berikutnya, demikian seterusnya dalam 

proses konstruksi pengetahuan yang dinamis dan berkelanjutan. 

2. Teori Rekontruksi 

a. Pengertian Rekontruksi 

Berbeda dengan konstruksi yang berfokus pada pembentukan, 

rekonstruksi adalah proses yang lebih kritis, yaitu membongkar dan 

menyusun kembali suatu gagasan atau sistem yang sudah mapan. 

Rekonstruksi tidak bertujuan untuk menghancurkan, melainkan untuk 

memperbarui dan memberikan makna baru yang lebih relevan dengan 

konteks yang berubah.
66

 Proses ini sering kali diawali dengan 

menguraikan sebuah metode analisis yang mengungkap asumsi 

tersembunyi, kontradiksi, atau struktur kekuasaan di balik suatu 

gagasan. Rekonstruksi kemudian mengisi kekosongan atau menyusun 

kembali elemen-elemen yang dibongkar menjadi kerangka baru. 

Penelitian saat ini menunjukkan bagaimana rekonstruksi pemikiran 

                                                           
66

 Suripto, & Mohammad Riza Zaenuddin "Rekonstruksi Metode Pendidikan Dalam Pemikiran 

Filsafat Mohammad Iqbal," Edukasi: Jurnal Pendidikan Islam, 12 (2024), 204-232. 



 

 

64 

dilakukan di berbagai bidang, mulai dari hukum hingga teologi, untuk 

mengatasi tantangan kontemporer.
67

 

Rekonstruksi adalah proses sentral yang diusulkan oleh Karl 

Mannheim dalam magnum opusnya, “Ideology and Utopia: An 

Introduction to the Sociology of Knowledge”. Proses ini merupakan 

solusi terhadap masalah relativisme yang timbul dari tesisnya bahwa 

semua pemikiran manusia terikat secara eksistensial (existentially 

determined) oleh posisi sosial-historis kelompok yang 

menghasilkannya.
68

 Mannheim mendefinisikan rekonstruksi sebagai 

upaya untuk mensintesis dan mengintegrasikan berbagai pandangan 

dunia yang terpecah-pecah (seperti ideologi yang berupaya 

mempertahankan tatanan dan utopia yang berupaya mengubahnya) 

menjadi suatu kesatuan yang lebih utuh.
69

 Dengan cara ini, kebenaran 

tidak lagi dianggap sebagai hal yang absolut dan universal, melainkan 

objektif secara relasional. Kebenaran dapat dipahami secara memadai 

hanya ketika konteks sosial di mana ia muncul telah sepenuhnya diakui 

dan dihubungkan dengan perspektif lainnya.  

Karl Mannheim, melalui karyanya Sosiologi Pengetahuan 

(Sociology of Knowledge), meletakkan dasar pemikiran bahwa tidak 

ada ide, konsep, atau pengetahuan yang bersifat universal dan muncul 

dari ruang hampa. Inti dari pemikirannya, yang tertuang dalam karya 

                                                           
67

 Jacques Derrida, Of Grammatology (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1976), 158-

160. 
68

 Husna, Fina Mazida, et al., Refleksi Hermeneutika Dalam Studi Islam Mengupas Pemikiran 

Tokoh Hermeneutika Barat Maupun Timur (Islam) (Semarang: Penerbit Tahta Media, 2024). 
69

 Edward Shils, Ideology And Utopia‟ By Karl Mannheim (Daedalus: 1974), 83–89.  



 

 

65 

klasiknya “Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of 

Knowledge”, adalah tesis mengenai keterikatan eksistensial (existential 

determination), yang menyatakan bahwa cara berpikir manusia secara 

fundamental ditentukan dan dikondisikan oleh posisi sosial-

historisnya, termasuk kepentingan, struktur kelas, dan kerangka acuan 

yang berlaku pada waktu tertentu. Teori rekonstruksi pengetahuan 

muncul sebagai respons metodologis terhadap tesis ini, di mana 

rekonstruksi adalah proses kritis dan analitis yang bertujuan untuk 

mengangkat kebenaran yang terikat secara sosial ini ke tingkat 

pemahaman yang lebih tinggi dan terintegrasi, yang mana merupakan 

tugas esensial bagi ilmuwan sosial.
70

 

Keterikatan eksistensial tersebut secara konkret 

memanifestasikan diri dalam dua jenis distorsi pemikiran: Ideologi dan 

Utopia. Mannheim membedakan Ideologi sebagai sistem pemikiran 

yang secara fungsional bertujuan untuk mempertahankan tatanan sosial 

yang ada, sering kali melalui pengaburan realitas kelompok dominan. 

Sebaliknya, Utopia adalah pemikiran yang secara radikal menentang 

tatanan sosial saat ini dan berupaya mengubahnya secara fundamental. 

Baik Ideologi maupun Utopia, dalam pandangan Mannheim, sama-

sama hanya merupakan fragmen kebenaran yang parsial, yang 

keberpihakannya mencegah tercapainya pemahaman realitas secara 

menyeluruh. Oleh karena itu, masyarakat modern yang diwarnai oleh 

berbagai Ideologi dan Utopia yang saling bertentangan menghadapi 

krisis komunikatif, sehingga terancam jatuh ke dalam jurang 

                                                           
70

 Mochamad Nashrullah, Filsafat Pengetahuan & Metodologi Ilmiah (Yogyakarta: Karya Bakti 

Makmur, 2025), 12.  



 

 

66 

relativisme murni, di mana setiap klaim kebenaran dianggap setara 

tanpa ada dasar untuk penilaian. 

Untuk mengatasi bahaya relativisme tersebut, Mannheim 

mengusulkan solusi epistemologis yang disebut Relasionisme 

(Relationism), yang menjadi esensi dari Rekonstruksi Pengetahuan. 

Relasionisme bukanlah relativisme, melainkan pandangan bahwa 

kebenaran itu objektif secara relasional artinya, suatu pernyataan 

kebenaran tidak bersifat absolut, tetapi dapat dianggap objektif dan 

valid hanya jika konteks sosial dan perspektif yang melahirkannya 

telah sepenuhnya diakui, dianalisis, dan diintegrasikan. Proses 

Rekonstruksi bertujuan untuk menemukan totalitas dan kesatuan dari 

berbagai perspektif yang bersaing ini. Melalui rekonstruksi, ilmuwan 

dapat membuat pandangan dunia yang sebelumnya tidak terstruktur 

menjadi dapat diakses secara rasional dan teoritis, sekaligus 

memulihkan kemampuan masyarakat untuk melakukan dialog 

rasional.
71

 

b. Alur Rekontruksi 

Alur rekonstruksi merupakan upaya peneliti untuk menyusun 

kembali hasil temuan agar membentuk gambaran yang utuh dan 

bermakna sesuai dengan fokus penelitian. Melalui rekonstruksi, data 

yang telah diperoleh diinterpretasikan secara mendalam untuk 

memperlihatkan keterkaitan antarunsur serta makna yang terkandung 

di dalamnya. Proses ini memungkinkan peneliti untuk menampilkan 

pemahaman yang komprehensif mengenai fenomena yang dikaji, 

                                                           
71

 Hamida Olfah, "Rekonstruksi Pemikiran Pendidikan Islam: Perspektif Transformasi Sosial Dan 

Kontemporer," Jurnal Pendidikan Dan Keguruan, 3 (2025), 322-331. 



 

 

67 

sehingga hasil penelitian tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga 

reflektif dan analitis.
72

 

Untuk memberikan kejelasan dalam memahami alur tersebut, 

berikut disajikan kerangka rekonstruksi yang menjadi dasar dalam 

penyusunan hasil pembahasan. 

Tabel 2.4 

Alur Teori Rekontruksi 

 

 

 

 

 

 

Sumber: diolah oleh peneliti, 2025 

Proses rekonstruksi ini melibatkan tiga tahapan analitis utama 

yang harus dilakukan oleh kaum intelektual yang bergerak bebas (free-

floating intelligentsia), yang dianggap memiliki otonomi sosial paling 

besar. Tahapan dimulai dengan Analisis ideologi total mengungkapkan 

secara kritis kategori-kategori pemikiran yang mendasari suatu 

kelompok. Tahap selanjutnya adalah konkurensi atau perbandingan 

perspektif yang saling bertentangan untuk melihat bagaimana setiap 

fragmen kebenaran beroperasi. Tahap akhirnya adalah sintesis atau 

integrasi dari perspektif yang telah dianalisis tersebut untuk 

                                                           
72

 Matthew B. Miles & A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis: an Expanded 

Sourcebook, 2 (Thousand Oaks, CA: Sage, 1994), 10-11. 

Analisis Ideologi Total 

Konkurensi Perspektif 

Sintesis Integratif 



 

 

68 

menghasilkan pemahaman totalitas yang lebih komprehensif. Tujuan 

dari tahapan ini adalah untuk membuat struktur pengetahuan yang 

sebelumnya tidak terartikulasi menjadi dapat diakses secara teoritis 

dan rasional, sehingga memfasilitasi komunikasi dan tindakan kolektif 

yang demokratis.
73

 

Secara metodologis, proses rekonstruksi pengetahuan melibatkan 

tiga tahapan kritis: 

1) Analisis Ideologi Total (total analysis of ideology), yaitu 

mengungkap kategori-kategori pemikiran mendasar dan asumsi 

ontologis suatu kelompok yang ditentukan oleh posisi sosialnya. 

Menurut perspektif Karl Mannheim, analisis ini dilakukan untuk 

menyingkapkan "kategori-kategori pemikiran tak terucap" 

(unspoken thought categories) yang berfungsi sebagai fondasi 

epistemologis suatu pandangan dunia. Pada tahap ini, intelektual 

bebas berperan sebagai arkeolog pengetahuan yang melakukan 

ekskavasi terhadap presupposisi-presupposisi dasar yang selama ini 

diterima begitu saja. Proses analisis meliputi dekonstruksi terhadap 

skema konseptual yang membingkai realitas, pelacakan determinasi 

sosial dari berbagai bentuk kesadaran, serta pemetaan relasi antara 

posisi sosial dengan struktur kognitif yang berkembang. Melalui 

analisis mendalam ini, beragam bias epistemologis yang 

terselubung dalam kerangka pemikiran dapat diidentifikasi dan 

                                                           
73

 Pringgabayu, Dematria, & Mochamad Arief Rahman Ramadhian, "Proses Manajemen 

Pengetahuan Dalam Pendidikan: Sebuah Penelitian Teoritis-Konseptual," Jiip-Jurnal Ilmiah Ilmu 

Pendidikan, 7 (2024), 4336-4344. 



 

 

69 

dikritisi, sehingga membuka kemungkinan bagi terciptanya 

landasan pengetahuan yang lebih reflektif dan self-aware. 

2) Konkurensi perspektif (structural analysis of competing 

perspectives), di mana berbagai pandangan Ideologis dan Utopis 

dipertemukan untuk dibandingkan secara setara, sehingga setiap 

klaim dapat dipahami batas dan kondisinya. Dalam fase ini, 

intelektual bebas berfungsi sebagai mediator kritis yang mengelola 

dialektika antar posisi-posisi ideologis yang berbeda. Melalui 

metode komparasi yang rigor, setiap perspektif dipetakan dalam 

konteks sosio-historisnya masing-masing, sementara klaim-klaim 

kebenarannya dievaluasi berdasarkan koherensi internal dan 

relevansi sosialnya. Proses konkurensi ini memungkinkan 

identifikasi fragmen-fragmen kebenaran (fragments of truth) yang 

tersebar di berbagai tradisi pemikiran, sekaligus mengungkap 

keterbatasan parsialitas setiap perspektif. Yang terpenting, tahap ini 

memetakan secara kritis relasi antara kepentingan sosial tertentu 

dengan klaim-klaim universal yang diajukannya, sehingga 

membuka ruang bagi terciptanya dialog yang authentik antar 

berbagai posisi kultural dan ideologis. 

3) Sintesis atau integrasi, yang merupakan tahap pencapaian 

pemahaman totalitas yang melampaui dan mengakomodasi semua 

fragmen perspektif. Pada tahap ini, intelektual bebas berperan 

sebagai integrator yang menyusun kembali fragmen-fragmen 



 

 

70 

kebenaran yang tersebar menjadi suatu kerangka pengetahuan yang 

koheren dan inklusif. Proses sintesis tidak sekadar menggabungkan 

elemen-elemen dari berbagai tradisi pemikiran, melainkan 

menciptakan dialektika kreatif yang melampaui batas-batas 

partikular setiap perspektif. Hasilnya adalah terciptanya suatu 

totalitas pemahaman (comprehensive totality) yang mampu 

merepresentasikan kompleksitas realitas sosial secara lebih utuh, 

sekaligus menyediakan landasan epistemologis bagi terciptanya 

solidaritas sosial yang inklusif. Sintesis ini menjadi basis bagi 

tindakan kolektif yang transformatif, sekaligus membuka 

kemungkinan bagi terciptanya masyarakat yang lebih demokratis 

melalui pengakuan terhadap pluralitas perspektif. 

Mannheim mengandalkan kaum intelektual yang bergerak bebas 

(free-floating intelligentsia) sebagai agen yang secara sosial paling 

otonom untuk melaksanakan tugas sintesis ini, menjadikannya 

kelompok yang ideal untuk memandu masyarakat menuju rekonstruksi 

pengetahuan dan perencanaan demokratis.
74

 

Kini, relevansi sosiologi pengetahuan dan rekonstruksi 

pengetahuan Mannheim semakin menguat di tengah tantangan 

kontemporer seperti polarisasi politik dan infodemik. Studi terbaru 

menunjukkan bahwa karya Mannheim menyediakan kerangka kerja 

penting untuk mengembangkan epistemologi pascafilosofis yang 

                                                           
74

 Supoyo, “Rekonstruksi Regulasi Aspirasi Masyarakat Dalam Pembentukan Peraturan 

Perundang-Undangan Berbasis Nilai Keadilan Pancasila.” (Disertasi, Universitas Islam Sultan 

Agung, 2023), 97. 



 

 

71 

refleksif dan berbasis sosiologi, yang dapat menganalisis bagaimana 

pengetahuan dikonstruksi dalam sistem modern yang kompleks. 

Penerapan praktis teori ini meluas ke berbagai bidang, dari studi tafsir 

agama hingga analisis tatanan sosial dan pluralitas peradaban, yang 

menekankan pentingnya dialog dan emansipasi untuk membangun 

masa depan bersama. Dengan demikian, pemikiran Mannheim tentang 

rekonstruksi pengetahuan tetap menjadi alat analitis yang vital untuk 

memahami dan mengatasi krisis kebenaran di era digital dan polarisasi 

ideologis.
75

 

Dalam konteks pemikiran keagamaan, Fazlur Rahman adalah 

salah satu tokoh kunci yang mengusung gagasan rekonstruksi 

pemikiran Islam. Ia memperkenalkan metode "gerakan ganda" (double 

movement) sebagai cara untuk merekonstruksi pemahaman agama. 

Langkah pertama adalah kembali ke makna awal Al-Qur'an dan 

Sunnah dengan mempertimbangkan konteks historisnya, sementara 

langkah kedua adalah merumuskan kembali prinsip-prinsip tersebut 

agar dapat diaplikasikan secara relevan di era modern. Pendekatan ini 

sangat berpengaruh dan terus dikaji dalam studi Islam kontemporer 

untuk mengatasi stagnasi pemikiran.
76

 

Penerapan teori rekonstruksi juga sangat relevan dalam disiplin 

ekonomi Islam. Ketika pemikiran ekonomi islam klasik menghadapi 

                                                           
75

 M. Alfazri,  & Mike Meiranti, "Rekonstruksi Pendekatan Kritik Budaya Dalam Komunikasi: 

dari Media Konvensional Hingga Revolusi Digital," Intercode, 4 (2024), 32-36. 
76

 Fazlur Rahman, Revival And Reform In Islam: A Study Of Islamic Fundamentalism (Simon And 

Schuster, 2021), 324. 



 

 

72 

tantangan ekonomi modern, para cendekiawan melakukan rekonstruksi 

untuk membuatnya lebih dinamis dan solutif. Contohnya adalah 

rekonstruksi Maqāṣid al-Sharī‟ah  oleh Jasser Auda. Ia tidak menolak 

konsep Maqāṣid klasik, melainkan merekonstruksinya dengan 

pendekatan sistem yang lebih fleksibel dan multidisipliner. Auda 

berpendapat bahwa tujuan syariah harus dipahami sebagai sebuah 

sistem yang saling terkait, bukan sekadar daftar lima tujuan (Maqāṣid 

al-khamsah). Pendekatan ini memungkinkan penerapan prinsip syariah 

yang lebih holistik dalam berbagai aspek kehidupan.
77

  

Konstruksi dan rekonstruksi memiliki hubungan yang dialektis. 

Setiap gagasan yang dikonstruksi pada suatu masa akan menjadi objek 

untuk direkonstruksi di masa depan. Rekonstruksi selalu dimulai dari 

pemahaman terhadap bagaimana suatu realitas atau pemikiran 

dikonstruksi. Proses ini tidak linear, melainkan siklus 

berkesinambungan di mana pengetahuan terus-menerus dibentuk, diuji, 

dan diperbarui. Siklus ini sangat penting dalam ilmu pengetahuan 

untuk memastikan bahwa pengetahuan tetap relevan dan mampu 

menjawab tantangan-tantangan baru.
78

 

 

 

 

                                                           
77

 Samsul Hadi, Pendekatan Multidisipliner Dalam Pengembangan Hukum Islam (Menurut 

Pandangan: Jasser Auda, 2020), 78. 
78

 Redyantanu & Bramasta Putra, "Redefinisi Perancah: Potensi Arsitektur Temporer Pada 

Keberlanjutan: Redefining Scaffolding: The Potential Of Temporary Architecture In 

Sustainability," Aksen: Journal of Design and Creative Industry, 9 (2025), 415-419. 



 

 

73 

3. Konsep Dasar Ekonomi Islam.  

a. Pengertian Ekonomi Islam 

Ekonomi Islam didefinisikan sebagai ilmu dan penggunaan 

perintah dan aturan syariah untuk melindungi dari ketidakadilan dalam 

pengadaan dan penggunaan sumber daya alam untuk tujuan memenuhi 

kebutuhan manusia dan memungkinkan mereka untuk menjalankan 

tanggung jawabnya kepada Allah SWT. Dan masyarakat secara 

keseluruhan. Ekonomi Islam sendiri sebagai ilmu sosial yang 

mempelajari masalah ekonomi sekelompok orang yang memegang 

nilai-nilai Islam, dan dengan nilai-nilai Islam inilah manusia bisa 

mencapai al falah.
79

 

Menurut Muhammad Abdul Mannan, ekonomi Islam adalah 

ilmu pengetahuan sosial yang mempelajari masalah-masalah ekonomi 

masyarakat yang diilhami oleh nilai-nilai Islam. Ia menekankan bahwa 

ekonomi Islam tidak sekadar sistem ekonomi, tetapi suatu disiplin ilmu 

yang dibangun atas prinsip moral, nilai ketuhanan, dan keadilan sosial. 

Dengan demikian, aktivitas ekonomi diposisikan sebagai bagian dari 

ibadah dan sarana mencapai kesejahteraan material maupun spiritual.
80

 

M. Umer Chapra mendefinisikan ekonomi Islam sebagai ilmu 

yang berusaha merealisasikan kesejahteraan manusia melalui alokasi 

dan distribusi sumber daya yang adil, stabilitas makroekonomi, dan 

pembangunan berkelanjutan sesuai ajaran Islam. Chapra menekankan 

                                                           
79

 Azharsyah Ibrahim, Pengantar Ekonomi Islam (Jakarta: Bank Indonesia, 2021), 16. 
80

 Qori Imtinan, "Pemikiran Ekonomi Islam Oleh Muhammad Abdul Mannan: Teori Produksi 

(Mazhab Mainstream)," Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 7 (2021), 1644-1652. 



 

 

74 

pentingnya nilai moral, keadilan in distributive justice, serta 

mekanisme institusional yang mampu mencegah konsentrasi kekayaan, 

eksploitasi, dan ketimpangan.
81

 

Baqir al-Shadr mendefinisikan ekonomi Islam sebagai sistem 

nilai dan aturan yang bersumber dari syariat untuk mengatur 

kehidupan ekonomi, di mana distribusi kekayaan, kepemilikan, serta 

mekanisme sosial diarahkan untuk mencapai keadilan dan 

kemaslahatan umum. Menurut al-Shadr, ekonomi Islam bukan imitasi 

kapitalisme atau sosialisme, melainkan memiliki struktur sendiri yang 

dibangun atas konsep kepemilikan ganda (individual, publik, negara) 

dan distribusi berbasis keadilan.
82

 

Menurut Masudul Alam Choudury, ekonomi Islam adalah studi 

sejarah empiris dan teoritis yang akan dianalisis kebutuhan manusia 

dan masyarakat dalam bimbingan sistem nilai-nilai Islam.
83

 

Masudul Alam Choudury memperluas pemahaman tentang 

ekonomi Islam dengan mendefinisikan ekonomi Islam sebagai studi 

yang bersifat empiris, historis, sekaligus teoritis. Menurutnya, ekonomi 

Islam tidak hanya mengkaji angka-angka statistik atau teori kering 

semata, melainkan menganalisis kebutuhan manusia dan masyarakat 

dengan tetap berada dalam bimbingan sistem nilai Islam. Dengan cara 

                                                           
81

 Ririn Anjani Rangkuti, & Muhammad Arif, "Pemikiran Ekonomi Islam M. Umer Chapra dalam 

Konteks Era Kontemporer," Jurnal Ilmiah Research Student, 1 (2024): 348-352. 
82

 Sri Wahyuni, & Rahman Ambo Masse, "Pemikiran Mazhab Baqir Al-Shadr (Kajian Teori Dasar 

Dalam Membangun Ekonomi Islam)," Jurnal Asy-Syarikah: Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi 

dan Bisnis Islam, 6 (2024), 198-209. 
83

 Azharsyah Ibrahim, Pengantar Ekonomi Islam….,16. 



 

 

75 

ini, ekonomi Islam hadir sebagai disiplin yang utuh. Bukan hanya ilmu 

pengetahuan, tetapi juga pedoman praktis yang menuntun manusia 

agar tidak menyimpang dari nilai-nilai syariah dalam aktivitas 

ekonominya. 

b. Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam  

Prinsip-prinsip dasar ekonomi Islam merupakan fondasi 

normatif yang mengarahkan seluruh aktivitas ekonomi agar selaras 

dengan tujuan syariat dan nilai moral yang dijunjung tinggi dalam 

Islam. Keseluruhan prinsip ini tidak hanya mengatur aspek teknis 

transaksi, tetapi juga membentuk orientasi etis yang menempatkan 

kesejahteraan, keadilan, dan keberlanjutan sebagai tujuan utama 

kegiatan ekonomi. Dalam kerangka epistemologis, prinsip-prinsip 

tersebut bersumber dari Al-Qur‟an, hadis, serta pemikiran fuqahā yang 

kemudian dikembangkan dalam kajian ekonomi Islam kontemporer. 

1) Prinsip Tauhid  

Prinsip tauhid merupakan dasar utama seluruh bangunan 

ekonomi Islam. Tauhid menegaskan bahwa seluruh aspek ekonomi 

manusia harus terikat pada nilai-nilai ketuhanan, sehingga aktivitas 

ekonomi tidak berdiri secara independen dari norma moral. Dalam 

perspektif tauhid, manusia hanya bertindak sebagai khalifah yang 

diberi amanah untuk mengelola sumber daya sesuai dengan 

ketentuan Allah SWT. Tauhid juga mengintegrasikan dimensi 

spiritual dan material dalam kegiatan produksi, pemasaran, dan 

distribusi. Artinya, pencarian keuntungan tidak dapat dilepaskan 



 

 

76 

dari nilai ibadah dan tanggung jawab moral. Penelitian 

kontemporer menyebutkan bahwa tauhid berfungsi sebagai 

kerangka etika yang membentuk perilaku bisnis yang adil, 

transparan, dan bertanggung jawab. Dengan demikian, tauhid tidak 

hanya memberi orientasi moral, tetapi juga membentuk pola pikir 

ekonomi yang berkeadaban dan berkelanjutan.
84

 

2) Prinsip Keadilan 

Keadilan merupakan asas fundamental dalam ekonomi Islam 

dan menjadi rujukan dalam semua transaksi muamalah. Prinsip ini 

menuntut perlakuan yang proporsional, transparansi informasi, dan 

tidak adanya unsur merugikan salah satu pihak. Keadilan tercermin 

dalam larangan riba, maysir, gharar, dan seluruh bentuk eksploitasi, 

karena praktik-praktik tersebut menciptakan ketimpangan dan 

ketidakstabilan ekonomi. Pada tataran makro, ekonomi Islam 

mendorong kebijakan redistribusi kekayaan agar tidak terjadi 

akumulasi pada kelompok tertentu. Studi kontemporer 

menunjukkan bahwa keadilan dalam ekonomi Islam berkaitan erat 

dengan isu inklusi keuangan, kesetaraan akses, dan perlindungan 

konsumen. Hal ini menegaskan bahwa keadilan bukan hanya 

prinsip normatif, tetapi juga mekanisme struktural untuk menjaga 

stabilitas ekonomi dan keharmonisan sosial.
85

 

 

                                                           
84

 Halimi Mohd Khalid, Azman Hasan, Abdullah Sulaiman, Shakila Ahmad, & Hemmy Abd. Jalal, 

"Tawhidic Paradigm Index as a Measuring Tool of Tawhidic Practice: A Research in Universiti 

Tun Hussein Onn Malaysia," Advances in Humanities and Contemporary Studies, (2021), 168-

177. 
85

 Suziraha Dzulkepli, & Mohd Nizam Barom, "Financial Inclusion and the goal of distributive 

justice in Islamic economics," The Journal of Muamalat and Islamic Finance Research (2021), 66-

77. 



 

 

77 

3) Prinsip Keseimbangan 

Prinsip keseimbangan menuntut adanya keharmonisan 

antara aspek spiritual dan material, individu dan masyarakat, serta 

produksi dan distribusi. Ekonomi Islam mengajarkan moderasi dan 

menolak perilaku konsumtif, pemborosan, maupun eksploitasi 

sumber daya secara serampangan. Tawāzun juga berkaitan dengan 

keberlanjutan (sustainability), yang semakin penting dalam konteks 

krisis lingkungan global. Dalam literatur kontemporer, prinsip 

keseimbangan ditafsirkan sebagai pendekatan ekonomi yang 

mempertimbangkan aspek sosial dan ekologis sebagai bagian 

integral dari fungsi ekonomi. Dengan demikian, tawāzun memberi 

arah bagi pembentukan sistem ekonomi yang adil sekaligus 

berkelanjutan.
86

 

4) Prinsip Kebebasan  

Ekonomi Islam memberikan kebebasan bagi individu untuk 

berusaha, berdagang, dan memiliki harta. Namun, kebebasan 

tersebut dibatasi oleh syariat agar tidak menimbulkan kerusakan 

sosial atau ekonomi. Pasar bebas dalam Islam adalah pasar bebas 

yang bermoral (morally bounded market), di mana kompetisi 

diperbolehkan selama tidak melanggar etika dan tidak 

menimbulkan ketidakadilan. Penelitian terbaru menunjukkan 

bahwa kerangka kebebasan yang dibatasi etika ini mampu 

menciptakan stabilitas pasar yang lebih tinggi karena menekan 

                                                           
86

 Suhaila Abdullah, Nur Izzaty Mohamad, & Mohd Nizam Sahad, "The Quranic Principle of 

Wasatiyyah as the Foundation of Malaysia Madani‟s Civilizational Framework," International 

Journal of World Civilizations and Philosophical Studies, (2025). 



 

 

78 

risiko moral hazard dan praktik predatory. Dengan demikian, 

prinsip kebebasan dalam Islam bukan liberalisasi tanpa batas, tetapi 

kebebasan yang dibingkai tanggung jawab.
87

 

5) Prinsip Maslahah 

Prinsip maslahah berorientasi pada terwujudnya 

kemanfaatan umum dan pencegahan kerusakan. Maslahah menjadi 

indikator penting dalam menilai keabsahan suatu kebijakan atau 

produk ekonomi, termasuk dalam konteks keuangan syariah 

modern. Maslahah memiliki keterkaitan langsung dengan maqāṣid 

al-sharī„ah, terutama pada perlindungan harta, jiwa, dan stabilitas 

sosial. Studi mutakhir menekankan bahwa maslahah memiliki 

relevansi tinggi dalam merancang kebijakan ekonomi yang 

responsif terhadap kemiskinan, ketimpangan, dan pembangunan 

berkelanjutan. Oleh karena itu, prinsip maslahah berfungsi sebagai 

landasan kebijakan publik yang inklusif, adaptif, dan berorientasi 

jangka panjang.
88

 

6) Prinsip Amanah 

Amanah menjadi karakter moral utama dalam transaksi 

ekonomi Islam. Amanah mencakup kejujuran, transparansi, 

kesesuaian antara ucapan dan tindakan, serta pemenuhan akad. 

Nilai ini berperan penting dalam menjaga stabilitas pasar karena 

kepercayaan menjadi faktor utama dalam kelancaran transaksi. 

                                                           
87

 Hafas Furqani, Gunawan Adnan, & Ratna Mulyany, "Ethics in Islamic economics: 

microfoundations for an ethical endogeneity," International Journal of Ethics and Systems, (2020), 

449-463. 
88

 Muhammad Arfan Harahap, Sukiman, & Isnaini Harahap, "Measuring Muslim Welfare: a Falah-

Based Indeks," Share: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam, 12 (2023), 478-499. 



 

 

79 

Dalam konteks korporasi, amanah terkait erat dengan konsep Good 

Corporate Governance (GCG) yang berbasis syariah. Penelitian 

terbaru menunjukkan bahwa lembaga keuangan syariah yang 

menjadikan amanah sebagai prinsip utama memiliki tingkat 

kepercayaan publik yang lebih tinggi dan kinerja yang lebih 

stabil.
89

 

7) Prinsip Ukhuwah 

Prinsip ukhūwah menekankan keharusan adanya solidaritas 

sosial dan kepedulian terhadap sesama sebagai bagian integral dari 

tatanan ekonomi Islam. Aktivitas ekonomi tidak boleh terlepas dari 

orientasi kemasyarakatan, termasuk dorongan untuk saling 

membantu, bekerja sama, dan mengutamakan kemaslahatan 

kolektif. Manifestasi prinsip ukhūwah tampak dalam mekanisme 

redistribusi sosial seperti zakat, infaq, sedekah, wakaf, serta 

pendirian lembaga keuangan mikro berbasis syariah yang bertujuan 

mengurangi kemiskinan dan meningkatkan inklusi. Solidaritas 

ekonomi menjadi karakter utama masyarakat Islam, yang mampu 

membangun resiliensi ekonomi melalui jaringan sosial yang kuat. 

Dalam konteks modern, ukhūwah juga tercermin pada kolaborasi 

dalam bisnis halal dan pengembangan usaha berbasis komunitas.
90

 

 

 

                                                           
89

 Md. Kausar Alam, Mohammad Mizanur Rahman, Mahfuza Kamal Runy, Babatunji Samuel 

Adedeji, & Md. Farjin Hassan, "The influences of Shariah governance mechanisms on Islamic 

banks performance and Shariah compliance quality," Asian Journal of Accounting 

Research,  (2022), 2-16. 
90

 Mehmet Asutay,  & Isa Yilmaz, "Constituting an Islamic Social Welfare Function: an 

Exploration Through Islamic Moral Economy," International Journal of Islamic and Middle 

Eastern Finance and Management, 14 (2021), 524-540. 



 

 

80 

8) Prinsip Kesejahteraan Sosial (falāh) 

Konsep falāh mencerminkan tujuan akhir ekonomi Islam, 

yaitu tercapainya kebahagiaan dan kesejahteraan yang menyeluruh, 

baik material maupun spiritual. Ekonomi Islam tidak hanya 

mengejar keuntungan ekonomi, tetapi juga membangun kualitas 

hidup yang seimbang, berkeadilan, dan berkah. Falāh menuntut 

adanya sistem ekonomi yang memastikan distribusi pendapatan 

yang adil, pemenuhan kebutuhan dasar, dan peluang ekonomi yang 

merata. Falāh merupakan indikator khas dalam ekonomi Islam 

yang tidak ditemukan dalam paradigma kapitalis maupun sosialis, 

karena memasukkan dimensi moral dan eskatologis. Oleh karena 

itu, falāh menjadi tujuan makroekonomi Islam yang menuntun 

perumusan kebijakan publik, termasuk kebijakan moneter, fiskal, 

dan sosial.
91

 

9) Prinsip Keberlanjutan (istidāmah) 

Prinsip istidāmah menegaskan pentingnya menjaga 

kelestarian alam dan keberlanjutan sumber daya sebagai bagian 

dari tanggung jawab moral manusia sebagai khalifah fil ardh. 

Aktivitas ekonomi harus mempertimbangkan dampak lingkungan 

dan sosial jangka panjang, sehingga pertumbuhan ekonomi tidak 

merusak alam atau meninggalkan beban bagi generasi mendatang. 

Dalam konteks modern, prinsip keberlanjutan menjadi penting 

dalam desain kebijakan green finance, energi terbarukan, dan 

konsumsi ramah lingkungan. Ekonomi Islam memiliki potensi kuat 

                                                           
91

 Muhammad Arfan Harahap,  Sukiman, & Isnaini Harahap, "Measuring Muslim Welfare: A 

Falah-Based Indeks," Share: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam, 12 (2023), 478-499. 



 

 

81 

dalam mendorong pembangunan berkelanjutan karena dasar 

etikanya yang melarang kerusakan (fasād) dan mendorong 

kemakmuran berjangka panjang. Dengan demikian, istidāmah 

menjadi prinsip kunci dalam tata kelola ekonomi berbasis syariah 

di era perubahan iklim dan degradasi lingkungan.
92

 

c. Tujuan Ekonomi Islam 

Tujuan dari ekonomi Islam adalah untuk memenuhi kebutuhan 

manusia dan memungkinkan mereka untuk menjalankan tanggung 

jawabnya kepada Allah SWT dan masyarakat secara keseluruhan.
93

 

Maka dari keterangan di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa 

pada dasarnya tujuan dari ekonomi Islam bukan sekedar untuk 

memaparkan pada pemenuhan kebutuhan material manusia, tetapi juga 

memberikan arahan terhadap manusia agar mampu mengemban dan 

menjalankan tanggung jawab spiritualnya kepada Allah SWT. Dengan 

terpenuhi kebutuhan-kebutuhan dasar kehidupannya layaknya 

makanan, pakaian, tempat tinggal, kesehatan, dan pendidikan, manusia 

dapat beribadah dengan tenang dan menunaikan kewajiban-kewajiban 

agamanya tanpa terhalang oleh kesulitan hidup yang mendasar. 

Di sisi lain, ekonomi Islam bukan hanya menekankan 

kesejahteraan perorangan, melainkan juga memperhatikan 

kesejahteraan masyarakat secara menyeluruh. Sistem pendistribusian 

harta-harta diatur sedemikian rupa agar tidak terjadi penumpukan 

                                                           
92

 Hakan Kalkavan, Hasan Dinçer, & Serhat Yüksel, "Analysis of Islamic moral principles for 

sustainable economic development in developing society," International Journal of Islamic and 

Middle Eastern Finance and Management, 14 (2021), 982-999. 
93

 Azharsyah Ibrahim, Pengantar Ekonomi Islam....,16. 



 

 

82 

kekayaan pada segelintir orang, sementara yang lain hidup dalam 

kemiskinan. Karena itu, instrumen-instrumen syariat seperti zakat, 

infak, sedekah, dan larangan praktik riba, monopoli, serta penindasan 

diberlakukan demi menjaga keadilan sosial. 

Dengan demikian, ekonomi Islam bertujuan menciptakan 

keseimbangan antara kebutuhan manusia sebagai individu dan 

kepentingan masyarakat luas. Pemenuhan kebutuhan hidup diposisikan 

sebagai sarana agar manusia dapat menjalankan perannya sebagai 

hamba Allah dan khalifah di muka bumi, sementara kesejahteraan 

kolektif diupayakan agar tercipta kehidupan yang harmonis, adil, dan 

penuh kemaslahatan. 

d. Nilai-nilai Ekonomi dari Berbagai Tokoh 

1) Nilai-Nilai Ekonomi Baqir As-Shadr 

Pemikiran ekonomi Muhammad Baqir al-Shadr dalam 

Iqtishaduna lahir sebagai respons terhadap kelemahan kapitalisme 

dan sosialisme, yang dianggap gagal mewujudkan keadilan dan 

kesejahteraan manusia. Shadr menekankan bahwa ekonomi Islam 

harus dibangun atas fondasi nilai-nilai yang bersumber dari tauhid, 

syariat, dan kemaslahatan umat, sehingga manusia tidak sekadar 

menjadi pelaku pasar, tetapi juga khalifah yang bertanggung 

jawab.
94

 Dengan kerangka nilai ini, sistem ekonomi Islam 

menyeimbangkan kepentingan individu, masyarakat, dan negara, 

                                                           
94

 Wahyu Hardi Santika & Miftahus Surur, "Merekonstruksi Ekonomi Pembangunan dalam 

Perspektif Islam: Menjawab Kegagalan Kapitalisme terhadap Kesejahteraan 

Sejati," EKONOMIKA45: Jurnal Ilmiah Manajemen, Ekonomi Bisnis, Kewirausahaan, (2025), 

112-121. 



 

 

83 

berbeda dari ekstrem individualistik kapitalisme maupun 

kolektivistik sosialisme, serta menempatkan keadilan, solidaritas, 

amanah, dan peran negara sebagai prinsip utama yang 

mengarahkan seluruh aktivitas ekonomi. 

a) Nilai Tauhid  

Nilai tauhid menjadi dasar seluruh bangunan ekonomi 

Shadr. Ia menegaskan bahwa harta pada hakikatnya adalah 

milik Allah, sementara manusia hanya berperan sebagai 

pengelola. Karena itu, kebebasan ekonomi tidak bersifat 

mutlak, tetapi harus diarahkan oleh ketentuan syariat. Shadr 

menekankan prinsip ini melalui ungkapan bahwa setiap 

aktivitas ekonomi merupakan amanah, bukan kepemilikan 

absolut.
95

 

b) Nilai Keadilan  

Keadilan merupakan tujuan utama ekonomi Islam 

menurut Shadr. Ia menolak ketimpangan kapitalisme dan 

penyeragaman paksa sosialisme. Bagi Shadr, seluruh 

mekanisme ekonomi mulai dari distribusi, kepemilikan, hingga 

kebijakan negara harus mengarah pada pemerataan manfaat. 

Keadilan bukan sekadar etika, tetapi struktur dasar yang wajib 

diwujudkan melalui regulasi negara dan aturan syariat.
96

 

                                                           
95

 Yuni Mayanti, "Perbandingan Pengelolaan Harta Perspektif Ekonomi Kapitalis dan Islam dalam 

Konteks Kontemporer," Iqtishad Sharia: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah & Keuangan Islam, 

(2024), 37-52. 
96

 Luthfy Arwiya, "Distribusi Kekayaan Dalam Pemikiran Muhammad Baqir Al-Sadr: Solusi 

Untuk Keadilan Sosial di Era Kontemporer" JIEF Journal of Islamic Economics and Finance, 

(2025), 11-21. 



 

 

84 

c) Nilai Solidaritas Sosial  

Shadr menempatkan masyarakat sebagai struktur 

kebersamaan, bukan kumpulan individu yang saling bersaing. 

Instrumen seperti zakat, khums, dan infaq dipahami bukan 

hanya sebagai ritual, tetapi mekanisme ekonomi untuk 

menghapus kemiskinan. Dengan pandangan ini, sistem 

ekonomi Islam harus memastikan kekayaan tidak berputar 

hanya di antara kelompok kaya, melainkan menyebar untuk 

memperkuat kelompok lemah.
97

 

d) Nilai Kepemilikan Ganda 

Konsep kepemilikan Shadr menolak pola tunggal 

kapitalis maupun sosialis. Islam, menurutnya, memiliki tiga 

bentuk kepemilikan: individu, negara, dan umum. Prinsip ini 

menyeimbangkan kebutuhan pribadi dengan kepentingan 

publik. Shadr menegaskan bahwa sistem ekonomi Islam 

dibangun atas fleksibilitas kepemilikan demi tercapainya 

keseimbangan dan keadilan.
98

 

e) Nilai Peran Negara 

Negara dalam pemikiran Shadr bukan penjaga pasif, 

tetapi regulator aktif yang memastikan tercapainya keadilan 

ekonomi. Negara memiliki kewenangan untuk mengatur harga, 

                                                           
97

 Muhammad Abdul Aziz, Pemikiran Ekonomi Islam: Sejarah, Tokoh, dan Perkembangannya, 

(Tuban: Penerbit HN Publishing, 2025), 60.  
98

 Khalini Sari, & Dilla Andini. "Distribusi Kekayaan dalam Pemikiran Muhammad Baqir Ash 

Sadr: Studi Kasus Kenaikan Harga Beras di Indonesia." Al-fiqh Journal of Islamic 

Studies,  (2024), 204-217. 



 

 

85 

mengawasi pasar, dan menyediakan jaminan sosial. Campur 

tangan negara diperlukan agar pasar tidak bergerak liar dan 

menghasilkan ketimpangan seperti dalam kapitalisme.
99

 

f) Nilai Amanah dan Etika 

Setiap aktivitas ekonomi dalam pandangan Shadr wajib 

terikat oleh nilai amanah. Transaksi tidak boleh dilakukan 

dengan penipuan, riba, manipulasi, atau spekulasi berlebihan. 

Etika menjadi pengendali utama perilaku ekonomi, sehingga 

aktivitas pasar tidak semata digerakkan oleh keuntungan, 

melainkan oleh integritas moral. 

2) Nilai-Nilai Ibn Khaldun 

a) Ibn Khaldun dan Kontribusinya dalam Pemikiran Ekonomi 

Islam 

Ibn Khaldun (1332–1406) adalah salah satu pemikir 

terbesar dalam sejarah intelektual Islam dan sering disebut 

sebagai bapak ilmu ekonomi Islam sekaligus pelopor teori 

ekonomi modern. Karya monumentalnya, al-Muqaddimah, 

menjadi landasan bagi berbagai teori tentang masyarakat, 

negara, politik, dan ekonomi. Banyak pemikiran Ibn Khaldun 

bahkan mendahului teori-teori yang kemudian muncul dalam 

tradisi ekonomi Barat ratusan tahun setelahnya. 

 

                                                           
99

 Muhammad Abdul Aziz, Pemikiran Ekonomi Islam: Sejarah, Tokoh, dan Perkembangannya, 

(Tuban: Penerbit HN Publishing, 2025), 70.  



 

 

86 

b) Teori Nilai Kerja (Labor Theory of Value) 

Salah satu kontribusi paling awal dan penting dari Ibn 

Khaldun adalah pemikirannya tentang nilai dan kerja. Ia 

menegaskan bahwa nilai (value) suatu komoditas tidak muncul 

secara otomatis dari bahan mentah, tetapi dari kerja manusia 

yang dicurahkan dalam proses produksinya. Menurutnya, kerja 

(al-„amal) menjadi penyebab utama munculnya nilai tambah 

dalam setiap barang.
100

 

Ibn Khaldun menulis bahwa: “Keuntungan adalah nilai 

yang diperoleh dari kerja manusia.”
101

 

Pemikiran ini menempatkannya sebagai pionir dalam 

teori nilai yang kemudian dibahas oleh Adam Smith, David 

Ricardo, hingga Karl Marx. Akan tetapi, Ibn Khaldun telah 

mengemukakan prinsip ini empat abad sebelum para ekonom 

klasik membangunnya sebagai teori formal. 

c) Mekanisme Penawaran dan Permintaan (Supply and Demand 

Mechanism) 

Dalam Muqaddimah, Ibn Khaldun menjelaskan bagaimana 

harga dipengaruhi oleh: 

1) Jumlah permintaan, 

2) Jumlah barang yang tersedia, 

3) Tingkat kelangkaan, 

                                                           
100

 Ibn Khaldun, The Muqaddimah (Princeton: Princeton University Press, 1967), 297. 
101

 Ibn Khaldun, The Muqaddimah (Princeton: Princeton University Press, 1967), 299. 



 

 

87 

4) Kondisi pasar, 

5) Dan jumlah penduduk. 

Ia menyatakan bahwa jika permintaan meningkat 

sementara pasokan sedikit, maka harga naik. Sebaliknya, jika 

produksi tinggi sementara permintaan turun, harga menurun. 

Konsep ini identik dengan mekanisme penawaran dan 

permintaan dalam ekonomi modern. 

Tulisan Ibn Khaldun secara jelas menunjukkan bahwa ia 

memahami dinamika harga berdasarkan interaksi pasar, jauh 

sebelum teori supply and demand formal diperkenalkan oleh 

para ekonom Barat.
102

 

d) Pajak, Produktivitas, dan “Laffer Curve” 

Ibn Khaldun juga membahas pengaruh pajak terhadap 

stabilitas ekonomi, ia menjelaskan bahwa: 

1) pada awal pemerintahan, pajak rendah → rakyat termotivasi 

bekerja → produksi naik → pendapatan negara meningkat; 

2) pada akhir pemerintahan, pajak tinggi → rakyat terbebani 

→ produktivitas turun → pendapatan negara justru 

menurun. 

Konsep ini identik dengan Laffer Curve, teori modern 

yang menyatakan bahwa pada titik tertentu, pajak yang terlalu 

                                                           
102

 Ibn Khaldun, The Muqaddimah (Princeton: Princeton University Press, 1967), 310–312. 



 

 

88 

tinggi akan menurunkan penerimaan negara. Padahal, Ibn 

Khaldun menulis hal ini pada abad ke-14. 

Ia menegaskan: “Pajak yang berlebihan menghancurkan 

semangat kerja dan mengurangi pendapatan negara.”
103

 

e) Teori Siklus Dinasti (Dynastic Cycle Theory) 

Ibn Khaldun mengemukakan teori siklus peradaban yang 

sangat terkenal. Menurutnya, setiap dinasti atau negara melalui 

lima fase: 

1) Fase pendirian: solidaritas tinggi, pajak rendah, kerja keras 

dominan. 

2) Fase perkembangan: negara mulai makmur, produksi 

meningkat. 

3) Fase kemapanan: negara menjadi kaya, konsumsi meningkat. 

4) Fase kemewahan: muncul korupsi, pemborosan, dan pajak 

tinggi. 

5) Fase kemunduran: rakyat lemah, produksi menurun, negara 

runtuh. 

Setiap fase memiliki implikasi ekonomi yang sangat kuat. 

Model ini mendahului teori business cycle modern dan analisis 

politik-ekonomi makro. Ibn Khaldun menekankan bahwa 

                                                           
103

 Ibn Khaldun, The Muqaddimah…..,338–339. 



 

 

89 

kemewahan dan korupsi negara adalah sumber kehancuran 

ekonomi.104 

f) Peran Negara dalam Ekonomi 

Menurut Ibn Khaldun, negara memiliki fungsi 

fundamental dalam menjaga kestabilan ekonomi melalui: 

1) Penegakan hukum, 

2) Menjaga keamanan, 

3) Menyediakan infrastruktur dasar, 

4) Mengatur pasar, 

5) Memastikan keadilan dalam transaksi. 

Namun, ia memperingatkan bahwa negara tidak boleh 

menjadi pedagang atau pesaing dalam pasar, karena akan 

menyebabkan: 

1) Matinya kreativitas individu, 

2) Rusaknya persaingan sehat, 

3) dan hilangnya insentif kerja. 

Ia menegaskan bahwa campur tangan negara yang 

berlebihan dalam aktivitas perdagangan akan menghancurkan 

pasar.
105

 

g) Pertumbuhan Ekonomi, Urbanisasi, dan Spesialisasi 

Ibn Khaldun memahami bahwa pertumbuhan ekonomi 

dipengaruhi oleh: 

                                                           
104

 Ibn Khaldun, The Muqaddimah…..,400–410. 
105

 Ibn Khaldun, The Muqaddimah…..,281–283. 



 

 

90 

1) Urbanisasi, 

2) Spesialisasi pekerjaan, 

3) Kerjasama antarprofesi, 

4) Meningkatnya kebutuhan masyarakat. 

Ia menyatakan bahwa kota yang lebih besar 

memunculkan lebih banyak jenis pekerjaan, yang kemudian 

meningkatkan produktivitas. Pemikiran ini identik dengan 

konsep economies of scale dalam ekonomi modern. 

Ibn Khaldun menulis bahwa kemajuan hanya mungkin 

terjadi jika terjadi pembagian kerja yang efektif dalam 

masyarakat.
106

 

h) Pengaruh Geografi dan Iklim terhadap Ekonomi 

Ibn Khaldun juga mengaitkan faktor geografis dan iklim 

dengan produktivitas ekonomi, ia berpendapat bahwa: 

1) Masyarakat di wilayah yang keras cenderung lebih kuat dan 

produktif, 

2) Lingkungan mempengaruhi etos kerja, 

3) Perdagangan berkembang di wilayah strategis. 

Pemikirannya mencerminkan prinsip awal dari economic 

geography dan ilmu pembangunan modern.
107

 

  

                                                           
106

 Ibn Khaldun, The Muqaddimah…..,254–260 
107

 Ibn Khaldun, The Muqaddimah….., 125–140. 



 

 

91 

3) Nilai-Nilai Ekonomi Menurut M. Umer Chapra 

a) Nilai Dasar: Tauhid, Khilafah, dan „Adalah 

Chapra menegaskan bahwa seluruh sistem ekonomi Islam 

berakar dari tiga nilai dasar yang membentuk worldview Islam: 

tauhid (ketuhanan), khilafah (tanggung jawab manusia), dan 

„adalah (keadilan). Nilai-nilai inilah yang kemudian menjadi 

landasan Maqāṣid  dan strategi ekonomi Islam. 

“Islam … is based on three fundamental principles: 

tawhid, khilafah, and „adalah. These principles not only frame 

the Islamic world view, they also constitute the fountain-head 

of the Maqāṣid  and the strategy.” 
108

 

b) Nilai Keadilan Sosial dan Distribusi Kekayaan 

Chapra sangat menekankan nilai equity (keadilan 

distribusi) sebagai tujuan fundamental ekonomi Islam. 

Menurutnya, sistem kapitalis dan sosialis gagal karena tidak 

mampu menghadirkan keadilan. Islam menuntut distribusi yang 

adil, pemenuhan kebutuhan dasar, dan pembatasan konsentrasi 

kekayaan. 

“Brotherhood and socio-economic justice require a 

balanced satisfaction of material and spiritual needs of all 

human beings.” 
109

 

 

                                                           
108

 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge (Leicester: Islamic Foundation, 1992), 

202.  
109

 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge….., 7.  



 

 

92 

c) Nilai Efisiensi dan Amanah dalam Sumber Daya 

Menurut Chapra, efisiensi tidak mungkin dicapai tanpa 

memasukkan nilai moral. Dunia modern gagal karena 

meninggalkan nilai moral dalam penggunaan sumber daya. 

Dalam Islam, penggunaan sumber daya adalah „trust resources‟ 

(amanah). 

Chapra menjelaskan bahwa sumber daya adalah trust dan 

harus digunakan secara hati-hati dalam kerangka Maqāṣid .
110

 

d) Nilai Filter Moral untuk Mekanisme Pasar 

Chapra menerima peran pasar, tetapi menolak pasar bebas 

tanpa moral. 

Pasar harus bekerja dalam batas filter nilai (moral filter). 

“Competition and market forces... must operate within the 

constraints of the moral filter if the realization of social goals 

is to be ensured.” 
111

 

e) Nilai Motivasi Moral (Accountability to God) 

Salah satu nilai terpenting bagi Chapra adalah bahwa 

motivasi ekonomi tidak hanya berbasis self-interest, tetapi juga 

pertanggungjawaban di hadapan Allah. Inilah kekuatan yang 

tidak dimiliki kapitalisme dan sosialisme. 

Sistem kapitalis dan sosialis gagal karena tidak punya 

“inner mechanism” untuk menahan kepentingan pribadi, 

                                                           
110

 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge……, 223-224.  
111

 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge…..,222-223.  



 

 

93 

sementara dalam Islam ada motivasi spiritual untuk melayani 

kemaslahatan sosial. 
112

 

f) Nilai Pembangunan Manusia (Human Factor) 

Chapra menyatakan bahwa inti dari pembangunan adalah 

human factor, bukan modal atau teknologi. Untuk 

memaksimalkan potensi manusia, diperlukan moralitas, 

pendidikan, keterampilan, dan akses ke pembiayaan. 

“The most challenging task for realizing the Maqāṣid  … 

is to motivate the human factor to do all that is necessary.” 
113

 

g) Nilai Peran Negara yang Adil (Just State) 

Negara wajib berperan aktif untuk memastikan tujuan 

ekonomi Islam tercapai, tetapi bukan negara totaliter dan bukan 

pula laissez-faire. 

“The role of the state… is a moral obligation to realize the 

well-being of all by ensuring a balance between private and 

social interest.” 
114

 

h) Nilai Maqāṣid  al-Shari„ah sebagai Orientasi Ekonomi 

Chapra menyatakan bahwa seluruh kebijakan ekonomi 

Islam diarahkan untuk merealisasikan Maqāṣid : 

 

                                                           
112

 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge….,222.  
113

 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge…..,252.  
114

 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge…..,224 



 

 

94 

“The Maqāṣid  include everything needed to realize falah 

and hayat tayyibah… preserving and enriching faith, life, 

intellect, posterity and wealth.” 
115

 

Maqāṣid  adalah nilai puncak yang mengarahkan seluruh 

aktivitas ekonomi. 

4) Teori Nilai–Nilai Ekonomi Menurut Al-Ghazali 

Al-Ghazali (1058–1111 M) merupakan salah satu ulama besar 

yang pemikirannya menjadi fondasi ekonomi Islam klasik. Walaupun 

tidak menulis buku ekonomi khusus, dua karya besarnya  Ihya‟ 'Ulum 

al-Din dan al-Mustashfa min „Ilm al-Usul  mengandung konsep 

integratif tentang etika, tujuan syariah, pasar, konsumsi, hingga 

distribusi kekayaan. Pemikiran Al-Ghazali menekankan bahwa 

ekonomi harus menjalankan nilai moral, bukan sekadar mekanisme 

pasar bebas. 

a) Nilai Maslahah sebagai Dasar Sistem Ekonomi 

Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan utama syariah adalah 

mewujudkan maslahah (kesejahteraan). Ia menyebut maslahah 

sebagai penjagaan lima hal dasar (al-dharuriyyat al-khams): 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Seluruh aktivitas ekonomi 

produksi, distribusi, perdagangan, hingga kebijakan publik  harus 

berorientasi pada pemeliharaan lima tujuan tersebut.
116

 

                                                           
115

 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge…..,6-7 
116

 Abu Ḥamid al-Ghazali, Iḥya‟ ʿUlum al-Dīn, trans. Fazl-ul-Karim, vol. II, The Book of Worldly 

Usages (Karachi: Darul-Ishaat, 1993), 42–44.  



 

 

95 

Dalam perspektif ekonomi, maslahah mengharuskan bahwa 

kegiatan ekonomi tidak boleh merusak struktur sosial. Kerusakan 

terhadap harta, eksploitasi pasar, kemiskinan ekstrem, atau 

ketidakmerataan distribusi akan dianggap sebagai pelanggaran 

terhadap Maqāṣid  syariah. Dengan demikian, ekonomi tidak boleh 

sekadar mengejar profit, tetapi harus berorientasi pada 

kesejahteraan sosial dan kemanfaatan bersama. 

Al-Ghazali juga menegaskan peran negara dalam memastikan 

maslahah terpenuhi. Negara berkewajiban menjamin kebutuhan 

dasar rakyat, mengatur mekanisme pasar, dan mencegah kerusakan 

ekonomi akibat praktik yang merugikan. 

b) Nilai Keadilan dan Etika Pasar 

Al-Ghazali memandang keadilan sebagai pilar utama yang 

membuat pasar berjalan sehat. Ia secara keras mengutuk praktik 

pasar yang tidak adil seperti: 

1) Penipuan (tadlis), 

2) Ketidakpastian dan spekulasi berlebihan (gharar), 

3) Monopoli (ihtikar), 

4) Manipulasi harga, 

5) Pemalsuan barang. 

Menurut Al-Ghazali, pasar yang adil bukan hanya 

menghasilkan keseimbangan ekonomi, tetapi juga menjaga 



 

 

96 

kestabilan sosial. Ia menekankan transparansi dan kualitas barang 

sebagai bagian dari nilai moral dan spiritual dalam transaksi.
117

 

Al-Ghazali juga menyatakan bahwa negara boleh 

melakukan intervensi pasar untuk menjaga keadilan, terutama 

ketika terjadi penimbunan barang atau manipulasi harga oleh 

pelaku tertentu. 

c) Nilai Moderasi dalam Konsumsi (I„tidāl) 

Al-Ghazali menolak dua ekstrem perilaku konsumsi: 

1) Israf (konsumsi berlebihan) 

2) Bukhl (terlalu hemat hingga merusak fungsi sosial) 

Ia menekankan prinsip i„tidāl (moderasi), yaitu konsumsi 

sekadar cukup untuk menjaga kesehatan, kekuatan, dan ibadah. 

Baginya, konsumsi berlebihan memicu penyakit hati, ketimpangan 

sosial, dan ketidakberlanjutan ekonomi. Sebaliknya, konsumsi yang 

terlalu rendah dapat merusak fungsi sosial dan produktivitas.
118

 

d) Nilai Kerja dan Produktivitas 

Dalam Ihya‟, Al-Ghazali memandang bahwa bekerja adalah 

bentuk ibadah, selama diniatkan untuk tujuan yang baik. Ia 

menyatakan bahwa kerja adalah kebutuhan manusia sekaligus 

tanggung jawab sosial untuk menjaga keberlangsungan 

kehidupan.
119

 

                                                           
117

 Wardani & Nurwahidin, “Pemikiran Ekonomi Muslim Klasik Masa Al-Ghazali,” JIEI, 9 

(2023), 58. 
118

 Ghāzālī & Iḥyā‟,  The Book of Worldly Usages, 61–70.  
119

 Ghāzālī & Iḥyā‟,  The Book of Worldly Usages, 42-44 



 

 

97 

Bagi Al-Ghazali, kerja meningkatkan martabat manusia dan 

menghindarkan individu ketergantungan pada orang lain. Ia 

mengkritik keras sikap malas, karena ketergantungan ekonomi 

dapat merusak integritas dan hubungan sosial.
120

 

e) Nilai Distribusi Kekayaan dan Solidaritas Sosial 

Al-Ghazali menekankan peran penting instrumen-instrumen 

distribusi kekayaan seperti: 

1) Zakat, 

2) Infaq, 

3) Sedekah, 

4) Wakaf. 

Menurutnya, ketimpangan ekonomi adalah salah satu 

penyebab kerusakan sosial. Zakat tidak hanya membersihkan 

harta, tetapi juga memastikan bahwa kekayaan tidak terakumulasi 

pada kelompok kecil saja. Distribusi kekayaan harus dijalankan 

baik oleh negara maupun individu dalam rangka mencapai 

maslahah sosial.
121

 

Al-Ghazali juga menyatakan bahwa solidaritas sosial adalah 

pilar bagi masyarakat yang sejahtera. Tanpa distribusi yang adil, 

ekonomi akan timpang dan tidak stabil.
122

 

 

                                                           
120

 Mohd Shahid Mohd Noh, “Konsep Fiqh Di Dalam Pemikiran Ekonomi Imam Al-Ghazālī,” 

Journal of Ifta and Islamic Heritage, 8 (2022), 31 
121

 Al-Ghazali, Iḥyā‟, The Mysteries of Zakat, trans. Fazl-ul-Karim (Darul-Ishaat ed.), 89–91.  
122

 Muchtar & Kamaruddin, “Imam Al-Ghazali‟s Perspective on Money,” Istihlak, 1 (2024), 316. 



 

 

98 

4. Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir  al-Shadr 

a. Biografi Muhammad Baqir  Al-Shadr 

Muhammad Baqir Al-Shadr dilahirkan pada tanggal 25 

Zulqai`dah 1353 H/ 1 Maret 1931 M di Kazimain, Bagdad, Irak. 

Muhammad Baqir  Al-Shadr bangkit melawan Kolonialisme Inggris 

dan mengambil bagian dalam revolusi yang terjadi di Irak pada abad 

ke-20. 

Muhammad Baqir  As-Sayyid Haidar Ibn Ismail Al- Shadr, 

seorang sarjana, ulama, guru dan tokoh politik, lahir dari keluarga 

religius termashur yang telah melahirkan sejumlah tokoh ternama di 

Irak, Iran dan Lebanon, seperti berikut: 

1) Sayyid Shadr Ad-Din al-Shadr, seorang marja (otoritas rujukan 

tertinggi dalam urusan-urusan Syi`ah) di Qum, Irak.  

2) Muhammad al-Shadr, salah seorang pemimpin keagamaan yang 

memainkan peran penting dalam revolusi rakyat Irak melawan 

Inggris, yang sebagian besar di organisasikan dan dilancarkan oleh 

pemimpin- pemimpin keagamaan yang berhasil mengalahkan 

Inggris. Dia juga mendirikan Haras Al-Istiqlal (Pengawal 

Kemerdekaan).  

3) Musa al-Shadr, pemimpin Syi`ah di Lebanon.
123

 

Pada usia empat tahun Muhammad Baqir  Al-Shadr kehilangan 

ayahnya (Ismail), dan kemudian diasuh oleh ibunya yang religius dan 

                                                           
123

  Muhammad Baqir Al-Shadr, Our Filosophy: Smith Alhadar (Bandung: Mizan Pustaka, 2014), 

15.   



 

 

99 

kakak laki- lakinya, Ismail, yang juga seorang mujtahid ternama di 

Irak. Muhammad Baqir  Al-Shadr menunjukkan tanda-tanda 

kejeniusan sejak usia kanak-kanak. Pada usia sepuluh tahun, dia 

berceramah tentang sejarah Islam, dan juga tentang beberapa aspek 

lain tentang kultur Islam. Dia mampu menangkap isu- isu teologis 

yang sulit dan bahkan tanpa bantuan seorang guru pun. Pada usia 

sebelas tahun, dia mengambil studi logika, dan menulis sebuah buku 

yang mengkritik para filosof. 

Pada usia tiga belas tahun, kakaknya mengajarkan kepadanya 

Ushul ilm al-fiqh (asas-asas ilmu tentang prinsip-prinsip hukum Islam 

yang terdiri atas al- Qur‟an, Hadis, Ijma dan Qiyas). Pada usia sekitar 

enam belas tahun, dia pindah ke Najaf untuk menuntut pendidikan 

yang lebih baik dalam berbagai cabang ilmu- ilmu Islami. Sekitar 

empat tahun kemudian, dia menulis sebuah ensiklopedi tentang Ushul, 

Ghayat Al-Fikr fi Al-Usul (pemikiran puncak dalam Ushul). 

Muhammad Baqir  Al-Shadr menjadi seorang mujtahid pada usia tiga 

puluh tahun. 

Muhammad Baqir  al-Shadr, seorang cendekiawan muslim 

terkemuka, faqih (yuris) dan pemikir jenius, karena karya-karya yang 

telah beliau wariskan kepada kaum muslimin, baik dari kalangan 

awam maupun kalangan terpelajar, dan karena kehidupan Shadr yang 

penuh dengan usaha dan perjuangan, dan yang dipendekkan oleh 



 

 

100 

tangan-tangan para kriminalis (Shadr syahid dibunuh oleh orang-

orang Saddam Hussein).
124

 

Muhammad Baqir  Al-Shadr juga merupakan seorang pendidik 

dan guru yang sukses mencetak banyak ulama, seperti Muhammad 

Hasyemi Syahrudi (kini ketua lembaga Yudifikatif Iran), Muhammad 

Baqir  al- Hakim (ketua dewan Revolosi Islam Irak atau SCIRI yang 

gugur dalam peledakan di Karbala setelah kejatuhan rezim Saddam 

Hussein), Kazhem Haeri Syirazi (salah seorang guru besar Hawzah 

Qom dan marja muda), Muhammad Sadeq Shadr (ayah Muqtada ash 

Shadr yang menjadi marja di Irak yang telah dibunuh Saddam), 

Taskhiri (anggota Majelis Khobregan, mantan sekjen majma Ahlulbait 

sedunia), dan Dr. Ibrahim Ja‟fari yaitu perdana menteri Irak 

sekarang.
125

 

b. Konsep Dasar Ekonomi dalam Pemikiran al-Shadr 

Dalam konteks geopolitik abad ke-20, dunia Islam menghadapi 

tantangan eksistensial dengan munculnya dua hegemon ideologi 

global. Merespons kondisi ini, Muhammad Baqir ash-Shadr menyusun 

magnum opus Iqtishaduna sebagai sebuah proyek intelektual yang 

bertujuan merekonstruksi sistem ekonomi berbasis paradigma Islam. 

Namun karya ini Adalah bentuk alternatif kedua yang sebelumnya As-

Shadr ingin menyusun karya dengan nama Mujtama‟una sebagai 

                                                           
124

 Muhammad Baqir Al-Shadr, Our Economics (Iran: Al Islam, 1991), 29.   
125

 Labib Muhsin, Para Filosof Sebelum Dan Sesudah Mulla Shadra (Jakarta: Al-Huda, 2005), 

274. 



 

 

101 

gagasan islam tentang kemanusiaan dan kehidupan sosial.
126

 Karena 

tuntutan keadaan dan pergolakan ideologi di wilayah Irak serta 

ketimpangan kehidupan sosial maka Baqir As-Shadr mengubah arah 

pembahasan menjadi lebih spesifik yaitu pemasalah ekonomi.  

Karya ini merepresentasikan upaya sistematis pertama dalam 

membangun kerangka teoretis ekonomi Islam yang komprehensif, 

sekaligus menandai kebangkitan kesadaran epistemologis dalam tradisi 

pemikiran Islam kontemporer. 

Lahirnya "Iqtishaduna" tidak dapat dipisahkan dari situasi politik 

global pasca Perang Dunia II, ketika dunia Islam terposisikan sebagai 

objek dalam persaingan ideologis antara kapitalisme Barat dan 

sosialisme Timur. Ash-Shadr menangkap urgensi akan kebutuhan 

sebuah sistem alternatif yang autentik, khususnya ketika pengaruh 

Partai Ba'ath yang beraliran sosialis semakin dominan di Irak. Karya 

ini merupakan respons terhadap krisis identitas intelektual umat Islam 

yang teralienasi dari akar tradisi pemikirannya sendiri.
127

 

Secara metodologis, ash-Shadr melakukan dekonstruksi terhadap 

pendekatan holistik yang umum dalam diskursus ekonomi Islam saat 

itu. Beliau menolak praktik islamisasi ilmu ekonomi Barat yang 

dianggapnya sebagai bentuk dikotomi intelektual. Sebaliknya, ash-

Shadr mengusulkan rekonstruksi epistemologis yang berangkat dari 

ontologi Islam, dengan menekankan pentingnya membangun sistem 

                                                           
126

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna....., 25. 
127

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna....., 32.  



 

 

102 

ekonomi berdasarkan maqāṣid syariah dan kerangka filosofis yang 

khas Islam. 

Iqtishaduna menghadirkan tiga kontribusi fundamental: pertama, 

landasan filosofis ekonomi Islam yang mandiri. Kedua, kritik dialektis 

terhadap materialism historis Marxis dan individualisme kapitalis. 

Ketiga, formulasi teori ekonomi Islam yang orisinal meliputi konsep 

kepemilikan multi-dimensional, teori nilai, dan mekanisme distribusi. 

Karya ini tidak hanya menjadi capaian dalam perkembangan ekonomi 

Islam, tetapi juga membuka ruang diskursus baru tentang 

kemungkinan membangun sistem ekonomi alternatif yang 

berlandaskan nilai-nilai ketuhanan. Baqir  Al-Shadr menegaskan 

bahwa dalam ekonomi Islam, Islam sendiri memiliki pandangan yang 

berbeda secara esensial terkait bentuk atau jenis kepemilikan 

dibandingkan dengan sistem kapitalisme dan sosialisme.  

Al-Shadr membangun kerangka ekonomi Islam berdasarkan tiga 

fondasi utama, yaitu pengakuan atas kepemilikan ganda (al-milkiyah 

al-muzdawijah), kebebasan ekonomi dalam batasan tertentu (al-

hurriyyah al-iqtishadiyyah fi nithaqi al-mahdud), dan keadilan sosial 

(al-„adalah al-ijtima„iyyah).
128

 

1) Kepemilikan Ganda (al-milkiyah al-muzdawijah). 

Al-Shadr menegaskan bahwa kepemilikan dalam Islam 

bersifat ganda (al-milkiyah al-muzdawijah), yaitu mencakup 

                                                           
128

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna....., 279. 



 

 

103 

kepemilikan pribadi dan kepemilikan umum atau sosial.
129

 

Konsep ini sejalan dengan prinsip yang diajarkan dalam Al-

Qur‟an yang menegaskan bahwa segala sesuatu milik Allah, dan 

manusia hanya sebagai pemegang amanah (QS. Al-Baqarah: 284):  

                    

                        

          

Artinya: Kepunyaan Allah-lah apa yang ada di langit dan apa 

yang ada di bumi. Dan jika kamu melahirkan apa yang ada 

di dalam hatimu atau kamu menyembunyikannya, niscaya 

Allah akan membuat perhitungan denganmu tentang 

perbuatan itu. Maka Allah mengampuni siapa yang Dia 

kehendaki dan menyiksa siapa yang dikehendaki-Nya; dan 

Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu. 
130

 

 

Dari ayat ini, menegaskan bahwa hak kepemilikan manusia 

hanyalah memiliki hak mengelola dan hak memanfaatkan, bukan 

kepemilikan mutlak. Sama halnya dengan baqir al-Shadr tentang 

sistem kepemilikan, yaitu pada ekonomi Islam yang mempunyai 

karakteristik kepemilikan yang bersifat ganda (al-milkiyyah al-

muzdawijah), yang mencakup dari kepemilikan pribadi, umum, 

dan negara. Baqir al-Shadr memandang bahwa Islam tidak sama 

sekali berpihak pada kapitalisme maupun sosialisme. Kapitalisme 

yang menjadikan kepemilikan pribadi sebagai asas utama, dan 

Sosialisme yang menjadikan kepemilikan kolektif sebagai asas 

                                                           
129

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 279. 
130

 Qs. Al-Baqarah (2): 284. 



 

 

104 

umum. Sebagaimana dalam salah satu pemikirannya dalam 

kitabnya Iqtishaduna: 

فَيَضَع  

Artinya: Adapun masyarakat Islam, maka tidak dapat disamakan 

dengan kedua sistem masyarakat lainnya( kapitalis dan 

sosialis). Sebab, mazhab Islam tidak sejalan dengan 

kapitalisme yang berpendapat bahwa kepemilikan pribadi 

adalah prinsip utama, dan juga tidak sepaham dengan 

sosialisme yang menganggap kepemilikan bersama sebagai 

prinsip umum. Bahkan Islam menetapkan bermacam-

macam bentuk kepemilikan secara kebersamaan, sehingga 

menegakkan prinsip kepemilikan ganda (yaitu kepemilikan 

dengan bentuk beragam) sebagai pengganti dari prinsip 

kepemilikan tunggal yang dianut oleh kapitalisme dan 

sosialisme. Islam mengakui adanya kepemilikan pribadi, 

kepemilikan umum, dan kepemilikan negara, masing-

masing memiliki bidangnya sendiri untuk dijalankan. Islam 

tidak memandang salah satu diantaranya sebagai 

penyimpangan, pengecualian, dan solusi sementara yang 

muncul karena keadaan tertentu.
131

 

 

Pemikiran al-Shadr ini memberikan gambaran dengan jelas 

bahwa Islam mengakui bermacam-macam kepemilikan dalam 

waktu bersamaan tanpa harus meniadakan satu dengan yang lain. 

Kepemilikan pribadi dapat berjalan dalam batas usaha dan kerja 

                                                           
131

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 280. 



 

 

105 

keras pribadi. Kepemilikan umum bisa mencakup sumber daya 

alam seperti air, udara, dan padang rumput. Sedangkan 

kepemilikan negara dapat menjamin kesejahteraan rakyat melalui 

pengelolaan harta negara. Ketiga bentuk kepemilikan ini mampu 

berjalan beriringan secara harmonis dalam satu sistem yang diatur 

oleh nilai-nilai syariah. 

Konsep kepemilikan (al-milkiyyah) dalam pemikiran al-Shadr 

merupakan fondasi struktural yang paling fundamental, yang 

dirancang secara sengaja untuk mencegah konsentrasi kekayaan 

dan menciptakan landasan bagi keadilan distributif. Ia tidak 

melihat kepemilikan sebagai sebuah hak yang seragam, 

melainkan membaginya menjadi tiga bentuk yang saling 

berhubungan dan saling mengimbangi, membentuk sebuah 

ekosistem kepemilikan yang berkeadilan.  

a) Kepemilikan pribadi (Milkiyyah Fardiyyah), yang diakui dan 

dilindungi dalam Islam. Pengakuan ini menjadi pembedanya dari 

sistem Sosialis. Namun, pengakuan ini bukanlah pengakuan yang 

absolut, kepemilikan privat dibatasi oleh sejumlah tanggung jawab 

sosial dan rambu-rambu syariah yang ketat. Seorang muslim tidak 

boleh menggunakan hartanya untuk hal-hal yang dilarang, seperti 

untuk transaksi ribawi, menimbun barang kebutuhan pokok 

(ihtikār), atau berjudi. Lebih dari itu, terdapat kewajiban untuk 

mengeluarkan sebagian harta tersebut melalui zakat, infak, dan 



 

 

106 

shadaqah, yang merupakan mekanisme redistribusi kekayaan yang 

bersifat wajib dan sukarela.
132

 

b) Kepemilikan publik (Milkiyyah 'Ammah). Kategori ini mencakup 

segala sumber daya alam yang sifatnya masif dan menjadi hajat 

hidup orang banyak, yang keberadaannya disediakan oleh Allah 

untuk kemaslahatan seluruh umat manusia, bukan untuk individu 

atau kelompok tertentu. Sumber daya ini meliputi tambang-

tambang besar seperti minyak, gas, emas, dan batu bara, serta 

sumber daya yang bersifat alami seperti air, sungai, hutan, dan 

padang rumput. Menurut al-Shadr, sumber daya strategis ini 

haram hukumnya untuk diprivatisasi atau dikuasai oleh swasta; 

pengelolaannya harus berada di tangan negara yang bertindak 

sebagai wakil dari masyarakat. Konsep kepemilikan publik ini 

menjadi instrumen strategis untuk mencegah lahirnya 

konglomerasi kapitalis yang menguasai sektor-sektor strategis 

perekonomian, yang merupakan ciri khas dari kapitalisme lanjut, 

dan memastikan bahwa kekayaan alam yang melimpah itu benar-

benar dinikmati oleh seluruh rakyat, bukan hanya oleh segelintir 

elit. 

c) Kepemilikan negara (Milkiyyah Dawlah), yang berbeda dari 

kepemilikan publik. Jika kepemilikan publik adalah sumber daya 

alam yang secara inherent milik publik, maka kepemilikan negara 

                                                           
132

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 281.  



 

 

107 

adalah aset-aset yang dikelola oleh negara yang bersumber dari 

pendapatan-pendapatan yang ditetapkan oleh syariah. Sumber-

sumber ini meliputi zakat, khumus (seperlima dari harta rampasan 

perang dan keuntungan tertentu), fa'i (harta rampasan perang 

tanpa pertempuran), ghanimah (harta rampasan perang), kharaj 

(pajak tanah), dan jizyah (pajak perlindungan bagi non-Muslim). 

Aset-aset ini tidak dimiliki oleh negara secara pribadi, melainkan 

negara bertindak sebagai pemegang amanah yang wajib 

mengelolanya dan mendistribusikannya sesuai dengan ketentuan 

syariah yang jelas. Penggunaannya ditujukan untuk membiayai 

berbagai kepentingan publik, seperti pembangunan infrastruktur, 

pendidikan, kesehatan, dan yang terpenting, menjamin 

terpenuhinya kebutuhan dasar bagi setiap warga negara yang tidak 

mampu memenuhinya sendiri. Trilogi kepemilikan ini 

menciptakan sebuah model ekonomi campuran yang unik, yang 

bukan kapitalis maupun sosialis, tetapi sebuah jalan ketiga yang 

berdasarkan syariah.
133

 

Oleh karena itu, merupakan sebuah kesalahan jika masyarakat 

Islam disebut sebagai masyarakat kapitalis, meskipun Islam 

memperbolehkan adanya kepemilikan pribadi terhadap sebagian harta, 

modal, dan sarana produksi. Sebab, dalam pandangan Islam, 

                                                           
133

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 281. 



 

 

108 

kepemilikan pribadi bukanlah prinsip umum yang menjadi dasar 

seluruh sistem ekonomi. 

Demikian pula keliru jika masyarakat Islam disebut sebagai 

masyarakat sosialis, meskipun Islam mengakui adanya kepemilikan 

umum dan kepemilikan negara terhadap sebagian kekayaan dan 

sumber daya. Sebab, bentuk kepemilikan yang bersifat sosialisme itu 

juga bukan merupakan prinsip umum dalam pandangan Islam. 

Begitu juga, salah jika menganggap bahwa sistem ekonomi Islam 

hanyalah campuran antara kapitalisme dan sosialisme. Keberagaman 

bentuk kepemilikan dalam Islam tidak berarti bahwa Islam 

menggabungkan kedua mazhab tersebut dan mengambil sebagian dari 

masing-masing. 

Sebaliknya, keragaman bentuk kepemilikan itu menunjukkan 

bahwa Islam memiliki sistem ekonomi yang asli dan mandiri, 

dibangun di atas landasan pemikiran yang khas, serta berdiri dalam 

kerangka nilai dan konsep yang unik, yang justru bertentangan dengan 

asas, nilai, dan konsep yang menjadi dasar kapitalisme bebas dan 

sosialisme Marxis.
134

 

2) Kebebasan Ekonomi Dalam Batas Tertentu (Hurriyah Al-Iqtisadiyyah 

Fi Nithaq Al-Mahdud). 

Prinsip selanjutnya yang ditawarkan oleh Baqir Al-Shadr 

untuk dijadikan sebagai pilar dalam sistem ekonomi Islam adalah 

                                                           
134

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 280-281. 



 

 

109 

(hurriyah al-iqtisadiyyah fi nithaq al-mahdud) kebebasan ekonomi 

dalam batas syariah. Hal ini dapat dikatakan bahwa Islam 

memberikan ruang bagi individu untuk berusaha, berdagang, dan 

menambah kekayaan, akan tetapi hal tersebut tidak bersifat mutlak 

seperti halnya yang menjadi pola pikir kapitalisme. Ada pembatas 

berbentuk nilai moral, spritual, dan hukum Islam supaya tidak 

menyebabkan kehancuran sosial maupun eksploitasi ekonomi. Al-

Shadr menegaskan dalam kitabnya, yaitu: 

Artinya:  dan adapun rukun kedua dalam sistem ekonomi Islam 

adalah memperkenankan terhadap setiap individu kebebasan 

ekonomi dangan kebebasan yang terbatas, dengan batasan-

batasan dari nilai-niali spritual dan moral yang diyakini oleh 

Islam.
135

 

 

Pernyataan Baqir al-Shadr menegaskan bahwa Islam menolak 

dan melarang kebebasan mutlak yang dapat menumbuhkan 

kesenjangan sosial seperti dalam sistem kapitalis, namun Islam juga 

menolak penyeragaman menyeluruh yang mampu menafikan 

kebebasan pribadi seperti dalam sosialisme. Hal yang demikian juga 

sesuai dengan kaidah fikih tentang tidak boleh menghadirkan 

kerugian. Sebagaimana yang tertulis  dalam Risalah fi Nihayat Al-

Ri ‟yah  karya Al-Tufi, yaitu: 

                                                           
135

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna (Beirut: Daar Al Ta‟aruf Al Matbu‟ath, 1987), 282. 



 

 

110 

Artinya: Kemudian sesungguhnya sabda Nabi صلى الله عليه وسلم: (Tidak boleh 

menimbulkan bahaya dan tidak boleh membalas bahaya) 

menuntut adanya perhatian terhadap kemaslahatan baik dari 

sisi penetapan maupun peniadaan, dan menuntut peniadaan 

kerusakan. Sebab, mudarat itu adalah kerusakan. Maka apabila 

syariat meniadakannya, berarti otomatis menetapkan adanya 

kemanfaatan, karena antara mudarat dan manfaat adalah dua 

hal yang saling bertentangan, tidak ada posisi tengah di antara 

keduanya.
136

  

 

Kaidah dalam hadis di atas menerangkan tentang kemaslahatan 

dan kemudaratan, bahwa segala kegiatan ekonomi dalam Islam tidak 

boleh tidak harus memperhatikan kemaslahatan yang ada dan 

menjauhi semua bentuk kemudaratan, baik terhadap diri sendiri 

ataupun untuk khalayak umum. Oleh karena itu, kebebasan ekonomi 

bukan kebebasan yang tidak ada batasnya, namun kebebasan yang 

dimaksud harus dirangkai oleh nilai kemanusiaan dan tanggung jawab 

sosial. 

Baqir al-Shadr dalam penetapan Islam terhadap batas kebebasan 

sosial dalam bidang ekonomi membagi menjadi dua sebagaimana 

yang dikutip dalam kitabnya Iqtisaduna:   

                                                           
136

 At-Tufi, Risalah Fi Nihayat Al-Ri ‟Yah (Lebanon, Daarul Qolam, 1993), 23. 



 

 

111 

Artinya: dan adapun batasan Islam terhadap kebebasan sosial dalam 

bidang ekonomi terbagi menjadi dua: salah satu dari yang dua 

adalah pembatasan internal yang tumbuh dari lubuk jiwa, dan 

bersumber dari kekuatan spiritual dan intelektual dalam 

kepribadian Islam. Kemudian yang lain: pembatasan eksternal, 

yaitu kekuatan luar yang mengatur dan mengawasi perilaku 

sosial agar tetap sesuai dengan hukum dan nilai Islam.
137

 

 

Penetapan Islam terhadap batas kebebasan sosial dalam bidang 

ekonomi, yaitu antara lain: 

a) Pembatasan Internal ( ) 

Pembatasan yang bersifat internal, maka ia terbentuk 

secara alami di bawah pendidikan khusus yang ditanamkan oleh 

Islam kepada individu di dalam masyarakat yang seluruh aspek 

kehidupannya diatur oleh Islam, yaitu masyarakat Islam.
138

 

b) Pembatasan Eksternal ( ) 

Sedangkan pembatasan yang bersifat eksternal (obyektif) 

terhadap kebebasan, yang dimaksud ialah pembatasan yang 

dikenakan kepada individu dari luar dirinya, melalui kekuatan 

syariat (hukum Islam) dalam masyarakat Islam.
139

 

3) Prinsip ketiga yang menjadi fondasi ekonomi Islam menurut al-Shadr 

yaitu (al-adalah al-ijtima‟iyah) keadilan sosial.  

Dalam prinsip ini Baqir al-Shadr menyatakan bahwa puncak 

akhir yang menjadi tujuan dari sistem ekonomi Islam adalah 

                                                           
137

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 282. 
138

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 282. 
139

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 284. 



 

 

112 

tumbuhnya dan terbentuknya keadilan dalam distribusi kekayaan 

sebagaimana yang dikutip dalam kitab Iqtisaduna: 

Artinya: adapun rukun ketiga dalam sistem ekonomi Islam, adalah 

prinsip keadilan sosial yang diwujudkan oleh Islam melalui 

sistem distribusi kekayaan dalam masyarakat Islam. Sistem ini 

dilengkapi dengan berbagai unsur dan jaminan yang menjamin 

kemampuan distribusi tersebut untuk mewujudkan keadilan 

Islam dan menjaganya tetap selaras dengan nilai-nilai luhur 

yang menjadi landasan ajaran Islam.
140

 

 

Allah Berfirman dalam QS. An-Nisa‟ ayat 58: 

  ۚ
Artinya: Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat 

kepada yang berhak menerimanya, dan apabila kamu 

menetapkan hukum diantara manusia, hendaklah kamu 

menetapkannya dengan adil.
141

 

 

keadilan yang dimaksud tidak hanya sekedar pemerataan harta, akan 

tetapi juga keseimbangan antara hak individu dan hak sosial.  

Sebagaimana yang dikemukakan oleh Ibnu Hajar dalam Bulughul Magram 

yang menekankan hak-hak sosial dalam kepemilikan. 

صلى الله عليه وسلم

. 

                                                           
140

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 282. 
141

 Qs. An-Nisa‟ (5): 58. 



 

 

113 

Artinya: Dari Ma‟mar bin Abdillah ra., dari Nabi صلى الله عليه وسلم, beliau bersabda 

“Tidak ada yang menimbun (barang kebutuhan) kecuali orang yang 

berdosa.” (HR. Muslim).
142

 

 

Hadis ini menerangkan bahwa Islam menghindari semua bentuk 

penimbunan dan monopoli karena keduanya melanggar hak sosial 

masyarakat atas barang kebutuhan. Dalam pandangan al-Shadr, keadilan 

sosial adalah manifestasi dari nilai tauhid, sebab hanya dengan 

menegakkan keadilanlah manusia mampu menjalankan amanah 

kekhalifahan secara benar. 

Madzhab ekonomi dalam Islam mempunyai dua sifat utama, yaitu 

realistis dan etis (bermoral). Ekonomi Islam adalah ekonomi yang realistis 

dan bermoral sekaligus, baik dalam tujuan yang ingin dicapai, maupun 

dalam cara yang ditempuh untuk mencapainya:
143

 

1) Realistis 

Ia disebut realistis dalam tujuannya, karena sistem dan 

peraturan-peraturannya berorientasi pada tujuan-tujuan yang selaras 

dengan realitas kemanusiaan, dengan segala naluri, tabiat, dan sifat-

sifat umumnya. 

Islam berupaya agar aturan ekonominya tidak memberatkan 

manusia dalam ketetapan hukumnya, dan tidak pula menggiringnya ke 

dalam khayalan idealistis yang melampaui batas kemampuan serta 

kapasitas manusia. 

                                                           
142

 Ibnu Hajar, Bulugh Al-Maram (Surabaya, Nurul Huda: 2016), 172. 
143

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 288. 



 

 

114 

Sebab itu, perencanaan ekonomi Islam selalu berdiri di atas 

pandangan realistis terhadap manusia, serta mengarah pada tujuan-

tujuan yang sesuai dengan kenyataan manusia itu sendiri.
144

 

2) Etis (bermoral)  

Sifat kedua dari ekonomi Islam, yaitu sifat etis atau moral, 

berarti bahwa dari segi tujuannya, Islam tidak mengambil tujuan-

tujuan ekonomi yang hendak dicapainya dari kondisi material atau 

faktor alamiah yang terpisah dari manusia itu sendiri, sebagaimana 

Marxisme yang mendasarkan tujuannya pada keadaan kekuatan-

kekuatan produksi dan kondisi materinya. 

Sebaliknya, Islam menempatkan tujuan-tujuan ekonominya 

sebagai perwujudan dari nilai-nilai moral dan amal yang harus 

ditegakkan, karena nilai-nilai itulah yang menjadi keharusan etis dalam 

kehidupan manusia.
145

 

Ketiga prinsip ini berpadu membentuk sistem ekonomi Islam 

yang utuh dan seimbang. Islam bukanlah sistem kapitalis yang terlalu 

menuhankan kebebasan individu, dan bukan juga sistem sosialis yang 

meniadakan hak pribadi. Islam adalah sistem Ilahi yang menempatkan 

manusia sebagai khalifah yang memiliki tanggung jawab spiritual 

dalam mengelola harta. 

Dengan demikian, menurut pemikiran baqir al-Shadr, ekonomi 

Islam tidak hanya sekedar mekanisme produksi dan distribusi, 

                                                           
144

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 288. 
145

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 289. 



 

 

115 

melainkan sistem nilai yang menjadikan harta sebagai amanah, 

kebebasan sebagai sarana pengabdian, dan keadilan sebagai tujuan 

akhir. Di sinilah keindahan konsep ekonomi Islam berpadu antara 

dunia dan akhirat, di mana kepemilikan dilandasi amanah, kebebasan 

dijaga oleh iman, dan keadilan ditegakkan oleh nilai-nilai ilahi. 

Peran negara dalam pandangan Islam mempunyai tanggung 

jawab besar terhadap kesejahteraan rakyatnya. Kemudian negara 

memiliki dua tahapan dalam tanggung jawabnya, sebagaimana yang 

ditegaskan oleh baqir al-Shadr: 

Artinya: Islam mewajibkan negara terhadap jaminan kehidupan bagi 

setiap individu dalam masyarakat Islam secara menyeluruh. 

Lalu negara dengan kesibukan ini melakukannya dengan dua 

tahapan: kemudian pada tahapan pertama negara menyiapkan 

untuk perindividu perantara untuk bekerja, peluang yang layak 

untuk ikut serta dalam kegiatan ekonomi yang produktif, untuk 

agar ia bisa hidup atas pilar kesungguhannya dan kerja 

kerasnya sendiri. Kemudian apabila individu tersebut tidak 

mampu bekerja dan mencukupi kehidupannya sendiri dengan 

sempurna, atau apabila negara berada dalam kondisi luar biasa 

yang tidak memungkinkan memberikan kesempatan kerja 

kepadanya, maka tibalah tahap kedua yang negara menerapkan 

prinsip jaminan sosial, dengan menyediakan dana yang cukup 



 

 

116 

untuk memenuhi kebutuhan individu tersebut dan memberikan 

tingkat kehidupan yang layak baginya.
146

 

 

Dalam pandangan Islam sendiri, negara mempunyai tanggung 

jawab besar untuk menjamin kesejahteraan rakyatnya. Tanggung jawab 

ini tidak hanya sekedar sebagai bentuk belas kasihan, namun sebuah 

perintah syariat yang memberikan penekanan terhadap satu peringatan 

bahwa setiap individu dalam masyarakat Islam tidak boleh tidak 

diharuskan memperoleh jaminan kehidupan yang layak. 

Sebagaimana yang ditegaskan oleh baqir al-Shadr bahwa Islam 

membuat aturan terhadap tanggung jawab negara dalam dua tahapan 

yang tertib. Pada tahap awal, negara memiliki peran penting dalam 

memberdayakan rakyat, yaitu memberikan kesempatan dan sarana 

sebagai perantara bagi setiap individu untuk bekerja dan berpartisipasi 

dengan terhormat dalam aktivitas ekonomi. Prinsip ini menegaskan 

bahwa Islam mendorong kemandirian ekonomi dan produktivitas, 

bukan ketergantungan.  

Akan tetapi, apabila disaat seseorang tidak mampu bekerja 

dikarenakan kondisi fisik, usia, ataupun keadaan yang luar biasa rumit 

seperti bencana dan krisis ekonomi, maka negara wajib melangkah ke 

tahap kedua: melaksanakan jaminan sosial Islam (adh-dhaman al-

ijtima‟i). Maka pada tahapan ini, negara menanggung kebutuhan 

ringan warganya dengan menyiapkan dana dari sumber-sumber seperti 

baitul mal, zakat, sedekah, atau pendapatan negara lainnya. Dengan 

                                                           
146

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 659. 



 

 

117 

demikian, Islam membangun sistem ekonomi yang berkeadilan dan 

manusia. Sebuah sistem yang tidak meninggalkan kaum lemah, tetapi 

juga tidak menghadirkan ketrgantungan pasif. Negara menjadi 

penjamin bagi kesejahteraan masyarakatnya, sementara setiap individu 

tetap didorong untuk bekerja sesuai kemampuannya.   

Tujuan puncak dari Madzhab Al-Shadr adalah mencapai al-

Tawāzun al-Ijtimâ‟ī (Keseimbangan Sosial). Ini bukan berarti al-

Musâwât al-Mutlaqah (kesetaraan absolut) dalam pendapatan, tetapi 

al-Tawâzun fî Mustawa al-Ma'îshah (keseimbangan dalam standar 

hidup). Negara wajib menjamin al-Kifâyah al-Lâ‟iqah (kecukupan 

yang layak) bagi setiap individu, mencegah al-Fawâriq al-Shârrikhah 

(jurang perbedaan yang sangat tajam) dalam masyarakat, sehingga 

mewujudkan masyarakat yang adil dan bermartabat (al-Karâmah al-

Insâniyyah).
147

 

                                                           
147

 Maulana, Mohammad Robbi, et al., "Pemikiran Ekonomi Ilmuwan Muslim Kontemporer 

Madzhab Iqtishaduna," Jurnal Ilmiah Research Student, 1 (2024), 427-436. 



 

 

118 

Artinya: Islam menyimpulkan dari sini bahwa keseimbangan sosial 

adalah keseimbangan di antara anggota masyarakat dalam hal 

standar hidup mereka, bukan dalam hal pendapatan mereka. 

Keseimbangan dalam standar hidup berarti bahwa uang 

tersedia dan beredar di antara anggota masyarakat hingga taraf 

yang memungkinkan setiap orang hidup sesuai standar umum. 

Dengan kata lain, semua individu harus hidup dengan standar 

hidup yang sama, sambil mempertahankan derajat yang 

berbeda-beda dalam standar tersebut. Namun, variasi ini 

bukanlah kontradiksi yang mutlak, tidak seperti kontras yang 

mencolok dalam standar hidup yang ditemukan dalam 

masyarakat kapitalis. Ini tidak berarti bahwa Islam 

mengamanatkan terciptanya kondisi keseimbangan ini secara 

instan. Sebaliknya, Islam berarti menjadikan keseimbangan 

sosial dalam standar hidup sebagai tujuan yang diupayakan 

oleh negara, dalam yurisdiksinya, melalui berbagai cara dan 

metode yang sah.
148

 

Kerangka ini memperlihatkan bahwa al-Shadr memandang 

ekonomi Islam sebagai sistem normatif yang tegas berlandaskan nilai-

nilai ideologis Islam. Keunggulan pendekatan ini terletak pada 

kemampuannya menjaga kemurnian prinsip syariah dan membedakan 

diri secara jelas dari sistem ekonomi lainnya.
149

 

c. Tantangan Ekonomi Kontemporer 

Tantangan Ekonomi Kontemporer merujuk pada serangkaian 

masalah, isu, dan tekanan ekonomi yang kompleks, saling terkait, dan 

sedang dihadapi oleh perekonomian global pada masa kini abad ke-21. 

Istilah kontemporer menekankan bahwa tantangan ini adalah hasil dari 

                                                           
148

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna....., 669. 
149

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna....., 279. 



 

 

119 

dinamika zaman modern, yang didorong oleh globalisasi, revolusi 

teknologi, perubahan geopolitik, dan kesadaran akan keberlanjutan.
150

 

1) Ketimpangan Pendapatan dan Kekayaan 

Tantangan ini merupakan konsekuensi struktural dari sistem 

ekonomi modern yang dijelaskan oleh dua teori utama. Teori Piketty (r 

> g) memaparkan bahwa ketika return atas modal (r) secara konsisten 

melampaui pertumbuhan ekonomi (g), kekayaan yang diwariskan akan 

terkonsentrasi pada segelintir pemilik modal. Sementara itu, Teori 

Skill-Biased Technological Change menerangkan bagaimana kemajuan 

teknologi secara tidak seimbang meningkatkan permintaan dan upah 

bagi pekerja terampil, sekaligus menggerus pekerjaan rutin kelas 

menengah, sehingga memperlebar disparitas pendapatan.
151

 

2) Perubahan Iklim dan Degradasi Lingkungan. 

Krisis iklim merepresentasikan kegagalan pasar fundamental 

yang dianalisis melalui konsep eksternalitas negatif, di mana biaya 

sosial dari polusi dan emisi karbon tidak dihargai dalam mekanisme 

pasar. Situasi ini diperburuk oleh fenomena Tragedi Kepemilikan 

Bersama (Tragedy of the Commons), di mana sumber daya alam global 

seperti atmosfer dieksploitasi berlebihan karena tidak ada insentif 

                                                           
150

 Judijanto, Loso, Sri Yani Kusumastuti, and Rina Mudjiyanti. Ekonomi Kontemporer: Dinamika 

dan Tantangan Abad 21.(Jambi: PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2025), 5.  
151

 Muhammad Putra Hababil, Muhammad Kharis Firdaus, Nabil Nazhmi, Mochamad Rajendra 

Alghifary, Mohammad Dandi Hamdani, Arif Fadilla "Analisis pengaruh pemerataan ekonomi 

dalam upaya menghapus ketimpangan sosial-ekonomi antar masyarakat," Journal of 

Macroeconomics and Social Development, 1 (2024), 1-9. 



 

 

120 

individu untuk menjaganya, sehingga intervensi kebijakan seperti 

pajak karbon menjadi imperatif.
152

 

3) Disrupsi Teknologi dan Masa Depan Pekerjaan 

Transformasi digital menciptakan paradoks dalam pasar tenaga 

kerja yang dapat dipahami melalui teori Creative 

Destruction Schumpeter, di mana inovasi menghancurkan lapangan 

kerja lama sambil menciptakan yang baru. Proses ini dipercepat oleh 

otomatisasi dan kecerdasan buatan, yang berdasarkan teori Skill-Biased 

Technological Change, bersifat komplementer bagi pekerja terampil 

namun substitutif bagi pekerja berkeahlian rendah, leading pada 

polarisasi pekerjaan dan pengangguran struktural.
153

 

4) Ketidakstabilan Sistem Keuangan Global 

Kerentanan sistem keuangan terhadap krisis yang berulang 

dijelaskan oleh Teori Instabilitas Keuangan Minsky. Teori ini 

memaparkan siklus di mana stabilitas ekonomi yang berkepanjangan 

justru menumbuhkan kepercayaan berlebihan, mendorong peralihan 

dari pembiayaan yang prudent (hedge) ke spekulatif dan akhirnya 

Ponzi, yang berujung pada kolaps ketika terjadi guncangan 

kepercayaan (Minsky Moment).
154

 

 

 

                                                           
152

 M. Khairunnisa Musari, "Kegagalan Pasar Dan Eksternalitas Lingkungan." Islam Dan Green 

Economics (2022): 29. 
153

 Wibowo, Agus. "Riset Kelanggengan Bisnis Dalam Ekosistem Digital: Business Sustainability 

Research in Digital Ecosystems," (Semarang: Penerbit Yayasan Prima Agus Teknik, 2024), 16. 
154

 Anggraeni, Annisa Fitri, Institusi Keuangan Dan Pasar Modal (Jambi: Pt. Sonpedia Publishing 

Indonesia, 2025) 



 

 

121 

5) Tekanan pada Sistem Perdagangan Global 

Gelombang proteksionisme dan gangguan supply 

chain menantang tatanan multilateral yang selama ini dijaga 

berdasarkan Teori Hegemonic Stability, yang mensyaratkan adanya 

negara hegemon untuk menciptakan keteraturan. Melemahnya 

hegemoni AS dan bangkitnya pesaing seperti China menciptakan 

fragmentasi. Sementara itu, New Trade Theory menjelaskan 

konsentrasi rantai pasokan global yang justru rentan terhadap 

guncangan geopolitik dan pandemi.
155

 

6) Utang Pemerintah yang Tinggi 

Akumulasi utang sovereign pasca krisis memunculkan dilema 

kebijakan yang tercermin dalam pertentangan teoritis. Teori Ricardian 

Equivalence berasumsi bahwa stimulus fiskal tidak efektif karena 

rumah tangga akan menabung untuk mengantisipasi kenaikan pajak di 

masa depan. Sebaliknya, perspektif  Keynesian berargumen bahwa 

dalam kondisi liquidity trap, defisit anggaran justru diperlukan untuk 

menopang permintaan agregat, meski berisiko pada sustainability 

fiskal jangka panjang.
156

 

 

 

                                                           
155

 Mohamad Irvansyah, Mohamad Irwan Ramdhan, David Panjaitan, & Khairun Nisa, "Kajian 

Sistematis Literatur Mengenai Proteksionisme Dan Dinamika Perdagangan Internasional: 

Pendekatan Systematic Literature Review (Slr) Berdasarkan Prisma 2020." Jurnal Bahtera Inovasi 

Vol 9.1 (2025). 
156

 Udin Bahrudin, & Edy Suranta Karina Sembiring, "Pengaruh Perubahan Kebijakan Fiskal 

Terhadap Perilaku Konsumen: Tinjauan Dari Perspektif Ekonomi Makro," Hikamatzu| Journal Of 

Multidisciplinary ,1 (2024), 107-120. 



 

 

122 

7) Inflasi dan Biaya Hidup 

Inflasi kontemporer bersifat multidimensi, berasal dari 

konfluensi faktor permintaan dan penawaran. Teori Tarikan Permintaan 

(Demand-Pull) menjelaskan peran kebijakan fiskal dan moneter yang 

sangat akomodatif pasca pandemi, sementara Teori Desakan Biaya 

(Cost-Push) menekankan kontribusi guncangan supply chain, kenaikan 

harga energi, dan perang geopolitik, menciptakan tantangan kompleks 

bagi bank sentral.
157

 

8) Transisi Demografi 

Tantangan penuaan populasi terhadap pertumbuhan ekonomi 

dan sustainability fiskal dapat dianalisis melalui Teori Siklus 

Hidup Modigliani. Teori ini memprediksi penurunan tabungan nasional 

agregat seiring dengan membesarnya proporsi populasi lansia yang 

berada dalam fase konsumsi, sekaligus membebani sistem pensiun dan 

kesehatan akibat memburuknya rasio ketergantungan (dependency 

ratio).
158

 

9) Keamanan Pangan dan Energi 

Kerawanan komoditas kunci ini pada hakikatnya merupakan 

manifestasi dari guncangan sisi penawaran (Supply-Side Shocks) yang 

dipicu oleh faktor eksternal seperti perubahan iklim (gagal panen), 

konflik geopolitik (mengganggu pasokan), dan distorsi kebijakan. 

                                                           
157

 Fitri Kurniawati. "Analisis Perbandingan Inflasi Dalam Perspektif Islam Dan 

Konvensional," Syntax Idea, 6 (2024), 1403-1418. 
158

 Gst Ayu Arini, Ida Ayu Putri Suprapti, M. Irwan, & Tuti Handayani, "Analisis Dampak Penuaan 

Populasi Penduduk Terhadap Keseimbangan Jangka Panjang Ekonomi Makro Di 

Indonesia," Jurnal Pendidikan Indonesia, 5 (2024). 



 

 

123 

Guncangan ini tidak hanya mendorong inflasi global tetapi juga 

berpotensi memicu krisis humanitarian dan gejolak sosial di negara-

negara rentan.
159

 

10) Ekonomi Digital dan Kesenjangan Digital 

Masyarakat digital melahirkan bentuk kesenjangan baru yang 

dijelaskan oleh Teori Efek Jaringan, di mana platform digital 

cenderung bergerak menuju monopoli alamiah karena nilai layanannya 

meningkat seiring jumlah pengguna. Dominasi ini, dikombinasikan 

dengan model bisnis Ekonomi Perhatian yang memonitisasi data 

pengguna, menciptakan digital divide yang tidak hanya soal akses, 

tetapi juga kapabilitas dan distribusi manfaat ekonominya.
160

 

5. Maqāṣid al-Sharī’ah   

a. Pengertian Maqāṣid al-Sharī‟ah   

Maqāṣid al-Sharī‟ah  terdiri dari susunan Idlafi (Mudlaf dan 

Mudlaf Ilaih) yaitu Maqāṣid sebagai Mudlaf dan Syariah Mudlaf Ilaih. 

Secara etimologis dua kata ini mengandung arti yang hampir sama. 

Maqāṣid sendiri berasal dari kata  yang memiliki arti 

menuju/tujuan.
161

 Sedangkan kata Syariah terambil dari kata   

 yang memiliki arti menyatakan jalan, seperti menyatakan jalan 

                                                           
159

 Erry Ika Rhofita Rhofita, "Optimalisasi Sumber Daya Pertanian Indonesia Untuk Mendukung 

Program Ketahanan Pangan Dan Energi Nasional," Jurnal Ketahanan Nasional, 28 (2022), 82. 
160

 Mukhlis, Arsad, Zainuddin Mukhsin, & Sitaman Said, "Transformasi Digital Dalam Ekonomi 

Modern," Jurnal Penkomi: Kajian Pendidikan Dan Ekonomi, 7 (2024), 59-65. 
161

 Muhammad Fairus, Kamus Munawwir (Surabaya: Pustaka Progressif, 2007), 909. 



 

 

124 

yang jelas menuju mata air.
162

 Dalam kaitan ini apabila dua kata 

disatukan maka memperoleh pengertian tujuan atau jalan di dalam 

agama Islam. 

Artinya: imam Haromain berpendapat bahwa tujuan syariat apabila 

ditetapkan secara jelas melalui lafadz yang dzohir (eksplisit), 

maka hal itu merupakan pegangan terkuat untuk memahami 

Maqāṣid syariah. Beliau berkata: “dan apabila telah tetap 

dengan lafadz yang jelas maksud (tujuan) syara„ dalam 

mengaitkan suatu hukum dengan suatu sebab („illah), maka 

itulah pegangan terkuat dalam jalan-jalan penetapan yang 

bersifat zannī (dugaan rasional).”
163

 

 
Pernyataan Imam al-Haramain al-Juwayni ini menegaskan 

prioritas dan kekuatan otoritatif dari teks-teks Syariat (lafẓ ẓāhir) yang 

secara eksplisit menyatakan tujuan (qaṣd) atau sebab ('illah) di balik 

suatu hukum. Bagi Al-Juwayni, jika tujuan Syariat (al-maqṣūd al-

shar'ī) telah ditetapkan melalui redaksi yang jelas dan gamblang, 

maka inilah pegangan terkuat (aqwā mutamassak) yang dapat 

digunakan oleh seorang mujtahid untuk memahami Maqāṣid al-

Sharī'ah. Sikap ini mencerminkan metodologi Uṣūl al-Fiqh yang 

menempatkan nash sebagai sumber utama dan paling kuat, bahkan 

dalam upaya memahami kerangka filosofis dan tujuan hukum Islam. 

Teks yang dzahir (eksplisit) meminimalkan potensi kesubjektifan dan 

kesalahan interpretasi. Poin krusial dari pandangan Al-Juwaynī adalah 

                                                           
162

 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia (Ciputat: PT Mahmud Yunus Wa Dzurriyah, 2007), 

195. 
163

 Hisyam Azhar, Maqāṣid As-Syari‟ah „Inda Imam Al-Haramain (Riyad: Maktabah Ar-Rusyd, 

2010), 89. 



 

 

125 

pengakuan bahwa penetapan sebab (ta'līl) suatu hukum seringkali 

berada dalam ranah dzanni (dugaan kuat atau probabilitas rasional), 

bukan qaṭ'ī (kepastian mutlak). Namun, beliau berpendapat bahwa 

teks yang jelas mengenai tujuan atau sebab ('illah) suatu hukum, 

meskipun masih termasuk dalam masālik al-dzunūn (jalur-jalur 

penetapan yang bersifat dzannī), merupakan jenis dugaan rasional 

yang paling kuat dan unggul. Teks eksplisit berfungsi sebagai indeks 

Syariat yang memandu akal mujtahid, memberikan indikasi yang 

hampir pasti mengenai maksud sang penetap hukum (al-Shāri') tanpa 

perlu melalui proses penalaran induktif atau deduktif yang panjang 

dan berpotensi subyektif.
164

 

Al-Ghazali memulai dengan memberikan definisi Maslahah 

secara etimologis dan konvensional, yaitu sebagai usaha menarik 

manfaat (jalb al-manfa'ah) atau menghindari kerugian atau bahaya 

(daf'al-maḍarrah). Definisi ini secara inheren bersifat pragmatis dan 

universal, mewakili tujuan-tujuan alami yang dicari oleh setiap 

makhluk (Maqāṣid al-khalq). Kebaikan makhluk (ṣalāḥ al-khalq) 

dipandang terwujud dalam pencapaian tujuan-tujuan individual ini. 

Namun, Al-Ghazali dengan tegas menyatakan bahwa ini bukanlah 

makna Maslahah yang dimaksud dalam konteks Uṣūl al-Fiqh (prinsip-

prinsip hukum Islam) yang sedang beliau bahas. Beliau melakukan 

koreksi esensial terhadap definisi Maslahah dari sudut pandang syar'i. 

                                                           
164

 Tanza Dona Pertiwi & Sri Herianingrum, "Menggali Konsep Maqāṣid al-Sharī‟ah : Perspektif 

Pemikiran Tokoh Islam," Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 7 (2024), 807-820. 



 

 

126 

Definisi Maslahah sebagai penjagaan tujuan syariat juga dijelaskan 

dalam kitabnya Al-Mustasyfa oleh Imam Al Ghazali: 

Artinya: Maqāṣid /Maslahah pada mulanya adalah menarik manfaat 

atau menghindari dan menolak mudarrat, sedangkan yang kami 

maksud bukanlah seperti itu, karena menarik manfaat dan 

menghindari mudarat adalah termasuk tujuan-tujuan mahkluk, 

dan kebaikan mahkluk  tergantung diperolehnya tujuan-tujuan 

mereka. Akan tetapi yang kami maksud dengan 

maqhasid/Maslahah adalah: penjagaan terhadap tujuan 

syariat. Sedangkan tujuan syariat dari mahkluk terbagi menjadi 

lima:  menjaga agama mereka, jiwa, aqal, keturunan, dan harta 

mereka. Maka setiap hal yang terkumpul terhadap lima asal ini 

adalah maslahah, dan setiap hal yang meninggalkan dari yang 

lima ini adalah mafsadah, dan menghindarinya (Mafsadah) 

adalah maslahah.
165

 

 

Inti dari pemikiran Al-Ghazali terletak pada definisi Maslahah 

sebagai penjagaan terhadap tujuan Syariat (al-muḥāfaẓah 'alā maqṣūd 

al-shar'i). Dengan kata lain, kemaslahatan sejati tidak diukur dari apa 

yang dianggap bermanfaat secara subyektif oleh manusia, melainkan 

dari sejauh mana hal tersebut berkontribusi pada tercapainya maksud 

dan tujuan Allah dalam menetapkan Syariat. Ini merupakan transisi 

penting dari perspektif antropologis yang berpusat pada manusia 

menuju perspektif teologis yang berpusat pada Tuhan dan tujuan 

                                                           
165

 Abu Hamid Alghazali, Al-Mustasfa 2 (Al-Madinah: Al-Jami‟ah Al-Islamiyah, 1996), 481-482. 



 

 

127 

wahyu. Definisi ini kemudian menjadi landasan teoretis bagi seluruh 

kerangka Maqāṣid al-Sharī‟ah  yang dikembangkan oleh ulama 

sesudahnya. 

Sedangkan menurut Al-Imam Izzuddin Ibn Abd Sas-Salam (Umar 

bin Shaleh bin Umar) dalam karyanya Maqāṣid al-Sharī‟ah :  

Artinya: imam (Izzuddin) membatasi dan ringkas Maqāṣid  umum 

Syari‟at di dalam satu tujuan. Dan tujuan tersebut adalah 

mendatangkan kemaslahatan dan menolak kemudarratan.
166

 

 

Definisi Maqāṣid al-Sharī‟ah  tidak hanya terbatas pada satu 

lingkup saja, namun banyak ulama‟ yang mendefinisikan Maqāṣid al-

Sharī‟ah  dengan beberapa pendapat:  

                                                           
166

 Umar, Maqāṣid Syari‟ah „Inda Izzuddin Ibn Abd As-Salam (Amman: An-Nafa‟is, 2003), 78. 



 

 

128 

Para Ulama modern (kontemporer) telah menyebutkan sejumlah 

definisi-definisi untuk Maqāṣid al-Sharī‟ah , antara lain: 

1) Maqāṣid al-Sharī‟ah  adalah tujuan akhir dari syariat serta rahasia-

rahasia yang ditetapkan oleh sang pembuat syariat yang bijaksana di 

balik setiap hukum dari hukum-hukumnya. 

2) Maqāṣid al-Sharī‟ah  ialah nilai-nilai luhur yang tersembunyi di balik 

bentuk-bentuk dan teks-teks syariat, yang menjadi sasaran hukum 

Islam baik pada tataran parsial maupun universal. Kedua definisi ini 

mencakup tujuan-tujuan umum dan khusus dari syariat. 

3) Maqāṣid  syariah ialah tujuan, sasaran, hasil, dan makna yang dibawa 

oleh syariat yang mulia, yang ditegaskan oleh hukum-hukum syariat, 

serta diupayakan untuk diwujudkan dan dicapai pada setiap waktu dan 

tempat. 

4) Maqāṣid al-Sharī‟ah  ialah tujuan-tujuan yang ditetapkan oleh syariat 

guna mewujudkan kemaslahatan bagi para hamba. 

5) Maqāṣid al-Sharī‟ah  ialah perkara-perkara dan makna-makna luhur, 

hikmah-hikmah yang baik, nilai-nilai serta prinsip-prinsip tinggi yang 

diciptakan oleh Pembuat Syariat untuk diwujudkan dan dicapai, baik 

melalui nash-nash yang datang darinya maupun melalui hukum-

hukum yang disyariatkan bagi hamba-Nya.
167

 

                                                           
167

 Umar, Maqāṣid Syari‟ah „Inda Izzuddin Ibn Abd As-Salam (Amman: An-Nafa‟is, 2003), 88-89. 



 

 

129 

Adapun menurut imam izzudin sendiri dalam kitabnya menyebutkan, 

definisi Maqāṣid adalah: 

Artinya: imam (Izzuddin) membatasi dan ringkas Maqāṣid  umum Syari‟at 

di dalam satu tujuan. Dan tujuan tersebut adalah mendatangkan 

kemaslahatan dan menolak kemudarratan.
168

 

 

Dan imam Al Haromain menjelaskan juga dalam kitabnya,  

Artinya: Dan siapa saja yang tidak menyadari terhadap keberadaan 

Maqāṣid (Tujuan-tujuan syariat) yang ada di dalam perintah-

perintah dan larangan-larangan, maka ia tidak berada di atas 

pemahaman yang benar terhadap penetapan syariat.
169

 

 

Secara terminologis, Wahbah Zuhaili mendefinisikan Maqāṣid al-

Sharī‟ah  sebagai makna-makna dan tujuan-tujuan yang sangat diperhatikan 

oleh syariat terhadap semua hukum ataupun sebagian dari hukum syariat 

atau bisa didefinisikan juga sebagai puncak atau tujuan dari syariat dan 

rahasia-rahasia Allah sebagai pembuat syariat  meletakkannya di setiap 

hukum dari semua hukum syariat.
170

 

Dari definisi di atas dapat diartikan bahwa Maqāṣid al-Sharī‟ah  bukan 

hanya sekedar hukum tertulis tanpa mempedulikan tujuan ataupun makna 

yang lebih luas di belakangnya, akan tetapi Maqāṣid tersebut bersungguh-

sungguh ingin menyingkap makna, tujuan, dan rahasia-rahasia dibalik 

disyariatkan setiap ketentuan oleh Allah dalam hukum Islam. Ringkasnya, 

                                                           
168

 Umar, Maqāṣid Syari‟ah „Inda Izzuddin Ibn Abd As-Salam….,78. 
169

 Hisyam Azhar, Maqāṣid As-Syari‟ah „Inda Imam Al-Haramain (Riyad: Maktabah Ar-Rusyd, 

2010), 60. 
170

 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh (Damaskus: Dar Al-Fiqr, 1999), 218. 



 

 

130 

syariat bukan hanya hadir berupa perintah dan larangan saja, tetapi juga 

memiliki tujuan-tujuan tertentu. 

Wahbah zuhaili menjelaskan bahwa Maqāṣid al-Sharī‟ah  sering 

dihubungkan dengan al-masalih wa dar‟u al-mafasid (memperoleh 

kemaslahatan atau kebaikan dan menentang  kerusakan).
171

 

Para ahli hukum Islam juga bersepakat bahwa hukum Islam 

disyariatkan tidak sekedar disyariatkan. Ditetapkannya hukum oleh Allah 

adalah dalam rangka untuk mewujudkan kemaslahatan dan menolak 

timbulnya kerusakan dalam kehidupan manusia. Inti dari tasyri‟ dari Islam 

adalah jalbu al-mashalih (memperoleh kebaikan) dan dar‟u al-mafasid 

(menolak kerusakan). Kemaslahatan ini harus bersifat umum bukan 

perorangan. Maksudnya, penetapan hukum atas suatu kejadian harus 

melahirkan kebaikan publik, bukan bagi satu orang atau beberapa orang 

saja.
172

 

b. Klasifikasi Maqāṣid al-Sharī‟ah  

Dalam kitab al-Muwafaqat Imam Al-Syathibi menerangkan 

tentang tingkatan-tingkatan Maqāṣid al-Sharī‟ah  dan mebaginya 

menjadi beberapa tingkatan. Daruriyyat (primer atau pokok), hajiyyat 

(sekunder atau penunjang), dan tahsiniyyat (tersier atau 

penyempurna).
173

 Lalu Imam Al-Syathibi menetapkan:  

                                                           
171

 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh….., 218. 
172

 Agus Hermanto, Maqāṣid Al-Syari‟ah (Malang: Cv Literasi Nusantara Abadi, 2018), 8. 
173

 Muhammad Tohir, Maqāṣid Al-Syariah (Ardan: Dar An-Nafais, 2001), 136. 



 

 

131 

Artinya: Dan meskipun berbeda pada tingkatannya, namun sama-

sama di dalam Kulliyat yang diakui dalam setiap agama.
174

 

 

Imam Al-Syathibi ingin menegaskan dan mengajak kepada 

prinsip fundamental yang sudah dianggap kuat dan kokoh dalam 

bangunan Maqāṣid al-Sharī‟ah . Karena pada Maqāṣid al-Sharī‟ah  

menurut Imam Al-Syathibi ketiga tingkatan yang disebutkan di atas, 

yaitu darurriyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat merupakan kategori kulliyat 

yang bersifat umum dan diakui di dalam agama, walapun ketiganya 

berbeda tingkatan. 

Dalam hal ini, Al-Imam Al-Juwayni membagi asas-asas syariat 

menjadi 5 bagian: 

                                                           
174

 Muhammad Tohir, Maqāṣid Al-Syariah…..,136. 



 

 

132 

Artinya: Dan di antara para imam tersebut, yang paling menonjol 

adalah Imam al-Haramain, di mana jenis pendekatan ini 

tampak jelas pada beliau melalui pembagiannya terhadap 

dasar-dasar syariat menjadi lima bagian, atau dapat pula 

dikatakan, melalui pembagian beliau yang bersifat lima 

kategori terhadap amal dan alasan-alasan hukum syar„i, yaitu: 

 

1) Bagian pertama: hal-hal yang berkaitan dengan kebutuhan darurat 

( ), seperti hukum qishash, yang beralasan demi menjaga 

darah yang dilindungi dan mencegah tindakan melampaui batas 

terhadapnya. 

2) Bagian kedua: hal-hal yang berkaitan dengan kebutuhan umum, 

namun tidak sampai pada tingkat darurat, seperti akad sewa-

menyewa di antara manusia. 

3) Bagian ketiga: hal-hal yang tidak bersifat darurat maupun 

kebutuhan umum, melainkan termasuk dalam kategori berhias diri 

dengan akhlak mulia dan menjauh dari kebalikannya, yang 

dicontohkan beliau dengan thaharah (bersuci). 

4) Bagian keempat: hal-hal yang juga tidak terkait dengan kebutuhan 

maupun darurat, tetapi tingkatannya lebih rendah dari bagian 

ketiga, sehingga termasuk dalam kategori anjuran. 

5) Bagian kelima: hal-hal yang tidak tampak padanya alasan (illat) 

yang jelas, dan tidak memiliki tujuan (maqshad) yang spesifik, baik 



 

 

133 

dari aspek darurat, kebutuhan, maupun kemuliaan. Hal ini sangat 

jarang ditemukan, dan contohnya adalah ibadah-ibadah jasmani 

murni, yang tidak memiliki tujuan untuk menghindari bahaya 

ataupun memperoleh manfaat duniawi.
175

  

Al-Haramain al-Juwaynī menyajikan kerangka metodologis yang 

canggih untuk menganalisis dasar-dasar Syariat (uṣūl al-sharī'ah) dan 

alasan-alasan hukum (ta'līlāt al-shar'iyyah). Pembagian ini melampaui  

klasifikasi klasik Ḍarūriyyāt, Ḥājiyyāt, Taḥsīniyyāt yang lebih ringkas, 

dengan menambahkan dua kategori lagi untuk mencakup spektrum penuh 

dari penetapan hukum dan tujuan Syariat. Klasifikasi lima kategori ini 

berfungsi sebagai alat analitis bagi mujtahid untuk menentukan tingkat 

kepentingan (rukbah) dan alasan penetapan ('illah) setiap hukum. Dengan 

menetapkan tingkatan ini, Al-Juwaynī berupaya memberikan sistem yang 

komprehensif untuk prioritas hukum (tarjīḥ) dan mencegah kekacauan 

dalam istinbāṭh (pengambilan kesimpulan hukum). 

Al-Imam Izzuddin Ibn Abd Sas-Salam (Umar bin Shaleh bin Umar) 

memberikan penjelasan klasifikasi Maqāṣid al-Sharī‟ah  dengan 

keterangan: 

                                                           
175

 Hisyam Azhar, Maqāṣid As-Syari‟ah „Inda Imam Al-Haramain (Riyad: Maktabah Ar-Rusyd, 

2010), 66-67. 



 

 

134 

Artinya: “Sesungguhnya kemaslahatan (manfaat) itu ada dua macam: 

manfaat dalam urusan agama, sebagaimana halnya kebaikan di dua 

tempat (dunia dan akhirat), bila kebaikan itu hilang, maka rusaklah 

urusan keduanya. Adapun kemaslahatan akhirat ialah kekekalan di 

surga, keridhaan Tuhan Yang Maha Pengasih, memandang wajah-

Nya Yang Mulia, memperoleh pahala, dan selamat dari siksa.” 

Kemudian beliau menjelaskan bahwa kemaslahatan-kemaslahatan 

tersebut memiliki tingkatan yang berbeda-beda, dan berdasarkan 

tingkatan itulah keutamaan di dunia dan pahala di akhirat 

ditetapkan. Sebagiannya termasuk yang dituntut oleh kebutuhan 

darurat, atau oleh kebutuhan sekunder, atau oleh penyempurnaan. 

Penetapan tiga tingkatan ini dan tidak yang lain, hanyalah dapat 

diketahui melalui istiqrā‟ (pengamatan menyeluruh terhadap nash-

nash syar„i).
176

   

 

Imam al-'Izzudin bin Abdissalam menetapkan bahwa kemanfaatan 

memiliki orientasi utama pada agama, dengan kemaslahatan akhirat (maṣāliḥ 

al-ākhirah) seperti keridaan Ilahi (riḍā al-Raḥmān) sebagai tujuan eskatologis 

tertinggi yang menjadi justifikasi bagi hukum duniawi. Beliau 

mengklasifikasikan kemaslahatan ke dalam hierarki tiga tingkatan : al-

Ḍarūrāt (primer), al-Ḥājāt (sekunder), dan al-Takmīlāt (tersier). Hierarki ini 

bersifat normatif, keutamaan duniawi dan pahala ukhrawi ditetapkan 

berdasarkan tingkatan Maslahah yang dilayani, memberikan matriks yang 

jelas bagi tarjīḥ (prioritas hukum) oleh mujtahid. Aspek metodologis yang 

krusial adalah penegasan bahwa penetapan dan validasi ketiga tingkatan ini 

harus didasarkan pada Istiqrā' Tāmm (induksi komprehensif), bukan 

spekulasi akal atau penafsiran teks tunggal. Melalui pengamatan menyeluruh 

                                                           
176

 Umar, Maqāṣid Syari‟ah „Inda Izzuddin Ibn Abd As-Salam (Amman: An-Nafa‟is, 2003), 144. 



 

 

135 

terhadap nash-nash Syariat, Maqāṣid  dikonfirmasi sebagai prinsip metateori 

yang memiliki legitimasi objektif. Metode induktif ini memastikan bahwa 

teori Maqāṣid  berakar kuat pada kehendak Sang Penetap Hukum (al-Shāri'), 

menegaskan bahwa hukum disyariatkan untuk mewujudkan manfaat yang 

terverifikasi dan berjalan sesuai dengan tujuan Ilahi.
177

 

1) Daruriyyat (Primer/Pokok) 

Maslahah daruriyyat adalah kemaslahatan yang menjadi pondasi 

utama terhadap hidup manusia, baik dalam beragama maupun kehidupan 

dunia.
178

 Imam Al Ghazali memperjelas definisi klasifikasi Maqāṣid al-

Sharī‟ah  menjadi bagian yang terpisah sebagaimana berikut:  

Artinya: Daruriyyat adalah hal-hal yang tidak boleh tidak ada pada 

daruriyyat di dalam tegaknya kemaslahatan dunia dan agama. 

Dengan sekiranya apabial hal-hal tersebut ditiadakan, maka 

kemaslahatan dunia tidak akan berjalan dengan baik, bahkan akan 

rusak, kacau dan bisa menyebabkan hilangnya kehidupan, dan di 

Akhirat bisa menyebabkan hilangnya kenikmatan, dan Kembali 

kepada kerugian yang nyata.
179

 

 

Bahkan imam Al-Syathibi dalam kitabnya menegaskan: 

Artinya: “Pokok yang bersifat Daruriyyat apabila rusak, maka cabang 

nya yang bersandar ataupun tertopang kepadanya pasti akan rusak 

juga, lebih-lebih dengan sendirinya”.
180

 

 

                                                           
177

 Abdul Rivai Poli, "Karakteristik Dan Pendekatan Aspek Sosial Hukum Islam, Fungsi, Tujuan 

Hukum Islam Serta Korelasinya Dengan Pembinaan Masyarakat," Al-Ubudiyah: Jurnal 

Pendidikan Dan Studi Islam, 5 (2024), 1-13. 
178

 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh....., 219. 
179

 Al-Kailani , Maqāṣid As-Syari‟ah „Inda Imam Al-Ghazali (Libiyah : Alukah, 2009), 75. 
180

 Abi Ishaq As-Syatibi, Al-Muwafaqat (Maroko: Al-Basyir Bin Atiyyah, 2017), 505. 



 

 

136 

Dari penjelasan Imam Al-Syathibi dapat diartikan bahwa prinsip dasar 

pada teori Maqāṣid al-Sharī‟ah  daruriyyat (pokok/primer) adalah fondasi 

serta penopang utama untuk hidup manusia dalam urusan agama maupun 

dunia, dan apabila ini rusak maka cabang-cabang yang lain seperti 

kebutuhan  sekunder dan tersier akan rusak. 

Dalam konteks pendidikan tinggi, daruriyat berfokus pada Hifz al-Aql 

sebagai kebutuhan esensial. Kebutuhan primer ini diwujudkan melalui 

keputusan fundamental untuk menempuh dan menyelesaikan pendidikan 

kuliah itu sendiri, serta memastikan akses ke sumber informasi dasar 

seperti materi kuliah dan e-book wajib yang diperlukan untuk 

mengembangkan intelektualitas. Dalam hal perangkat, hal ini dapat 

dipenuhi hanya dengan akses ke perangkat apapun bahkan komputer di 

warnet, smartphone murah, atau perpustakaan kampus yang memadai 

untuk menyelesaikan tugas-tugas minimum yang diperlukan agar 

mahasiswa dapat lulus dan mempertahankan martabat intelektual serta 

peluang mata pencaharian dasarnya. 

2) Hajiyyat (sekunder/penunjang) 

Hajiyyat adalah kemaslahatan-kemaslahatan yang dibutuhkan manusia 

untuk memudahkan mereka serta untuk menghilangkan kesulitan atas 

mereka.
181

 Dalam tingkatan Maqāṣid al-Sharī‟ah  hajiyyat masih berada di 

bawah dharuriyyat. Sebagaimana penjelasan Wahbah Zuhaili: 

                                                           
181

 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh….., 221. 



 

 

137 

Artinya: Dharuriyat merupakan dasar bagi seluruh Maqāṣid al-Sharī‟ah . 

Ia menjadi pokok bagi hajiyat maupun tahsiniyat. Barangsiapa 

mengabaikannya, maka pasti akan mengabaikan selainnya, sebab 

kedudukannya seperti kewajiban fardhu, sedangkan hajiyat seperti 

sunnah, dan tahsiniyat seperti hal-hal pelengkap yang lebih rendah 

daripada sunnah.
182

 

 

Imam Al ghazali juga menjelaskan: 

Artinya: Imam Gazali mendifinisikan hajiyyat sebagai: sesuatu yang 

bukan darurat, akan tetapi ia dibutuhkan di dalam memperoleh 

maupun mendapatkan kemaslahatan.
183

 

Kemaslahatan pada tingkatan ini memang tidak sampai menyangkut 

kelangsungan hidup keseluruhan, tetapi tingkatan ini memiliki peranan 

penting dalam meringankan beban manusia. Meskipun hidup manusia 

tidak akan hancur jikaa kebutuhannya tidak terpenuhi, akan tetapi terasa 

sulit, sempit, dan penuh kesulitan. 

Tingkatan hajiyyat adalah kebutuhan yang muncul untuk 

menghilangkan kesulitan dan meningkatkan efisiensi dalam proses 

akademik. Kebutuhan ini terefleksi dalam kepemilikan laptop dengan 

spesifikasi standar atau menengah. Kehadiran laptop pribadi 

menghilangkan kesulitan fisik seperti keharusan mencatat tangan dalam 

waktu lama, kesulitan mengakses library fisik, serta kesulitan mobilitas 

dengan memungkinkan partisipasi dalam kelas online yang nyaman. 

Laptop pada tingkatan ini berfungsi sebagai alat yang efisien dan wajib 

                                                           
182

 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh….., 224. 
183

 Al-Kailani, Maqāṣid As-Syari‟ah „Inda Imam Al-Ghazali (Libiyah: Alukah, 2009), 76. 



 

 

138 

untuk pengerjaan tugas, browsing jurnal, dan komunikasi akademik, 

menjamin proses kuliah berjalan tanpa hambatan besar. 

3) Tahsiniyyat (tersier/penyempurna) 

Wahbah Zuhaili menerangkan dalam kitabnya bahwa tahsiniyyat 

adalah kemaslahatan yang dituntut oleh keluhuran budi (muru‟ah). Ia 

dimaksudkan untuk mengambil hal-hal yang indah dari adat kebiasaan dan 

akhlak mulia. Jika ia tidak terpenuhi, sistem kehidupan tidak akan rusak 

seperti pada dharuriyyat, dan manusia juga tidak akan terkena kesempitan 

sebagaimana pada hajiyyat, tetapi kehidupan mereka akan dipandang 

buruk oleh para ahli bijak.
184

 

Tahsiniyyat adalah tingkatan terakhir pada tiga tingkatan yang 

tersusun dalam Maqāṣid al-Sharī‟ah. Tingkatan ini berhubungan dengan 

memperbagus, memperindah dan menyempurnakan hidup manusia yang 

mencakup norma kesopanan, etika, dan akhlak mulia yang dapat 

menjadikan kehidupan manusia lebih memiliki muruah atau martabat, 

sebagai mana yang dijelaskan oleh imam Al Ghazali:  

. 

Artinya: imam Al-Ghazali mendefinisikan taḥsiniyyat sebagai: Sesuatu 

yang tidak kembali pada tingkat kebutuhan darurat maupun 

kebutuhan umum, tetapi berfungsi untuk memperindah, memperelok, 

dan mempermudah keutamaan serta kelebihan, serta menjaga cara-

cara terbaik dalam adat dan muamalah.
185

   

 

                                                           
184

 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh….., 224. 
185

 Al-Kailani, Maqāṣid As-Syari‟ah „Inda Imam Al-Ghazali....., 79. 



 

 

139 

Hidup manusia tidak akan hancur jika tahsiniyyat tidak terpenuhi 

seperti ketika daruriyyat hilang, dan juga tidak akan mengalami 

kesempitan seperti ketika hajiyyat tidak ada. Akan tetapi hidup akan 

kurang indah, tidak memiliki kesopanan, bahkan memungkinkan di cap 

atau di label buruk oleh orang-orang yang berakal. 

Tingkatan tahsiniyyat adalah kebutuhan yang melengkapi dan 

menyempurnakan kualitas hidup di luar fungsi dasarnya. Ini diwujudkan 

melalui pemilihan merek laptop premium dengan spesifikasi yang sangat 

tinggi misalnya, desain estetik, processor tercepat, atau build quality 

eksklusif yang jauh melebihi kebutuhan kuliah biasa. Pilihan ini tidak lagi 

bertujuan untuk memungkinkan proses kuliah, melainkan untuk 

menyempurnakan kualitas pengalaman belajar, meningkatkan citra 

akademik, dan memberikan kenyamanan serta estetika yang lebih tinggi 

dalam penggunaan perangkat. Ini adalah upaya untuk menyempurnakan 

adab dan kualitas penampilan akademik. 

Oleh karena itu, tahsiniyyat menjadi lapisan penyempurna dalam 

Maqāṣid al-Sharī‟ah . Tidak bersifat mutlak seperti halnya daruriyyat, dan 

tidak juga hanya sebatas keringanan seperti hajiyyat, tetapi ia memberikan 

nilai plus supaya kehidupan manusia tidak kaku dan tidak hanya sekedar 

hidup, melainkan hidup dengan indah, terhormat, dan bermartabat. 

c. Prinsip-Prinsip Maqāṣid al-Sharī‟ah  

Konsep Maqāṣid al-Sharī‟ah merupakan inti dari keseluruhan sistem 

hukum Islam yang menegaskan bahwa setiap ketentuan hukum ditetapkan 

untuk mencapai kemaslahatan bagi umat manusia. Dalam pandangan para 



 

 

140 

ulama ushul fiqh klasik seperti Imam al-Ghazali dan Al-Syathibi, Maqāṣid al-

Sharī‟ah berfungsi sebagai ruh dan tujuan substansial dari syariat Islam, yang 

tidak hanya memuat perintah dan larangan, tetapi juga mengandung nilai-nilai 

kemanusiaan yang universal.
186

 

Syariat Islam tidak dimaksudkan untuk membebani manusia, melainkan 

untuk menjaga keseimbangan antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi, antara 

hak individu dan kepentingan sosial. Oleh karena itu, Maqāṣid al-Sharī‟ah 

berorientasi pada dua prinsip utama: jalb al-mashalih (mendatangkan 

kemaslahatan) dan dar‟ al-mafasid (menolak kerusakan).
187

 

Dalam kerangka tersebut, para ulama menyusun lima unsur pokok yang 

menjadi dasar bagi seluruh Maqāṣid al-Sharī‟ah, yang dikenal dengan istilah 

al-Kulliyyat al-Khamsah. Kelima unsur ini bersifat universal dan saling 

melengkapi satu sama lain, sehingga membentuk kerangka filosofis bagi 

penetapan dan penerapan hukum Islam dalam berbagai aspek kehidupan. 

Dengan terjaganya lima unsur pokok tersebut, maka tujuan akhir syariat 

yakni terwujudnya kemaslahatan manusia di dunia dan kebahagiaan di akhirat 

(sa„adah al-darain) akan dapat dicapai.
188

 

Menurut Imam Abu Ishaq Al-Syathibi al-Masalih ad-Daruriyyah adalah 

kemaslahatan yang menjadi dasar utama bagi tegaknya kehidupan manusia, 

baik dalam urusan agama maupun dunia. Jika kemaslahatan ini tidak dijaga, 

                                                           
186

 Nasution, Muhammad Hasan, Faisar Ananda, & Nurasiyah, "Keadilan Dalam Pendekatan 

Maqāṣid Al-Syari'ah," Al-Usrah: Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah, (2025), 67-70. 
187

 Zakaria, Aceng, et al., "Perspektif Al-Quran Dalam Keseimbangan Beragama: Menakar 

Moderasi Beragama Melalui Maqāṣid al-Sharī‟ah ," Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur'an Dan 

Tafsir, 9 (2024), 369-386. 
188

 Ahmad Jalili, Teori Maqāṣid al-Sharī‟ah  Dalam Hukum Islam (Teraju: 2021), 71-80. 



 

 

141 

maka tatanan kehidupan manusia akan rusak, dan kemanusiaan itu sendiri 

akan terancam. 

Dengan kata lain, al-masalih ad-daruriyyah mencakup hal-hal yang 

wajib dijaga dan dipelihara agar kehidupan tetap stabil dan harmonis. Karena 

sifatnya sangat mendasar, syariat memberikan perhatian besar terhadap 

penjagaannya melalui berbagai ketentuan hukum.  

 

Artinya: Al-Masalih ad-Daruriyyah (Kemaslahatan primer) yaitu yang 

disitilahkan oleh para ulama dengan penyebutannya lima unsur 

universal, dan dari yang lima adalah: penjagaan agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta.
189

 

 

Dan menurut Imam Abu Hamid al-Ghazali: 

Artinya: Maksud As-syar‟i (Tujuan syariat) dari mahkluk terbagi menjadi 

lima:  menjaga agama mereka, jiwa, aqal, keturunan, dan harta 

mereka. Maka setiap hal yang terkumpul terhadap lima asal ini 

adalah maslahah, dan setiap hal yang meninggalkan dari yang lima 

ini adalah mafsadah, dan menmenghindarinya (Mafsadah) adalah 

maslahah.
190

 

 

Adapun prinsip Maqāṣid al-Sharī‟ah  terhadap lima pokok dasar 

yang lima, yaitu: 

1) Hifdz al-din (perlindungan terhadap keyakinan agama) 

Agama adalah seperangkat keyakinan, ibadah, dan aturan 

yang ditetapkan oleh Allah SWT untuk mengatur hubungan manusia 

                                                           
189

 Hammadi Ubaidi, Asy-Al-Syathibiwa Maqāṣid  As-Syari‟ah (Damaskus: Dar Al-Qutaibah, 

1992), 120. 
190

 Abu Hamid Al ghazali, Al-Mustasfa 2….., 482. 



 

 

142 

dengan Tuhannya, dan hubungan mereka satu sama lain. Allah SWT 

telah menetapkan, untuk menegakkan, dan menegakkannya, 

kewajiban menjalankan lima rukun Islam, dan dia telah mewajibkan 

dakwah dengan hikmah dan dakwah yang baik. Lalu syariat 

menetapkan jalan untuk penjagaan atas agama dan perlindungan 

serta jaminan dari keberadaan eksitensinya. Seperti hukum-hukum 

jihad di jalan Allah, hukuman bagi orang yang ingin 

membatalkannya, menghalangi atasnya, murtad darinya atau 

mengubah pada hukum-hukumya, dan dengan terang-terangan di 

dalam ajakan untuk mentiadakannya dan merusak hakikatnya dengan 

menghalalkan yang haram atau pun mengharamkan yang halal. 

Sebagaimana syariat telah menetapkan untuk penjagaan beberapa 

kedaruratan, kebolehan melakukan hal-hal yang terlarang dalam 

keadaan darurat.
191

 

2) Hifdz al-nafs (perlindungan terhadap keyakinan jiwa) 

Adapun jiwa manusia maka Islam telah menetapkan untuk 

mengadakannya dan melestarikan jenis manusia melalui pernikahan 

sebagai jalan untuk melahirkan keturunan, untuk menjaga atas jiwa 

tersebut, serta menjamin kehidupannya. Islam juga mewajibkan 

mengkonsumsi keperluan dari makanan dan minuman, menggunakan 

pakaian, serta menetapkan hukuman atas pembunuh berupa qisas, 

diyat, dan kaffarat. Islam melarang mempertemukan jiwa dengan 

                                                           
191

 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh….., 219. 



 

 

143 

sengaja ke dalam kebinasaan, islam juga mewajibkan menjaga jiwa 

dan menghindari dan menolak bahaya atasnya.
192

 

3) Hifdz al-aql (perlindungan terhadap eksitensi akal atau fikiran) 

Allah telah mensyariatkan untuk keselamatan akal, dan 

pengembangannnya terhadap ilmu, pengetahuan beserta pengalaman. 

Kemudian sebagai penjagaan atas akal maka Allah haramkan semua 

sesuatu yang dapat menjadikan rusak pada akal dan menjadikannya 

lemah, seperti mengonsumsi minuman keras dan narkotika, serta 

mewajibkan pengadaan suatu hukuman yang dapat mencegah 

terhadap perbuatan mengonsumsi barang yang diharamkan 

tersebut.
193

 

4) Hifdz al-mal (perlindungan terhadap harta) 

Harta adalah sebagai urat nadi dan sarana dalam hidup. 

Syariat mewajibkan manusia untuk berusaha memperoleh dan 

mengadakannya untuk mencari rezeki, serta memperbolehkan 

bermacam-macam transaksi di antara manusia dari jual beli, sewa-

menyewa, hibah, berkongsi, pinjaman, gadai, dan lain-lain untuk 

memperbesar keuntungan dan manfaatnya. Lalu untuk menjaga harta 

tersebut maka diharamkanlah mencurangi, mencuri, menipu, 

merampas, riba dan semua dari hal-hal memakan harta orang lain  

dengan batil. Dan wajib juga ganti rugi dari harta-harta yang dirusak. 

Serta diperbolehkan membatasi pengelolaan harta bagi orang yang 

bodoh, ceroboh, bangkrut, atau pun berutang, untuk menghindari 

                                                           
192

 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh….., 219. 
193

 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh….., 219. 



 

 

144 

penyalahgunaan dan kerugian baik terhadap diri sendir atau pun 

orang lain.
194

 

5) Hifdz al-nasl (perlindungan terhadap keturunan) 

Syariat mensyariatkan pernikahan untuk keberlangsungan 

keturunan, dan diharamkan zina, dan tuduhan zina, dan memberikan 

hukuman bagi pelaku zina dan yang menuduh berzina untuk menjaga 

keturunan, melarang pencampuran keturunan dan memelihara 

kehormatan dan martabat kemanusiaan. 
195

 

Pernyataan ini berasal dari karya monumental Imam Abu Hamid al-

Ghazali (w. 505 H) dalam kitab al-Mustashfa fi „Ilm al-Usul. Dalam 

pembahasan mengenai Maqāṣid al-Sharī‟ah , Al-Ghazali menegaskan 

bahwa seluruh tujuan penetapan hukum Islam pada dasarnya ditujukan 

untuk memelihara kemaslahatan manusia (maslahah al-„ibad). Allah 

SWT menurunkan syariat bukan untuk membebani manusia dengan 

aturan-aturan yang kaku, tetapi untuk menjaga dan melindungi 

kepentingan dasar manusia agar tercapai kesejahteraan di dunia dan 

kebahagiaan di akhirat.
196

 

Dengan demikian, tujuan syariat (Maqāṣid al-Sharī‟ah ) menurut Al-

Ghazali adalah terwujudnya kehidupan manusia yang harmonis, adil, dan 

sejahtera, dengan menjaga keseimbangan antara kepentingan spiritual 

dan material, individu dan sosial, dunia dan akhirat. 

                                                           
194

 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh….., 220. 
195

 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh….., 220. 
196

 Zulfia, Rifda, “Perlindungan Hukum Pasca Perceraian Terhadap Kesejahteraan Anak Menurut 

Undang-Undang No 23 Tahun 2002 Dalam Perspektif Maqāṣid  Syariah” (Disertasi, Universitas 

Islam Indonesia, 2025), 21. 



 

 

145 

Artinya: keharaman dari meninggalkan lima pokok ini dan peringatan 

keras tentangnya, mustahil tidak tercakup dalam suatu agama atau 

syariat yang diinginkan untuk memperbaiki manusia.
197

 

 

Selanjutnya, al-Ghazali menegaskan bahwa keharaman dari 

meninggalkan lima pokok ini serta adanya peringatan keras tentangnya 

mustahil tidak tercakup dalam suatu agama atau syariat yang 

dimaksudkan untuk memperbaiki kehidupan manusia. Hal ini bermakna 

bahwa setiap agama atau sistem hukum yang benar-benar bertujuan 

mewujudkan kebaikan dan kemaslahatan manusia pasti mengandung 

prinsip penjagaan terhadap lima kebutuhan dasar tersebut. Sebaliknya, 

jika suatu ajaran mengabaikan pemeliharaan atas lima unsur itu, maka 

ajaran tersebut tidak mungkin berasal dari syariat yang benar. Dengan 

demikian, pemikiran al-Ghazali menegaskan bahwa Maqāṣid al-Sharī‟ah  

bukan hanya konsep normatif yang menjelaskan tujuan hukum Islam, 

tetapi juga menjadi tolak ukur kebenaran dan kemaslahatan suatu sistem 

hukum. Menjaga lima unsur tersebut merupakan perwujudan dari prinsip 

kemaslahatan yang menjadi inti dari Maqāṣid al-Sharī‟ah, sedangkan 

mengabaikannya termasuk dalam kategori keharaman karena 

bertentangan dengan tujuan syariat untuk memperbaiki kehidupan 

manusia secara menyeluruh.
198

 

  

                                                           
197

 Abu Hamid Alghazali, Al-Mustasfa 2….., 483. 
198

 Maulidi, “Maqāṣid  Syariah Sebagai Filsafat Hukum Islam: Sebuah Pendekatan Sistem 

Menurut Jasser Auda,” Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 3 (2022), 20-29. 



 

 

146 

d. Sejarah Maqāṣid al-Sharī‟ah   

1) Masa Rasulullah SAW dan Sahabat (Masa Awal Gagasan Maslahah) 

Secara historis, istilah Maqāṣid al-Sharī‟ah  memang belum 

dikenal di masa-masa awal Islam, bahkan sampai abad ketiga dan 

kempat, masa keemasan. Akan tetapi pada masa-masa awal tersebut, 

sudah dikenal istilah maslahah yaitu sejak masa Rasulullah SAW dan 

masa setelah Rasulullah SAW, yang digunakan dalam menentukan 

sebuah hukum.
199

 

Sejarah hadirnya pemikiran dari suatu gagasan tentang tujuan, 

hikmah, dan maksud maupun sasaran atau lebih dikenal dengan 

Maqāṣid al-Sharī‟ah , dibalik banyaknya perintah dari Al-Qur‟an dan 

As-Sunnah pada mulanya muncul sejak masa para sahabat 

raddhiyallahu „anhum. Ini menjadi jelas dari penelusuran pada 

peristiwa-peristiwa yang pernah terjadi. Diantaranya seperti hadits Nabi 

tentang salat ashar di Bani Quraidzhah, yang diriwayatkan dengan 

banyaknya jalur dan meluas: bahwasanya Rasulullah SAW. 

memerintahkan kepada para sahabat untuk pergi ke perkampungan Bani 

Quraidzhah, dan agar mereka tidak menunaikan salat Asar sebelum 

sampai di perkampungan Bani Quraidzah. Para sahabat belum sampai 

juga ke perkampungan Bani Quraidzah sedangkan waktu salat Asar 

ketika itu sudah mulai hampir habis. Kemudian para sahabat terbagi 

menjadi dua kelompok. Satu kelompok bersikukuh tidak akan 

                                                           
199

 Agus Hermanto, Maqāṣid Al-Syari‟ah (Malang: Cv Literasi Nusantara Abadi, 2018), 8. 



 

 

147 

melaksanakan salat ashar sebelum sampai kepada perkampungan Bani 

Quraidzah, walaupun waktu salat ashar telah berlalu. Sedangkan 

kelompok yang lain menunaikan salat sebelum sampai di 

perkampungan Bani Quraidzah agar tidak keluar dari waktu salat 

Asar.
200

 

Dari peristiwa di atas adalah contoh klasik dari kajian Maqāṣid al-

Sharī‟ah , karena dari bagaimana para sahabat dalam menyikapi dan 

memahami perintah nabi mampu memunculkan dan menghadirkan dua 

pendekatan yang berbeda, yaitu pendekatan secara tekstual (harfiah) 

dan kontekstual (Maqāṣidiyyah). Satu kelompok melalui pendekatan 

secara tekstual (harfiah), mereka memahami perintah nabi secara literal, 

yaitu tetap tidak menunaikan salat ashar sebelum sampai di tujuan 

sebagaimana dalam teks perintah nabi. Lalu kelompok yang lain 

memalui pendekatan secara kontekstual (Maqāṣidiyah), mereka 

memahami perintah nabi secara tujuan, yaitu bahwa maksud dan tujuan 

dari sabda Rasulullah adalah supaya bersegera menuju ke 

perkampungan Bani Quraidzah, bukan malah sebaliknya, yaitu 

menunda salat hingga habis waktunya. Menariknya Rasulullah ketika 

mengetahui para sahabat berbeda pendapat beliau tidak menyalahkan 

diantara keduanya maupun salah satu dari keduanya, sebagaimana 

ditegaskan oleh Jasser Auda dalam kitab Maqāṣid al-Sharī‟ah . Hal ini 

menjadi bukti nyata bahwa Islam menghargai Ijtihad yang berlandasan 

                                                           
200

 Jasser Audah, Maqāṣid As-Syari‟ah Dalil Li Al-Mubtadi‟ (Beirut: Maktab Al-Tauzi‟, 2011), 30. 



 

 

148 

pada pemahaman terhadap Maqāṣid (Tujuan). Dari peristiwa inilah 

ulama berpendapat bahwa Maqāṣid al-Sharī‟ah  sudah ada sejak zaman 

sahabat.
201

 

Sejarah ide tentang Maqāṣid al-Sharī‟ah  atau tujuan-tujuan atau 

maksud yang mendasari perintah al-Qur‟an dan Sunnah dapat dilacak 

hingga masa sahabat Nabi Muhammad SAW.
202

 Sebagaimana 

diriwayatkan dalam sejumlah peristiwa. Salah satu contoh paling 

populer adalah hadits yang bersilsilah banyak (mutawatir) tentang salat 

asar di Bani Quraizhah, di mana Rasulullah SAW mengutus 

sekelompok sahabat ke Bani Quraizhah dan memerintahkan mereka 

untuk melaksanakan salat asar di sana. Namun yang terjadi batas waktu 

salat asar hampir habis dan para sahabat tiba di Bani Quraizhah. Lalu 

para sahabat terbagi menjadi pendukung dua pendapat yang berbeda: 

pendapat pertama bersikukuh salat Asar di Bani Quraizhah dengan 

konsekuensi apapun yang terjadi, sedangkan pendapat kedua 

bersikukuh salat Asar di perjalanan (sebelum waktu salat Asar habis). 

Rasionalisasi di balik pendapat yang pertama adalah bahwa perintah 

Rasulullah SAW itu secara tekstual meminta setiap orang untuk 

melaksanakan salat Asar di Bani Quraizhah, sedangkan rasionalisasi 

pendapat kedua adalah maksud/tujuan perintah Rasulullah SAW adalah 

                                                           
201

 Rosidah, Aminatur, A. Halil Thahir, & Muhammad Haris Abdul Hakim, "Paradigma Ijtihad 

Maqaṣidi Dalam Pemikiran Ahmad Ar-Raisuni," Carong: Jurnal Pendidikan, Sosial dan 

Humaniora, 2 (2025), 927-939. 
202

 Akbar, Ahmad Roza‟i, “Analisis Pemikiran Satria Effendi M. Zein Tentang Hukum Keluarga 

Islam di Indonesia Ditinjau dari Maqāṣid Syari‟ah” (Disertasi, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 

2020), 56. 



 

 

149 

meminta para sahabat bergegas menuju Bani Quraizhah dan bukan 

bermaksud menunda salat Asar hingga habis waktu salat. Menurut 

perawi, ketika para sahabat melaporkan cerita tersebut kepada 

Rasulullah, Rasulullah meneguhkan kebenaran kedua opini para 

sahabat. Takrir Rasulullah sebagaimana para fakih dan ulama, 

menunjukkan kebolehan dan kebenaran kedua sudut pandang di atas. 

Satu-satunya ulama yang tidak setuju dengan para sahabat yang 

mengerjakan salat di perjalanan adalah Ibn Hazm al-Zhahiri (seorang 

fakih terkemuka madzhab leteralis atau zhahiri), yang menulis bahwa 

kelompok Sahabat tersebut seharusnya mengerjakan salat Asar setelah 

sampai di Bani Quraizhah, sebagaimana disabdakan oleh Rasulullah 

bahkan setelah tengah malam sekalipun.
203

 

Contoh di atas memberikan ilustrasi ungkapan sejarah awal 

konsep-konsep Maqāṣid al-Sharī‟ah  dalam aplikasi hukum Islam dan 

implikasi yang muncul akibat memberikan kedudukan fundamental 

pada Maqāṣid sudah ada sejak zaman Rasulullah dan para Sahabat. 

Seperti halnya tabiat perkembangan ilmu-ilmu lain yang melewati 

beberapa fase mulai dari pembentukan hingga mencapai 

kematangannya, ilmu Maqāṣid al-Sharī‟ah  pun tidak lepas dari sunnah 

ini. Ia tidak lahir secara tiba-tiba di dunia dan menjadi sebuah ilmu 

seperti saat ini, tetapi ia juga melewati fase-fase seperti di atas.
204

 

 

                                                           
203

 Satria Darma, "Urgensi Maqāṣid al-Sharī‟ah  Dalam Pengembangan Ekonomi," Al Mashaadir: 

Jurnal Ilmu Syariah, 2 (2021), 44-53. 
204

 Agus Hermanto, Maqāṣid Al-Syari‟ah….., 7. 



 

 

150 

2) Masa Pra-Sistematisasi dan Penggunaan Istilah 

Imam al-Syafi‟i (w. 204 H): Imam al-Syafi‟i (w. 204 H), di dalam 

kitab ushul fiqih beliau yakni, al-Risalah dalam bab ta‟lil al-ahkam, telah 

memperkenalkan sebagian dari Maqāṣid kulliyyah hifdz al-nafs dan hifdz 

al-mal yang selanjutnya dianggap sebagai cikal bakal tema-tema ilmu 

Maqāṣid.
205

 

Akan tetapi perlu kita semua untuk memperhatikan bahwa pada abad 

ke-3 pertama hijriah, pemikiran gagasan mengenai Maqāṣid telah muncul, 

meskipun waktu itu belum memiliki istilah maqāṣid, tetapi dengan istilah 

al-hikam (hikmah), al-„ilal (sebab hukum), al-munasabat (kesesuaian), al-

aghrad (tujuan) dan al-ma‟ani (makna) di sisi ulama Usul Fiqh dari lintas 

madzhab fiqh.
206

 

At-Tirmidzi al-Hakim (w. 285 H/296 H / 908 M), Kata al-Maqāṣid 

sendiri pertama kali digunakan oleh Abu Abdillah bin Ali al-Turmudzi (al-

Hakim), yaitu seorang ulama yang hidup di akhir abad ke-3 dan awal abad 

ke-4. Beliaulah yang pertama kali menggunakan istilah Maqāṣid lewat 

karya-karyanya seperti Ashalah Wa Maqāṣiduha.
207

 At-Tirmidzi al-Hakim 

(w. 296 H / 908 M) dengan kitabnya yang berjudul Al-Salat wa 

Maqāṣiduha. Kitab ini merupakan kitab pertama yang dikenal secara 

khusus di dalam pembahasannya tentang tema Maqāṣid. Pada kitab ini 

                                                           
205

 Muḥammad Ibn Idris Al-Shafiʿi, Al-Risālah Fī Uṣūl Al-Fiqh (Kairo: Muṣṭafa Al-Babi Al-Ḥalabi 

Wa Awladuh, 1357 H/1938 M), 357–365. 
206

 ʿAbd Al-Jabbār Al-Hamadani, Al-Mughni Fi Abwab Al-Tawḥid Wa Al-ʿadl (Kairo: Al-

Mu‟assasah Al-Miṣriyyah Al-ʿammah Li Al-Ta‟līf Wa Al-Nashr, 1960 M), 12–14.   
207

 M. Izudin, Dinamika Atas Perlindungan Hukum Terhadap Anak Yang Lahir Di Luar 

Perkawinan (Books Google Com), 2023. 



 

 

151 

memiliki keunikan tersendiri, yaitu terletak pada penggunaan istilah 

“Maqāṣid” dalam judul kitab. Hal ini menegaskan pada kita bahwa 

penamaan tersebut mulai menghadirkan tempat dalam diskursus keilmuan 

Islam sejak masa awal. Meskipun al-Tirmidzi belum menghadirkan 

pengembangan pada teori beliau tentang Maqāṣid secara sistematis 

sebagaimana yang telah dilakukan oleh al-Juwaini dan Al-Syathibi. 

Menurut al-Raisany, ulama yang pertama kali menggunakan istilah 

Maqāṣid di dalam judul karyanya adalah al-Hakim al-Tirmidzy (w. 320 H) 

lewat karyanya al-Shalatu wa Maqāṣiduha.
208

 

Abu Zayd al-Balkhi (w. 322 H / 933 M), Memiliki karya kitab yang 

berjudul Al-Ibanah „an „ilal al-Diyanah. Kitab ini merupakan kitab pertama 

yang dikenal dalam pembahasannya seputar Maqāṣid dalam konteks 

hukum-hukum sosial dan interaksi antara manusia satu dengan yang lain. 

Keikutsertaan Abu Zayd dalam Maqāṣid al-Sharī‟ah  sangat penting dalam 

sejarah Maqāṣid al-Sharī‟ah, karena secara tidak langsung beliau 

menunjukkan bahwa kesadaran terhadap maksud dan tujuan hukum tidak 

hanya dibatasi pada bidang ibadah, akan tetapi juga mengandung dimensi 

sosial dan kemasyarakatan, yang kelak menjadi bagian penting dari teori 

Maqāṣid  yang lebih matang seperti yang dikembangkan oleh al-Juwayni 

dan Al-Shatibi.
209

 

Abu Mansur al-Maturidy (w. 333 H/944 M) adalah seorang ulama 

penting yang memberikan kontribusi signifikan dalam ilmu Uṣūl al-Fiqh 

                                                           
208

 Waldi Saputra, W. S. A. “Kdrt Perspektif Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Dan Analisis 

Maqāṣid Syari‟ah” (Thesis, Uin Suska Riau, 2024), 78. 
209

 Akbar & Ahmad Roza‟I, “Analisis Pemikiran Satria Effendi M. Zein Tentang Hukum Keluarga 

Islam Di Indonesia Ditinjau Dari Maqāṣid Syari‟ah” (Disertasi, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 

2020), 67. 



 

 

152 

dan teologi Islam. Setelah ulama pendahulunya seperti al-Ḥakīm al-

Tirmidzī, al-Maturidy muncul dengan karyanya yang berjudul Ma‟khadh 

al-Sharā‟i‟, yang membahas prinsip-prinsip syariat. Meskipun 

pengembangan teoritis dan sistematis Maqāṣid al-Sharī‟ah  (tujuan-tujuan 

syariat) mencapai puncaknya pada masa Imam al-Shāṭibī, al-Maturidy 

diakui oleh sebagian ahli sebagai tokoh pertama yang secara eksplisit 

memperkenalkan atau mempopulerkan istilah Maqāṣid al-Sharī‟ah  ke 

dalam terminologi Uṣhul al-Fiqh melalui karyanya, sehingga meletakkan 

fondasi penting bagi studi tujuan hukum Islam selanjutnya.
210

 

Abu Bakar Al-Qaffal Al-Kabir Al-Shashi (w. 365 H / 975 M): 

Merupakan salah satu dari ulama awal yang juga ikut serta dalam 

memberikan kontribusi penting terhadap pengembangan gagasan tentang 

Maqāṣid al-Sharī‟ah. Al-Qaffal memiliki karya yang merupakan naskah 

tertua yang membahas seputar pembahasan tentang Maqāṣid al-Sharī‟ah , 

dan disimpan di Dar al-kutub al-Misriyyah (Perpustakaan Nasional Mesir) 

dengan judul Mahasin al-Syari‟ah. kemudian disusul Abu Bakar al-Qaffal 

al-Syasyii (w.365) dengan karyanya Mahasin al-Syari‟ah. Berikutnya al-

Qaffal (w. 365 H), Abu Bakar Muhammad Al-Qaffal al-Kabir, menyebut 

kalimat yang senada dalam judul karyanya, yakni Mahasin al-Syari‟ah.
211

 

Abu Bakar al-Abhari (w. 375 H), Salah satu karyanya, Mas'alatu al-

Jawab wa al-Dala'il wa al-'Ilal,
212

 secara eksplisit membahas tentang 

alasan-alasan hukum (al-'ilal). Pembahasan tentang 'ilal merupakan pintu 

                                                           
210

 Nailur Rahmi, "Sejarah Dan Perkembangan Maqāṣid al-Sharī‟ah Serta Karya Ulama 

Tentangnya Sebelum Imam Syatibi," Jurnal Al-Ahkam, 14 (2023), 54-69. 
211

 Abū Bakr Muḥammad Ibn ʿali Al-Qaffal Al-Kabīr Al-Shashi, Maḥasin Al-Syarī„Ah (Beirut: Dār 

Al-Kutub Al-ʿilmiyyah, 2004 M), 15–18.  
212

 Sutisna, Panorama Maqosid Syariah (Bandung, Media Sains Indonesia, 2020), 2.  



 

 

153 

gerbang utama untuk memahami dan merumuskan Maqāṣid al-Sharī‟ah , 

karena Maqāṣid itu sendiri adalah tujuan tertinggi dari 'ilal tersebut. 

Ibnu Babawayh Al-Qummi (Al-Shaduq) (w. 381 H / 991 M): Sebagian 

peneliti berpendapat bahwa pembahasan mengenai Maqāṣid al-Sharī‟ah  

terbatas hanya pada madzhab-madzhab fikih Sunni sampai abad ke-20. 

Akan tetapi kenyataannya, kajian sistematis dan menyeluruh telah 

dilakukan oleh Ibnu Babawayh al- Saduq al-Qummi dari abad ke-4 H. 

Ibnu Babawayh al- Saduq al-Qummi merupakan ulama besar dari 

kalangan Syiah Imamiyah. Ia menulis karya yang terdiri dari 335 bab 

seputar Maqāṣid al-Sharī‟ah, serta Syekh Shoduq (w.381) dengan 

karyanya I‟lal Syara‟i. Sepeninggal al-Qaffal (w. 365 H), muncul al-

Shaduq (w. 381 H) dalam karyanya I‟lalu al-Syarai‟ wa al-Ahkam. Kitab 

karya al-Shaduq ini memuat serpihan-serpihan dari ta‟‟lil al-ahkam dari 

berbagai kalangan ulama sezamannya, termasuk dari kalangan Syi‟ah.
213

 

Al-Amiri al-Faylasuf (Abu Hasan al-Amiri) (w. 381 H / 991 M), 

adalah tokoh pertama yang diketahui membuat dan mengarang sebuah 

karya tentang seputar pengelompokan teoritis Maqāṣid syariah 

sebagaimana kita semua mengenalnya hari ini. Al-Amiri al-Faylasuf 

menuangkan pemikirannya itu dalam sebuah karya yang berjudul al-I‟lam 

bi-Manaqib al-Islam. Al-Raisuni dalam bukunya Min A‟lami Maqāṣid al-

Sharī‟ah  menambahkan Abu Hasan al-Amiri (w.381) dengan karyanya al-

I‟lam Bi Manaqibil Islam. Ulama yang sezaman dengan al-Shaduq adalah 

                                                           
213

 Al-Ṣadūq & Muḥammad Ibn ʿalī, ʿilāl Al-Sharāʾiʿ Wa Al-Aḥkām (Qum: Mu‟assasat Al-Nashr 

Al-Islāmī, 1965), 102.   



 

 

154 

al-Amiry (w. 381 H) yang bertepatan tahun wafatnya sama. Al-Amiry 

menuliskan karyanya yang membahas fiqih Maqāṣid ini dalam kitab al-

I‟lam bi Manaqibi al-Islam. Di dalam kitab ini, al-Amiry sudah membahas 

tentang masalah al-Dlarariyyatu al-Khams (lima pokok kebutuhan primer 

yang harus dijaga). Menurutnya, al-Dlaruriyyatu al-Khams itu terdiri dari 

hifdz al-din (menjaga agama), hifdz al-nafs (menjaga jiwa), hifdz al-„aql 

(menjaga akal), hifdz al-nasl (menjaga keturunan), dan hifdz al-mal 

(menjaga harta). Kelimanya pada perkembangan berikutnya adalah 

menjadi tema sentral dari Maqāṣid al-Sharī‟ah .
214

 

3) Masa Sistematisasi dan Pematangan. 

Dimulainya teori Maqāṣid dan klasifikasinya berkembang dan 

menyebar setelah masa sahabat, namun kita belum mengenalnya dengan 

bentuk konsep Maqāṣid secara utuh hingga datanglah ulama yang ahli 

dalam bidang Usul Fiqh pada masa berikutnya, yaitu pada abad ke-5 

sampai abad ke-8 Hijriah. 

Al-Juwaini (Imam Haramain) (w. 478 H / 1085 M): Lalu pada 

akhirnya banyak dari ulama kontemporer yang mengemukakan tentang 

Maqāṣid yang bersifat universal. Pada abad ke-5 hijriyah, konsep Maqāṣid 

al-Sharī‟ah  mulai diformulasikan secara sistematis, terutama melalui teori 

“tingkatan-tingkatan kebutuhan (darajat al-darurah)” yang dirumuskan 

oleh imam al-Juwaini (w. 478 H / 1085 M). Pasca ulama-ulama di atas, 

muncullah al-Juwaini atau yang dikenal dengan Imam Haramain. Dengan 

                                                           
214

 Al-Amiri & Abu Al-Ḥasan Muḥammad Ibn Yusuf, Al-I„Lam Bi-Manaqib Al-Islam (Kairo: Dar 

Al-Fikr Al-ʿarabi, 1947), 20.  



 

 

155 

analisisnya mengenai maslahah sebagai basis ekstra tekstual penalaran 

dalam konteks Qiyas dan Illat. Dalam kitabnya al-Burhan, beliau 

mengatakan kesahihan penalaran atas dasar maslahah menjadi 

perbincangan sehingga melahirkan tiga madzhab pemikiran dalam 

menyikapi hal tersebut. Pada rentang abad ke-5-8 Hijriyah, muncul 

beberapa tokoh penggagas Maqāṣid seperti Abu al-Ma‟ali Abdul Malik bin 

Abdullah al-Juwayni (w. 478 H.), beliau adalah guru Imam al-Ghazali. 

Sepeninggal al-Amiry (w. 381 H dan al-Shaduq (w. 381 H), muncul al-

Juwainy (w. 478 H) yang dikenal dengan panggilan Imam Haramain. Al-

Juwainy tampil membawakan Maqāṣid al-Sharī‟ah  ini dalam kitabnya al-

Burhan fi Ushul al-Fiqh. Kitab beliau yang lain dalam bidang yang sama 

antara lain: al-Waraqat, al-Tuhfah, al-Asalib fi al-Khilafah, al-Kafiyah dan 

al-Durrah al-Mudliah fi Ma waqa‟a min Khilafin baina al-Syafi‟iyyah wa 

al-Hanafiyyah.
215

 

Abu al-Qasim al-Qusyairy (w. 500-an H), Saking hebatnya Al-

Juwainy, beliau memiliki dua orang murid yang juga menghasilkan karya 

besar serupa, yaitu al-Ghazali (w. 505 H) dan Abu al-Qasim al-Qusyairy 

(w. 500-an H). Adapun tentang murid al-Juwainy yang lain, yaitu Abu Al-

Qasim al-Qusyairy, karya beliau kelak di kemudian hari menjadi inspirasi 

bagi Al-Syathibi untuk menuliskan kitabnya al-Muwafaqat, yang 

sebenarnya berisikan materi kompromistik antara pendapat Abu al-Qasim 

al-Qusyairy dengan kalangan Hanafiyyah di bidang Maqāṣid al-Sharī‟ah . 

                                                           
215

 Arif Sugian, “Konsep Maslahah Al-Juwaynī Dalam Kitab Al-Burhān Fī Uṣūl Al-Fiqh Pada 

Penyelesaian Kasus Bayi Tabung,” Tasyri‟: Journal Of Islamic Law, 12 (2024), 199-234. 



 

 

156 

Al-Ghazali (w. 505 H / 1111 M): Gagasan tentang Maqāṣid al-

Sharī‟ah  sejatinya telah ada sejak masa Islam klasik, tetapi pertama kali 

dijabarkan secara gamblang oleh Al-Ghazali (wafat 1111) yang 

berpendapat bahwa secara umum tujuan Allah menurunkan hukum Islam 

adalah demi kemaslahatan umum, dan secara khusus untuk menjaga lima 

unsur penting dalam kehidupan manusia: agama, hidup, akal, keturunan, 

dan harta. Konsep mashalih mempunyai peran yang sangat penting. 

Diantaranya ada dua tahap untuk mengatakan kemajuan yang sangat 

penting itu; pertama, perkembangan yang ditunjukkan oleh Imam Ghazali 

pada abad ke-12 dalam karyanya Al-Mustashfa. Imam Al-Ghazali dalam 

karyanya membahas tentang maslahah dengan lengkap, beliau membagi 

maslahah menjadi tiga kategori. Pertama, jenis maslahah yang memiliki 

bukti tekstual (dapat digunakan untuk mengqiyaskan). Kedua, maslahah 

yang diingkari (dilarang mengqiyaskan). Ketiga, maslahah yang tidak 

didukung atau disangkal oleh bukti tekstual (maslahah yang memerlukan 

pertimbangan). Dari segi ini kemudian ada tingkatan maslahah lagi, yaitu 

daruriyat, hajjiyat, tahsiniyyat. Kitab Al-Mustashfa Imam Ghazali 

merupakan sumber utama yang mempengaruhi pemikiran-pikran 

selanjutnya. Setelah al-Juwainy adalah Muhammad bin Muhammad bin 

Muhammad Abu Hamid al-Ghazali (w. 505 H.). Al-Ghazaly tampil dengan 

karyanya yaitu al-Mustashfa min Ilmi al-Ushul yang menawarkan dua 

metode penjagaan Maqāṣid al-Sharī‟ah , yakni pertama melalui al-wujud 

yang berisikan riwayat serta batasan penjagaan (hifdz) dan kedua al-adam 



 

 

157 

yang berisikan ketentuan bisa batalnya tanggung jawab penjagaan 

(hifdz).
216

 

Al-Razi (Fakhru al-Din al-Razy) (w. 606 H / 1209 M): Kedua yaitu 

melalui Al-Razi pada abad ke-13 melalui karyanya Al-Mahsul. Sehingga 

muncul karya Al-Razi yang berjudul Al-Mahsul. Dalam karyanya Al-

Mahsul, Al-Razi tidak mendefinisikan tentang maslahah tetapi dalam 

pemikirannya bahwa manasib dan maslahah saling berkaitan erat. 

Manasib dalam pandangan Al-Razi mempunyai dua pengertian. Pertama, 

manasib sebagai apa yang membawa manusia kepada apa yang baik-

baiknya dalam memperoleh ataupun pelestarian. Kedua, manasib sebagai 

apa-apa yang biasanya cocok dengan perbuatan orang-orang bijaksana. 

Dalam hal ini, Al-Razi menjelaskan bahwa definisi pertama diterima oleh 

mereka yang menisbatkan hikmah dan maslahah sebagai sebab-sebab atau 

motif-motif dari perintah Tuhan. Sedangkan definisi kedua digunakan oleh 

mereka yang tidak menerima kausalitas. Dalam hal ini, Al-Razi mirip 

dengan Al-Ghazali yaitu membagi maslahah menjadi tiga tingkatan yaitu 

maslahah dharuri, maslahah hajiy dan maslahah tahsini. Setelah al-

Ghazaly (w. 505 H) dan al-Qusyairy (w. 500-an H), muncul Fakhru al-Din 

al-Razy (w. 606 H).
217

 

Izzuddin Abd Salam (Izzudin Ibn Abdussalam) (w. 660 H / 1263 M): 

Setelah al-Amidi adalah Azzuddin Abd Salam (w. 660 H.). Kecenderungan 

                                                           
216

 Paryadi, “Maqāṣid Syariah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama,” Cross-Border Journal, 

(2021), 201-206. 
217

 Minanur Rahman & Wawan Gunawan Abdul Wahid, “Illat, Hikmah, Qiyas: Studi Pemikiran 

Imam Ar-Razi Dan Imam Al-Amidi Tentang Penetapan Hukum Dalam Istinbāt Qiyāsī,” Al-

Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 21 (2023), 23–31.  



 

 

158 

yang sufistik tentang hukum dalam konsep pembahasan maslahah. Dalam 

hal ini ada Izzudin Ibn Abdussalam (660/1263). Dalam pemikirannya, 

maslahah adalah kenyamanan, kegembiraan serta sarana-sarana yang 

membawa kepada keduanya. Oleh karena itulah, masalih terbagi menjadi 

dua yaitu Masalih Ukhrowi dan Masalih Duniawi. Masalih Duniawi bisa 

diketahui melalui akal, sedangkan Masalih Ukhrowi hanya bisa diketahui 

melalui naql.
218

 

Al-Qarafi (Syihabudin Al-Qarafi) (w. 684 H / 1285 M): Setelah 

Izzuddin Abd Salam adalah al-Qarafi (w. 684 H.). Beliau merujuk kepada 

mereka yang konsepsinya tentang maslahah adalah secara dominan mirip 

dengan konsep Al-Razi tentang munasib dan maslahah. Al-Qarafi (w. 1285 

H/1868 M) mengaitkan kemaslahatan dan Maqāṣid dengan kaidah ushul 

fiqh yang menyatakan: “Suatu maksud tidak sah kecuali jika mengantarkan 

pada pemenuhan kemaslahatan atau menghindari kemudaratan”.
219

 

Najmuddin al-Tufi (w. 716 H / 1316 M), Setelah al-Qarafi adalah 

Najmuddin al-Tufi (w. 716 H.). Beliau mendefinisikan kemaslahatan 

sebagai apa yang memenuhi tujuan sang Pembuat Syariah (al-Syari‟), 

yaitu Allah SWT.
220

 

Ibnu Taimiyyah (w. 728 H / 1328 M), Setelah al-Thafi inilah Ibnu 

Taimiyah muncul. Kecenderungan yang ditampilkan oleh Ibnu Taymiyyah 

                                                           
218

 Maidawa, Ibrahim, Fa'iza Kabir Umar, & Shuaibu Umar Gokaru, "The Contributions Of Al-

Shatibi, Izzuddin Ibn Abdul Salam And Ibn Ashur On Maqāṣid  Al-Shariah: An 

Exploration," Jurnal Usuluddin, 52 (2024), 135-148. 
219

 Sarwat & Syahrul A, Maqāṣid Al-Syari‟ah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama (Jakarta 

Selatan: Rumah Fiqih Publishing, 2019), 33.  
220

 Sarwat & Syahrul A, Maqāṣid Al-Syari‟ah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama....., 41. 



 

 

159 

(728/1328) dan Ibnu Qayyim Al-Jauziyah (751/1350) yang mencoba 

menemukan jalan tengah, antara penolakan total dan penerimaan total 

terhadap maslahah. Beliau memandang Al-Maslahah Mursalah sama 

dengan metode Ra‟yu, Istihsan, Kasyf dan Dzauq yang dicurigai 

kesahihannya dan karenanya beliau tolak. Sedangkan dilain pihak, beliau 

menolak implikasi-implikasi maslahah dari penyangkalan perintah Tuhan. 

Lebih jauh Ibnu Taymiyah menyimpulkan bahwa berargumen dengan 

maslahah mursalah berarti membuat hukum dalam agama dan tuhan tidak 

membolehkan hal itu, karena melakukan hal tersebut sama saja dengan 

melakukan tahsin aql. Ibnu Taymiyah juga mengakui syariat tidak 

bertentangan dengan maslahah.
221

 

Setelah Ibnu Taimiyyah adalah Ibn al-Qayyim al-Jauzi (w. 751 H.). 

Ibn al-Qayyim al-Jauziyyah adalah tokoh penting dalam Maqāṣid al-

Sharī‟ah  karena ia menekankan bahwa hukum Islam harus berlandaskan 

keadilan, rahmat, kemaslahatan, dan hikmah (kebijaksanaan). 

Kontribusinya yang paling menonjol adalah mengembangkan konsep Ta'līl 

al-Aḥkām (penentuan sebab hukum) dan gagasannya tentang perubahan 

fatwa yang didorong oleh perubahan faktor-faktor seperti zaman dan 

tempat, menjadikannya kunci dalam fleksibilitas hukum demi mencapai 

tujuan utama syariat, yaitu kebaikan bagi umat manusia.
222

 

                                                           
221

 Sarwat & Syahrul A, Maqāṣid Al-Syari‟ah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama....., 43.  
222

 Hasan & Lucky Omega, “Rekonstruksi Kedudukan Hukum Dsn-Mui Dalam Sistem 

Pengawasan Ekonomi Syariah Perspektif Maqāṣid  Asy-Syari‟ah” (Disertasi, Universitas Islam 

Indonesia, 2024), 85. 



 

 

160 

Abu Ishaq Al-Syathibi (w. 790 H / 1388 M), Setelah Ibn al-Qayyim, 

muncullah al-Syathibi. Sebagian ulama usul Fikih menganggap bahwa 

imam Al-Syathibi ulama dari madzhab  Maliki merupakan peletak 

pertama, termasuk Ibnu „Asyur bersepakat bahwa imam Al-Syathibi 

adalah bapak Maqāṣid al-Sharī‟ah  pertama sekaligus peletak dasarnya. 

Namun itu tidak berarti bahwa sebelum beliau, ilmu Maqāṣid al-Sharī‟ah  

tidak ada. Imam al-Syathibi lebih tepat disebut orang pertama yang 

menyusunnya secara sistematis konstruksi Maqāṣid al-Sharī‟ah . Pada 

pertengahan abad ke-8 H, muncullah pemikir berlian yaitu Abu Ishaq Al-

Syathibi seorang tokoh usul fikih madzhab Maliki yang mensistematiskan 

Maqāṣid al-Sharī‟ah  dengan menambah porsi kajian Maqāṣid dalam kitab 

usul fikihnya yang berjudul al-Muwafaqat. Dari Al-Syathibilah kajian 

Maqāṣid al-Sharī‟ah  yang sebelumnya masih tercecer dalam bab 

maslahat dan qiyas dapat dirangkum dengan baik dalam sebuah teori 

tersendiri. Diakui oleh banyak kalangan bahwa termasuk Maqāṣid al-

Sharī‟ah  sebagaimana yang sekarang ada merupakan salah satu contoh 

yang dipopulerkan oleh Al-Syathibi (w. 790 H.), karena kepiawaiannya 

dalam menyusun teori-teori Maqāṣid secara sistematis, beliau bahkan 

dijuluki bapak Maqāṣid al-Sharī‟ah .
223

 

Namun sayang, proyek besar Al-Syathibi dengan mengangkat tema 

Maqāṣid al-Sharī‟ah  tidaklah didukung oleh kondisi pada saat itu, kondisi 

umat Islam sedang mengalami masa kebangkrutan pemikiran karena buku 

                                                           
223

 Hasibuan & Akhmad Sayuti, “'Azl Menurut Imam Malik (179 H) Perspektif Maqāṣid Al-

Syari'ah” (Disertasi, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2020), 54. 



 

 

161 

al-Muwafaqat yang memuat rumusan-rumusan lengkap tentang Maqāṣid 

al-Sharī‟ah  ditulis kira-kira setengah abad sebelum runtuhnya Kota 

Granada, wilayah umat Islam yang paling akhir di Andalusia, Spanyol. 

Akhirnya, karya besar itu terkubur begitu saja dan tidak dan tidak ditindak 

lanjuti oleh generasi setelahnya. Baru pada tahun 1884 M. buku al-

Muwafaqat mulai dikenal dan dikaji pertama kali di Tunis. Mulai sejak 

itulah orang memanfaatkan dan mengkaji konsep Maqāṣid al-Sharī‟ah .
224

 

4) Masa Kontemporer 

Muhammad Tahir Asyur (Ibnu Asyur) (w. 1393 H / 1973 M): Ide itu 

baru muncul kembali pada abad ke-20 dengan Muhammad Tahir Asyur (w. 

1393 H./1973M.) sebagai tokohnya. Bahkan tokoh besar asal Tunisia ini 

dianggap sebagai bapak Maqāṣid kontemporer setelah Al-Syathibi. Pada 

masa Ibnu Asyur dan setelahnya bermunculan para tokoh kontemporer 

yang mengangkat permasalahan Maqāṣid al-Sharī‟ah , bahkan buku yang 

berjudul Maqāṣid al-Sharī‟ah  misalnya Toha Jabir al-Alwani, Allal al-

Fasi, dan lainnya. Setelah Al-Syathibi adalah tokoh Ibnu Asyur (w. 1393 

H). Thāhir bin Asurā‟ (w. 1325 H / 1907 M) tentang pemikiran suatu 

gagasan yang menyatakan bahwa Maqāṣid yang universal terhadap syariat 

Islam adalah pengukuhan pada prinsip-prinsip besar seperti menjaga 

tatanan umat, kesetaraan, kebebasan, ruang gerak dan kelapangan serta 

menjaga dan memelihara fitrah manusia. Lewat karyanya juga, banyak 

tokoh modern seolah mendapatkan inspirasi untuk menelaah bab Maqāṣid 

                                                           
224

 Mawardi Djalaluddin, “Pemikiran Abu Ishaq Al-Shatibī Dalam Kitab Al-Muwāfaqāt,” Al-

Daulah: Jurnal Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan, 16 (2015), 289-300.  



 

 

162 

ini termasuk di antaranya adalah Ibnu Asyur (w. 1393 H). Pada akhirnya, 

Ibnu Asyur mempromosikan keberadaan fiqih Maqāṣid ini sebagai wahana 

disiplin ilmu baru dalam penggalian illat (alasan dasar) hukum terpisah 

dari fiqih dan cabangnya.
225

 

Rasyid Ridha (w. 1354 H / 1935 M): Ulama kontemporer yang 

mengemukakan tentang Maqāṣid yang bersifat universal. Para ulama 

tersebut beristinbath langsung melalui sumber-sumber nash seperti Al-

Qur‟an dan As-Sunnah dan bukan hanya melalui kitab fiqh yang hanya 

terbatas pada pembahasan satu madzhab  tertentu dari Madzhab -madzhab  

yang dikenal. Pendekatan yang dilakukan sangat nampak sekali dalam 

karya-karya para ulama kontemporer seperti Rashid Ridha (w. 1354 H / 

1935 M) dengan mengkaji Al-Qur‟an untuk menemukan yang ada di 

dalam Al-Qur‟an dari Maqāṣid (tujuan-tujuan). Ia mendapati di dalam 

Maqāṣid tersebut mengandung beberapa aspek seperti perbaikan sendi-

sendi agama, keterangan mengenai sesuatu yang tidak diketahui oleh 

orang-orang tentang hakikat kenabian, keterangan tentang Islam bahwa 

Islam adalah agama pemikiran, akal, ilmu, hikmah, argumentasi, 

kebebasan, kemandirian, perbaikan sosial, kemanusiaan dan politik. Selain 

nama-nama di atas, ulama‟ kontemporer juga telah banyak menulis dan 

menggeluti bidang ini, di antaranya Rasyid Ridha (w. 1354 H./1935 H).
226

 

                                                           
225

Achmad Zubairin, Abd Muid N, & Kamal Fiqry Musa, “The Maqâṣidi Approach In Islamic 

Legislation According To Ibn ‟Āshūr In Al-Taḥrīr Wa Al-Tanwīr,” Ilmu Ushūluddin, 11 (2024), 25-

46.  
226

Moh Soim, “Islamic Renewal: A Critical Analysis of Rashid Ridha‟s Thought: Pembaharuan 

Islam Di Mesir: Analisis Kritis Pemikiran Rasyid Ridha‟,” Al-Maktabah: Jurnal Studi Islam 

Interdisiplin, 1 (2024), 35-56. 



 

 

163 

Muhammad Al-Ghazali (w. 1416 H / 1996 M): Ulama kontemporer. 

Muhammad Al-Ghazali (w. 1416 H / 1996 M) dengan mengambil suatu 

pelajaran dari Empat Belas abad yang lalu dari sejarah peradaban Islam. 

Lalu dari sini maka kemudian Muhammad Al-Ghazali memasukkan 

prinsip keadilan dan kebebasan di dalam Maqāṣid syariah pada tingkatan 

dharuriyyat.
227

 

Yusuf al-Qardhawi (Lahir 1345 H / 1926 M): Ulama kontemporer. 

Yusuf al-Qardhawi (1345 H / 1926 M) dengan mengkaji Al-Qur‟an lalu 

memperoleh dari hasil kajian tersebut kepada Maqāṣid umum, yaitu: 

membenarkan akidah di dalam gambaran pemahaman tentang ketuhanan, 

kerasulan dan hari pembalasan, serta menetapkan martabat manusia dan 

hak asasi.
228

 

Taha al-Alwani (Lahir 1345 H / 1935 M): Ulama kontemporer. Taha 

al-Alwani (1345 H / 1935 M) juga mengadakan kajian Al-Qur‟an untuk 

membatasi terhadap Maqāṣid al-Sharī‟ah  “tujuan-tujuan syariat yang 

agung yang bersifat mengadili”. Al-Alwani mensifati tujuan-tujuan 

tersebut terhadap tiga unsur utama, yaitu tauhid, penyucian diri, dan 

pembangunan peradaban.
229

 

Yusuf Al-Qardhawi (w. 2022 M). Al-Qardhawi dikenal karena 

penerapan praktis Maqāṣid dalam Fiqh kontemporer. Kontribusi kuncinya 

                                                           
227

 Majid, A, “Islamic Legal Reform Based on Maqāṣid Syarī‟ah,” Usrah: Jurnal Pengkajian 

Hukum Islam, 6 (2025), 12.  
228

 R Rasito, “Moderation of Fiqh Through Yusuf Al-Qaradhawi,” Journal of Religious 

Moderation, 3 (2022), 10-15.  
229

 Wildah Nurul Islami, “Maqāṣid Al-Qur‟ān Perspektif Tāhā Jābir Al-„Alwānī Dan Implikasinya 

Bagi Kajian Tafsīr Maqāṣidī Di Indonesia,” Nun: Jurnal Studi Al-Qur‟an Dan Tafsir Di 

Nusantara, 9 (2023), 7. 



 

 

164 

adalah mengembangkan konsep Fiqh al-Awlawiyyāt (Fiqih Prioritas). 

Konsep ini menggunakan Maqāṣid untuk menetapkan urutan kepentingan 

dalam implementasi hukum Islam, memastikan bahwa tujuan yang lebih 

tinggi atau lebih mendesak selalu didahulukan demi mencapai 

kemaslahatan terbesar.
230

 

Ahmad al-Raysuni (L. 1953 M). Al-Raysuni berperan besar dalam 

menghidupkan dan mensistemasi teori Al-Shatibi untuk generasi modern. 

Ia tidak hanya menyajikan teori Al-Shatibi secara mudah dipahami, tetapi 

juga mengaplikasikan Maqāṣid secara eksplisit dalam reformasi 

pemerintahan dan politik, menekankan bahwa Maqāṣid harus menjadi 

dasar untuk merumuskan konstitusi dan kebijakan publik kontemporer.
231

 

Jamal al-Din 'Atiyyah (L. 1947 M). 'Atiyyah fokus pada pendalaman 

dan perincian Maqāṣid pada area-area spesifik. Kontribusi kuncinya 

meliputi pembahasan Maqāṣid Khusus (Khāṣṣah) untuk bab-bab hukum 

tertentu, seperti dalam hukum keluarga, dan ia termasuk ulama yang 

mengadvokasi tujuan baru seperti perlindungan lingkungan (hifz al-bī'ah), 

menekankan perlunya pengaktifan Maqāṣid di ranah Fiqh kontemporer.
232

 

Jasser Auda (L. 1966 M). Auda dikenal sebagai pemikir maqāṣid 

kontemporer yang mereformulasikan Maqāṣid al-Sharī„ah melalui 

                                                           
230

 Sri Hidayanti & Muannif Ridwan, "Ijtihad Kontemporer Perspektif Yusuf Al-Qardhawi: (Studi 

Kitab Al-Ijtihad Fi Asy-Syari‟ah Al-Islamiyyah)," Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin, 2 

(2022), 98-103. 
231

 Ali Akbar, “Pengelolaan Zakat Diindonesia Dalam Undang-Undang No. 23 Tahun 2011 

Perspektif Maqāṣid  Asy-Syari'ah Imam-Al-Syathibi (W. 790 H/1388 M)” (Thesis, UIN Sumatera 

Utara, 2021), 121. 
232

 Wisnu Indradi, “Konstruksi Hukum Pencatatan Perkawinan Sebagai Rukun Tambahan 

Perspektif Maqāṣid Asy-Syari‟ah Jamaluddin Atiyah” (Disertasi, Universitas Islam Indonesia, 

2025), 119 . 



 

 

165 

pendekatan manhaj al-nizhām. Ia menegaskan bahwa maqāṣid bukan 

sekadar daftar tujuan yang bersifat jumud, tetapi kerangka yang hidup dan 

bergerak menilai hukum serta kebijakan berdasarkan atsar dan maslahat 

bagi manusia. Kontribusi pentingnya meliputi pengembangan konsep 

maqāṣid yang bersifat multideminsional, kritik terhadap fikih yang terlalu 

legalistik yang kaku, serta gagasan bahwa maqāṣid harus menjadi landasan 

pembaruan sosial. Karyanya seperti Maqāṣid al-Sharī„ah kafalsafah li al-

tashrī‟ al-Islāmī memberikan fondasi metodologis baru bagi 

pengembangan maqāṣid di era modern. 

Tabel 2.5 

Tabel sejarah perkembangan Maqāṣid al-Sharī’ah  dari masa ke masa. 

No. Masa/Periode 
Tokoh Kunci (jika 

ada) 

Peristiwa/Kontribusi/Karya 

Penting 

1.  

Masa Awal: 

Rasulullah & 

Sahabat (Abad 1 H) 

- 

Konsep maslahah sudah digunakan 

dalam penentuan hukum. 

Peristiwa Salat Asar di Bani 

Quraidzhah menjadi contoh praktis 

perbedaan pendekatan tekstual vs. 

kontekstual (Maqāṣid iyyah). 

Rasulullah SAW mengakui 

validitas ijtihad kedua kelompok, 

menunjukkan penghargaan 

terhadap ijtihad yang memahami 

tujuan hukum. 

2.  

Abad ke-2 sampai 

ke-4 H (Pra-

Sistematisasi) 

Imam al-Syafi'i (w. 

204 H) 

Dalam kitab al-Risalah, 

memperkenalkan cikal bakal 

Maqāṣid kulliyyah, seperti hifdz al-

nafs (menjaga jiwa) dan hifdz al-

mal (menjaga harta). 

Al-Tirmidzi al-

Hakim (w. 285/296 H) 

Pertama kali menggunakan istilah " 
Maqāṣid" dalam judul karya, 

seperti "Al-Salat wa Maqāṣiduha". 

Abu Zayd al-

Balkhi (w. 322 H) 

Karya "Al-Ibanah 'an 'ilal al-

Diyanah" memperluas cakupan 

Maqāṣid ke bidang hukum sosial 

dan kemasyarakatan. 



 

 

166 

No. Masa/Periode 
Tokoh Kunci (jika 

ada) 

Peristiwa/Kontribusi/Karya 

Penting 

Abu Mansur al-

Maturidy (w. 333 H) 

Dalam "Ma'khadh al-Shara'i'", 

dianggap sebagai tokoh pertama 

yang memopulerkan istilah 

"Maqāṣid al-shari'ah" dalam 

terminologi Ushul Fiqh. 

Abu Bakar al-

Qaffal (w. 365 H) 

Menulis "Mahasin al-Syari'ah", 

salah satu naskah tertua yang 

membahas Maqāṣid al-Sharī‟ah . 

Abu Bakar al-

Abhari (w. 375 H) 

Membahas al-'ilal (sebab-sebab 

hukum) yang menjadi gerbang 

memahami Maqāṣid al-Sharī‟ah . 

Ibnu Babawayh al-

Qummi (al-

Shaduq) (w. 381 H) 

Ulama Syiah Imamiyah yang 

menulis karya sistematis tentang 

Maqāṣid al-Sharī‟ah , "I'lal al-

Syarai'". 

Al-Amiri al-

Faylasuf (w. 381 H) 

Dalam "al-I'lam bi Manaqib al-

Islam", pertama kali 

mengelompokkan al-Dlaruriyyat al-

Khams (lima kebutuhan primer) 

yang menjadi tema sentral Maqāṣid 

al-Sharī‟ah . 

3.  

Abad ke-5 hingga 

ke-8 

H (Sistematisasi & 

Pematangan) 

Al-Juwaini (Imam 

Haramain) (w. 478 H) 

Memformulasikan konsep Maqāṣid 

lebih sistematis, termasuk 

teori "darajat al-darurah" (tingkatan 

kebutuhan) dalam kitab al-Burhan. 

Al-Ghazali (w. 505 H) 

Menjabarkan lima tujuan universal 

syariat (agama, jiwa, akal, 

keturunan, harta). 

Dalam "Al-Mustashfa", 

membagi maslahah menjadi tiga 

kategori dan tingkatan (dharuriyyat, 

hajiyyat, tahsiniyyat). 

Al-Razi (w. 606 H) 

Dalam "Al-Mahsul", mengaitkan 

erat konsep manasib (kesesuaian) 

dengan maslahah. 

Ibn al-Qayyim al-

Jauzi (w. 751 H) 

Menghidupkan kembali konsep 

maslahah dalam karyanya "I'lam al-

Muwaqqi'in", menekankan ijtihad 

dan tujuan syariat. 

Abu Ishaq Al-

Syathibi (w. 790 H) 

Dianggap sebagai "Bapak Maqāṣid 

al-Sharī‟ah " yang menyusun ilmu 

ini secara sistematis dan 



 

 

167 

No. Masa/Periode 
Tokoh Kunci (jika 

ada) 

Peristiwa/Kontribusi/Karya 

Penting 

komprehensif dalam kitab 

monumentalnya, "al-Muwafaqat". 

4.  

Masa 

Kontemporer (Abad 

20 M - Sekarang) 

Muhammad Tahir Ibnu 

Asyur (w. 1973 M) 

Dianggap sebagai "Bapak Maqāṣid 

Kontemporer". 

Memperkenalkan Maqāṣid sebagai 

disiplin ilmu independen dan 

menekankan prinsip universal 

seperti keadilan dan kebebasan. 

Yusuf al-Qardhawi (w. 

2022 M) 

Mengembangkan Fiqh al-

Awlawiyyat (Fiqih Prioritas) 

berdasarkan Maqāṣid al-Sharī‟ah . 

Menerapkan Maqāṣid dalam fiqh 

kontemporer. 

Ahmad al-Raysuni (L. 

1953 M) 

Mensistematisasikan dan 

mempopulerkan teori Al-Syathibi 

untuk konteks modern. 

Mengaplikasikan Maqāṣid dalam 

reformasi politik dan 

ketatanegaraan. 

Jamal al-Din 

'Atiyyah (L. 1947 M) 

Memperdalam Maqāṣid Khusus 

(Khassah) untuk bidang hukum 

tertentu. 

Mengadvokasi perluasan Maqāṣid 

al-Sharī‟ah , seperti perlindungan 

lingkungan (hifz al-bi'ah). 

Jasser Auda (L. 1966 

M) 

Mereformulasikan maqāṣid sebagai 

kerangka dinamis dan 

multidimensi, mengkritik fikih 

yang terlalu legalistik dan kaku, 

menjadikan maqāṣid sebagai dasar 

perubahan dan pembaruan sosial 

Maqāṣid sebagai orientasi nilai 

yang hidup, bertumpu pada 

maslahat manusia dan atsar 

kebijakan 

Sumber: diolah oleh peneliti, 2025. 

e. Biografi Jasser Auda 

Jasser Auda lahir di Kairo, Mesir, pada tahun 1966. Sejak usia 

dini, ia menunjukkan minat yang besar pada studi keagamaan. Fondasi 



 

 

168 

pengetahuannya diletakkan melalui pendidikan tradisional di 

lingkungan yang sangat terpelajar. Ia belajar secara talaqqi (sanad) di 

Masjid Al-Azhar, Kairo, sebuah lembaga yang menjadi pusat studi 

Islam klasik. Di sinilah ia berhasil menghafal Al-Qur'an sebuah 

pencapaian yang diakui dengan memenangkan penghargaan nasional 

pada tahun 1991 serta menguasai berbagai disiplin ilmu fundamental 

seperti Hadis, Fiqih, dan Usul Fiqih.
233

 

Paralel dengan studi keagamaannya, Jasser Auda juga 

menempuh jalur pendidikan formal modern. Ia menunjukkan keahlian 

di bidang sains terapan, yang menghasilkan gelar Sarjana Teknik 

(B.Sc.) dari Universitas Kairo pada tahun 1988. Penguasaan ilmu 

teknik, khususnya dalam analisis sistem dan logika, menanamkan cara 

berpikir yang sistematis dan analitis. Dualitas antara latar belakang 

keilmuan agama yang kaya dan ilmu teknik modern ini menjadi ciri 

khas yang membedakan Auda dari kebanyakan sarjana Islam 

tradisional, membuka jalan bagi pendekatan interdisipliner dalam 

pemikirannya di masa depan. 

Setelah lulus dari Kairo, Auda melanjutkan studi di Amerika 

Utara, memperdalam studi keislamannya. Ia meraih Sarjana Studi 

Islam (BA) dan kemudian Magister Fikih (LL.M.) dari Universitas 

Islam Amerika pada tahun 1994. Disertasi magisternya sudah mulai 

menyentuh topik perbandingan mazhab dan embrio studi Maqāṣid al-

                                                           
233

 Sanjaya, & Edi, "Fatwa of the Indonesian Council of Ulama (MUI) Number 11 of 2012 on the 

Status of Children Born Out of Wedlock: An Analysis of Maqāṣid Al-Shari‟ah Using Jasser Auda's 

System Approach," Sakina: Journal of Family Studies, 8 (2024), 498-517. 



 

 

169 

Syari'ah. Proses inilah yang memperkuat keputusannya bahwa 

pemahaman hukum Islam memerlukan pendekatan yang lebih 

filosofis dan metodologis untuk mengatasi kerumitan yang timbul dari 

perbedaan mazhab dan konteks zaman yang berubah.
234

 

Titik balik metodologis Auda adalah perolehan gelar Doktor 

(Ph.D.) pertamanya dalam Analisis Sistem dari Universitas Waterloo, 

Kanada, pada tahun 1996. Ilmu sistem, yang melihat objek kajian 

sebagai entitas yang saling terkait dan berorientasi tujuan, 

memberikan kerangka teoretis yang sangat dibutuhkan. Dengan 

kerangka ini, Auda kembali ke ranah hukum Islam, meraih Ph.D. 

keduanya dalam Filsafat Hukum Islam dari University of Wales pada 

tahun 2008. Inilah cikal bakal di mana ia mengembangkan tesis bahwa 

Syariah harus dilihat sebagai sebuah Sistem Utuh (Wholeness) dan 

bukannya sekumpulan hukum yang terfragmentasi (atomistik). 

Kontribusi utama Jasser Auda tertuang dalam bukunya yang 

terkenal, Maqāṣid al-Sharī‟ah Ka Falsafah li al-Tasyri„ al-Islami: Ru‟yah 

Mandzumiyyah. Ia merevolusi studi Maqāṣid (tujuan Syariah) dengan 

menggeser fokusnya. Auda menantang Maqāṣid klasik yang 

cenderung berfokus pada Dharuriyyat al-Khamsah (perlindungan lima 

hal pokok) yang bersifat defensif dan individual. Sebaliknya, ia 

mendorong Maqāṣid untuk dilihat melalui lensa enam fitur sistem, 

menekankan pentingnya Keterbukaan (Openness) dan Orientasi 

                                                           
234

 Samsul Hadi, "Pendekatan Multidisipliner Dalam Pengembangan Hukum Islam (Menurut 

Pandangan: Jasser Auda)," (2020). 



 

 

170 

Tujuan (Purposefulness). Tujuan inti Syariah, menurutnya, harus 

diperluas untuk mencakup nilai-nilai universal kontemporer seperti 

Keadilan Sosial, Hak Asasi Manusia, dan Pengembangan Sains, 

menjadikannya figur sentral dalam reformasi metodologis.
235

 

Jasser Auda telah memegang berbagai posisi akademik penting 

di seluruh dunia, mencerminkan jangkauan pemikirannya yang 

universal. Ia menjabat sebagai Profesor di Fakultas Studi Islam Qatar 

(QFTS), dan menjadi dosen tamu di lembaga-lembaga bergengsi 

termasuk Universitas Alexandria, Mesir, dan Universitas Ryerson, 

Kanada. Selain mengajar, ia juga menjadi Direktur Pendiri Maqāṣid 

Research Center di London, Inggris. Dengan mempromosikan 

pemikiran yang menekankan pada sistem nilai yang fleksibel dan 

relevan dengan konteks modern, Auda diakui secara luas sebagai salah 

satu bapak Maqāṣid kontemporer yang paling berpengaruh. 

f. Maqāṣid al-Sharī‟ah Jasser Auda 

Maqāṣid al-Sharī„ah menurut Jasser Auda adalah kumpulan 

tujuan, nilai, dan prinsip dasar syariah yang berfungsi sebagai 

kerangka filosofis untuk memahami, menimbang, dan menerapkan 

hukum Islam secara sistemik, holistik, dan berorientasi pada 

kemaslahatan manusia serta transformasi sosial.
236

 

                                                           
235

 Ah Soni Irawan, "MaqāShid al-Sharīah Jasser Auda Sebagai Kajian Alternatif Terhadap 

Permasalahan Kontemporer." The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 3.1 (2022): 

39-55. 
236

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah (Lebanon: Maktab Al Tauzi‟, 2012), 29. 



 

 

171 

Auda menegaskan bahwa maqāṣid bukan sekadar “lima tujuan 

daruriyyah”, tetapi suatu metodologi yang menjadikan syariah sebagai 

sistem nilai yang terbuka, dinamis, dan mampu menjawab perubahan 

zaman melalui realisasi keadilan, kemanusiaan, dan perbaikan 

kehidupan manusia (iṣlāḥ).
237

 

Dalam pendekatan ini, maqāṣid dipahami sebagai arah tujuan 

syariah yang menghubungkan teks dengan realitas, menilai dampak 

sosial-hukum, serta memandu proses pengambilan keputusan agar 

tetap berfokus pada kemaslahatan yang komprehensif. Kerangka 

pendekatan sistem (system approach) yang ditawarkan dan 

dikembangkan serta diperluas oleh Jasser Auda dalam kitabnya 

Maqāṣid al-Sharī‟ah , dalam karyanya dia mengatakan: 

 

Artinya: dan atas dasar ini, maka analisis yang menyeluruh dalam 

buku ini akan diarahkan pada enam karakteristik berikut: Sifat 

kognitif, sistemik, kehimpunan atau totalitas, keterbukaan, 

Struktur hierarkis dengan hubungan antar unsur dan multi 

dimensi, serta tujuan atau orientasi maksud.
238

 

 

Menurut Auda, analisis hukum dan ekonomi Islam semestinya 

diarahkan pada enam karakteristik sistemik, yaitu: 

  

                                                           
237

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah…..,31. 
238

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah (Lebanon: Maktab Al Tauzi‟, 2012), 95. 



 

 

172 

1) Sifat Kognitif Sistem Hukum Islam 

Artinya: Bahwa sistem hukum Islam yang dimaksud adalah sebuah 

konsep yang terbentuk dalam pikiran seorang ahli fikih, 

bukan realitas objektif di luar dirinya, sebagaimana 

diungkapkan oleh Ibn Taymiyyah.
239

 

Menurut Auda, hukum Islam (fiqih) merupakan hipotesis 

hasil konstruksi kognitif para ahli hukum fikih. Hukum Islam 

merupakan hasil dari penalaran dan ijtihad para ahli fiqh yang 

mencoba untuk mengungkap makna tersembunyi atau implikasi 

praktis dari syari‟at yang ada di dalam Al-Qur‟an dan di dalam 

hadits. Sehingga sifat kognitif dari hukum Islam ini diperlukan 

dalam memvalidasi pandangan yang sangat bervariatif dalam 

penentuan hukum Islam. Maksud dari ini, dikarenakan hukum 

Islam itu merupakan produk hasil pemikiran dan ijtihad para ulama 

maka tentunya antara ulama (madzhab) satu dengan ulama yang 

lain tentunya ada perbedaan. Hal ini dikarenakan setiap ulama 

mempunyai pemikiran tersendiri yang mungkin berbeda dengan 

pemikiran ulama lain. Oleh karena itu, latar belakang pemikiran 

setiap ulama fiqih sangat berpengaruh atau menentukan produk 

hukum hasil ijtihadnya. 

Dengan demikian, dikarenakan produk dari hukum Islam 

(fiqih) merupakan hasil dari aktivitas kognitif (yang kemungkinan 

                                                           
239

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah ….., 95. 



 

 

173 

bisa ada kesalahan atau kekurangannya) tentunya memungkinkan 

untuk diadakan kritik maupun pengkajian ulang.240 

Hal ini menunjukkan bahwa pemahaman tentang nilai-nilai 

keadilan, kemudahan, dan solidaritas selalu bisa berkembang sesuai 

konteks. 

2) Keutuhan Sistem Hukum Islam 

Artinya: dilihat dari sudut teori sistem (systems theory):Telah dijelaskan 

sebelumnya bahwa ciri utama analisis parsial menurut filsafat 

sistem adalah sifatnya yang menyeluruh dan terpadu (kulliyyah 

syumuliyyah), yang berlawanan dengan pendekatan atomistik 

tradisional, yang memandang bagian-bagian secara terpisah. 

Metode berpikir manusia pada masa lalu umumnya bersifat parsial 

(juz‟i), yaitu didasarkan pada hubungan sebab tunggal dengan 

akibat tunggal. Cara berpikir seperti ini sudah dijelaskan 

sebelumnya sebagai pendekatan yang terbatas, karena tidak 

melihat keterkaitan antara berbagai faktor dan dimensi.
241

 

 

Keholistikan atau keutuhan hukum Islam yakni dapat dilihat dari 

hujjah yang digunakan oleh para ulama ushul fiqh yaitu bersifat “holistic 

evidence” (hujjah al-kulliy) yang dijadikan pertimbangan dalam 

menentukan hukum Islam. Pemikiran yang holistik atau menyeluruh pun 

juga diperlukan dalam mengkaji filsafat hukum Islam untuk 

mengembangkan semantik dan ilmu kalam. 

                                                           
240

Abdurrahman Misno, Panorama Maqāṣid al-Sharī‟ah (Bandung: Cv. Media Sains Indonesia, 

2021), 165. 
241

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah ….., 96.  



 

 

174 

Jadi hukum Islam ini menyangkut keseluruhan aspek baik itu 

terkait dengan ilmu ushul fiqh itu sendiri maupun kaitannya dengan ilmu-

ilmu yang lain. Oleh karena itu dalam penentuan hukum Islam tidak boleh 

dilepaskan dari ilmu-ilmu agama yang lain seperti ilmu kalam. Dalam 

hukum Islam dibutuhkan kesatuan antara hukum dengan moralitas 

sehingga tercipta pendekatan yang bersifat holistik.
242

  

Syariat Islam dipandang sebagai satu kesatuan yang utuh, bukan 

potongan hukum yang terisolasi. Misalnya, hukum tentang muamalah 

tidak bisa dilepaskan dari prinsip keadilan dan solidaritas sosial, begitu 

pula hukum ibadah tidak dapat dipisahkan dari nilai kemudahan. 

3) Keterbukaan Sistem Hukum Islam 

Artinya: Para ahli teori sistem membedakan antara sistem yang terbuka 

dan sistem yang tertutup, dan mereka menegaskan bahwa setiap 

sistem yang hidup harus bersifat terbuka.
243

 Sistem yang terbuka 

berinteraksi dengan lingkungan di luar dirinya, berbeda dengan 

sistem tertutup yang terpisah dari lingkungannya.
244

 

 

Menurut Auda, tidak ada istilah penutupan pintu ijtihad dalam 

hukum Islam sebagaimana dikemukakan oleh para ulama klasik. Hal ini 

dikarenakan hukum Islam dapat dikembangkan sesuai dengan kebutuhan 

zaman jika memang menghadapi perubahan-perubahan baru dalam 

                                                           
242

 Abdurrahman Misno, Panorama Maqāṣid al-Sharī‟ah ….., 166. 
243

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah ….., 97. 
244

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah ….., 98. 



 

 

175 

beberapa aspek kehidupan manusia. Hukum Islam bisa bersifat fleksibel 

sesuai dengan konteks zaman, keadaan, maupun tempat.  

Jadi, meskipun hukum Islam yang telah ada baik itu syari‟at, fiqh, 

maupun fatwa yang dicetuskan oleh para ulama terdahulu bisa 

dikembangkan sesuai dengan konteks kebutuhan manusia di era sekarang 

ini. Selagi dalam pengembangan hukum Islam itu tetap berlandaskan pada 

sumber hukum Islam yang utama yakni al-Qur‟an dan hadits dan tetap 

menjunjung tinggi Maqāṣid al-Sharī‟ah  sebagai filsafat hukum Islam.
245

 

Maka dapat diambil gambaran bahwa Hukum Islam sendiri tidak 

statis, tetapi terbuka terhadap perubahan sosial, budaya, maupun 

teknologi. Hal ini yang menjadikan prinsip martabat kemanusiaan dan 

kebebasan memilih senantiasa cocok dan relevan di berbagai zaman dan 

tempat. 

4) Struktur Hierarki dalam Sistem Hukum Islam dan Hubungan Antar 

unsurnya 

Artinya: Menganalisis suatu hal dengan cara memandangnya sebagai 

susunan hierarkis merupakan pendekatan yang mendasar dan 

umum, baik dalam metode sistemik maupun empiris. Membagi 

keseluruhan sistem menjadi kelompok atau bagian-bagian 

                                                           
245

 Abdurrahman Misno, Panorama Maqāṣid al-Sharī‟ah….., 166. 



 

 

176 

merupakan proses untuk membedakan perbedaan dan kesamaan di 

antara karakteristik bagian-bagian tersebut. Setiap karakteristik 

menentukan suatu dimensi dalam ruang yang memiliki banyak 

dimensi sifat. Dengan demikian, bagian-bagian yang memiliki 

kemiripan sifat termasuk dalam kelompok atau kategori yang sama, 

sedangkan bagian-bagian yang memiliki perbedaan sifat termasuk 

dalam kelompok yang lain.
246

 

 

Meskipun dalam Maqāṣid al-Sharī‟ah  sebagaimana dirumuskan 

oleh para ulama klasik seperti Al-Syathibi misalnya terdapat hieraki atau 

tingkatan-tingkatan dari Maqāṣid yang paling mendasar yakni dzaruriyat, 

hajiyat, dan tahsiniyat, namun pada hakikatnya antara ketiganya saling 

berhubungan dan berkaitan satu sama lain.  

Bahkan pemenuhan salah satu kebutuhan itu harus dalam rangka 

mewujudkan kebutuhan dasar di bawahnya. Dalam rangka memudahkan 

pemahaman, kita bisa mengadopsi contoh antara kewajiban shalat, zakat, 

puasa, kemudian kebutuhan manusia untuk makan dan kebutuhan 

manusia untuk refreshing dalam rangka menyegarkan kembali pikiran 

yang dinilai sama-sama menjadi kebutuhan yang harus dipenuhi oleh 

manusia. Meskipun yang harus didahulukan adalah kewajiban shalat, 

zakat dan puasa, tetapi bukan berarti kebutuhan manusia untuk makan dan 

refreshing tidak dipenuhi.
247

 

Setiap hukum spesifik merupakan bagian dari hierarki tujuan 

syariat yang lebih luas. Contohnya, larangan riba bukan hanya hukum 

transaksi finansial, tetapi juga terkait dengan tujuan keadilan sosial dan 

perlindungan martabat manusia. 

                                                           
246

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah….., 102. 
247

 Abdurrahman Misno, Panorama Maqāṣid al-Sharī‟ah ….., 167. 



 

 

177 

5) Multidimensional Sistem Hukum Islam  

Artinya: Dalam istilah teori sistem, terdapat dua dimensi utama yang 

diperhitungkan dalam konsep multidimensi, yaitu tingkatan dan 

taraf atau level.
248

 

 

Dikarenakan sistem merupakan suatu kesatuan dari berbagai sub 

sistem yang saling berkaitan begitu juga dengan hukum Islam yang 

merupakan suatu sistem maka dalam berijtihad menentukan hukum Islam 

harus berpikir multidimensi.  

Dalam hal ini Auda mengkritik para ulama ushul maupun ulama 

fiqih klasik yang cenderung berpikirnya hanya satu atau dua dimensi saja. 

Misalnya memandang segala sesuatu hanya dari sisi hitam dan putih, fisik 

dan metafisik, universal dan spesifik dan lain sebagainya. Misalnya dalam 

ta‟arud al-dalalah yang terkadang ada yang menganggap ada 

pertentangan ayat dalam al-Qur‟an.   

Padahal jika kita berpikir multidimensional maka tidak mungkin 

ada pertentangan ayat dalam al-Qur‟an. Melainkan yang ada adalah 

pemahaman manusia yang terbatas pada satu atau dua aspek saja sehingga 

ketika memahami ayat merasa ada yang saling bertentangan.
249

 

Syariat Islam mempunyai macam-macam dimensi yang saling 

terhubung. Tidak dapat dipahami oleh penglihatan dari segi halal dan 

haramnya saja. Nilai toleransi dan kemudahan, misalnya, tidak bisa 

direduksi pada satu dimensi hukum, melainkan  hadir dalam aspek sosial, 

etika, dan spiritual. 

                                                           
248

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah ….., 102. 
249

 Abdurrahman Misno, Panorama Maqāṣid al-Sharī‟ah….., 168. 



 

 

178 

6) Kebertujuan Sistem Hukum Islam 

Artinya: sesungguhnya sebuah sistem dianggap kebertujuan apabila 

mampu memperoleh hasil yang sama dengan cara yang beragam, 

atau memperoleh hasil yang beragam di dalam lingkungan yang 

sama, selama hasil tersebut tetap mewujudkan Maqāṣid (tujuan-

tujuan) yang dikehendaki.
250

 

Dalam suatu sistem, tujuan adalah menjadi sesuatu yang paling inti. 

Hal ini dikarenakan suatu sistem dibentuk memang dalam rangka 

mencapai tujuan tertentu, begitu juga dengan hukum Islam. Dalam hal ini 

Maqāṣid atau tujuan dari dimunculkannya suatu hukum Islam itu 

merupakan inti dari hukum Islam itu sendiri. Kebertujuan hukum Islam 

ini mengkover kelima fitur sistem hukum Islam di atas yakni sifat 

kognitif, keutuhan, keterbukaan, keterkaitan antar tingkatan, maupun 

multidimensional. Jadi antara keenam fitur pendekatan sistem tersebut 

saling berkaitan satu sama lain, dengan kebertujuan sebagai intinya. Hal 

ini dikarenakan fitur itu disusun dalam rangka untuk mencapai tujuan.251 

C. Kerangka Konseptual. 

Kerangka konseptual pada tesis ini berfungsi sebagai peta jalan teoretis 

yang memandu seluruh proses penelitian. Kerangka ini dibangun berdasarkan 

sintesis dari beberapa teori dan temuan penelitian sebelumnya yang relevan 

dengan topik ini. Tujuannya adalah untuk secara jelas menggambarkan 

hubungan antar variabel yang diteliti, serta menjelaskan bagaimana dan 

mengapa hubungan tersebut diasumsikan ada. 

                                                           
250

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah….., 102. 
251

 Abdurrahman Misno, Panorama Maqāṣid al-Sharī‟ah ….., 168. 



 

 

179 

Diagram visual dari kerangka ini disajikan untuk memudahkan 

pemahaman. Panah-panah yang menghubungkan setiap variabel 

merepresentasikan hipotesis yang akan diuji dalam penelitian ini. Dengan 

demikian, kerangka konseptual ini tidak hanya berfungsi sebagai landasan 

teoretis, tetapi juga sebagai dasar untuk pengembangan instrumen penelitian 

dan metode analisis data yang akan digunakan. 

Gambar 1.1 

Kerangka Konseptual 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Pendekatan Metodologis 

Fitur Maqashid melalui 

Analisis Kritis dan 

Rekontruksi   

Kontruksi Pemikiran  

Ekonomi Islam Muhammad 

Baqir Al-Shadr  

Maqāṣid al-Sharī‟ah  Jasser 

Auda 

Kepemilikan Ganda 

Kebebasan Ekonomi Dalam 

Batasan Tertentu 

dan Keadilan Sosial 

Sifat Kognitif 

Keutuhan Sistem 

Keterbukaan Sistem 

Keterkaitan Antar Tingkatan 

Multidimensional 

Kebertujuan 

 

Model Ekonomi Yang 

Adaptif dan Relevan dengan 

Tantangan Zaman  



 

 

180 

BAB III 

PENYAJIAN DATA DAN ANALISIS 

 

A. Penyajian Data dan Analisis 

Penyajian data dalam poin ini menyajikan berbagai data yang 

diperoleh selama masa penelitian mengenai Konstruksi Pemikiran Ekonomi 

Islam Muhammad Baqir As-Sadr Perspektif Maqāṣid Syariah Jasser Auda. 

Data ini dikumpulkan melalui metode pengumpulan data yang meliputi 

dokumentasi karya primer dan sekunder, kajian pustaka mendalam, serta 

analisis kritis dari pemikiran Muhammad Baqir As-Sadr dan metodologi 

Maqāṣid Syariah Jasser Auda. Selanjutnya, data tersebut dipaparkan 

sebagaimana data yang terhimpun dalam proses pengumpulan data tersebut. 

Data hasil yang dikumpulkan tersebut berupa data pokok yang berkaitan 

dengan kerangka metodologis dan konsep-konsep sentral dalam pemikiran 

ekonomi Islam As-Sadr, analisis keselarasan pemikiran ekonomi As-Sadr 

dalam perspektif Maqāṣid Syariah Jasser Auda yang sistemik, serta analisis 

sintesis antara konstruksi pemikiran As-Sadr dengan kerangka Maqāṣid 

Syariah Jasser Auda untuk pengembangan teori ekonomi Islam kontemporer. 

Data yang dikumpulkan diperkuat dengan hasil analisis teks-teks 

primer secara langsung serta pendokumentasian kutipan-kutipan kunci, 

berdasarkan teknik pengumpulan data tersebut sehingga dapat menjadi data 

pendukung atau sumber data sekunder yang terdapat dalam penelitian ini. 

Berikut hasil dari penyajian atau pemaparan data sekaligus hasil analisa data 

penelitian yang berkaitan dengan konstruksi pemikiran ekonomi Islam 

180 



 

 

181 

Muhammad Baqir As-Sadr, analisisnya dari perspektif Maqāṣid Syariah 

Jasser Auda, serta analisis implikasi sintesis keduanya dalam pengembangan 

teori ekonomi Islam sebagai berikut 

1. Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-Shadr  

a. Konsep Dasar Konstruksi  

Secara sosiologis, konstruksi pemikiran terbentuk melalui tiga 

tahapan dialektis yang saling berkaitan. Melalui magnum opus 

Iqtishaduna, Muhammad Baqir Al-Shadr melakukan konstruksi 

epistemologi ekonomi Islam yang mandiri melalui tiga tahapan 

dialektika Berger yaitu: eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi 

untuk membentuk paradigma ekonomi Islam yang utuh dan koheren 

sebagai respons terhadap hegemoni sistem ekonomi Barat. Tahapan-

tahapan sebagai berikut: 

1) Eksternalisasi 

Tahap Eksternalisasi merupakan momen pertama dimana 

individu sebagai aktor sosial secara aktif memproyeksikan 

kesadarannya ke dalam dunia sosial. Pada tahap eksternalisasi, 

Muhammad Baqir Al-Shadr bertindak sebagai subyek yang aktif 

mencipta, merespons kegagalan sistem ekonomi impor dengan 

menuangkan sebuah sistem alternatif yang mandiri. Karya 

monumentalnya, Iqtishaduna, dibuka dengan sebuah deklarasi yang 

jelas tentang tujuan konstruktifnya. Ia tidak sekadar mengkritik, 



 

 

182 

tetapi membangun. Dalam pengantarnya, Al-Sadr secara eksplisit 

menyatakan: 

Artinya: Dan begitulah adanya, dan kami fokus untuk 

menyempurnakan ekonomi kami (Iqtishaduna), serta berupaya 

menyajikan di dalamnya gambaran ekonomi Islam yang relatif 

lengkap, sebagaimana kita fahami saat ini dari sumber dan 

asal-usulnya.
252

 

 

Eksternalisasi al-Shadr tidak berhenti pada kritik moral, ia 

juga melakukan kritik epistemologis terhadap fondasi intelektual 

kedua sistem tersebut. Dalam Iqtishaduna, ia menggambarkan 

bagaimana kapitalisme bertumpu pada individualisme ekstrem, 

sedangkan sosialisme meniadakan kepemilikan pribadi hingga 

mematikan kreativitas manusia. Kedua ideologi ini, menurut al-

Shadr, lahir dari asumsi filosofis yang keliru tentang manusia dan 

tujuan hidupnya. Ketika al-Shadr mengemukakan analisis tersebut, 

ia sedang memproyeksikan gagasan internalnya menjadi wacana 

publik, yang kemudian menjadi bahan dialog, kritik, dan 

transformasi pemikiran. Inilah hakikat eksternalisasi yaitu gagasan 

subjektif berpindah ke ruang sosial. 

Pernyataan ini adalah jantung dari proses eksternalisasi. Di 

sini, Al-Sadr tidak lagi sebagai penerima pasif, melainkan sebagai 

arsitek yang secara sadar merancang bangunan pemikiran baru. 

Konteks sosial dan intelektualnya ditandai oleh hegemoni 

                                                           
252

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 26. 



 

 

183 

kapitalisme dan sosialisme yang menuntut untuk memproyeksikan 

(eksternalisasi) sebuah jawaban yang orisinal, yang berakar pada 

identitas keislaman. 

2) Obyektivasi 

Tahap Obyektivasi terjadi ketika produk hasil eksternalisasi 

tersebut memperoleh status realitas independen di luar diri 

penciptanya. Pemikiran yang semula subyektif kini membeku 

menjadi fakta sosial yang dapat diamati, dikaji, dan dikritik oleh 

orang lain.  

Lebih lanjut lagi dalam Iqtishaduna, Al-Shadr kemudian 

melakukan proses obyektivasi dengan cara yang sangat 

metodologis. Ia memisahkan pemikirannya dari arus utama lainnya, 

menjadikannya sebuah entitas yang berbeda dan dapat 

diidentifikasi. Hal ini tercermin dalam struktur Iqtishaduna itu 

sendiri, yang secara gamblang membedakan dirinya dari teori lain. 

Ia menulis: 



 

 

184 

Artinya: Setelah mendefinisikan makna ekonomi Islam untuk 

memudahkan pemahaman studi-studi selanjutnya, kita akan 

membahas secara singkat bab-bab dalam buku ini. Bab 

pertama membahas Marxisme. Mengingat materialisme 

historis yang mendasarinya, kita terlebih dahulu mengkaji 

kerangka intelektual ini sebelum secara langsung mengkritik 

doktrin tersebut, yang pada akhirnya membongkar fondasi 

ilmiah yang dianggap mendasari struktur ideologis Marxisme. 

Bab kedua didedikasikan untuk mengkaji dan mengkritik 

kapitalisme, mengeksplorasi fondasinya, dan mendefinisikan 

hubungannya dengan ekonomi politik. Kajian ekonomi Islam 

dimulai langsung dari bab ketiga, yang membahas 

serangkaian konsep fundamental sistem ekonomi ini.
253

 

 

Pendekatan ini bukanlah sekedar kritik, ini adalah sebuah 

tindakan untuk mengobyektivasi ekonomi Islam sebagai sebuah 

sistem yang setara, bahkan lebih unggul, dalam dialektika umum. 

Dengan membedah kapitalisme dan marxisme hingga ke akar 

filsafatnya, Al-Sadr menjadikan pemikirannya sebagai obyek baru 

yang harus diperhitungkan. Karya tulisnya yang kompleks dan 

sistematis itu sendiri menjadi bukti fisik dari obyektivasi. hal ini 

menjadi fakta intelektual yang sekarang dapat dirujuk, dikritik, 

atau didukung. 

3) Internalisasi 

Tahap Internalisasi menyempurnakan siklus dialektika ini 

dengan proses dimana realitas yang telah terobyektivasi diserap 

kembali oleh individu dalam masyarakat. Melalui sosialisasi dan 

pembelajaran, pemikiran yang telah menjadi fakta sosial tersebut 

                                                           
253

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 30. 



 

 

185 

diambil-alih dan dijadikan bagian dari kesadaran subyektif anggota 

masyarakat. 

Agar pemikiran dalam Iqtishaduna terinternalisasi, ia 

membutuhkan kerangka konseptual yang dapat dipahami dan 

dijadikan pedoman. Al-Sadr menyadari hal ini dan melakukan 

eksternalisasi lebih lanjut dengan menciptakan terminologi dan 

klasifikasi khas yang memudahkan adopsi. Salah satu kontribusi 

terbesarnya adalah teorinya tentang bentuk-bentuk kepemilikan. Ia 

membedakannya dengan jelas: 

Artinya: Islam menetapkan bermacam-macam bentuk 

kepemilikan secara kebersamaan, sehingga menegakkan 

prinsip kepemilikan ganda (yaitu kepemilikan dengan 

bentuk beragam) sebagai pengganti dari prinsip 

kepemilikan tunggal yang dianut oleh kapitalisme dan 

sosialisme. Islam mengakui adanya kepemilikan pribadi, 

kepemilikan umum, dan kepemilikan negara, masing-

masing memiliki bidangnya sendiri untuk dijalankan. Islam 

tidak memandang salah satu diantaranya sebagai 

penyimpangan, pengecualian, dan solusi sementara yang 

muncul karena keadaan tertentu.
254

 

 

Dengan mendefinisikan dan memberi nama yang spesifik 

pada konsep-konsep ini, Al-Shadr telah menciptakan sebuah bahasa 

                                                           
254

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 280. 



 

 

186 

operasional untuk ekonomi Islam. Klasifikasi ini bukan hanya teori 

namun ia menjadi alat untuk menganalisis kebijakan publik, 

menilai keadilan distributif, dan membedakan praktik ekonomi 

yang sesuai syariah. Bahasa inilah yang kemudian memfasilitasi 

internalisasi, karena para aktivis, ekonom, dan masyarakat dapat 

mulai berpikir tentang ekonomi menggunakan kategorisasi yang 

ditawarkan Al-Shadr, mengubah konsep abstrak menjadi kesadaran 

kolektif dan pedoman bertindak. 

Pemikiran ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-Sadr dalam 

Iqtishaduna merepresentasikan sebuah konstruksi intelektual yang 

brilian yang dapat dipahami melalui tiga tahapan dialektis. 

Pertama, melalui eksternalisasi, Al-Sadr secara aktif merespons 

kekosongan ideologis zamannya dengan membangun sistem 

ekonomi alternatif yang berakar dari sumber-sumber Islam, 

sebagaimana ditegaskannya tentang upaya menetapkan teori 

ekonomi Islam yang mandiri. Kedua, melalui objektivasi, 

pemikirannya berubah dari gagasan subjektif menjadi entitas 

intelektual yang mandiri dan terlembagakan, dengan metodologi 

jelas yang memaparkan teori ekonomi Marxis dan Kapitalis 

sebelum membangun teori ekonomi Islam di atas puing-puing 

keduanya. Ketiga, melalui internalisasi, konsep-konsep 

fundamental seperti klasifikasi kepemilikan menjadi tiga jenis yaitu 



 

 

187 

individu, umum, dan negara  diadopsi menjadi kesadaran kolektif 

dan kerangka operasional komunitas Muslim. 

b. Prinsip-Prinsip Dasar Konstruksi Pemikiran 

1) Prinsip Aktivitas 

Prinsip Aktivitas menekankan peran aktif individu dalam 

membangun pengetahuan. Menurut prinsip ini, pikiran manusia 

bukanlah wadah kosong yang hanya menerima informasi, 

melainkan alat yang mengolah, menyeleksi, dan menata 

pengalaman sehingga menghasilkan pemahaman baru. Aktivitas 

intelektual ini mencakup kemampuan berpikir kritis, menganalisis 

fenomena, dan menyusun konsep-konsep yang relevan dengan 

kehidupan nyata. Dalam konteks ekonomi Islam, prinsip ini 

menjadi landasan bagi pembaca atau pelaku ekonomi untuk 

memahami hukum-hukum Islam secara mendalam, bukan sekadar 

menerima aturan secara pasif. 

Lebih jauh, prinsip aktivitas menekankan bahwa pemikiran 

ekonomi Islam harus bersifat konstruktif dan kreatif. Individu 

diajak untuk membangun pemahaman yang kontekstual terhadap 

konsep kepemilikan, distribusi, dan tanggung jawab sosial. Dalam 

Iqtishaduna, al-Shadr menekankan bahwa ekonomi Islam bukan 

sekadar kumpulan hukum rinci, tetapi metodologi berpikir yang 

memungkinkan individu menyusun sistem ekonomi yang sesuai 

prinsip syariah sekaligus adaptif terhadap perubahan zaman. 



 

 

188 

Selain itu, prinsip ini terkait dengan fondasi kepemilikan 

ganda (al-milkiyah al-muzdawijah). Aktivitas berpikir 

memungkinkan individu memahami keseimbangan antara hak 

kepemilikan pribadi dan kepentingan publik. Dengan berpikir aktif, 

seseorang dapat menafsirkan batasan kepemilikan, memastikan 

tidak ada penumpukan kekayaan, dan menjaga keseimbangan sosial 

sesuai maqāṣid al-sharī„ah . Prinsip aktivitas menegaskan bahwa 

pemahaman ekonomi Islam tidak bisa bersifat pasif, melainkan 

membutuhkan keterlibatan intelektual dan analisis kritis dari setiap 

individu. 

Baqir al-Shadr menunjukkan penerapan prinsip aktivitas 

melalui pemikiran tentang kepemilikan pribadi dan publik. Ia 

menekankan bahwa kepemilikan tidak boleh disalahgunakan dan 

harus dikaitkan dengan tanggung jawab sosial. Individu harus 

memahami konsep kepemilikan ganda dan menyesuaikan praktik 

ekonomi mereka agar sesuai prinsip Islam, misalnya dalam hal 

distribusi kekayaan, larangan riba, dan peran zakat sebagai 

mekanisme keseimbangan sosial.  

Selain itu, al-Shadr menekankan bahwa ekonomi Islam 

adalah sistem hidup yang memerlukan pemikiran aktif dan 

reflektif. Ia mengevaluasi sistem ekonomi kontemporer (kapitalis 

atau sosialis) dan membandingkannya dengan prinsip Islam, 

sehingga dapat merumuskan alternatif yang lebih adil dan sesuai 



 

 

189 

syariah. Aktivitas berpikir menjadi inti metodologi ekonomi Islam, 

karena pemahaman yang pasif tidak akan menghasilkan sistem 

ekonomi yang seimbang dan berkeadilan. 

Hal ini menegaskan keterkaitan prinsip aktivitas dengan 

fondasi kepemilikan ganda. Prinsip aktivitas menegaskan bahwa 

pemikiran ekonomi Islam bersifat konstruktif dan reflektif. 

Individu harus mampu menginternalisasi prinsip kepemilikan 

ganda, memahami batasan hak milik, dan menyeimbangkan 

kepentingan pribadi dan publik. Tanpa aktivitas intelektual, 

ekonomi Islam hanya akan menjadi kumpulan aturan formal, 

kehilangan relevansi dengan realitas masyarakat. 

Lebih jauh, prinsip ini juga menghubungkan kebebasan 

ekonomi dan keadilan sosial. Aktivitas berpikir memungkinkan 

individu merancang sistem ekonomi yang memberikan kebebasan 

untuk berinovasi sekaligus menjaga keseimbangan sosial. Dengan 

demikian, prinsip aktivitas menjadi fondasi bagi implementasi tiga 

fondasi utama ekonomi Islam: kepemilikan ganda, kebebasan 

ekonomi terbatas, dan keadilan sosial. 

Prinsip aktivitas terlihat jelas dalam Iqtishaduna, di mana 

al-Shadr menekankan metodologi berpikir sebagai inti pemikiran 

ekonomi Islam. Bukti teks eksplisit menunjukkan bahwa 

pemahaman ekonomi Islam menuntut keterlibatan aktif individu. 

Dengan aktivitas berpikir, individu dapat memahami, menafsirkan, 



 

 

190 

dan menerapkan prinsip ekonomi, sebagaimana dikemukakan oleh 

Baqir as-Shadr: 

Artinya: Agar manusia mampu memenuhi (atau menyediakan) 

kepentingan alami dan sosialnya, ia harus dibekali dengan 

kemampuan untuk mengetahui kepentingan-kepentingan 

tersebut dan cara untuk mewujudkannya, serta dengan 

dorongan (motivasi) yang mendorongnya untuk berusaha 

demi kepentingan tersebut.
255

 

 

Selain itu, prinsip ini memastikan bahwa ekonomi Islam 

tidak bersifat dogmatis, melainkan adaptif, kritis, dan relevan. 

Aktivitas intelektual memungkinkan penerapan prinsip syariah 

secara kontekstual, menjadikan ekonomi Islam sistem yang hidup 

dan progresif. 

2) Prinsip Sosialitas 

Prinsip Sosialitas menekankan bahwa pemikiran manusia 

tidak terbentuk secara individual semata, melainkan selalu 

dipengaruhi oleh interaksi sosial, budaya, bahasa, dan nilai-nilai 

masyarakat. Pemahaman terhadap konsep-konsep ekonomi, politik, 

atau hukum syariah tidak dapat dilepaskan dari konteks komunitas 

tempat individu itu hidup. Dengan kata lain, manusia hanya bisa 

mencapai kesempurnaan pengetahuan dan kemanusiaannya melalui 

                                                           
255

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 300. 



 

 

191 

keterlibatan dalam hubungan sosial, dialog, dan pengalaman 

bersama orang lain. 

Dalam konteks ekonomi Islam, prinsip sosialitas 

menunjukkan bahwa kesejahteraan individu tidak dapat dipisahkan 

dari kesejahteraan masyarakat. Al-Shadr menekankan pentingnya 

interaksi sosial dalam mengatur distribusi kekayaan melalui 

mekanisme seperti zakat, sedekah, dan sistem perdagangan yang 

adil. Ekonomi Islam bukan sekadar aturan transaksi, tetapi sistem 

sosial yang menekankan tanggung jawab kolektif dan hubungan 

harmonis antar  anggota masyarakat. 

Lebih jauh, prinsip sosialitas juga terkait dengan fondasi 

keadilan sosial (al-„adalah al-ijtima„iyyah) dalam pemikiran al-

Shadr. Sosialitas memastikan bahwa aturan ekonomi Islam selalu 

mempertimbangkan dampak sosial dan keseimbangan komunitas, 

sehingga setiap tindakan ekonomi yang dilakukan individu selalu 

dikaitkan dengan kebaikan kolektif. Pemahaman ekonomi Islam 

yang diwarnai sosialitas akan mendorong masyarakat untuk 

bersikap adil, berempati, dan saling menjaga kesejahteraan 

bersama. 

Al-Shadr secara eksplisit menekankan bahwa manusia 

adalah makhluk sosial dan kesempurnaan kemanusiaannya hanya 

tercapai dalam interaksi sosial. Dalam membahas distribusi 

kekayaan dan kepemilikan, ia menunjukkan bahwa sistem ekonomi 



 

 

192 

Islam harus memperhatikan keadilan antar anggota masyarakat, dan 

setiap individu memiliki tanggung jawab moral terhadap 

kesejahteraan orang lain. 

Selain itu, ia menekankan bahwa praktik ekonomi Islam, 

seperti zakat, sedekah, dan larangan penimbunan kekayaan, 

dirancang untuk memperkuat solidaritas sosial. Dengan kata lain, 

prinsip sosialitas memungkinkan ekonomi Islam tidak hanya fokus 

pada kepentingan individu, tetapi juga membangun harmoni sosial. 

Interaksi sosial inilah yang menjadi mekanisme nyata bagi 

tercapainya keadilan dan kesejahteraan komunitas. 

Hal ini menegaskan bahwa manusia hanya dapat 

mengembangkan kemanusiaannya dalam konteks sosial, dan 

pemikiran ekonomi tidak terlepas dari interaksi sosial. Selain itu, 

dalam membahas keadilan distribusi kekayaan, ia menegaskan: 

Artinya: Maka sesungguhnya, ketika Islam memasukkan keadilan 

sosial ke dalam prinsip-prinsip dasar yang membentuk 

mazhab ekonominya, ia tidak mengadopsi keadilan sosial 

dengan konsepnya yang abstrak secara umum
256

 

 

Prinsip sosialitas dalam Iqtishaduna menunjukkan bahwa 

pemikiran ekonomi Islam tidak bersifat individualistik, melainkan 

selalu dikaitkan dengan kesejahteraan komunitas. Interaksi sosial 

                                                           
256

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 301. 

 



 

 

193 

menjadi dasar pembentukan aturan ekonomi yang adil dan 

berimbang, termasuk penerapan zakat, sedekah, dan distribusi 

kekayaan. Hal ini menguatkan fondasi keadilan sosial dalam 

ekonomi Islam. 

Prinsip  sosialitas juga memastikan bahwa ekonomi Islam 

responsif terhadap nilai dan norma masyarakat. Dengan memahami 

konteks sosial, individu dapat menerapkan kebebasan ekonomi 

terbatas (al-hurriyyah al-iqtishadiyyah fi nithaqi al-mahdud) secara 

proporsional, menjaga keseimbangan antara hak individu dan 

tanggung jawab kolektif. Prinsip sosialitas menjadikan ekonomi 

Islam relevan, manusiawi, dan aplikatif. 

Prinsip sosialitas terlihat jelas dalam Iqtishaduna, di mana 

al-Shadr menekankan pentingnya interaksi sosial dan tanggung 

jawab kolektif. Bukti teks eksplisit menunjukkan bahwa pemikiran 

ekonomi Islam selalu mempertimbangkan kesejahteraan 

masyarakat, solidaritas sosial, dan keadilan antar anggota. 

Selain itu, prinsip sosialitas berperan menguatkan fondasi 

keadilan sosial al-Shadr. Interaksi sosial menjadi mekanisme nyata 

bagi penerapan prinsip ekonomi Islam, sehingga kebebasan 

ekonomi, kepemilikan ganda, dan keadilan sosial saling terintegrasi 

dalam sistem yang harmonis dan berkeadilan. 

  



 

 

194 

3) Prinsip Kontekstualitas 

Prinsip Kontekstualitas menegaskan bahwa pemikiran 

manusia tidak terbentuk dalam ruang hampa, melainkan selalu 

dipengaruhi oleh kondisi historis, budaya, sosial, dan situasional. 

Pemahaman terhadap konsep-konsep ekonomi atau hukum syariah 

sangat bergantung pada lingkungan dan pengalaman individu. 

Konteks berfungsi sebagai batasan sekaligus peluang bagi 

perkembangan pola pikir, sehingga setiap teori atau sistem harus 

dipahami dalam kerangka sosial dan historisnya. 

Dalam ekonomi Islam, prinsip kontekstualitas menunjukkan 

bahwa penerapan hukum syariah harus menyesuaikan dengan 

kondisi masyarakat. Al-Shadr menekankan bahwa sistem ekonomi 

Islam tidak dapat diterapkan secara identik di setiap komunitas, 

karena perbedaan adat, norma, dan kondisi ekonomi memerlukan 

penyesuaian tertentu. Konteks sosial ekonomi menentukan 

bagaimana prinsip kepemilikan, kebebasan, dan keadilan dapat 

diimplementasikan secara efektif. 

Prinsip kontekstualitas juga terkait dengan fondasi 

kebebasan ekonomi terbatas (al-hurriyyah al-iqtishadiyyah fi 

nithaqi al-mahdud). Konteks sosial dan budaya menentukan 

batasan kebebasan individu dalam kegiatan ekonomi. Dengan 

memahami konteks, individu dapat menerapkan kebebasan 

ekonomi secara proporsional, tanpa melanggar norma sosial atau 



 

 

195 

prinsip keadilan. Prinsip ini memastikan bahwa ekonomi Islam 

responsif, adaptif, dan relevan dengan realitas masyarakat. 

Al-Shadr menekankan bahwa penerapan ekonomi Islam 

harus memperhitungkan adanya perbedaan kondisi masyarakat, 

sejarah, dan budaya. Ia membandingkan sistem kapitalis, sosialis, 

dan Islam, lalu menunjukkan bahwa prinsip ekonomi Islam hanya 

dapat berjalan efektif jika disesuaikan dengan konteks sosial 

tertentu. Misalnya, mekanisme distribusi kekayaan atau aturan 

perdagangan harus mempertimbangkan norma lokal dan struktur 

masyarakat. 

Selain itu, al-Shadr menunjukkan bahwa kebebasan 

ekonomi dalam Islam tidak bersifat mutlak, melainkan dibatasi 

oleh kebutuhan masyarakat, keadilan, dan kepentingan kolektif. 

Pemahaman ini menegaskan bahwa ekonomi Islam selalu 

kontekstual, menyesuaikan prinsip universal dengan realitas lokal, 

sehingga tetap sesuai dengan maqāṣid al-sharī„ah  dan menjaga 

keseimbangan sosial. Dalam hal ini, Al-Shadr menulis: 

 

Artinya: Sesungguhnya, tuntutan (atau persyaratan) keadilan sosial 

yang diserukan oleh Islam, berbeda-beda sesuai dengan 

perbedaan kondisi ekonomi masyarakat
257

 

 

                                                           
257

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 283. 



 

 

196 

Prinsip kontekstualitas menegaskan bahwa ekonomi Islam 

tidak bersifat dogmatis atau seragam, melainkan adaptif terhadap 

lingkungan dan kondisi masyarakat. Pemahaman dan penerapan 

prinsip kepemilikan ganda, kebebasan ekonomi terbatas, dan 

keadilan sosial harus disesuaikan dengan konteks lokal agar efektif 

dan relevan. 

Kontekstualitas memungkinkan individu dan masyarakat 

untuk mengintegrasikan pengalaman sosial, budaya, dan historis ke 

dalam praktik ekonomi. Dengan demikian, kebebasan ekonomi 

tetap dijaga, kepemilikan diatur, dan keadilan sosial terpenuhi 

tanpa melanggar norma syariah, menjadikan sistem ekonomi Islam 

responsif dan aplikatif. 

Prinsip kontekstualitas terlihat jelas dalam Iqtishaduna, di 

mana al-Shadr menekankan adaptasi penerapan ekonomi Islam 

terhadap kondisi sosial, budaya, dan sejarah masyarakat. Bukti teks 

eksplisit menunjukkan bahwa prinsip ini menentukan batasan dan 

peluang dalam implementasi kebebasan ekonomi, kepemilikan, dan 

keadilan sosial. 

Selain itu, prinsip ini juga berperan penting untuk 

memastikan ekonomi Islam relevan dengan realitas masyarakat, 

sehingga prinsip universal syariah dapat diterapkan secara efektif 

tanpa kehilangan fleksibilitas atau nilai-nilai keadilan. Prinsip ini 



 

 

197 

menguatkan fondasi kebebasan ekonomi terbatas dan menjaga 

keseimbangan antara kepentingan individu dan kolektif. 

4) Prinsip Dinamika 

Prinsip Dinamika menekankan bahwa pengetahuan dan 

pemikiran manusia bersifat berubah, berkembang, dan progresif 

seiring waktu. Setiap pengalaman baru, informasi, atau perubahan 

sosial-ekonomi dapat mempengaruhi, memperkaya, atau bahkan 

merombak struktur pemikiran yang telah ada. Dengan kata lain, 

pemikiran manusia tidak statis, melainkan selalu mengalami proses 

pengembangan dan pembaruan agar tetap relevan dengan 

kebutuhan dan tantangan zaman. 

Dalam konteks ekonomi Islam, prinsip dinamika 

menegaskan bahwa sistem ekonomi Islam tidak kaku, ia mampu 

menyesuaikan diri dengan perkembangan masyarakat, teknologi, 

dan praktik ekonomi kontemporer. Dinamika ini memungkinkan 

prinsip-prinsip universal syariah tetap efektif dan aplikatif, bahkan 

di tengah perubahan sosial, ekonomi, dan budaya. Dinamika juga 

berfungsi sebagai mekanisme adaptasi agar ekonomi Islam selalu 

relevan dengan kebutuhan masyarakat. 

Prinsip ini juga berkaitan dengan fondasi kebebasan 

ekonomi terbatas (al-hurriyyah al-iqtishadiyyah fi nithaqi al-

mahdud) dan keadilan sosial (al-„adalah al-ijtima„iyyah). Dengan 

pemikiran yang dinamis, individu dan masyarakat dapat 



 

 

198 

menyesuaikan implementasi kebebasan ekonomi dan distribusi 

kekayaan sesuai kondisi baru, tanpa melanggar prinsip syariah. 

Prinsip ini menegaskan bahwa ekonomi Islam adalah sistem hidup 

yang adaptif, progresif, dan responsif terhadap perubahan zaman. 

Al-Shadr menunjukkan bahwa ekonomi Islam adalah sistem 

hidup yang dapat berkembang. Ia menekankan bahwa prinsip-

prinsip kepemilikan, kebebasan ekonomi, dan keadilan sosial harus 

diterapkan dengan mempertimbangkan perubahan sosial, teknologi, 

dan budaya. Misalnya, mekanisme distribusi kekayaan dan aturan 

perdagangan harus disesuaikan agar tetap relevan dan efektif. 

Selain itu, al-Shadr juga mengevaluasi sistem ekonomi lain, 

seperti kapitalisme dan sosialisme, lalu menyesuaikan penerapan 

prinsip ekonomi Islam agar sesuai realitas kontemporer. Dinamika 

berpikir ini memastikan bahwa ekonomi Islam tidak kaku, 

melainkan mampu menanggapi tantangan zaman sambil tetap 

menjaga keseimbangan antara hak individu dan kepentingan 

kolektif. Al-Shadr menulis: 

Artinya: Maka, hal itu tidak mungkin dirinci dalam rumusan 

(formula) konstitusional yang kaku. Sebaliknya, satu-satunya 

jalan adalah membuka ruang bagi Wali al-Amr (pemegang 

kekuasaan/penguasa), untuk menjalankan fungsinya sebagai 

otoritas pengawas dan pengarah, serta membatasi kebebasan 



 

 

199 

individu dalam hal yang mereka lakukan atau tinggalkan dari 

perkara yang dibolehkan dalam Syariat, sesuai dengan prinsip 

Islam dalam masyarakat.
258

 

 

Prinsip dinamika menegaskan bahwa ekonomi Islam tidak 

bersifat statis, ia menyesuaikan diri dengan perubahan zaman dan 

tantangan kontemporer. Pemikiran dinamis memungkinkan 

penerapan prinsip kepemilikan ganda, kebebasan ekonomi terbatas, 

dan keadilan sosial tetap relevan dan efektif dalam konteks baru. 

Lebih jauh, dinamika berpikir memungkinkan individu dan 

masyarakat melakukan evaluasi dan adaptasi terhadap praktik 

ekonomi yang berubah. Dengan demikian, ekonomi Islam tetap 

progresif, aplikatif, dan responsif, mengintegrasikan fleksibilitas 

dengan prinsip universal syariah, menjaga keseimbangan antara 

hak individu dan kepentingan kolektif. 

Prinsip dinamika terlihat jelas dalam Iqtishaduna, di mana 

al-Shadr menekankan ekonomi Islam sebagai sistem hidup yang 

adaptif terhadap perubahan zaman dan masyarakat. Bukti teks 

eksplisit menunjukkan penerapan prinsip ini pada kebebasan 

ekonomi dan keadilan sosial. 

Selain itu, prinsip dinamika memastikan ekonomi Islam 

selalu relevan dan progresif, mampu menyesuaikan diri dengan 

perkembangan sosial-ekonomi, teknologi, dan budaya. Dinamika 

berpikir mendukung penerapan prinsip kebebasan ekonomi 

                                                           
258

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 284. 



 

 

200 

terbatas, kepemilikan ganda, dan keadilan sosial, sehingga sistem 

ekonomi Islam tetap aplikatif dan seimbang. 

5) Prinsip Refleksivitas 

Prinsip Refleksivitas menekankan bahwa individu memiliki 

kemampuan untuk menilai, mengevaluasi, dan meninjau kembali 

pemahamannya sendiri. Kesadaran diri ini memungkinkan individu 

untuk memperbaiki, merevisi, atau memperkuat struktur pemikiran 

yang telah terbentuk. Dengan refleksivitas, pemikiran manusia 

tidak hanya pasif menerima informasi, tetapi juga mampu 

mengkritisi, membandingkan, dan menyesuaikan diri dengan 

realitas baru. 

Dalam konteks ekonomi Islam, refleksivitas menjadi 

landasan bagi individu dan masyarakat untuk mengukur sejauh 

mana penerapan prinsip syariah dalam praktik ekonomi sudah 

sesuai dengan maqāṣid al-sharī„ah . Individu dapat menilai sistem 

ekonomi modern, menganalisis kesesuaiannya dengan prinsip 

Islam, dan merancang alternatif yang lebih adil dan efektif. 

Refleksivitas memastikan bahwa penerapan prinsip kepemilikan, 

kebebasan ekonomi, dan keadilan sosial tidak bersifat dogmatis, 

melainkan selalu dievaluasi sesuai kebutuhan masyarakat. 

Lebih jauh, prinsip refleksivitas berfungsi sebagai 

mekanisme pengawasan terhadap kebijakan ekonomi dan praktik 

masyarakat. Dengan evaluasi yang berkesinambungan, individu 



 

 

201 

dapat menyeimbangkan antara hak pribadi dan tanggung jawab 

sosial, sehingga ekonomi Islam menjadi progresif, adaptif, dan 

harmonis. Refleksivitas menguatkan fondasi ketiga ekonomi al-

Shadr kepemilikan ganda, kebebasan ekonomi terbatas, dan 

keadilan sosial, karena setiap kebijakan dan praktik ekonomi selalu 

dikaji ulang sebelum diterapkan. 

Al-Shadr menekankan bahwa masyarakat Islam harus 

menilai dan mengevaluasi sistem ekonomi lain, baik kapitalis 

maupun sosialis, untuk mengembangkan alternatif yang sesuai 

prinsip syariah. Evaluasi ini memungkinkan individu dan 

masyarakat memahami kelemahan dan kekuatan masing-masing 

sistem, serta merumuskan solusi yang lebih adil dan efektif. 

Selain itu, al-Shadr menekankan bahwa individu harus 

meninjau kembali praktik ekonomi sehari-hari agar tetap sesuai 

syariah. Misalnya, kebijakan distribusi kekayaan atau kebebasan 

ekonomi harus dievaluasi secara berkala agar tetap relevan dengan 

kondisi sosial dan budaya masyarakat. Proses reflektif ini menjaga 

keseimbangan antara kepentingan individu dan kepentingan 

kolektif. Al-Shadr menulis: 

Artinya: Maka, ia (ekonomi Islam) adalah ekonomi yang realistis 
dalam tujuannya, karena dalam sistem dan hukumnya, ia 
menargetkan tujuan-tujuan yang selaras dengan realitas 
kemanusiaan, yaitu sifat, kecenderungan (dorongan batin), 
dan karakteristik umumnya.

259
 

 

                                                           
259

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 288. 



 

 

202 

Prinsip refleksivitas menegaskan bahwa ekonomi Islam 

bersifat evaluatif dan progresif. Setiap kebijakan atau praktik 

ekonomi harus dikaji ulang untuk memastikan keseimbangan 

antara hak individu dan kepentingan sosial, serta kesesuaian 

dengan prinsip syariah. Refleksivitas juga mengintegrasikan 

pengalaman masyarakat, budaya, dan kondisi ekonomi dalam 

penerapan prinsip ekonomi Islam. 

Lebih jauh, refleksivitas memungkinkan implementasi 

ketiga fondasi ekonomi al-Shadr kepemilikan ganda, kebebasan 

ekonomi terbatas, dan keadilan sosial secara adaptif. Proses 

evaluasi dan peninjauan ulang menjadikan ekonomi Islam tidak 

kaku, relevan, dan responsif terhadap perubahan zaman, sekaligus 

memastikan tujuan maqāṣid al-sharī„ah  tercapai secara optimal. 

Prinsip refleksivitas terlihat jelas dalam Iqtishaduna, di 

mana al-Shadr menekankan pentingnya evaluasi dan perbandingan 

sistem ekonomi modern dengan prinsip Islam. Bukti teks eksplisit 

menunjukkan bahwa refleksi berkesinambungan adalah mekanisme 

untuk menjaga penerapan kepemilikan, kebebasan, dan keadilan 

tetap sesuai syariah. 

Selain itu, refleksivitas menguatkan ketiga fondasi ekonomi 

al-Shadr. Dengan meninjau dan menilai praktik ekonomi secara 

kritis, individu dan masyarakat dapat mengintegrasikan 

kepemilikan ganda, kebebasan ekonomi terbatas, dan keadilan 



 

 

203 

sosial dalam sistem ekonomi Islam yang progresif, adaptif, dan 

relevan dengan realitas kontemporer. 

2. Keterbatasan Pemikiran Al-Shadr Dalam Menjawab Tantangan 

Ekonomi Kontemporer 

a. Ketimpangan Pendapatan Dan Kekayaan 

Ketimpangan pendapatan dan kekayaan merupakan 

fenomena ekonomi yang menggambarkan distribusi yang tidak 

merata atas sumber daya ekonomi di antara individu atau 

kelompok dalam masyarakat. Dalam konteks ekonomi global 

modern, ketimpangan ini semakin mencolok karena meningkatnya 

disparitas antara pemilik modal dan pekerja, antara negara maju 

dan berkembang, serta antara kelas sosial yang memiliki akses 

berbeda terhadap pendidikan, teknologi, dan kesempatan ekonomi. 

Peningkatan ketimpangan bukan hanya berdampak pada kondisi 

ekonomi mikro, tetapi juga menciptakan ketidakstabilan makro, 

melemahkan kohesi sosial, dan memperbesar potensi konflik 

horizontal. 

Dalam teori ekonomi kontemporer, Thomas Piketty 

merumuskan salah satu penjelasan paling berpengaruh mengenai 

ketimpangan melalui prinsip r > g, yakni kondisi ketika tingkat 

pengembalian modal (return on capital) secara konsisten lebih 

tinggi dibandingkan pertumbuhan ekonomi. Ketika hal ini terjadi, 

kekayaan akan terakumulasi pada mereka yang sudah memilikinya, 



 

 

204 

sementara pendapatan bagi mereka yang hanya bergantung pada 

upah meningkat jauh lebih lambat. Mekanisme ini menjelaskan 

mengapa ketimpangan meningkat bahkan di negara dengan 

pertumbuhan ekonomi tinggi, karena struktur kapitalisme modern 

memberikan keuntungan yang tidak seimbang bagi pemilik aset. 

Ketimpangan pendapatan juga dipengaruhi oleh perubahan 

dalam struktur pasar tenaga kerja. Teori Skill-Biased Technological 

Change menjelaskan bahwa teknologi baru meningkatkan 

permintaan terhadap tenaga kerja berkeahlian tinggi, terutama yang 

mampu mengoperasikan atau menciptakan teknologi digital, 

sekaligus menurunkan permintaan untuk pekerja berkeahlian 

rendah yang mudah digantikan oleh mesin. Akibatnya, upah 

pekerja terampil meningkat lebih cepat dibandingkan pekerja rutin 

atau manual. Dengan demikian, ketimpangan tidak hanya muncul 

dari kepemilikan modal, tetapi juga dari perubahan pola produksi 

dan kebutuhan tenaga kerja yang semakin berpihak pada kelompok 

tertentu dalam masyarakat. 

Muhammad Baqir al-Shadr dalam Iqtishaduna 

mengemukakan konsep keadilan distribusi berdasarkan struktur 

kepemilikan Islam yang memadukan tiga komponen utama: 

kepemilikan pribadi, kepemilikan publik, dan kepemilikan negara. 

Ia menegaskan bahwa Islam menolak akumulasi kekayaan yang 



 

 

205 

menutup akses masyarakat terhadap sumber daya ekonomi. Dalam 

hal ini ia mengutip ayat 7 dari Surah Al-Hasyr: 

Artinya: agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang 

kaya saja di antara kamu 

Sebagai dasar bahwa sistem distribusi Islam harus 

mencegah konsentrasi kekayaan pada sekelompok kecil elite 

ekonomi. Dengan kerangka itu, al-Shadr berusaha membangun 

sistem ekonomi yang adil melalui mekanisme zakat, kharaj, 

larangan riba, dan pengaturan kepemilikan sumber daya vital. 

Meskipun demikian, Iqtishaduna tidak membahas 

mekanisme ketimpangan modern yang muncul akibat 

perkembangan kapitalisme finansial, terutama pola akumulasi 

berbasis financial assets yang menjadi inti teori Piketty. Al-Shadr 

hanya menyebutkan bahwa tidak meratanya distribusilah yang 

menjadi faktor ketimpangan sendiri. 

Artinya: Kemiskinan dan ketimpangan bukan berasal dari alam itu 

sendiri, tetapi merupakan hasil dari distribusi yang buruk dan 

penyimpangan dari hubungan yang seharusnya yang harus 

menjembatani orang kaya dan orang miskin.
260

 

 

Tidak memiliki perangkat teoritis untuk menjelaskan 

hubungan antara tingkat pengembalian modal, pertumbuhan 

ekonomi, warisan kekayaan lintas generasi, dan struktur pajak 
                                                           
260

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 323. 



 

 

206 

modern. Kajiannya lebih banyak berfokus pada hubungan produksi 

klasik dan distribusi berbasis kebutuhan, bukan dinamika pasar 

finansial global yang berkembang pesat setelah era 1980-an. 

Akibatnya, penjelasan ketimpangan dalam Iqtishaduna terbatas 

pada mekanisme ekonomi konvensional pra-finansialisasi. 

Selain itu, Iqtishaduna tidak mengantisipasi perubahan 

teknologi yang bersifat skill-biased, yang menjadi penyebab utama 

polarisasi pendapatan di era digital. Al-Shadr mengasumsikan 

struktur tenaga kerja yang relatif stabil, dengan relasi antara 

pekerja dan pemilik modal dalam konteks industri tradisional. Ia 

tidak membahas bagaimana revolusi digital menghasilkan 

permintaan tinggi terhadap tenaga kerja berkeahlian khusus, 

sementara pekerjaan rutin digantikan oleh otomatisasi. Dengan 

demikian, teori al-Shadr tidak dapat secara langsung menjelaskan 

ketimpangan modern yang muncul bukan hanya dari kepemilikan 

modal, tetapi juga dari transformasi teknologi global. 

Meskipun al-Shadr tidak membahas ketimpangan versi 

modern, gagasannya tetap relevan sebagai fondasi normatif 

mengenai keadilan distribusi. Ia menawarkan kerangka moral yang 

menegaskan bahwa kekayaan tidak boleh beredar hanya di antara 

kelompok kaya, dan bahwa negara memiliki kewenangan untuk 

melakukan intervensi demi menjaga keseimbangan sosial. Prinsip-

prinsip tersebut memberikan arah nilai bagi pembentukan 



 

 

207 

kebijakan redistribusi, meskipun tidak menyediakan perangkat 

empiris dan analitis seperti teori r > g. Dengan demikian, karya al-

Shadr dapat dibaca sebagai kritik terhadap ketimpangan struktural 

kapitalisme, meski tidak dapat digunakan untuk menjelaskan 

secara teknis bagaimana ketimpangan modern terbentuk. 

Untuk menjawab tantangan kontemporer, pemikiran al-

Shadr perlu diintegrasikan dengan teori ekonomi modern yang 

lebih empiris. Hal ini termasuk pemahaman mengenai pajak 

kekayaan, regulasi sektor finansial, kebijakan redistribusi berbasis 

data, serta strategi peningkatan keterampilan tenaga kerja di era 

digital. Integrasi ini dapat memperkuat relevansi nilai-nilai Islam 

mengenai keadilan sosial, sambil mengakomodasi perubahan 

ekonomi yang tidak mungkin dibahas oleh al-Shadr karena konteks 

historis dan perkembangan intelektual pada masanya. Dengan kata 

lain, Iqtishaduna memberikan prinsip moral, sementara teori 

ekonomi modern memberikan perangkat teknis. 

Ketimpangan pendapatan dan kekayaan merupakan 

tantangan besar yang tidak sepenuhnya diantisipasi oleh al-Shadr 

dalam Iqtishaduna, terutama karena perubahan besar dalam sistem 

keuangan, teknologi, dan struktur pasar tenaga kerja baru terjadi 

setelah masa hidupnya. Meskipun demikian, prinsip-prinsip dasar 

ekonomi Islam yang ia rumuskan tetap memberikan fondasi 

normatif yang kuat untuk merumuskan kebijakan distribusi yang 



 

 

208 

adil. Untuk konteks kontemporer, pemikiran al-Shadr perlu 

diperkaya dengan analisis empiris modern agar mampu menjawab 

dinamika ketimpangan yang semakin kompleks. 

b. Perubahan iklim dan degradasi lingkungan  

Perubahan iklim merupakan fenomena pemanasan global 

yang terjadi akibat peningkatan emisi gas rumah kaca yang 

dihasilkan oleh aktivitas manusia, terutama dari industri, 

transportasi, dan penggunaan energi berbasis fosil. Fenomena ini 

menciptakan berbagai dampak lingkungan seperti kenaikan suhu 

global, perubahan pola cuaca ekstrem, kekeringan berkepanjangan, 

banjir besar, serta hilangnya keanekaragaman hayati. Dalam 

kerangka ekonomi, perubahan iklim menciptakan risiko sistemik 

baik terhadap pertanian, kesehatan, energi, maupun stabilitas sosial 

yang dapat mengganggu fondasi produktivitas jangka panjang 

suatu negara. 

Selain perubahan iklim, degradasi lingkungan muncul 

sebagai akibat dari eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan. 

Polusi udara, pencemaran air, deforestasi masif, dan penipisan 

tanah subur adalah contoh nyata kerusakan ekologis yang 

mendorong sistem ekonomi ke arah kehancuran berkelanjutan 

(unsustainable development). Penyebab utamanya adalah logika 

kapitalisme ekstraktif, yang memandang alam hanya sebagai 

komoditas untuk dimaksimalkan nilai ekonominya tanpa 



 

 

209 

mempertimbangkan kapasitas regeneratifnya. Hal ini menciptakan 

ketidakseimbangan antara pertumbuhan ekonomi dan kelestarian 

lingkungan. 

Fenomena perubahan iklim juga dapat dipahami melalui 

teori eksternalitas negatif, di mana biaya kerusakan lingkungan 

tidak ditanggung oleh pelaku ekonomi yang menyebabkan polusi, 

tetapi oleh masyarakat luas dan generasi mendatang. Ditambah 

lagi, fenomena Tragedy of the Commons menjelaskan bagaimana 

sumber daya alam yang bersifat milik bersama (common goods) 

tereksploitasi secara berlebihan karena tidak ada mekanisme 

insentif atau tanggung jawab individu untuk menjaganya. Dengan 

demikian, krisis lingkungan global merupakan persoalan struktural 

yang memerlukan perubahan paradigma ekonomi secara 

menyeluruh. 

Dalam Iqtishaduna, Baqir al-Shadr lebih menekankan aspek 

moral, keadilan distribusi, dan struktur kepemilikan, tetapi 

pembahasan tentang lingkungan dan keberlanjutan ekologis tidak 

muncul sebagai tema eksplisit. Fokus utama Al-Shadr adalah 

rekonstruksi sistem ekonomi Islam yang mampu menyeimbangkan 

antara kepemilikan individu, publik, dan negara untuk menciptakan 

keadilan sosial-ekonomi. Ia tidak menyinggung isu degradasi 

lingkungan sebagai tantangan global maupun sebagai konsekuensi 

langsung dari struktur ekonomi kapitalis dan sosialis pada 



 

 

210 

masanya. Dengan demikian, teori ekologis hampir tidak hadir 

sebagai diskusi tersendiri dalam karya tersebut. 

Salah satu bagian yang secara tidak langsung berhubungan 

adalah konsep al-milkiyyah al-„āmmah (kepemilikan umum), yang 

mencakup sumber daya alam seperti air, tanah, padang rumput, dan 

energi. Shadr menjelaskan bahwa aset publik harus dikelola negara 

untuk kemaslahatan umum, bukan untuk eksploitasi oleh individu 

atau kelompok.  

Artinya: umat Islam dengan sepanjang sejarahnyalah yang memiliki 

tanah ini, tanpa ada keistimewaan seorang Muslim atas 

Muslim lainnya dalam kepemilikan umum ini. Individu juga 

tidak diizinkan untuk memiliki hak kepemilikan mutlak atas 

tanah sebagai milik pribadi.
261

 

 

Namun, pembahasan ini lebih berorientasi pada masalah 

keadilan distribusi sumber daya, bukan pada keberlanjutan 

ekologis atau dampak lingkungan dari eksploitasi sumber daya 

tersebut. Dengan kata lain, meskipun kepemilikan umum 

memberikan ruang untuk penafsiran ekologis, Shadr tidak 

menguraikannya secara langsung. 

Keterbatasan lain terletak pada absennya pembahasan 

mengenai eksternalitas dan kerusakan lingkungan sebagai 

kegagalan pasar. Shadr menulis dalam konteks Irak 1960-an ketika 

                                                           
261

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 420. 



 

 

211 

isu perubahan iklim belum mengemuka secara global. Karena itu, 

Iqtishaduna tidak mengembangkan teori ekonomi lingkungan, 

tidak membahas mekanisme perlindungan ekosistem, tidak 

menawarkan instrumen kebijakan seperti pajak karbon, dan tidak 

mengevaluasi model pertumbuhan ekonomi yang merusak 

lingkungan. Kekosongan ini menunjukkan bahwa gagasan Shadr 

masih memerlukan perluasan metodologis agar mampu menjawab 

tantangan ekologis kontemporer. 

Meskipun Shadr tidak membahas perubahan iklim secara 

eksplisit, kerangka etik dan ekonominya memiliki potensi untuk 

dikembangkan menjadi teori ekonomi Islam berwawasan 

lingkungan. Konsep keadilan sosial yang ia tekankan dapat 

dipahami sebagai dasar normatif untuk menjaga hubungan manusia 

dengan alam agar tidak eksploitatif. Lebih jauh, prinsip 

kepemilikan umum atas sumber daya vital dapat diinterpretasikan 

sebagai mekanisme teoretis untuk mencegah privatisasi berlebihan 

yang sering menjadi penyebab utama kerusakan ekologis. Dalam 

konteks kontemporer, ini dapat diperluas menjadi argumentasi 

bahwa negara memiliki kewajiban syar„i untuk menjaga 

keberlanjutan lingkungan sebagai bagian dari ḥifẓ al-bī‟ah 

(perlindungan lingkungan). 

Namun, agar pemikiran Shadr benar-benar mampu 

menjawab krisis lingkungan modern, diperlukan reinterpretasi dan 



 

 

212 

pengembangan teoritis yang mengintegrasikan Iqtishaduna dengan 

maqāṣid al-sharī„ah kontemporer, khususnya maqāṣid ekologis 

(maqāṣid al-bī‟ah). Pendekatan sistemik seperti yang 

dikembangkan Jasser Auda dapat menjadi jembatan untuk 

memperluas gagasan Shadr ke arah ekonomi hijau (green 

economy), ekonomi sirkular, dan pembangunan berkelanjutan. 

Dengan demikian, meskipun Iqtishaduna tidak memberikan 

jawaban langsung, ia menyediakan fondasi etik dan struktural 

untuk membangun teori ekonomi Islam yang ramah lingkungan. 

Secara keseluruhan, perubahan iklim dan degradasi 

lingkungan merupakan tantangan besar yang tidak dibahas secara 

eksplisit dalam Iqtishaduna. Namun, konsep kepemilikan umum 

dan prinsip keadilan yang dikembangkan Shadr dapat dijadikan 

dasar awal untuk merumuskan teori ekonomi Islam yang lebih 

responsif terhadap persoalan ekologis. Pemikiran Shadr tetap 

relevan, tetapi membutuhkan pengembangan metodologis dan 

integrasi dengan perspektif ekologis modern agar mampu 

menjawab krisis lingkungan global secara komprehensif. 

c. Disrupsi Teknologi dan Masa Depan Pekerjaan 

Disrupsi teknologi adalah fenomena perubahan struktural 

dalam ekonomi akibat inovasi digital seperti otomatisasi, 

kecerdasan buatan (AI), robotika, big data, dan Internet of Things. 

Transformasi teknologi ini mengubah cara produksi, distribusi, dan 



 

 

213 

konsumsi, serta menciptakan pergeseran besar dalam struktur pasar 

tenaga kerja. Teknologi tidak hanya menggantikan pekerjaan 

manual, tetapi juga mulai menggantikan pekerjaan kognitif, 

sehingga menciptakan paradigma baru dalam hubungan antara 

manusia dan mesin. Hal ini menimbulkan pertanyaan mendasar 

mengenai masa depan pekerjaan dan distribusi pendapatan. 

Dalam teori ekonomi, disrupsi teknologi dijelaskan oleh 

Creative Destruction (Schumpeter), yakni proses inovasi yang 

menghancurkan struktur lama untuk menciptakan struktur baru. 

Kemunculan teknologi baru menciptakan peluang bagi industri-

industri baru, tetapi sekaligus menghancurkan lapangan kerja 

tradisional. Selain itu, teori Skill-Biased Technological Change 

(SBTC) menjelaskan bagaimana teknologi modern lebih 

menguntungkan pekerja berkeahlian tinggi sambil menggantikan 

pekerja berkeahlian rendah, sehingga menciptakan polarisasi 

pekerjaan. Pekerjaan kelas menengah berkurang, sementara 

pekerjaan berupah rendah dan berkeahlian tinggi meningkat, 

memperlebar ketimpangan pendapatan. 

Perubahan ini memunculkan tantangan baru dalam keadilan 

sosial, stabilitas pasar tenaga kerja, dan keberlanjutan ekonomi. 

Jika tidak diantisipasi, disrupsi teknologi dapat menyebabkan 

pengangguran struktural, krisis identitas pekerjaan, dan 

ketidaksetaraan ekonomi yang semakin parah. Selain itu, kapasitas 



 

 

214 

manusia untuk beradaptasi tidak selalu sejalan dengan kecepatan 

perkembangan teknologi. Akibatnya, muncul kesenjangan besar 

antara institusi sosial dengan mesin yang berkembang cepat, 

menciptakan tekanan bagi negara untuk menyesuaikan kebijakan 

publiknya. 

Dalam Iqtishaduna, al-Shadr tidak secara langsung 

membahas disrupsi teknologi atau dampak otomatisasi terhadap 

pasar tenaga kerja, karena isu tersebut belum muncul dalam 

konteks historis pada masa ia menulis. Fokus utama Shadr adalah 

pada struktur ekonomi Islam, kepemilikan, distribusi kekayaan, 

dan mekanisme keadilan sosial. Ia tidak mengembangkan analisis 

mengenai bagaimana teknologi dapat menggeser permintaan 

tenaga kerja atau memperluas ketimpangan, sebab konsep-konsep 

ini baru berkembang puluhan tahun setelah Iqtishaduna diterbitkan. 

Meski demikian, Shadr memberikan perhatian terhadap isu 

keadilan ekonomi dan distribusi pendapatan. Ia menegaskan bahwa 

negara memiliki peran protektif untuk memastikan tidak adanya 

kelompok masyarakat yang terpinggirkan secara ekonomi.  



 

 

215 

Artinya: Islam mewajibkan negara untuk menjamin penghidupan 

para individu dalam masyarakat Islam secara penuh. 

Biasanya, negara melaksanakan tugas ini dalam dua tahap: 

Pada tahap pertama, negara menyiapkan bagi individu 

sarana-sarana kerja dan kesempatan untuk berkontribusi 

secara terhormat dalam aktivitas ekonomi yang produktif, agar 

ia dapat hidup berdasarkan hasil kerja dan usahanya sendiri. 

Apabila individu tersebut tidak mampu bekerja dan mencari 

nafkah sendiri secara penuh, atau jika negara dalam kondisi 

yang luar biasa tidak dapat memberinya kesempatan kerja, 

maka tibalah peran tahap kedua. Pada tahap ini, negara 

menerapkan prinsip jaminan sosial dengan cara menyediakan 

dana yang cukup untuk memenuhi kebutuhan individu dan 

menjamin standar hidup minimum tertentu baginya. 

 

Dalam konteks modern, prinsip ini dapat ditafsirkan 

sebagai dasar untuk menyusun kebijakan penyesuaian sosial akibat 

disrupsi teknologi, seperti pelatihan ulang tenaga kerja atau 

jaminan sosial. Namun, Shadr tidak menawarkan teori spesifik 

tentang dinamika teknologi dalam produksi atau bagaimana pasar 

tenaga kerja merespons perubahan struktural akibat inovasi. 

Shadr juga membangun sistem yang menekankan pada 

keterlibatan manusia dalam proses produksi melalui kerja sama 

ekonomi berbasis kemitraan (syirkah). Namun, ia tidak membahas 

kemungkinan bahwa teknologi dapat menggantikan peran manusia 

secara masif dalam proses produksi. Dengan demikian, Iqtishaduna 

memiliki keterbatasan dalam menganalisis tantangan teknologi 

modern, karena tidak membahas struktur pasar tenaga kerja di era 

digital, dominasi platform digital, atau potensi monopoli teknologi. 



 

 

216 

Teori Shadr masih perlu dikembangkan agar dapat menjawab 

disrupsi teknologi secara konseptual dan praktis. 

Meskipun tidak dibahas secara eksplisit, beberapa prinsip 

dasar Shadr dapat digunakan sebagai landasan normatif 

menghadapi disrupsi teknologi. Pertama, fokusnya pada keadilan 

sosial menunjukkan bahwa perkembangan teknologi tidak boleh 

menghasilkan ketimpangan ekstrem atau marginalisasi kelas 

pekerja. Kedua, pembagian kepemilikan dalam ekonomi Islam 

Shadr khususnya kepemilikan umum dan kepemilikan negara dapat 

dimanfaatkan untuk mengatur aset digital strategis seperti data, 

infrastruktur digital, dan algoritma, agar tidak dikuasai oleh 

segelintir perusahaan. Dalam konteks ini, Iqtishaduna menyediakan 

kerangka etis, meski belum menjadi solusi teknis atas tantangan 

teknologi modern. 

Namun, untuk menjawab disrupsi teknologi secara 

komprehensif, pemikiran Shadr perlu diintegrasikan dengan teori 

kontemporer seperti ekonomi digital, ekonomi berbasis platform, 

dan teori polarisasi pekerjaan. Pendekatan sistemik ala Jasser Auda 

juga dapat memperluas gagasan Shadr agar lebih sensitif terhadap 

perubahan cepat dalam teknologi dan struktur pasar tenaga kerja. 

Dengan demikian, kerangka ekonomi Islam yang dibangun Shadr 

tetap relevan secara filosofis, tetapi memerlukan rekonstruksi 



 

 

217 

metodologis untuk dapat mengatasi fenomena digitalisasi dan 

otomasi. 

Disrupsi teknologi dan masa depan pekerjaan merupakan 

tantangan besar yang tidak dibahas secara eksplisit oleh Baqir al-

Shadr dalam Iqtishaduna. Meski demikian, prinsip keadilan sosial, 

pembagian kepemilikan, dan peran negara dalam melindungi 

kelompok rentan dapat menjadi fondasi etis untuk 

mengembangkan teori ekonomi Islam yang adaptif terhadap era 

digital. Teori Shadr tetap relevan, tetapi membutuhkan 

pemutakhiran agar mampu menggambarkan dinamika pasar tenaga 

kerja yang dipengaruhi oleh otomatisasi dan kecerdasan buatan. 

d. Ketidakstabilan sistem keuangan global 

Ketidakstabilan sistem keuangan global adalah kondisi di 

mana pasar keuangan internasional mengalami fluktuasi ekstrem, 

krisis berulang, dan tekanan sistemik yang dapat mengguncang 

perekonomian banyak negara secara simultan. Ketidakstabilan ini 

dapat berasal dari berbagai faktor seperti gelembung aset, 

tingginya leverage, spekulasi finansial, atau ketidakseimbangan 

struktural antara negara-negara maju dan berkembang. Sistem 

finansial global saat ini sangat terintegrasi, sehingga guncangan di 

satu sektor atau negara dapat menular dengan cepat melalui 

mekanisme pasar, menciptakan krisis yang bersifat sistemik. 



 

 

218 

Henry Minsky menjelaskan fenomena ini melalui Financial 

Instability Hypothesis, yang menyatakan bahwa periode stabilitas 

ekonomi justru melahirkan perilaku spekulatif. Ketika kepercayaan 

pasar meningkat, pelaku ekonomi mengambil risiko lebih besar, 

beralih dari pembiayaan hedge ke speculative dan akhirnya ke 

Ponzi finance. Ketika terjadi guncangan kecil, sistem yang rapuh 

tersebut runtuh dan menciptakan krisis finansial besar, yang 

dikenal sebagai Minsky Moment. Teori ini menjelaskan bagaimana 

ketidakstabilan bukan penyimpangan sistem, tetapi justru bagian 

inheren dari kapitalisme finansial modern. 

Sumber ketidakstabilan lainnya adalah globalisasi 

keuangan yang mempercepat pergerakan modal lintas negara. 

Aliran modal jangka pendek yang cepat keluar masuk dapat 

mengguncang stabilitas makro ekonomi negara berkembang, 

menciptakan volatilitas nilai tukar, lonjakan inflasi, dan krisis 

neraca pembayaran. Mekanisme pasar keuangan internasional yang 

tidak memiliki satu otoritas global dalam pengawasannya 

menjadikan sistem ini sangat rentan terhadap krisis berulang. 

Dengan demikian, ketidakstabilan sistem keuangan global bukan 

hanya persoalan teknis, tetapi juga persoalan desain struktural yang 

belum memiliki tata kelola internasional yang efektif. 

Dalam Iqtishaduna, Baqir al-Shadr memberikan kritik 

mendasar terhadap sistem keuangan kapitalis, terutama terkait 



 

 

219 

bunga (riba), spekulasi (al-maysir), dan transaksi yang tidak 

berbasis sektor riil. Ia menjelaskan bahwa akar ketidakstabilan 

ekonomi terletak pada pemisahan antara sektor riil dan finansial 

yang memungkinkan terbentuknya harta tanpa aktivitas produktif. 

Shadr menggagas sistem di mana pembiayaan harus berbasis kerja 

sama, investasi riil, dan partisipasi risiko untuk menghindari 

ketidakseimbangan finansial. Namun, pembahasan ini berfokus 

pada level nasional, bukan level internasional. 

Shadr tidak membahas dinamika ketidakstabilan keuangan 

global, volatilitas kurs internasional yang mendominasi pasar 

modern. Iqtishaduna ditulis sebelum globalisasi finansial 

berkembang pesat dan sebelum krisis-krisis besar seperti krisis 

Asia 1997 atau krisis global 2008 terjadi. Karena itu, Shadr tidak 

memberikan analisis terhadap fenomena Minsky, global leverage 

cycles, antarnegara. Karya Shadr memiliki fokus struktural 

domestik sehingga tidak mencakup analisis geopolitik ekonomi 

global. 

Keterbatasan lainnya adalah bahwa Iqtishaduna belum 

menawarkan kerangka kebijakan makro atau tata kelola finansial 

internasional. Shadr menekankan peran negara dalam menjaga 

stabilitas, namun tidak menguraikan bagaimana negara dapat 

mempertahankan stabilitas ketika pasar finansial berada di luar 

kontrol pemerintah.  



 

 

220 

Artinya: Intervensi negara dalam kehidupan ekonomi dianggap 

sebagai salah satu prinsip penting dalam ekonomi Islam, yang 

memberinya kekuatan, kemampuan untuk beradaptasi, dan 

cakupan yang menyeluruh.
262

  

 

Dunia modern diwarnai oleh dominasi lembaga keuangan 

besar, investor global, dan instrumen keuangan yang sangat 

kompleks. Dengan demikian, meskipun Shadr menawarkan kritik 

filosofis yang kuat terhadap ketidakstabilan finansial, ia belum 

menyediakan desain institusional untuk menghadapi tantangan 

global. 

Kerangka kritis Shadr terhadap riba dan spekulasi memiliki 

nilai relevansi tinggi dalam menjelaskan akar ketidakstabilan 

keuangan global. Ia menekankan bahwa transaksi finansial yang 

terputus dari sektor riil akan menciptakan ketidakseimbangan 

struktural yang mengarah pada krisis. Dalam konteks modern, 

gagasan ini dapat dihubungkan dengan kritik terhadap kapitalisme 

finansial, shadow banking, dan leverage yang tidak terkendali. 

Namun, untuk menjawab tantangan global secara komprehensif, 

pemikiran Shadr perlu dikembangkan lebih lanjut agar mencakup 

mekanisme internasional seperti koordinasi kebijakan moneter 

global, regulasi lintas negara, dan pembiayaan internasional 

berbasis nilai riil. 

                                                           
262

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 670. 



 

 

221 

Pendekatan sistem berbasis maqāṣid seperti yang 

dikembangkan oleh Jasser Auda dapat digunakan untuk 

memperluas ide-ide Shadr ke ranah global. Prinsip-prinsip seperti 

keadilan, stabilitas, dan perlindungan kemaslahatan publik dapat 

menjadi dasar untuk merumuskan sistem keuangan internasional 

yang lebih etis dan stabil. Dengan demikian, Iqtishaduna dapat 

dianggap sebagai fondasi etis untuk membangun model keuangan 

global alternatif, tetapi tidak cukup sebagai solusi operasional 

tanpa pengembangan metodologis yang lebih mendalam. 

Ketidakstabilan sistem keuangan global merupakan 

tantangan besar yang tidak dibahas secara eksplisit oleh Baqir al-

Shadr dalam Iqtishaduna. Meskipun demikian, kritiknya terhadap 

riba, spekulasi, dan pemisahan sektor finansial dari sektor riil 

memberikan fondasi etis untuk memahami akar ketidakstabilan 

tersebut. Teori Shadr tetap memiliki relevansi filosofis, tetapi 

memerlukan pengembangan agar mampu menjawab tantangan 

finansial internasional modern yang sangat kompleks. 

e. Tekanan Pada Sistem Perdagangan Global 

Sistem perdagangan global pada era kontemporer 

menghadapi tekanan yang semakin kompleks akibat dinamika 

ekonomi internasional, perubahan geopolitik, dan ketimpangan 

struktural antarnegara. Perdagangan yang sebelumnya dipandang 

sebagai instrumen untuk meningkatkan kesejahteraan global justru 



 

 

222 

kerap menciptakan pola ketergantungan yang tidak seimbang, di 

mana negara-negara berkembang berada pada posisi yang lemah 

dalam rantai nilai internasional. Fenomena seperti praktik 

proteksionisme baru, perang dagang, dan ketidakstabilan harga 

komoditas memperlihatkan bahwa perdagangan global bukan 

sekadar pertukaran barang dan jasa, tetapi arena perebutan 

kepentingan politik-ekonomi yang menentukan arah perekonomian 

dunia. 

Selain itu, proses globalisasi mempercepat integrasi 

ekonomi internasional hingga melampaui kapasitas regulatif 

banyak negara. Perusahaan multinasional memegang pengaruh 

dominan dalam menentukan standar produksi, distribusi, dan 

harga, sehingga mengurangi kedaulatan ekonomi negara-negara 

kecil. Tekanan pada sistem perdagangan global menjadi semakin 

nyata ketika mekanisme pasar internasional tidak mampu 

menjamin keadilan distribusi, pengembangan industri domestik, 

dan perlindungan terhadap sektor-sektor ekonomi yang rentan. 

Ketimpangan akses pasar, hambatan tarif maupun non-tarif, serta 

dominasi negara kuat semakin memperlebar kesenjangan ekonomi 

global. 

Di sisi lain, ketidakstabilan perdagangan global semakin 

diperburuk oleh faktor eksternal seperti fluktuasi nilai tukar, 

geopolitik, dan teknologi digital yang mengubah model akses 



 

 

223 

pasar. Negara-negara Muslim, sebagian besar sebagai eksportir 

komoditas mentah, sangat rentan terhadap tekanan perdagangan 

global karena berada pada posisi marjinal dalam rantai pasok 

dunia. Ketergantungan pada ekspor sumber daya alam 

menyebabkan ekonomi mereka mudah terguncang oleh perubahan 

permintaan global. Dengan demikian, tantangan ini menuntut 

adanya model ekonomi alternatif yang dapat menciptakan 

kemandirian, keadilan, dan daya tahan terhadap ketidakpastian 

sistem perdagangan internasional. 

Dalam Iqtishaduna, al-Shadr tidak secara khusus membahas 

dinamika perdagangan global dalam bentuk sebagaimana dipahami 

dalam ekonomi internasional kontemporer. As-Shadr lebih fokus 

pada struktur internal sistem ekonomi Islam, mencakup 

kepemilikan, distribusi kekayaan, peranan negara, dan relasi antara 

individu serta masyarakat. Oleh karena itu, al-Shadr tidak 

menguraikan problem struktural perdagangan internasional seperti 

ketimpangan akses pasar, dominasi perusahaan multinasional, atau 

ketergantungan komoditas yang menjadi ciri utama tekanan 

perdagangan global saat ini. Aspek tersebut belum menjadi bagian 

integral dari analisis ekonomi pada era beliau, sehingga ruang 

lingkup pembahasannya masih bersifat domestik. 

Namun, terdapat elemen-elemen konseptual dalam 

Iqtishaduna yang dapat dipandang sebagai respons tidak langsung 



 

 

224 

terhadap problem perdagangan global. Salah satu konsep penting 

adalah penekanan al-Shadr pada prinsip istiqlāl al-ummah 

(kemandirian umat) yang mengharuskan negara Muslim tidak 

terjebak dalam ketergantungan ekonomi yang merusak struktur 

masyarakat. Al-Shadr juga menegaskan pentingnya pengendalian 

negara terhadap sektor-sektor strategis agar kekuatan monopoli 

tidak menyebabkan ketidakadilan dalam pertukaran. Walaupun 

konteksnya domestik, prinsip ini relevan ketika ditransposisikan ke 

level internasional, di mana negara-negara yang lemah sering kali 

menjadi objek monopoli kekuatan global. 

Artinya: Dan Islam tidak hanya mencukupkan diri dengan pajak-

pajak tetap yang ditetapkannya untuk menciptakan 

keseimbangan, tetapi juga menjadikan negara bertanggung 

jawab untuk pengeluaran di sektor publik untuk tujuan ini.
263

 

 

Di sisi lain, al-Shadr juga menolak struktur ekonomi yang 

memungkinkan pihak kuat mengeksploitasi pihak lemah dalam 

mekanisme pertukaran. Prinsip keadilan pertukaran („adālah fī al-

tabādul) menjadi dasar nilai yang dapat dikembangkan untuk kritik 

terhadap ketimpangan perdagangan internasional. Keterbatasan 

beliau terletak pada belum adanya perangkat analitis mengenai 

perdagangan lintas negara, sehingga konsep-konsep tersebut belum 

diterjemahkan menjadi teori perdagangan Islam yang 

                                                           
263

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 676. 



 

 

225 

komprehensif. Dengan demikian, meskipun Iqtishaduna tidak 

menyediakan teori perdagangan global secara eksplisit, ia 

menawarkan kerangka etis yang dapat digunakan sebagai fondasi 

untuk mengembangkan teori perdagangan Islam yang lebih 

responsif terhadap dinamika global. 

Tekanan pada sistem perdagangan global menuntut analisis 

yang melampaui batas-batas ekonomi nasional, sesuatu yang belum 

dilakukan oleh al-Shadr dalam Iqtishaduna. Namun, prinsip-prinsip 

dasar yang beliau rumuskan tetap memiliki relevansi kuat, 

terutama dalam konteks keadilan, distribusi, dan perlindungan 

terhadap pihak yang lemah. Struktur berpikir al-Shadr yang 

berbasis pada fiqh al-nizhām memungkinkan penyusunan regulasi 

yang melindungi masyarakat dari dominasi kekuatan ekonomi, 

baik domestik maupun internasional. Karena itu, pengembangan 

teori perdagangan Islam kontemporer dapat menjadikan gagasan 

al-Shadr sebagai titik awal untuk membangun kerangka regulatoris 

yang lebih kuat dalam menghadapi ketimpangan perdagangan 

global. 

Lebih jauh lagi, konsep kepemilikan publik dan 

kewenangan negara dalam mengatur sektor strategis dapat menjadi 

landasan untuk membangun strategi industrialisasi dan 

diversifikasi ekonomi bagi negara-negara Muslim. Dengan 

demikian, negara dapat mengurangi ketergantungan pada ekspor 



 

 

226 

komoditas mentah dan memperkuat posisi tawar dalam 

perdagangan internasional. Tanpa penguatan struktur domestik, 

negara-negara Muslim akan tetap berada dalam posisi tidak 

seimbang dalam sistem perdagangan global. Pemikiran al-Shadr, 

meskipun belum lengkap, menyediakan kerangka normatif untuk 

memastikan perdagangan berjalan dalam koridor keadilan dan 

kemandirian. 

Secara keseluruhan, tekanan pada sistem perdagangan 

global merupakan tantangan besar yang tidak dibahas secara 

eksplisit oleh al-Shadr dalam Iqtishaduna. Namun, konsep-konsep 

fundamental yang beliau rumuskan kemandirian ekonomi, keadilan 

pertukaran, dan perlunya negara mengendalikan struktur ekonomi 

agar tidak didominasi aktor kuat dapat menjadi fondasi awal dalam 

mengembangkan teori perdagangan Islam yang mampu merespons 

dinamika dan ketidakadilan dalam perdagangan global 

kontemporer. 

f. Utang Pemerintah yang Tinggi  

Utang pemerintah merupakan instrumen yang lazim 

digunakan oleh negara untuk membiayai pembangunan, menutup 

defisit anggaran, atau mengatasi krisis ekonomi. Namun, pada era 

kontemporer, akumulasi utang publik telah mencapai level yang 

mengkhawatirkan, terutama pascakrisis finansial global dan 

pandemi. Banyak negara mengalami peningkatan rasio utang 



 

 

227 

terhadap PDB hingga melewati batas aman, sehingga menimbulkan 

pertanyaan serius terkait keberlanjutan fiskal jangka panjang. 

Situasi ini semakin rumit ketika basis penerimaan negara tidak 

berkembang sejalan dengan peningkatan pengeluaran, sehingga 

mendorong praktik refinancing utang yang berkelanjutan dan 

memunculkan risiko gagal bayar. 

Di sisi lain, perdebatan akademik mengenai efektivitas 

utang publik semakin mengemuka. Teori Ricardian Equivalence 

mengasumsikan bahwa pembiayaan defisit melalui utang tidak 

memberikan dampak stimulatif bagi perekonomian, karena 

masyarakat memperkirakan kenaikan pajak di masa depan dan 

meningkatkan tabungannya. Sebaliknya, perspektif Keynesian 

menegaskan bahwa pada situasi liquidity trap dan kontraksi 

permintaan agregat, defisit fiskal justru diperlukan untuk 

menstabilkan perekonomian. Perdebatan ini menunjukkan bahwa 

utang publik bukan sekadar pilihan teknis, melainkan persoalan 

struktural yang menyangkut orientasi kebijakan, kondisi 

makroekonomi, dan kapasitas negara. 

Lebih jauh, tingginya utang publik membawa konsekuensi 

politik dan sosial yang signifikan. Negara yang bergantung pada 

pinjaman luar negeri berpotensi kehilangan sebagian kedaulatan 

ekonominya karena terikat pada syarat-syarat lembaga kreditur 

internasional seperti IMF atau Bank Dunia. Kebijakan 



 

 

228 

penghematan sering menjadi tuntutan dalam program stabilisasi, 

yang kemudian berdampak pada pemotongan subsidi, pengurangan 

belanja sosial, dan meningkatnya beban hidup masyarakat. 

Tantangan utang publik, dengan demikian, tidak hanya terkait 

aspek fiskal, tetapi juga menyentuh isu keadilan sosial, 

pemerataan, dan kemandirian ekonomi. 

Dalam Iqtishaduna, al-Shadr tidak membahas fenomena 

utang publik modern sebagaimana dipahami dalam ekonomi 

kontemporer. Beliau hidup dalam konteks ekonomi domestik yang 

belum mengenal kompleksitas pasar keuangan global, instrumen 

utang negara, maupun dominasi lembaga kreditur internasional. 

Oleh karena itu, tidak ditemukan pembahasan eksplisit mengenai 

isu sustainability fiskal, rasio utang terhadap PDB, ataupun 

persoalan sovereign default yang menjadi tantangan utama negara-

negara saat ini. Keterbatasan temporal dan struktural ini membuat 

analisis al-Shadr lebih terfokus pada kerangka internal ekonomi 

Islam daripada dinamika fiskal lintas negara. 

Meskipun demikian, al-Shadr memberikan perhatian besar 

pada konsep peranan negara dalam memastikan keadilan distribusi 

dan stabilitas ekonomi, yang dapat dijadikan titik awal untuk 

memahami posisi beliau terhadap utang publik. Al-Shadr menolak 

mekanisme ekonomi yang menciptakan ketergantungan struktural, 

baik pada individu maupun kelompok. Prinsip ini dapat 



 

 

229 

diekstrapolasi untuk membaca kecenderungan al-Shadr terhadap 

ketergantungan negara pada utang luar negeri. Dalam kerangka 

pemikirannya, negara harus menjaga kemandirian fiskal agar tidak 

terjerumus dalam pola eksploitasi oleh kekuatan eksternal 

meskipun konsep ini tidak dibahas secara langsung dalam konteks 

utang publik modern. 

Al-Shadr juga mengembangkan gagasan tentang al-māl al-

„āmm (harta publik) dan tanggung jawab negara dalam 

mengelolanya secara amanah dan produktif. Prinsip ini 

mengandung implikasi bahwa negara tidak boleh mengambil 

kebijakan yang membebani masyarakat dengan beban ekonomi 

yang tidak adil, termasuk dalam bentuk utang yang berlebihan. 

Artinya: Anda mengetahui bahwa Al-Anfal (harta rampasan perang) 

digunakan dalam Syariah untuk tujuan menjaga keseimbangan 

dan memastikan perputaran harta di antara semua orang.
264

 

 

Namun demikian, Iqtishaduna tidak menyediakan 

mekanisme analitis yang dapat langsung diterapkan untuk menilai 

kebijakan utang pemerintah modern. Dengan demikian, meskipun 

terdapat nilai-nilai normatif yang relevan, karya al-Shadr tetap 

memiliki keterbatasan dalam menjawab persoalan kompleks utang 

publik kontemporer. 

                                                           
264

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 678. 



 

 

230 

Pada level konsep, pemikiran al-Shadr dapat dijadikan 

sebagai fondasi normatif untuk merumuskan kebijakan fiskal yang 

tidak bergantung berlebihan pada utang, terutama utang luar 

negeri. Prinsip kemandirian ekonomi dan larangan eksploitasi 

memberikan landasan moral untuk mengkritik praktik pinjaman 

yang menjerumuskan negara dalam ketergantungan struktural pada 

lembaga-lembaga internasional. Namun, karena Iqtishaduna tidak 

menyediakan perangkat teknis mengenai instrumen fiskal modern, 

pemikiran al-Shadr perlu dikembangkan lebih lanjut melalui 

kerangka ekonomi makro Islam agar dapat menawarkan alternatif 

konkret terhadap tantangan utang publik. 

Selain itu, analisis al-Shadr mengenai kepemilikan publik 

dan distribusi kekayaan dapat digunakan untuk memperkuat basis 

fiskal negara melalui optimalisasi aset negara dan pengelolaan 

sektor-sektor strategis. Jika negara mampu meningkatkan 

pendapatan dari sektor real dan mengurangi kebocoran ekonomi, 

kebutuhan terhadap utang publik dapat ditekan. Namun, strategi ini 

memerlukan kerangka kebijakan yang lebih detail dan 

komprehensif daripada apa yang tersedia dalam Iqtishaduna. 

Dengan demikian, kontribusi al-Shadr lebih bersifat filosofis dan 

normatif daripada teknis dan aplikatif dalam konteks kebijakan 

fiskal modern. 



 

 

231 

Dengan demikian, tantangan utang pemerintah yang tinggi 

tidak dibahas secara eksplisit oleh al-Shadr dalam Iqtishaduna, 

namun kerangka nilai yang beliau tawarkan khususnya mengenai 

kemandirian ekonomi, keadilan distribusi, dan pengelolaan harta 

publik dapat dijadikan pijakan untuk merumuskan pendekatan 

Islam terhadap keberlanjutan fiskal. Meski demikian, karya beliau 

tetap memiliki keterbatasan substansial dalam menjawab 

kompleksitas utang pemerintah modern yang bersifat global, 

institusional, dan makro ekonomi. 

g. Inflasi dan biaya hidup 

Inflasi merupakan fenomena kenaikan harga barang dan 

jasa secara umum dan terus-menerus dalam suatu perekonomian. 

Pada era kontemporer, inflasi tidak hanya dipicu oleh faktor 

domestik, tetapi juga oleh dinamika global yang sangat kompleks. 

Inflasi dapat muncul karena melemahnya nilai mata uang, 

meningkatnya biaya produksi, gangguan rantai pasok, atau 

tingginya permintaan agregat. Dalam konteks modern, inflasi 

memiliki dampak langsung terhadap biaya hidup masyarakat, 

terutama kelompok berpendapatan rendah yang paling rentan 

terhadap kenaikan harga kebutuhan pokok. 

Inflasi kontemporer juga sering kali bersifat multidimensi. 

Di satu sisi, kebijakan fiskal dan moneter yang sangat ekspansif 

pasca pandemi COVID-19 menyebabkan fenomena demand-pull 



 

 

232 

inflation, di mana tingginya likuiditas dan konsumsi mendorong 

kenaikan harga di berbagai sektor. Di sisi lain, guncangan di sisi 

penawaran (cost-push inflation) seperti meningkatnya harga energi 

global, perang geopolitik, dan gangguan logistik mengakibatkan 

kenaikan biaya produksi yang kemudian diteruskan kepada 

konsumen. Dengan demikian, inflasi modern merupakan 

kombinasi antara dinamika struktural dan siklus ekonomi yang 

saling berkaitan. 

Inflasi memiliki implikasi sosial dan politik yang sangat 

signifikan. Kenaikan harga bahan pangan, energi, dan kebutuhan 

dasar berpotensi memicu keresahan sosial, memperbesar tingkat 

kemiskinan, dan menggerus stabilitas politik. Negara-negara 

dengan struktur ekonomi yang lemah atau sangat bergantung pada 

impor komoditas akan mengalami tekanan biaya hidup yang lebih 

besar. Oleh karena itu, inflasi merupakan tantangan multidimensi 

yang membutuhkan analisis ekonomi yang komprehensif dan 

kebijakan yang sistematis untuk melindungi kesejahteraan 

masyarakat. 

Baqir al-Shadr membahas isu harga, kelangkaan, dan 

spekulasi secara luas dalam Iqtishaduna, terutama ketika 

mengkritik mekanisme pasar kapitalis yang membuka ruang bagi 

distorsi dan ketidakadilan dalam pembentukan harga. Beliau 

menegaskan bahwa kenaikan harga tidak dapat dilepaskan dari 



 

 

233 

faktor moral, kelemahan struktur produksi, serta kegagalan negara 

dalam mengendalikan monopoli. Dalam banyak bagian, al-Shadr 

mengaitkan kenaikan harga dengan peran iḥtikār (penimbunan), 

kekuatan pasar, dan ketiadaan regulasi yang mampu melindungi 

konsumen. Dengan demikian, Iqtishaduna memberikan landasan 

normatif untuk menilai inflasi sebagai fenomena ekonomi yang 

memiliki akar struktural dan moral. 

Artinya: Dan di dalamnya (sistem ekonomi Islam) riba diharamkan 

secara mutlak, sebagaimana (Islam) juga mencegah 

penimbunan harta (al-iktinaz) dengan melarangnya atau 

memberlakukannya pajak atasnya. Maka, hal itu akan 

menghasilkan kecenderungan seluruh orang untuk 

membelanjakan kekayaan mereka.
265

 

 

Namun, pembahasan al-Shadr tentang inflasi masih bersifat 

mikro dan internal. Beliau tidak mendiskusikan inflasi dalam 

kerangka moneter makro seperti hubungan antara money supply 

dan tingkat harga, dampak kebijakan suku bunga, ataupun 

implikasi fiskal dan moneter modern. Konsep-konsep seperti 

demand-pull dan cost-push inflation, liquidity trap, atau teori 

ekspektasi inflasi tidak dijumpai dalam Iqtishaduna. Hal ini dapat 

dipahami karena konteks ekonomi pada masa al-Shadr belum 

mengalami kompleksitas inflasi modern yang dipengaruhi global 

value chain dan dinamika geopolitik. 

                                                           
265

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 314. 



 

 

234 

Keterbatasan lain adalah bahwa al-Shadr tidak membahas 

fluktuasi harga akibat faktor eksternal, seperti perang, perubahan 

iklim, atau volatilitas pasar energi global yang kini menjadi faktor 

utama inflasi dan kenaikan biaya hidup. Sementara Iqtishaduna 

memberikan konsep keadilan harga, distribusi, dan regulasi pasar, 

ia tidak menawarkan teori makroekonomi yang dapat menjelaskan 

fluktuasi harga pada level internasional. Karenanya, meskipun al-

Shadr menawarkan fondasi etis dan struktural yang sangat kuat, 

teori beliau belum mencakup dimensi makro dan global yang 

diperlukan untuk memahami inflasi kontemporer. 

Pada tataran normatif, pemikiran al-Shadr tetap memiliki 

relevansi besar dalam merespons inflasi modern. Kritik beliau 

terhadap monopoli, penimbunan, dan distorsi pasar sangat sejalan 

dengan realitas ekonomi kontemporer, di mana banyak sektor 

strategis dikuasai oleh segelintir pelaku usaha yang dapat 

mempengaruhi harga secara signifikan. Kerangka Iqtishaduna 

mendorong negara untuk bertindak aktif dalam menjaga stabilitas 

harga dan mencegah praktik yang merugikan masyarakat. Ini 

merupakan kontribusi penting bagi pengembangan kebijakan anti-

inflasi berbasis etika Islam. 

Namun demikian, untuk menjawab tantangan inflasi dan 

biaya hidup secara komprehensif, pemikiran al-Shadr perlu 

dikembangkan melalui sintesis dengan ekonomi makro modern. 



 

 

235 

Konsep-konsep kunci seperti peran bank sentral, kebijakan suku 

bunga, pengendalian jumlah uang beredar, serta manajemen risiko 

global masih belum ada dalam Iqtishaduna. Oleh karena itu, 

pemikiran beliau harus diperkaya dengan analisis struktural dan 

makro agar dapat menjawab dinamika inflasi global yang 

dipengaruhi perdagangan internasional, energi, dan geopolitik. 

Dengan demikian, meskipun Baqir al-Shadr membahas 

secara luas isu harga, keadilan pasar, dan distorsi dalam 

mekanisme pertukaran, Iqtishaduna tetap memiliki keterbatasan 

dalam menjelaskan inflasi dan biaya hidup dalam konteks 

makroekonomi dan global saat ini. Kerangka etis dan struktural 

yang ditawarkannya memberikan fondasi penting, tetapi tidak 

cukup untuk menjawab kompleksitas inflasi modern, sehingga 

diperlukan pengembangan teori ekonomi Islam yang lebih 

integratif. 

h. Transisi Demografi  

Transisi demografi merujuk pada perubahan struktur usia 

dan komposisi penduduk sebagai akibat dari dinamika kelahiran, 

kematian, dan migrasi. Pada tahap awal, masyarakat mengalami 

tingkat kelahiran dan kematian yang tinggi, tetapi seiring waktu 

terjadi penurunan angka kematian diikuti penurunan angka 

kelahiran, sehingga menghasilkan struktur penduduk yang semakin 

menua. Fenomena ini menimbulkan perubahan besar dalam pola 



 

 

236 

konsumsi, produksi, ketenagakerjaan, dan sistem kesejahteraan 

negara. Di banyak negara berkembang, transisi demografi juga 

menampilkan bentuk yang lebih kompleks: kombinasi antara bonus 

demografi yang besar dan awal mula penuaan penduduk. 

Transisi ini membawa dampak multidimensional. Di satu 

sisi, tingginya proporsi penduduk usia produktif menciptakan 

peluang ekonomi melalui bonus demografi yang dapat 

meningkatkan pertumbuhan jika disertai kualitas pendidikan, 

kesehatan, dan kesempatan kerja yang memadai. Di sisi lain, ketika 

proses transisi mengalami akselerasi atau ketidakseimbangan, 

negara menghadapi risiko meningkatnya beban ketergantungan 

karena populasi yang menua, menyusutnya tenaga kerja, serta 

bertambahnya kebutuhan pembiayaan jaminan sosial dan 

kesehatan. Ketidaksiapan struktur ekonomi untuk menyerap tenaga 

kerja produktif dapat mengubah bonus demografi menjadi beban 

demografi. 

Lebih jauh, transisi demografi mempengaruhi stabilitas 

ekonomi, distribusi kekayaan, dan arah kebijakan publik. 

Kebutuhan untuk menyesuaikan sistem pendidikan, pasar tenaga 

kerja, serta mekanisme perlindungan sosial menjadi sangat 

mendesak. Struktur keluarga pun berubah dari model besar menuju 

model kecil, sehingga solidaritas sosial dan kemampuan keluarga 

untuk menopang anggota yang tidak produktif mengalami tekanan. 



 

 

237 

Dengan demikian, transisi demografi merupakan tantangan makro 

yang tidak hanya mempengaruhi angka statistik, tetapi juga 

struktur sosial-ekonomi secara keseluruhan. 

Muhammad Baqir al-Shadr dalam Iqtishaduna tidak 

membahas transisi demografi secara eksplisit sebagai fenomena 

makro modern, karena konteks sosial-ekonomi pada masa beliau 

belum menghadapi fenomena penuaan penduduk, bonus 

demografi, atau kompleksitas migrasi global sebagaimana terjadi 

saat ini. Pembahasan beliau lebih terfokus pada konsep manusia 

sebagai subjek ekonomi (al-insān fī al-niẓām al-iqtiṣādī) dan 

bagaimana sistem kepemilikan serta distribusi kekayaan 

mempengaruhi kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan. 

Dengan demikian, isu-isu spesifik terkait struktur umur, beban 

ketergantungan, atau transformasi keluarga tidak muncul sebagai 

tema tersendiri. 

Meskipun demikian, pemikiran al-Shadr menyentuh tema-

tema dasar yang relevan dengan transisi demografi, terutama dalam 

aspek keadilan distribusi, keseimbangan antara hak individu dan 

masyarakat, serta mekanisme pengelolaan kebutuhan publik. 

Beliau menekankan pentingnya negara dalam menjamin 

kesejahteraan umum melalui prinsip al-kafālah al-„āmmah, yang 

dapat diinterpretasikan sebagai landasan normatif bagi negara 

dalam menyediakan perlindungan sosial, layanan publik, dan 



 

 

238 

kebutuhan kelompok rentan termasuk lansia dan penduduk non-

produktif. Akan tetapi, Iqtishaduna tidak menyajikan kerangka 

teknis tentang bagaimana negara harus merespon perubahan 

struktur penduduk secara kuantitatif. 

Artinya: Dalam bidang penerapan, negara turut campur tangan 

dalam kehidupan ekonomi untuk memastikan penerapan 

hukum-hukum Islam yang terkait dengan kehidupan ekonomi 

individu.
266

 

 

Selain itu, pemikiran al-Shadr lebih banyak berputar pada 

fungsi manusia dalam sistem ekonomi, bukan dinamika populasi 

sebagai variabel makro. Sehingga tantangan seperti menurunnya 

angka fertilitas, meningkatnya usia harapan hidup, atau persoalan 

pembiayaan jaminan sosial dalam masyarakat menua tidak 

memiliki dasar analitis langsung dalam karya beliau. Dengan 

demikian, relevansi pemikiran al-Shadr terhadap transisi demografi 

perlu dibangun melalui reinterpretasi, bukan melalui pembacaan 

literal terhadap Iqtishaduna. 

Ketidakhadiran pembahasan transisi demografi secara 

eksplisit dalam Iqtishaduna menunjukkan bahwa aspek ini 

merupakan wilayah baru yang perlu dielaborasi ulang dalam 

kerangka ekonomi Islam kontemporer. Meskipun demikian, 

fondasi pemikiran al-Shadr tentang keadilan, keseimbangan hak-

                                                           
266

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 670. 



 

 

239 

hak publik, dan peran negara dalam menjamin kebutuhan dasar 

memberikan pijakan normatif yang sangat penting untuk 

membangun sistem yang responsif terhadap perubahan struktur 

penduduk. Dengan memahami bahwa demografi mempengaruhi 

distribusi kebutuhan dan kapasitas produksi, prinsip al-„adālah al-

ijtimā„iyyah dapat dikembangkan sebagai dasar kebijakan untuk 

memastikan bahwa setiap kelompok umur mendapatkan 

perlindungan dan kesempatan yang adil. 

Pada saat yang sama, transisi demografi menuntut 

reinterpretasi konsep al-milkiyyah al-„āmmah untuk mengatur 

pembiayaan jangka panjang seperti jaminan pensiun, asuransi 

kesehatan nasional, serta perlindungan sosial bagi populasi rentan. 

Sistem ekonomi Islam yang menekankan keseimbangan dan 

solidaritas sosial memungkinkan ruang untuk merumuskan 

kebijakan demografi modern tanpa mengkhianati nilai-nilai 

syariah. Dengan demikian, meski Iqtishaduna tidak menyediakan 

solusi teknis, kerangka nilainya tetap menjadi landasan penting 

bagi pembangunan model kebijakan demografi yang berorientasi 

keadilan. 

Dengan demikian, transisi demografi merupakan tantangan 

besar yang tidak dibahas secara eksplisit oleh Baqir al-Shadr, 

namun prinsip-prinsip dasar yang beliau rumuskan dalam 

Iqtishaduna khususnya tentang keadilan sosial, peran negara, dan 



 

 

240 

perlindungan bagi kelompok lemah menyediakan kerangka 

normatif yang dapat diadaptasi untuk merespon perubahan struktur 

penduduk. Tantangan ini memerlukan elaborasi baru dalam 

ekonomi Islam kontemporer, tetapi tetap dapat ditopang oleh 

fondasi pemikiran al-Shadr. 

i. Keamanan Pangan dan Energi  

Keamanan pangan merujuk pada kondisi ketika seluruh 

individu memiliki akses fisik, ekonomi, dan sosial yang 

berkelanjutan terhadap pangan yang cukup, aman, dan bergizi 

untuk memenuhi kebutuhan hidup yang aktif dan sehat. Tantangan 

ini semakin mengemuka di tengah pertumbuhan penduduk global, 

urbanisasi, perubahan pola konsumsi, serta tekanan terhadap sistem 

produksi pangan. Dalam konteks ekonomi kontemporer, keamanan 

pangan tidak hanya berkaitan dengan ketersediaan, tetapi juga 

distribusi, keberlanjutan produksi, dan kemampuan masyarakat 

untuk membeli pangan tersebut. 

Pada tingkat global, persoalan keamanan pangan dipicu 

oleh ketimpangan produksi antara negara maju dan berkembang, 

dominasi korporasi multinasional, serta ketergantungan pada impor 

pangan strategis. Hal ini menciptakan kerentanan, terutama bagi 

negara-negara yang tidak memiliki ketahanan produksi domestik. 

Selain itu, volatilitas harga komoditas pangan dunia, fluktuasi nilai 

tukar, serta kebijakan ekspor-impor yang proteksionis semakin 



 

 

241 

memperburuk stabilitas pasokan pangan. Situasi ini menimbulkan 

risiko kelangkaan, inflasi pangan, hingga potensi krisis gizi. 

Keamanan pangan juga menghadapi tantangan struktural 

berupa kerusakan lahan, menurunnya produktivitas pertanian, 

biaya input yang tinggi, minimnya inovasi teknologi lokal, serta 

lemahnya infrastruktur distribusi. Ketergantungan pada sistem 

pangan global yang sentralistik memperparah ketidakmandirian 

pangan negara-negara yang ekonominya lemah. Dengan demikian, 

persoalan keamanan pangan bukan sekadar persoalan teknis 

pertanian, tetapi problem ekonomi, sosial, dan politik yang 

membutuhkan fondasi nilai dan sistem distribusi yang adil. 

Berbeda dengan beberapa tantangan ekonomi kontemporer 

lainnya, isu keamanan pangan justru dibahas secara sangat 

komprehensif oleh Baqir al-Shadr dalam Iqtishaduna. Al-Shadr 

menekankan bahwa krisis pangan bukanlah akibat kekurangan 

sumber daya, tetapi karena lemahnya distribusi, struktur 

kepemilikan, dan dominasi kapitalisme global yang menciptakan 

ketimpangan antara produsen dan konsumen. Ia menegaskan 

bahwa Islam memberikan sistem distribusi yang mampu menjamin 

akses pangan bagi seluruh anggota masyarakat melalui mekanisme 

keadilan sosial, kepemilikan publik, dan intervensi negara yang 

proporsional. Dalam pandangannya, negara bertanggung jawab 



 

 

242 

memastikan ketersediaan kebutuhan dasar, termasuk pangan, bagi 

rakyat. 

Artinya: Negara turut campur tangan dalam kehidupan ekonomi 

untuk memastikan penerapan hukum-hukum Islam yang 

terkait dengan kehidupan ekonomi individu. Sebagai contoh, 

negara mencegah masyarakat melakukan transaksi riba, 

atau menguasai tanah tanpa mengelolanya. Di sisi lain, 

negara juga sendiri menerapkan hukum-hukum yang terkait 

langsung dengannya, seperti mewujudkan jaminan sosial dan 

keseimbangan umum dalam kehidupan ekonomi dengan cara 

yang diizinkan Islam untuk diikuti guna mewujudkan prinsip-

prinsip tersebut.
267

 

 

Dalam Iqtishaduna, al-Shadr mengkritik kapitalisme yang 

membebaskan akumulasi lahan dan produksi pangan ke tangan 

pemilik modal besar sehingga petani kecil tersingkir dan 

masyarakat rentan kekurangan pangan. Ia menilai bahwa 

kepemilikan tanah dalam pandangan Islam tidak bersifat absolut 

seperti dalam kapitalisme yaitu tanah harus produktif, dan siapapun 

yang tidak memanfaatkannya akan dicabut hak kepemilikannya. 

Konsep ini memungkinkan terciptanya pemerataan produksi dan 

pencegahan monopoli pangan. Selain itu, al-Shadr menjelaskan 

mekanisme distribusi seperti zakat, khums, al-fai‟, serta intervensi 

harga untuk mengamankan stabilitas pangan masyarakat. 

                                                           
267

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 670. 



 

 

243 

Satu-satunya keterbatasan al-Shadr mungkin terletak pada 

konteks historis, ia belum berhadapan langsung dengan tantangan 

kontemporer seperti teknologi pangan industri, rekayasa genetika, 

rantai pasok global modern, dan dominasi agroindustri 

multinasional. Namun dari segi prinsip, Iqtishaduna memberi 

kerangka normatif dan sistemik yang kuat untuk menjawab 

masalah keamanan pangan. Bahkan, dalam aspek distribusi, 

keadilan produksi, dan perlindungan petani kecil, gagasan al-Shadr 

sangat relevan dengan isu modern seperti food sovereignty, 

agroekologi, dan ketahanan pangan nasional. 

Jika dilihat dari keseluruhan kerangka Iqtishaduna, al-Shadr 

memberikan solusi konseptual yang sangat kuat untuk isu 

keamanan pangan melalui reformasi struktur kepemilikan, 

pengaturan produksi, dan pemerataan distribusi. Ia melihat pangan 

sebagai kebutuhan dasar yang tidak boleh tunduk pada permainan 

pasar bebas. Oleh karena itu, negara dalam ekonomi Islam 

memiliki peran besar dalam memastikan tanah dimanfaatkan 

secara optimal, mencegah monopoli, dan mengatur stabilitas harga. 

Distribusi kekayaan melalui mekanisme syariat juga diperuntukkan 

bagi pemenuhan kebutuhan pangan masyarakat miskin. Dengan 

demikian, pendekatan al-Shadr bersifat struktural, bukan responsif 

sesaat. 



 

 

244 

Pada saat yang sama, ketahanan pangan masa kini 

memerlukan integrasi antara prinsip-prinsip normatif al-Shadr dan 

realitas baru, seperti industrialisasi pertanian, global supply chain, 

dan pasar pangan digital. Kerangka nilai yang ditawarkan al-Shadr 

tetap dapat menjadi fondasi untuk mengoreksi ketidakadilan 

global, namun membutuhkan elaborasi baru dalam konteks 

teknologi dan ekonomi modern. Hal ini menempatkan Iqtishaduna 

sebagai fondasi etis sekaligus sistemik dalam merumuskan strategi 

keamanan pangan di era global yang mengalami perubahan cepat. 

j. Ekonomi digital dan kesenjangan digital 

Ekonomi digital mencakup seluruh aktivitas ekonomi yang 

ditopang oleh teknologi informasi, data, platform daring, 

kecerdasan buatan, dan perdagangan berbasis internet. 

Transformasi ini mengubah cara produksi, distribusi, konsumsi, 

serta hubungan antara pelaku ekonomi. Ekonomi digital 

menciptakan peluang besar berupa efisiensi, percepatan inovasi, 

dan penciptaan model bisnis baru, namun juga memunculkan 

tantangan serius seperti ketimpangan akses dan dominasi 

perusahaan teknologi raksasa. 

Kesenjangan digital terjadi ketika kelompok masyarakat 

tertentu tidak memiliki akses yang memadai terhadap teknologi, 

internet, dan keterampilan digital. Ketimpangan ini menyebabkan 

mereka tertinggal dalam pendidikan, layanan publik, serta 



 

 

245 

kesempatan ekonomi. Pada tingkat global, kesenjangan digital 

memperlebar jurang antara negara maju yang memiliki 

infrastruktur digital kuat dan negara berkembang yang masih 

berjuang membangun kapasitas teknologinya. 

Selain itu, ekonomi digital memunculkan isu etika baru: 

monopoli data, eksploitasi privasi, bias algoritmik, dan 

ketergantungan ekstrem pada platform global. Negara yang tidak 

mampu mengendalikan ekosistem digital akan menjadi konsumen 

pasif teknologi asing, bukan produsen. Hal ini melemahkan 

kedaulatan ekonomi, daya saing nasional, serta kemandirian digital 

jangka panjang. 

Tantangan ini merupakan salah satu yang paling jauh dari 

cakupan analisis Baqir al-Shadr. Pada masa al-Shadr menulis, 

teknologi digital belum berkembang, sehingga beliau tidak 

memberikan pembahasan terkait data, platform digital, atau 

teknologi informasi. Dengan demikian, Iqtishaduna tidak 

menyediakan instrumen teknis maupun analitis yang dapat 

diterapkan secara langsung pada isu ekonomi digital modern. 

Namun, kerangka prinsip al-Shadr tetap dapat memberikan 

etika dasar untuk menghadapi kesenjangan digital. Misalnya, 

prinsip „adālah, distribusi akses, dan pencegahan monopoli dapat 

menjadi dasar moral dalam menolak dominasi platform raksasa 

yang mengendalikan data dan informasi publik. Selain itu, konsep 



 

 

246 

peran negara dalam mengontrol sektor strategis dapat diterapkan 

dalam konteks pengelolaan infrastruktur digital dan data nasional. 

Artinya: Islam menetapkan adanya area kosong dalam kerangka 

legislatif yang digunakan untuk mengatur kehidupan ekonomi, 

agar dapat mencerminkan unsur yang dinamis dan mengikuti 

perkembangan hubungan antara manusia dengan alam Dan ia 

menangkal bahaya-bahaya yang mungkin timbul dari 

perkembangan yang terus meningkat seiring berjalannya 

waktu.
268

. 

 

Keterbatasan fundamentalnya adalah bahwa al-Shadr tidak 

membahas aspek-aspek inti ekonomi digital kepemilikan data, 

ekonomi platform, kecerdasan buatan, dan teknologi berbasis 

algoritma. Oleh karena itu, prinsip-prinsip beliau perlu 

dikembangkan dalam epistemologi ekonomi Islam kontemporer 

yang mampu merespons tantangan teknologi tinggi secara 

operasional. 

Ekonomi digital menuntut kerangka ekonomi Islam yang 

lebih dinamis, fleksibel, dan responsif terhadap transformasi 

teknologi. Walaupun konsep al-Shadr dapat memberi dasar moral, 

kebijakan teknis membutuhkan analisis baru yang mencakup tata 

kelola data, literasi digital, pembangunan infrastruktur, dan regulasi 

monopoli teknologi. Dengan demikian, ekonomi Islam 

                                                           
268

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna (Beirut: Daar Al Ta‟aruf Al Matbu‟ath, 1987), 302. 



 

 

247 

memerlukan pendekatan integratif yang menggabungkan prinsip 

moral, teori ekonomi kontemporer, dan teknologi mutakhir. 

Kesenjangan digital juga harus dipandang sebagai masalah 

keadilan distribusi modern. Prinsip-prinsip al-Shadr mengenai 

keadilan sosial sebenarnya sangat relevan, tetapi perlu diperluas 

pada ranah teknologi. Ini mencakup akses internet yang merata, 

digitalisasi layanan publik berbasis inklusif, serta mencegah 

teknologi menjadi sumber ketimpangan sistemik baru. 

Ekonomi digital dan kesenjangan digital merupakan 

tantangan kontemporer yang tidak dibahas oleh al-Shadr, namun 

prinsip-prinsip dasar beliau tetap dapat dijadikan fondasi etik untuk 

memastikan distribusi akses yang adil, mencegah monopoli 

teknologi, dan memperkuat peran negara dalam menjaga 

kedaulatan digital. Pengembangan teori baru diperlukan agar 

ekonomi Islam mampu hadir secara substantif dalam era teknologi 

tinggi. 

3. Rekonstruksi Pemikiran Ekonomi islam Muhammad Baqir as-

Shadr Dengan Lensa Maqāṣid al-sharī‘ah  Jasser Auda.  

a. Konsep Dasar Rekonstruksi 

Rekonstruksi adalah proses yang lebih kritis, yaitu 

membongkar dan menyusun kembali suatu gagasan atau sistem 

yang sudah mapan. Rekonstruksi tidak bertujuan untuk 

menghancurkan, melainkan untuk memperbarui dan memberikan 



 

 

248 

makna baru yang lebih relevan dengan konteks yang berubah. 

Secara metodologis, proses Rekonstruksi Pengetahuan melibatkan 

tiga tahapan kritis: 

1) Analisis Ideologi Total 

Analisis ideologi yaitu mengungkap kategori-kategori 

pemikiran mendasar dan asumsi ontologis suatu kelompok yang 

ditentukan oleh posisi sosialnya.  

Pada tahap ideologi total, pemikiran ekonomi Muhammad 

Baqir al-Shadr dalam Iqtishaduna dipahami sebagai suatu 

konstruksi nilai yang menyeluruh dan terintegrasi. Shadr tidak 

sekadar menyusun perangkat normatif, tetapi merumuskan sistem 

ekonomi Islam sebagai weltanschauung yang menawarkan 

alternatif total terhadap kapitalisme dan sosialisme. Hal ini tampak 

ketika Shadr menegaskan bahwa kapitalisme beroperasi atas asas 

kebebasan ekonomi absolut yang menghasilkan ketimpangan dan 

eksploitasi, sebagaimana ia menyatakan:  

Artinya: Kapitalisme didasarkan pada prinsip kebebasan ekonomi 

absolut, yang pada hakikatnya mengarah pada akumulasi 

kekayaan oleh sekelompok kecil orang dan meluasnya 

eksploitasi dalam masyarakat.
269

 

 

Kutipan ini menunjukkan bahwa kritik Shadr bukan kritik 

teknis, melainkan kritik ideologis yang menyasar fondasi moral-

                                                           
269

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 280.  



 

 

249 

ekonomi sistem kapitalis. Dengan demikian, Islam baginya adalah 

sistem nilai tandingan yang mampu membebaskan manusia dari 

keterpisahan moral akibat ideologi ekonomi modern. 

Dalam konstruksi ideologi total ini, Shadr menegaskan 

bahwa Islam tidak boleh dipahami sebagai kumpulan aturan 

sektoral, tetapi sebagai sistem kehidupan menyeluruh. Landasan 

ideologis Shadr bahwa ekonomi Islam harus memiliki struktur 

filosofis yang menempatkan keadilan, keseimbangan, dan 

perlindungan manusia sebagai pusat orientasinya. Doktrin ini 

menjadi titik tolak bagi rekonstruksi berbasis maqāṣid, karena 

Shadr memperlakukan syariah sebagai entitas nilai yang 

mengarahkan perilaku sosial ekonomi, bukan sebagai sekumpulan 

regulasi teknis yang terpisah dari tujuan etisnya. Dengan karakter 

inilah, Iqtishaduna menyediakan ruang epistemologis untuk 

pembacaan sistemik ala Jasser Auda. 

Lebih jauh, Shadr juga memaknai tujuan utama ekonomi 

Islam sebagai upaya menyusun kesejahteraan sosial yang 

berkeadilan. Dalam teksnya ia menegaskan:  

Artinya: Tujuan utama ekonomi Islam adalah mencapai keadilan 

sosial, melindungi masyarakat dari eksploitasi, dan 

memberikan kehidupan yang bermartabat bagi seluruh 

anggota masyarakat.
270

 

 

                                                           
270

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 287. 



 

 

250 

Ungkapan ini menegaskan bahwa ideologi total Shadr 

memiliki struktur maqāṣid yaitu menjaga martabat manusia, 

menutup peluang eksploitasi, memastikan distribusi yang adil, dan 

mengarahkan negara untuk menciptakan kehidupan yang layak. 

Pada tahap ini, pemikiran Shadr dibaca sebagai bangunan nilai 

menyeluruh (total ideology) yang menjadi fondasi rekonstruksi 

lebih lanjut. Dalam perspektif Mannheim, seluruh kerangka Shadr 

diposisikan sebagai ekspresi kesadaran kolektif Islam terhadap 

konteks krisis ekonomi modern, yang kelak akan ditafsir ulang 

secara dialogis dan sintesis. 

2) Konkurensi Perspektif 

Proses konkurensi ini memungkinkan identifikasi fragmen-

fragmen kebenaran (fragments of truth) yang tersebar di berbagai 

tradisi pemikiran, sekaligus mengungkap keterbatasan parsialitas 

setiap perspektif. 

Memasuki tahap konkurensi perspektif, pemikiran Shadr 

ditempatkan dalam ruang dialog dengan sistem ekonomi lain dan 

dengan tantangan kontemporer. Mannheim menilai bahwa 

pengetahuan menjadi lebih kaya ketika dilihat melalui 

keberagaman perspektif; demikian pula, pemikiran Shadr 

memperoleh kedalaman baru ketika dibaca berdampingan dengan 

kapitalisme, sosialisme, ekonomi kelembagaan, teori pasar modern, 

serta maqāṣid sistemik Jasser Auda. Shadr menunjukkan kesadaran 



 

 

251 

kritis bahwa mekanisme pasar tidak mampu menghasilkan keadilan 

secara otomatis. Ia menegaskan:  

Artinya: Mekanisme pasar saja tidak dapat memberikan keadilan, 

karena mekanisme ini bergantung pada kepentingan 

individu dan ketidakseimbangan kekuasaan dalam 

masyarakat.
271

 

 

Kutipan ini menunjukkan keterbukaan Shadr untuk 

mengkritik teori pasar dari sudut pandang moral dan struktur 

kekuasaan, sehingga membuka ruang kompetisi perspektif antara 

analisis syariah dan teori pasar modern. 

Di sisi lain, Shadr tidak menolak seluruh aspek mekanisme 

pasar. Ia mengakui bahwa pasar memiliki kemampuan distribusi 

yang efektif, tetapi ia menekankan bahwa efektivitas itu harus 

dikendalikan oleh norma syariah dan fungsi sosial negara. Hal ini 

secara tegas memperlihatkan karakter pemikiran Shadr yang tidak 

reduktif ia tidak menolak pasar, tetapi menolak absolutisme pasar. 

Analisis ini dapat dipertemukan dengan perspektif baru seperti 

market regulation, state capacity, dan inclusive market policies. 

Inilah hakikat konkurensi perspektif pemikiran Shadr diuji, 

diperluas, dan dibaca dalam interaksi dengan kerangka ilmu 

modern. 

                                                           
271

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 287. 



 

 

252 

Konkurensi perspektif juga tampak dalam kesadaran Shadr 

terhadap pentingnya memahami perubahan realitas sosial. Ia 

menyatakan dengan tegas:  

Artinya: Maka, ia (ekonomi Islam) adalah ekonomi yang realistis 

dalam tujuannya, karena dalam sistem dan hukumnya, ia 

menargetkan tujuan-tujuan yang selaras dengan realitas 

kemanusiaan, yaitu sifat, kecenderungan (dorongan batin), 

dan karakteristik umumnya.
272

 

 

Kutipan ini menjadi landasan epistemologis untuk 

mengintegrasikan analisis sistemik Jasser Auda yang menekankan 

dinamika, keterbukaan, dan kompleksitas. Di sini, Shadr secara 

implisit mengakui bahwa sistem ekonomi Islam tidak dapat 

dibangun tanpa memahami konteks dan perkembangan zaman. 

Dengan demikian, tahap konkurensi perspektif memungkinkan 

pemikiran Shadr untuk berdialog dengan isu kontemporer seperti 

ekonomi digital, fintech, krisis sistemik, keberlanjutan lingkungan, 

dan tantangan pasar global. Tahap ini menciptakan ruang untuk 

reinterpretasi yang kritis, progresif, dan adaptif. 

3) Sintetis Integratif  

Proses sintesis tidak sekadar menggabungkan elemen-

elemen dari berbagai tradisi pemikiran, melainkan menciptakan 

dialektika kreatif yang partikular setiap perspektif. Hasilnya adalah 

                                                           
272

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 288. 



 

 

253 

terciptanya suatu totalitas pemahaman (comprehensive totality) 

yang mampu merepresentasikan kompleksitas realitas sosial secara 

lebih utuh.  

Tahap sintesis integratif merupakan fase ketika nilai-nilai 

ideologis Shadr dan perspektif baru yang muncul dari dialog 

interdisipliner dipadukan menjadi model ekonomi Islam yang lebih 

operasional. Pada tahap ini, maqāṣid sistemik Jasser Auda menjadi 

alat rekonstruksi, bukan hanya sumber nilai.  

a) Sifat Kognitif Hukum Islam  

Dalam kerangka sifat kognitif hukum Islam, Jasser 

Auda menegaskan bahwa maqāṣid harus dipahami sebagai 

sebuah sistem pemikiran yang berangkat dari konstruksi 

kognitif manusia, bukan sekadar norma hukum yang kaku. 

Menurut Auda, struktur kognitif manusia memiliki kapasitas 

untuk menafsirkan realitas secara dinamis, sehingga maqāṣid 

perlu didekati dengan epistemologi yang menempatkan akal 

(„aql), fakta sosial, dan nilai-nilai normatif syariah sebagai 

kesatuan yang saling memperkuat. Pendekatan ini mengubah 

pemahaman maqāṣid dari sekadar tujuan menjadi cara berpikir 

yang memberikan kerangka penalaran terhadap realitas 

kontemporer. 

Metode pendekatan maqāṣid dalam fitur kognitif ini 

menggunakan integrasi antara data empiris, rasionalitas, dan 



 

 

254 

nilai syariah. Jasser Auda menolak pendekatan normatif-

tekstual yang membatasi maqāṣid hanya pada pengulangan 

model klasik, ia mengusulkan metodologi pengetahuan yang 

terbuka pada sains sosial, psikologi kognitif, dan hermeneutika 

sistem. Dengan demikian, maqāṣid menjadi perangkat berpikir 

(cognitive framework) untuk memahami gejala sosial termasuk 

ekonomi modern. 

Dalam Iqtishaduna, Baqir al-Shadr membangun 

ekonominya melalui fondasi epistemologi yang sangat rasional 

dan konseptual. Ia menolak ekonomi kapitalisme dan 

sosialisme berdasarkan argumen kognitif, kemudian 

merumuskan sistem ekonomi Islam melalui analisis terhadap 

fungsi kepemilikan, keadilan distribusi, dan mekanisme 

interaksi pasar. Pendekatan al-Shadr sebenarnya mengandung 

sifat kognitif yang kuat karena ia memperlakukan realitas 

ekonomi sebagai objek rasional teoritis yang dapat 

dikonseptualisasi melalui metode analisis fikih, sejarah, dan 

teori sosial. 

Namun, dari perspektif sistem kognitif Jasser Auda, 

struktur epistemik al-Shadr cenderung linear dan belum 

sepenuhnya menggunakan pendekatan kognitif multidisipliner. 

Al-Shadr sangat kuat dalam analisis filsafat ekonomi, tetapi 

kurang mengeksplorasi aspek psikologi manusia, perilaku 



 

 

255 

konsumen, dinamika kognitif pasar, atau struktur kognitif sosial 

kontemporer. Sehingga, sistemnya rasional, tetapi belum 

holistik sebagaimana didefinisikan Auda. 

Dalam ekonomi digital modern seperti algoritma pasar, 

behavioral economics, dan kecerdasan buatan, banyak 

fenomena ekonomi ditentukan oleh perilaku kognitif manusia 

dan mesin. Dengan pendekatan sifat kognitif, maqāṣid dapat 

membaca perubahan perilaku tersebut, misalnya dalam 

konsumsi yang dipengaruhi media sosial, iklan digital, atau 

bias kognitif. Pemikiran al-Shadr perlu diperluas agar relevan 

dengan dinamika kognitif ekonomi digital ini. 

Al-Shadr menegaskan epistemologi rasional ekonomi 

Islam sebagai berikut: 

Artinya: Struktur ekonomi Islam didasarkan pada landasan-

landasan pemikiran yang menentukan sifat 

kepemilikan dan fungsinya dalam kehidupan, serta 

menggariskan peran manusia dalam sistem ekonomi. 

 

Fitur kognitif ini memperlihatkan bahwa al-Shadr 

memiliki fondasi epistemologis rasional yang kuat, namun 

belum sampai pada kerangka kognitif sistemik seperti yang 

ditawarkan Auda dalam masa kontemporer. Untuk 

memperbarui Iqtishaduna, diperlukan integrasi dimensi 



 

 

256 

psikologis, sosial, dan kognitif manusia yang memengaruhi 

perilaku ekonomi modern. 

Pendekatan sistem kognitif dalam maqāṣid menurut 

Jasser Auda menunjukkan bahwa hukum Islam harus dipahami 

melalui kerangka pengetahuan yang dinamis dan 

multidisipliner, dengan mengintegrasikan akal, data empiris, 

dan nilai syariah untuk membaca realitas kontemporer, 

termasuk ekonomi digital yang dipengaruhi oleh perilaku 

kognitif manusia dan algoritma teknologi. Sementara itu, 

pemikiran Baqir al-Shadr dalam Iqtishaduna memiliki fondasi 

epistemologi rasional yang kuat dan berhasil menawarkan 

konstruksi ekonomi Islam melalui analisis konseptual terhadap 

kepemilikan, distribusi, dan mekanisme pasar. Namun, jika 

dilihat dari perspektif sistem kognitif Auda, metode al-Shadr 

masih cenderung linear dan belum mengakomodasi dimensi 

psikologi kognitif, perilaku konsumen, dan dinamika sosial 

ekonomi digital. Karena itu, integrasi antara rasionalisme al-

Shadr dan pendekatan kognitif Auda menjadi penting untuk 

memperluas relevansi teori ekonomi Islam agar lebih responsif 

terhadap perubahan perilaku manusia dan kompleksitas 

ekonomi modern. 

 

 



 

 

257 

b)  Keutuhan sistem hukum Islam (holistik) 

Fitur Holistik dalam teori Auda menyatakan bahwa 

syariah harus dibaca sebagai sebuah sistem keseluruhan yang 

saling terhubung, bukan sekadar kumpulan hukum parsial. 

Holisme menuntut agar setiap fenomena dilihat dari banyak 

dimensi: sosial, ekonomi, spiritual, etis, dan politik. Auda 

menolak pendekatan sektoral karena syariah pada hakikatnya 

adalah sistem komprehensif yang memiliki koherensi internal 

dan eksternal. 

Metodologinya menekankan integrasi disiplin, terutama 

antara hukum, ekonomi, filsafat, sosiologi, dan kebijakan 

publik. Dengan demikian, maqāṣid digunakan bukan hanya 

untuk menentukan hukum tertentu, tetapi sebagai kerangka 

evaluasi sistem yang melihat dampak suatu kebijakan terhadap 

seluruh dimensi kehidupan manusia. 

Iqtishaduna dibangun dengan cara holistik tertentu, ia 

tidak hanya membahas mekanisme pasar, tetapi juga filsafat 

kepemilikan, aspek sosial keadilan, moralitas, produksi 

distribusi, dan fungsi negara. Hal ini menunjukkan bahwa al-

Shadr memahami ekonomi sebagai fenomena multidimensi. 

Namun, pendekatan holistik al-Shadr masih berada dalam 

struktur fikih dan teologi, belum memasukkan dimensi sains 



 

 

258 

sosial kontemporer atau perspektif lintas-disiplin kontemporer 

saat ini. 

Dari kacamata Auda, Iqtishaduna memiliki potensi 

holistik tetapi memerlukan perluasan analitis yang mencakup 

faktor budaya, geopolitik global, teknologi, perilaku pasar, dan 

struktur kekuasaan global. Inilah titik yang perlu direkonstruksi 

agar sistem ekonomi Islam menjadi truly holistic. 

Dalam ekonomi global saat ini, krisis pangan, krisis 

energi, inflasi, dan geopolitik saling berkaitan. Pendekatan 

holistik Auda diperlukan untuk membaca hubungan ini secara 

komprehensif. Pemikiran al-Shadr perlu diperluas agar 

mencakup realitas global tersebut.

ا  .مًّ

Artinya: ekonomi dalam Islam bukanlah bagian yang terpisah dari 

struktur kehidupan, melainkan ia terintegrasi (atau saling 

terkait) secara utuh dengan nilai-nilai, akhlak (moral), dan 

sistem sosial. 

 

Sistem holistik Auda melengkapi Iqtishaduna dengan 

perspektif multidisipliner. Pemikiran al-Shadr sudah memiliki 

kerangka holistik dasar, tetapi harus diperluas ke arah holisme 

sistemik yang mencakup seluruh dinamika ilmu modern saat 

ini.  



 

 

259 

Pendekatan holistik Jasser Auda menekankan bahwa 

syariah adalah sistem utuh yang harus dibaca melalui berbagai 

dimensi kehidupan secara terpadu. Kerangka ini menjadikan 

maqāṣid sebagai alat evaluasi sistemik yang melibatkan 

disiplin hukum, ekonomi, sosiologi, dan kebijakan publik. 

Iqtishaduna karya al-Shadr sudah memiliki dasar holistik 

melalui pembahasannya tentang kepemilikan, pasar, keadilan, 

dan peran negara, namun pendekatannya masih berada dalam 

batas fikih dan teologi sehingga belum mencakup analisis 

multidisipliner modern seperti geopolitik, teknologi, atau 

dinamika pasar global. Dengan demikian, holisme Auda 

menawarkan perluasan yang dapat memperkuat dan 

memodernisasi kerangka dasar al-Shadr agar lebih sesuai 

dengan kompleksitas ekonomi kontemporer. 

c) Keterbukaan Sistem Hukum Islam  

Fitur keterbukaan ini menyatakan bahwa sistem maqāṣid 

sepenuhnya terbuka terhadap perkembangan zaman. Artinya, 

pemahaman syariah tidak bersifat final dan harus terus diperbarui 

melalui realitas baru, pengetahuan baru, serta kebutuhan 

kemanusiaan yang berubah. Auda menggunakan pendekatan 

epistemologi terbuka yang memungkinkan reinterpretasi maqāṣid 

sesuai konteks dan tantangan kontemporer. 



 

 

260 

Metode ini mendorong penggunaan data empiris, kajian 

perbandingan, dan adaptasi terhadap perubahan sosial. Dengan 

keterbukaan ini, maqāṣid menjadi mekanisme rekonstruksi hukum 

Islam berdasarkan perubahan realita. 

Al-Shadr memiliki karakter keterbukaan yang kuat dalam 

kritiknya terhadap kapitalisme dan sosialisme. Ia tidak meniru 

keduanya tetapi mengambil pendekatan kreatif untuk membangun 

sistem baru. Namun, kerangka Iqtishaduna masih banyak berputar 

pada model ekonomi klasik yang notabene membahas pertanian 

dan perdagangan serta belum sepenuhnya membuka ruang 

dialektika untuk perubahan sosial dan teknologi kontemporer. 

Jika dibandingkan dengan fitur keterbukaan Auda, 

Iqtishaduna lebih tertutup secara struktur metodologis karena 

mengandalkan pendekatan rasional-normatif dan fikih klasik 

sebagai basis utama, bukan pada perkembangan empiris masa 

depan. 

Dalam ekonomi algoritmik, blockchain, fintech, dan AI, 

sistem ekonomi sangat dinamis. Pendekatan ini diperlukan agar 

ekonomi Islam tidak tertinggal. Iqtishaduna perlu direkonstruksi 

dengan menerima realitas baru ini. 

Artinya: Tujuan dari ekonomi Islam bukanlah untuk membekukan 

kehidupan dalam cetakan-cetakan (pola-pola) yang kaku, 

melainkan untuk mengarahkannya dan membentuknya 



 

 

261 

kembali sesuai dengan kemaslahatan (kesejahteraan/ 

kepentingan) manusia. 

 

Fitur keterbukaan Jasser Auda mengajak ekonomi Islam 

untuk terus bergerak mengikuti perkembangan zaman. Iqtishaduna 

memiliki fondasi keterbukaan ide tetapi belum mencapai openness 

sistemik yang sepenuhnya adaptif.  

Fitur keterbukaan menurut Jasser Auda menempatkan 

maqāṣid sebagai sistem yang selalu dapat diperbarui, selaras 

dengan perubahan zaman dan perkembangan pengetahuan. Dalam 

kerangka ini, syariah dipahami sebagai proses yang terus bergerak, 

bukan bangunan yang sudah selesai. Berbeda dengan itu, 

Iqtishaduna karya al-Shadr meskipun menunjukkan keberanian 

intelektual dalam merumuskan alternatif terhadap kapitalisme dan 

sosialisme, tetap beroperasi dalam batasan metodologis fikih klasik 

dan realitas ekonomi tradisional. Karena itu, dibandingkan dengan 

konsep keterbukaan Auda yang benar-benar dinamis, pendekatan 

al-Shadr terlihat kurang fleksibel dalam merespons fenomena 

mutakhir seperti ekonomi digital, blockchain, fintech, dan 

kecerdasan buatan. Untuk menjaga relevansinya, ekonomi Islam 

dalam kerangka Iqtishaduna perlu diperluas dengan spirit 

keterbukaan sistemik sebagaimana yang ditawarkan Auda. 

d) Hierarki dalam Sistem Hukum Islam  

Struktur hierarki dalam sistem syariah merujuk pada 

susunan unsur-unsur yang saling berhubungan secara bertingkat 



 

 

262 

dan teratur, di mana tidak ada hukum atau kebijakan yang berdiri 

sendiri tanpa mempengaruhi aspek lainnya. Pendekatan sistem 

adalah metode analisis yang digunakan untuk memahami 

keterhubungan kompleks ini, dengan memeriksa hubungan sebab-

akibat, umpan balik (feedback loops), dan interaksi dinamis antar 

variabel dalam sistem. 

Struktur Hierarki menekankan bahwa semua unsur dalam 

sistem syariah saling berhubungan. Tidak ada hukum atau 

kebijakan yang berdiri sendiri tanpa memengaruhi aspek lain. 

Dalam konteks maqāṣid, setiap tujuan syariah terkait dengan 

tujuan lain sehingga kebijakan ekonomi, sosial, dan politik harus 

dilihat sebagai sistem hubungan sebab-akibat yang kompleks. 

Auda menggunakan teori sistem untuk membaca 

keterhubungan ini, termasuk analisis feedback loops, causality, dan 

dampak interaksi antar variabel. Metode ini memungkinkan 

pembacaan kebijakan syariah yang lebih ilmiah dan terukur. 

Iqtishaduna sebenarnya menampilkan struktur hierarki, 

misalnya hubungan antara kepemilikan, keadilan distribusi, dan 

mekanisme pasar. Namun, struktur analisis al-Shadr masih linear, 

bukan sistemik. Ia menjelaskan hubungan antar variabel tetapi 

belum sampai pada model analisis keterhubungan kompleks seperti 

yang dibahas Auda. 



 

 

263 

Pendekatan Auda dapat memperkuat Iqtishaduna dengan 

membaca dampak kebijakan ekonomi secara lebih komprehensif, 

terutama dalam konteks ekonomi global yang sangat terkait satu 

sama lain. 

Misalnya, kenaikan bunga, geopolitik, dan harga pangan 

dunia saling terkoneksi. Tanpa analisis keterkaitan sistemik, 

kebijakan ekonomi Islam akan kurang akurat. 

Artinya: orientasi ekonomi Islam berkaitan erat dengan 

pembangunan masyarakat, di mana setiap bagian di 

dalamnya saling memengaruhi dan dipengaruhi oleh 

bagian-bagian lainnya. 

 

Fitur ini menegaskan bahwa Iqtishaduna perlu dibaca 

dengan pendekatan sistemik agar lebih relevan dan mampu 

menjelaskan keterkaitan ekonomi global. 

Fitur hierarki dalam pemikiran Auda menekankan bahwa 

setiap elemen syariah saling terkait dan membentuk jaringan 

pengaruh yang tidak bisa dipisahkan. Dengan teori sistem, ia 

membaca hubungan antar variabel melalui pola sebab-akibat dan 

feedback yang membuat analisis kebijakan lebih menyeluruh. 

Iqtishaduna sebenarnya telah memuat struktur hubungan, seperti 

keterkaitan kepemilikan, distribusi, dan pasar, tetapi 

pendekatannya masih linear sehingga kurang menangkap 

kerumitan relasi ekonomi modern. Dengan kerangka hierarki Auda, 



 

 

264 

analisis al-Shadr dapat diperluas untuk menjelaskan keterhubungan 

ekonomi global yang kini semakin kompleks dan saling 

memengaruhi. 

e) Multidimensional 

Merupakan sebuah prinsip yang menyatakan bahwa setiap 

fenomena dalam kehidupan khususnya yang dikaji dalam 

perspektif syariah tidak dapat dipahami hanya melalui satu sudut 

pandang tunggal, melainkan terdiri dari berbagai dimensi yang 

saling berkaitan, seperti material, spiritual, sosial, psikologis, 

hukum, dan politik. Dalam kerangka pemikiran Jasser Auda, 

pendekatan terhadap maqāṣid syariah harus mampu menangkap 

keseluruhan dimensi ini secara bersamaan dan terintegrasi. Hal ini 

dilandasi oleh pemahaman bahwa manusia sendiri adalah entitas 

multidimensi, sehingga hukum dan kebijakan yang mengatur 

kehidupannya harus responsif terhadap kompleksitas tersebut. 

Multidimensional berarti setiap fenomena memiliki banyak 

dimensi: material, spiritual, sosial, psikologis, hukum, dan politik. 

Dalam pendekatan Auda, maqāṣid harus menangkap semua 

dimensi ini secara simultan. 

Metodenya mencakup analisis multidisiplin dan 

penggunaan berbagai perspektif ilmu. 

Iqtishaduna memiliki kesadaran multidimensional dalam 

hal kepemilikan dan keadilan, tetapi masih terbatas pada dimensi 



 

 

265 

hukum sosial moral. Ia belum memasukkan dimensi psikologis, 

teknologi, dan budaya secara memadai. 

Fenomena seperti crypto, welfare state, dan kesenjangan 

digital hanya dapat dipahami melalui pendekatan 

multidimensional. 

. 

Artinya: Islam memandang harta dengan pandangan yang 

kompleks karena harta adalah hak bagi individu dan bagi 

masyarakat secara bersamaan, serta memiliki dimensi etika 

(moral) dan sosial  

 

Auda membantu memperluas analisis Iqtishaduna ke arah 

multidimensi modern yang lebih komprehensif. 

Multidimensi menurut Auda menuntut agar setiap 

fenomena dibaca melalui banyak lapisan material, spiritual, sosial, 

psikologis, hukum, hingga politik secara bersamaan melalui 

pendekatan multidisipliner. Iqtishaduna memang menunjukkan 

kesadaran multidimensi dalam isu kepemilikan dan keadilan, tetapi 

masih terbatas pada dimensi hukum-sosial dan belum mencakup 

aspek psikologis, teknologi, dan budaya. Dengan munculnya 

fenomena seperti crypto, welfare state, dan kesenjangan digital, 

pendekatan multidimensi menjadi semakin penting. Kerangka 

Auda dapat memperluas analisis al-Shadr sehingga lebih mampu 

membaca kompleksitas ekonomi modern secara komprehensif. 

 



 

 

266 

f) Tujuan Sistem Hukum Islam 

Tujuan sistem hukum islam adalah sebuah pendekatan 

evaluasi kebijakan dalam sistem Islam yang menempatkan 

maqāṣid al-sharī'ah sebagai orientasi fundamental dan kerangka 

acuan utama. Pendekatan ini menggeser fokus dari sekadar 

kepatuhan formal terhadap teks hukum menuju penilaian substantif 

berdasarkan dampak nyata suatu kebijakan terhadap pencapaian 

kemaslahatan manusia. 

Dalam fitur ini, menegaskan bahwa setiap kebijakan harus 

diarahkan pada tujuan syariah. Auda mengembalikan maqāṣid 

sebagai orientasi nilai yang menggerakkan seluruh sistem hukum. 

Metode ini menuntut evaluasi kebijakan berdasarkan 

dampaknya terhadap kemaslahatan manusia. 

Iqtishaduna sangat kuat dari sisi tujuan: keadilan, 

distribusi, keseimbangan sosial, dan mengurangi eksploitasi. 

Namun orientasi tujuan al-Shadr masih terikat pada maqāṣid klasik 

(ḥifẓ al-māl, „adl, ijtimā‟), bukan pada maqāṣid baru seperti 

pembangunan manusia, kesejahteraan publik, atau martabat digital. 

Dalam era digital, tujuan syariah harus mencakup 

keamanan data, keadilan digital, perlindungan konsumen online, 

dan kesejahteraan algoritmik. 

 



 

 

267 

Artinya: Tujuan mendasar dari sistem ekonomi Islam adalah untuk 

mewujudkan keadilan dan menghilangkan penderitaan 

umat manusia." 

 

Fitur ini memperkuat arah moral dan nilai Iqtishaduna, 

namun perlu diperluas pada tujuan maqāṣid masa kini. 

Fitur orientasi tujuan menurut Auda menempatkan maqāṣid 

sebagai arah nilai yang harus memandu seluruh kebijakan, 

sehingga setiap keputusan dievaluasi berdasarkan kontribusinya 

pada kemaslahatan manusia. Iqtishaduna sudah kuat dalam tujuan 

dasar seperti keadilan dan distribusi, tetapi masih berpegang pada 

maqāṣid klasik sehingga belum menjangkau tujuan-tujuan baru 

seperti kesejahteraan digital atau perlindungan data. Karena itu, 

orientasi tujuan ala Auda dapat memperluas cakrawala Iqtishaduna 

agar lebih relevan dengan kebutuhan maqāṣid di era digital. 

Pemikiran ekonomi As-Shadr dalam Iqtishaduna terikat 

secara inheren dengan kerangka epistemologi dan fiqh mazhab 

Syiah Imamiyah, yang mencakup konsep Imamah dan wilayah al-

faqih. Keberadaan landasan teologis yang spesifik ini menimbulkan 

hambatan resepsi yang signifikan dalam lingkungan intelektual 

Sunni yang mayoritas. Pendekatan maqāṣid Auda, yang 

menekankan tujuan-tujuan universal syariah, berfungsi sebagai 

instrumen hermeneutik untuk mengekstraksi prinsip substantif 

pemikiran As-Shadr sekaligus mendetensikannya dari ikatan 



 

 

268 

doktrinal partikular, sehingga memfasilitasi transmisibilitas lintas 

mazhab. 

Konsep As-Shadr tentang sistem ekonomi Islam yang 

komprehensif mensyaratkan implementasi dalam sebuah negara 

yang homogen secara religius, yang tidak lagi merepresentasikan 

realitas mayoritas negara-negara kontemporer dengan komposisi 

masyarakat multireligius. Pendekatan maqāṣid Auda menawarkan 

fleksibilitas operasional dengan mentransformasi prinsip-prinsip 

ekonomi Islam yang rigid menjadi nilai-nilai etika universal seperti 

keadilan, kemaslahatan, dan penghindaran kerusakan. Nilai-nilai 

ini memiliki kompatibilitas tinggi untuk diintegrasikan ke dalam 

kerangka hukum positif negara-negara sekuler maupun plural tanpa 

kehilangan relevansi normatifnya. 

Konsep kepemilikan As-Shadr yang membedakan antara 

kepemilikan natural individu dan kepemilikan sosial atas sumber 

daya alam, meskipun visioner, sering dipersepsikan memiliki bias 

intervensionis yang kuat. Melalui lensa maqāṣid Auda, konsep ini 

tidak dibaca sebagai doktrin final, tetapi sebagai instrumentality 

untuk mencapai tujuan-tujuan syariah yang lebih tinggi (maqāṣid 

'ulya), khususnya keadilan distributif ('adl). Dengan demikian, 

evaluasi dan aplikasinya menjadi kontekstual, terbuka terhadap 

modifikasi bentuk kelembagaan selama prinsip dasar pencegahan 



 

 

269 

konsentrasi kekayaan dan pemenuhan kebutuhan dasar masyarakat 

tetap terpelihara. 

Tabel 3.1 

Tabel Sintesis Integratif berbasis Fitur Maqāṣid al-Sharī’ah Jasser 

Auda 

No. 
Fitur Maqāṣid Jasser 

Auda 

Sintesis Integratif 

terhadap Pemikiran 

Ekonomi al-Shadr 

Bentuk Rekonstruksi 

Ekonomi Islam 

1.  Sifat Kognitif 

Pemikiran ekonomi al-

Shadr diperlakukan 

sebagai hasil ijtihad 

historis yang dapat 

dikaji ulang 

Al-Shadr tidak 

diposisikan sebagai 

doktrin final, tetapi 

sebagai fondasi terbuka 

untuk pengembangan 

2.  Fitur Holistik 

Kepemilikan, 

kebebasan, dan 

keadilan dipahami 

sebagai satu kesatuan 

sistem 

Ekonomi Islam dibaca 

secara holistik, tidak 

parsial atau sektoral 

3.  

Keterbukaan Sistem 

Hukum Islam 

 

Prinsip ekonomi al-

Shadr didialogkan 

dengan realitas 

ekonomi kontemporer 

Sistem ekonomi Islam 

menjadi adaptif tanpa 

meninggalkan nilai 

syariah 

4.  

Fitur Hierarki Dalam 

Sistem Hukum 

 

Ekonomi Islam al-

Shadr ditempatkan 

dalam relasi negara, 

pasar, dan masyarakat 

Terbentuk model 

ekonomi Islam 

maqāṣidi yang dinamis 

dan kontekstual 

5.  Fitur Multidimensi 

Keadilan al-Shadr 

diperluas melampaui 

aspek legal menuju 

dimensi sosial dan 

kemanusiaan 

Terbentuk keadilan 

ekonomi yang 

distributif, struktural, 

dan antargenerasi 

6.  
Tujuan sistem hukum 

islam 

Norma ekonomi al-

Shadr diarahkan pada 

pencapaian maslahat 

substantif 

Penekanan bergeser 

dari kepatuhan formal 

ke kesejahteraan nyata 

umat 

Sumber: Data diolah oleh peneliti, 2025.  

 

 



 

 

270 

BAB IV 

PEMBAHASAN 

 

Bab ini menyajikan hasil kajian dan analisis mendalam mengenai 

konstruksi pemikiran ekonomi Islam yang dikembangkan oleh Muhammad Baqir 

as-Sadr, khususnya melalui karya monumentalnya Iqtishaduna, yang kemudian 

ditinjau dan dihubungkan dari perspektif teoritis Maqāṣid Syariah yang 

dikemukakan oleh Jasser Auda. Pembahasan ini berfokus pada penggabungan 

antara pemahaman teoretis Sadr tentang sistem ekonomi Islam yang dibangun di 

atas fondasi filosofis kepemilikan ganda (al-milkiyah al-muzdawijah) dan prinsip 

kebebasan ekonomi dalam batasan tertentu (al-hurriyyah al-iqtishadiyyah fi 

nithaq al-mahdud), dan keadilan sosial (al-„adalah al-ijtima„iyyah) dengan 

kerangka maqāṣid yang sistemik, kognitif, dan multidimensional dari Jasser Auda. 

Tujuan utama dari bab ini adalah untuk memberikan pemahaman yang lebih 

mendalam mengenai bagaimana kerangka normatif dan filosofis ekonomi Islam 

yang diusung oleh Sadr dapat diinternalisasikan, dievaluasi, dan direkonstruksi 

dalam konteks pencapaian tujuan-tujuan syariah yang lebih luas. Dalam konteks 

ini, kegiatan ekonomi dimaknai sebagai manifestasi nilai-nilai spiritual dan sosial, 

berlandaskan prinsip Tauhid dan „Adl dalam rangka Khilafah. 

Analisis kritis ini tidak sekadar membandingkan dua pemikiran, tetapi 

merupakan upaya untuk membangun model ekonomi Islam alternatif yang 

adaptif, berkeadilan sosial, dan relevan dengan tantangan modern, sebagai respons 

terhadap kegagalan sistem ekonomi konvensional. Pembahasan ini secara 

struktural bertujuan untuk menganalisis konstruksi pemikiran ekonomi 

270 



 

 

271 

Muhammad Baqir as-Sadr secara filosofis dan struktural, dan menganalisis 

kerangka Maqāṣid Syariah Jasser Auda yang sistemik, kemudian menganalisis 

kompatibilitas serta potensi rekontruksi pemikiran Sadr perspektif Maqāṣid Auda. 

Hasil penelitian ini memberikan kontribusi signifikan bagi penguatan model 

analisis ekonomi Islam berbasis maqāṣid yang tidak hanya menekankan aspek 

fiqh, tetapi juga menumbuhkan kesadaran etis dan struktural, sehingga 

berorientasi pada kemaslahatan (maslahah) umat secara berkelanjutan. 

A. Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-Shadr  

Secara teoritis, Teori konstruksi merupakan landasan pemikiran yang 

menjelaskan bagaimana individu dan masyarakat secara aktif membangun 

realitas, pengetahuan, dan makna mereka. Konsep ini menentang pandangan 

positivisme yang menganggap realitas sebagai entitas objektif yang terpisah 

dari subjek. Inti dari teori ini adalah proses pembentukan atau perakitan 

gagasan, di mana pengetahuan tidak ditransfer secara pasif, melainkan 

diciptakan melalui interaksi antara pengalaman, interpretasi, dan konteks 

sosial.
273

 Konstruksi pemikiran terbentuk melalui tiga tahapan dialektis yang 

saling berkaitan, tahapan-tahapan sebagai berikut: 

1. Ekternalisasi 

Dalam konteks intelektual, tahap ini mencakup proses 

perenungan, respons terhadap tantangan zaman, dan formulasi awal 

gagasan sebagai jawaban atas problem sosial yang dihadapi. 

                                                           
273

 Mulyadi,  "Teori Belajar Konstruktivisme Dengan Model Pembelajaran (Inquiry)," Al Yasini: 

Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan, 7 (2022), 174-174. 



 

 

272 

Tahap eksternalisasi merupakan fase ketika Baqir al-Shadr 

memproyeksikan gagasan internalnya ke ruang sosial sebagai respons 

kritis terhadap kegagalan kapitalisme dan sosialisme. Dalam Iqtishaduna, 

ia menyatakan secara eksplisit bahwa tujuannya bukan hanya mengkritik, 

tetapi membangun suatu sistem ekonomi Islam yang lengkap, berdasarkan 

sumber-sumber autentik Islam. Al-Shadr menolak fondasi filosofis 

kapitalisme yang bertumpu pada individualisme dan sosialisme yang 

meniadakan kepemilikan pribadi, serta menganggap keduanya tidak 

sesuai dengan hakikat manusia. Proses eksternalisasi ini menjadikan al-

Shadr bukan sekadar pengamat, tetapi arsitek intelektual yang 

menyuguhkan alternatif sistem ekonomi yang mandiri dan berakar pada 

identitas Islam. 

Uraian mengenai tahap eksternalisasi Baqir al-Shadr ini 

menunjukkan bahwa Iqtishaduna lahir dari kesadaran kreatif seorang 

pemikir yang tidak sekadar menanggapi arus intelektual global, tetapi 

juga menegaskan identitas epistemologis Islam dalam wacana ekonomi 

modern. Dari tahap eksternalisasi juga memperlihatkan bagaimana al-

Shadr menjadikan kritiknya sebagai titik awal untuk memproyeksikan 

sistem alternatif yang orisinal, sehingga eksternalisasi di sini tampak 

bukan sebagai proses teoritis yang abstrak, melainkan sebagai langkah 

konstruktif yang menandai pergeseran peran al-Shadr dari penerima 

gagasan menjadi arsitek pemikiran ekonomi Islam. Dengan demikian 

dapat disimpulkan, tahap ini menegaskan bahwa eksternalisasi berfungsi 



 

 

273 

sebagai fondasi awal bagi lahirnya sistem ekonomi Islam yang mandiri, 

konsisten, dan berakar pada nilai-nilai syariah. 

2. Obyektivasi 

Produk-produk manusia memperoleh karakter sebagai fakta yang 

berada di luar dan terlepas dari produsennya. Dalam dunia intelektual, 

tahap ini terwujud melalui publikasi karya, sistemasi teori, dan 

institusionalisasi gagasan yang membuatnya menjadi warisan budaya 

objektif. 

Tahap obyektivasi terjadi ketika gagasan subjektif yang 

sebelumnya diekspresikan oleh Baqir al-Shadr melalui proses 

eksternalisasi kemudian berubah menjadi entitas intelektual yang berdiri 

sendiri. Dalam Iqtishaduna, al-Shadr mengobyektivasi pemikirannya 

melalui penyusunan struktur yang sistematis dan terpisah jelas dari 

kapitalisme maupun marxisme. Ia menempatkan ekonomi Islam sebagai 

sistem mandiri dengan memaparkan kritik fundamental terhadap kedua 

ideologi tersebut sebelum masuk pada bangunan ekonomi Islam. Kutipan 

Arab yang ia tuliskan menunjukkan bagaimana kritiknya diformalkan 

menjadi kerangka epistemik yang dapat dipelajari, diuji, dan dikritik oleh 

pembaca. Pada tahap ini, pemikiran al-Shadr tidak lagi berada dalam 

ranah subjektif, tetapi telah menjadi realitas ilmiah yang dapat dirujuk dan 

diperlakukan sebagai objek kajian. 

kajian mengenai obyektivasi ini memperlihatkan bagaimana 

Iqtishaduna berhasil mengukuhkan pemikiran al-Shadr sebagai struktur 



 

 

274 

pengetahuan yang beroperasi secara independen dari penciptanya. 

Dengan membedakan secara tegas ekonomi Islam dari kapitalisme dan 

marxisme, al-Shadr tidak hanya menyajikan sistem tandingan, tetapi juga 

mengonstitusi ekonomi Islam sebagai sebuah realitas ilmiah yang dapat 

diuji dengan kriteria akademik yang sama. Dari penjelasan ini dapat 

disimpulkan bahwa obyektivasi dalam konteks al-Shadr bukan hanya 

penyusunan metodologis, melainkan transformasi gagasan menjadi fakta 

sosial yang hidup dalam ruang wacana keilmuan. Melalui tahap inilah, 

pemikiran al-Shadr memperoleh keberadaan objektif yang melampaui 

dirinya dan terus direproduksi dalam diskursus ekonomi Islam 

kontemporer. 

3. Internalisasi  

Melalui internalisasi, dunia sosial yang terobyektivasi 

ditransformasikan kembali ke dalam kesadaran. Dalam konteks 

keilmuan, tahap ini terwujud ketika suatu pemikiran diadopsi oleh 

komunitas akademik, mempengaruhi paradigma keilmuan, dan akhirnya 

membentuk cara berpikir kolektif. 

Tahap internalisasi merupakan fase ketika gagasan yang telah 

terobyektivasi di masyarakat kemudian diserap kembali ke dalam 

kesadaran individu. Dalam konteks Iqtishaduna, internalisasi terjadi 

ketika pembaca, akademisi, pembuat kebijakan, dan masyarakat mulai 

memahami serta menggunakan konsep-konsep yang dirumuskan Baqir 

al-Shadr sebagai pedoman berpikir dan bertindak. Untuk mempermudah 



 

 

275 

proses internalisasi ini, al-Shadr menciptakan terminologi dan klasifikasi 

yang sistematis, salah satunya melalui teori bentuk-bentuk kepemilikan 

dalam ekonomi Islam. Dengan menegaskan adanya kepemilikan pribadi, 

umum, dan negara sebagai struktur permanen dalam syariah, al-Shadr 

tidak hanya menyampaikan teori, tetapi membangun “bahasa teknis” 

yang memungkinkan masyarakat mengadopsi ekonominya sebagai 

kerangka analisis dan tindakan. Melalui bahasa konseptual ini, pemikiran 

al-Shadr bergerak dari teori abstrak menjadi kesadaran kolektif yang 

dapat dioperasionalkan dalam kehidupan sosial. 

Pada pembahasan ini memperlihatkan bagaimana internalisasi 

dalam pemikiran al-Shadr berlangsung bukan sekadar sebagai 

penerimaan ide, melainkan transformasi cara berpikir kolektif. Dengan 

menciptakan istilah dan kategori yang khas, al-Shadr berhasil menjadikan 

ekonomi Islam bukan hanya sistem alternatif, tetapi juga kerangka 

konseptual yang hidup dalam kesadaran masyarakat. Dapat kita 

simpulkan bahwa internalisasi merupakan puncak dari dialektika 

penciptaan pengetahuan. Gagasan al-Shadr yang awalnya bersifat 

subjektif kini beredar sebagai bahasa umum yang membentuk pola 

analisis dan tindakan sosial. Di sinilah terlihat bahwa Iqtishaduna tidak 

hanya membangun teori, tetapi juga mempengaruhi cara umat memaknai 

realitas ekonomi atas dasar nilai-nilai syariah. 

 

 



 

 

276 

 Pembahasan mengenai lima prinsip dasar konstruksi pemikiran 

dalam Iqtishaduna yakni prinsip aktivitas, sosialitas, kontekstualitas, 

dinamika, dan refleksifitas juga menunjukkan bahwa Baqir al-Shadr 

membangun sistem ekonomi Islam sebagai suatu manhaj pemikiran yang 

hidup, bukan sebagai kumpulan al-ahkām al-tafsīliyyah al-jāmidah. Kelima 

prinsip ini bekerja secara integratif dan saling menguatkan, sehingga 

membentuk sistem ekonomi yang asli dan mandiri, dibangun di atas landasan 

pemikiran yang khas, serta berdiri dalam kerangka nilai dan konsep yang 

unik, yang justru bertentangan dengan asas, nilai, dan konsep yang menjadi 

dasar kapitalisme bebas dan sosialisme Marxis.
274

 

1. Prinsip aktivitas  

Berdasarkan teori dalam konsep dasar konstruksi prinsip ini 

menyatakan bahwa individu berperan aktif dalam membangun 

pengetahuannya sendiri.
275

 

Prinsip aktivitas dalam Iqtishaduna menegaskan bahwa individu 

bukan penerima pasif, tetapi subjek berpikir yang melakukan 

pengolahan, penafsiran, dan konstruksi pemahaman terhadap realitas 

ekonomi. Aktivitas intelektual inilah yang memungkinkan individu 

menginternalisasi al-milkiyah al-muzdawijah, memahami batas hak 

milik, serta menempatkannya dalam kerangka al-„adālah al-ijtimā„iyyah. 

Bagi al-Shadr, tanpa aktivitas berpikir ini, ekonomi Islam akan 

                                                           
274

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 280-281. 
275

 Siska Nerita, Azwar Ananda, & Mukhaiyar,"Pemikiran konstruktivisme dan implementasinya 

dalam pembelajaran," Jurnal Education and development, 11 (2023), 292-297. 



 

 

277 

kehilangan karakter metodologisnya sebagai manhaj, dan hanya akan 

menjadi struktur normatif yang beku. 

Berdasarkan prinsip ini, dapat ditarik kesimpulan bahwasanya 

prinsip aktivitas dalam Iqtishaduna menempatkan individu sebagai 

subjek yang secara aktif membangun dan menafsirkan pengetahuan 

ekonominya, bukan sekadar penerima pasif atas ketentuan normatif. 

Melalui aktivitas intelektual yang terus-menerus, individu mampu 

menginternalisasi konsep kepemilikan ganda, memahami batas hak milik, 

serta menempatkannya dalam kerangka keadilan sosial. Dengan 

demikian, al-Shadr menegaskan bahwa ekonomi Islam hanya dapat 

berfungsi sebagai manhaj yang hidup apabila ditopang oleh keterlibatan 

kognitif individu. Tanpa proses konstruktif ini, ekonomi Islam akan 

kehilangan dinamika metodologisnya dan berubah menjadi struktur yang 

beku. 

2. Prinsip sosialitas 

Konstruksi pemikiran tidak terlepas dari interaksi sosial. Bahasa, 

budaya, nilai, dan lingkungan sosial memainkan peran penting dalam 

membentuk cara seseorang memahami dunia. Pemaknaan atas suatu 

konsep sering kali dihasilkan melalui dialog, diskusi, dan proses sosial 

lainnya.
276

 

Dalam prinsip ini, pemikiran manusia dan praktik ekonomi tidak 

pernah berdiri sendiri, tetapi selalu terbentuk dalam jaringan hubungan 

                                                           
276

 Lisda Romdani, "Teori Konstruksi Sosial: Sebuah Teori Bagaimana Warga Negara memaknai 

Pelaksanaan Pemilihan Kepala Daerah di Masa Pandemic" Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, 10 

(2021), 116-123. 



 

 

278 

sosial. Ekonomi Islam, sebagaimana dijelaskan al-Shadr, tidak dibangun 

untuk kepentingan individualitas ekonomi sebagaimana dalam 

kapitalisme, melainkan berorientasi pada struktur sosial masyarakat. 

Mekanisme seperti zakat, larangan iḥtikār, distribusi yang adil, serta 

regulasi pasar merupakan manifestasi dari al-„adālah al-ijtimā„iyyah dan 

peran sosial masyarakat dalam mengatur keseimbangan ekonomi. Prinsip 

ini memastikan bahwa konsep seperti al-hurriyyah al-iqtishādiyyah fī 

niṭāq al-maḥdūd tidak disalah artikan sebagai kebebasan absolut, 

melainkan kebebasan yang selalu berada di bawah kepentingan kolektif. 

Berdasarkan analisis kritis dari Iqtishaduna, menunjukkan 

bahwa konstruksi pemikiran dan praktik ekonomi dalam perspektif al-

Shadr selalu berakar pada interaksi sosial yang membentuk cara individu 

memahami dan merespons realitas. Pengetahuan ekonomi tidak lahir 

secara individual, melainkan tumbuh melalui dialog, nilai, budaya, serta 

dinamika sosial yang mengitarinya. Dalam konteks ini, ekonomi Islam 

dipahami bukan sebagai sistem yang menonjolkan individualitas 

ekonomi, tetapi sebagai struktur yang berorientasi pada kemaslahatan 

kolektif. Karena itu, konsep kebebasan ekonomi dalam Islam tidak 

dimaknai sebagai kebebasan mutlak, melainkan kebebasan yang dibatasi 

oleh tujuan sosial dan keadilan, sehingga setiap aktivitas ekonomi selalu 

berada dalam kerangka kepentingan masyarakat secara keseluruhan. 

  



 

 

279 

3. Prinsip Kontekstualitas 

Pemikiran terbentuk dalam konteks tertentu baik historis, 

budaya, maupun situasional. Artinya, cara seseorang membangun konsep 

sangat dipengaruhi oleh lingkungan dan pengalaman yang 

melingkupinya. Konteks ini memberikan batasan sekaligus peluang bagi 

terbentuknya pola pikir tertentu.
277

 

Berdasarkan prinsip ini, penerapan ekonomi Islam tidak dapat 

dilepaskan dari kondisi sosial, budaya, dan historis masyarakat. Al-Shadr 

menegaskan bahwa tuntutan al-„adālah al-ijtimā„iyyah berbeda menurut 

keadaan ekonomi komunitas tertentu, sehingga implementasi ekonomi 

Islam harus mempertimbangkan lingkungan sosial di mana ia diterapkan. 

Kontekstualitas inilah yang membuat al-milkiyah al-muzdawijah dan al-

hurriyyah al-iqtishādiyyah fī niṭāq al-maḥdūd dapat diwujudkan secara 

proporsional sesuai kebutuhan masyarakat. Dengan prinsip ini, ekonomi 

Islam tidak tampil sebagai sistem yang kaku, tetapi sebagai struktur nilai 

yang menyesuaikan diri dengan realitas empiris. 

Berdasarkan analisis tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

ekonomi Islam menurut al-Shadr hanya dapat diterapkan secara efektif 

apabila dibaca dalam konteks sosial, budaya, dan historis masyarakat. 

Konsep-konsep ekonomi As-Shadr dapat diterapkan secara proporsional 

sesuai kebutuhan komunitas, sehingga ekonomi Islam hadir bukan 

                                                           
277

 Balya Ziaulhaq Achmadin,  "Urgensi Historical Thinking Skills Bagi Peserta Didik Dalam 

Pembelajaran Sejarah Kebudayaan Islam," Muta'allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1 (2022), 

96-114. 



 

 

280 

sebagai sistem yang kaku, tetapi sebagai manhaj yang menyesuaikan diri 

dengan realitas empiris tanpa meninggalkan orientasi keadilan sosial.  

4. Prinsip dinamika 

Pengetahuan dan pemikiran bersifat berubah dan berkembang 

seiring waktu. Setiap pengalaman baru berpotensi mempengaruhi, 

memperkaya, atau bahkan mengubah struktur pemikiran yang telah ada 

sebelumnya. Dengan demikian, konstruksi pemikiran selalu bersifat 

progresif.
278

 

Prinsip dinamika dalam Iqtishaduna bersifat progresif dan 

berkembang sejalan perubahan zaman. Al-Shadr menjelaskan bahwa 

formulasi ekonomi Islam tidak mungkin dibekukan dalam satu bentuk 

konstitusional yang tetap, melainkan harus memberi ruang bagi otoritas 

(Wali al-Amr) untuk melakukan pengaturan, pembatasan, dan 

penyesuaian sesuai kondisi masyarakat. Dinamika ini menjadikan konsep 

seperti batasan kebebasan ekonomi atau aturan distribusi tidak hanya 

normatif, tetapi terus ditinjau dalam kerangka al-muthul al-Islāmiyyah fī 

al-mujtama„ (nilai-nilai ideal Islam dalam masyarakat). 

Melalui pengamatan yang dilakukan, peneliti menyimpulkan 

bahwa prinsip dinamika dalam Iqtishaduna menempatkan ekonomi Islam 

sebagai sistem yang progresif dan selalu terbuka terhadap perubahan. 

Pemikiran dan kebijakan ekonomi tidak dibekukan dalam satu formulasi, 

tetapi terus berkembang melalui interpretasi baru sesuai kebutuhan 

                                                           
278

 Muhammad Rijal Fadli, "Hubungan filsafat dengan ilmu pengetahuan dan relevansinya di era 

revolusi industri 4.0 (Society 5.0)," Jurnal filsafat, 31 (2021), 130-161. 



 

 

281 

masyarakat dan arahan otoritas yang berwenang. Dengan demikian, 

konsep-konsep seperti pembatasan kebebasan ekonomi maupun aturan 

distribusi tidak hanya bersifat normatif, tetapi senantiasa ditinjau ulang 

dalam kerangka nilai-nilai ideal Islam agar tetap relevan dan aplikatif 

dalam konteks zaman yang berubah. 

5. Prinsip refleksivitas 

Prinsip ini menekankan bahwa individu memiliki kemampuan 

untuk mengevaluasi dan meninjau kembali pemahamannya. Kesadaran 

diri dalam melakukan refleksi memungkinkan seseorang merevisi, 

memperbaiki, atau memperkuat struktur pemikiran yang telah 

terbentuk.
279

 

Dalam prinsip refleksivitas, analisis ini dapat memberikan 

mekanisme evaluatif bagi seluruh sistem. Melalui refleksivitas, 

masyarakat dan individu mampu menilai penerapan al-milkiyah al-

muzdawijah, efisiensi al-hurriyyah al-iqtishādiyyah fī niṭāq al-maḥdūd, 

dan realisasi al-„adālah al-ijtimā„iyyah dalam kehidupan ekonomi. 

Refleksivitas memungkinkan ekonomi Islam melakukan kritik terhadap 

kapitalisme dan sosialisme, menilai realitas masyarakat, serta 

merumuskan alternatif yang realistis (waqi„iyy) sekaligus selaras dengan 

tujuan syariah. Dengan demikian, ekonomi Islam tidak jatuh pada 

stagnasi, melainkan berkembang melalui siklus penilaian, koreksi, dan 

penyempurnaan yang berkelanjutan. 

                                                           
279

 Y. Yulianti, Andi Ana Vera, & S. Saprin. "Prinsip-Prinsip Situational Pembelajaran (Prinsip-

Prinsip Situasional dan Sistem-Sistem Umum Metode Pembelajaran)," Socius: Jurnal Penelitian 

Ilmu-Ilmu Sosial, 2 (2025). 



 

 

282 

Berdasarkan pengamatan oleh peneliti, dapat disimpulkan 

bahwa konstruksi ekonomi yang dibangun al-Shadr bukan hanya 

menawarkan alternatif terhadap kapitalisme dan sosialisme, tetapi 

menyodorkan paradigma yang berangkat dari falsafah keberadaan 

manusia (al-insān al-mujtama„ī) dan hakikat ekonomi sebagai aktivitas 

nilai (al-iḥtirāf al-iqtisādī al-qiyamī). Melalui prinsip aktivitas, sosialitas, 

kontekstualitas, serta struktur kepemilikan ganda dan mekanisme 

distribusi yang berbasis keadilan, al-Shadr menampilkan bangunan 

ekonomi yang tidak sekadar normatif, tetapi operasional dan relevan bagi 

tantangan kontemporer. 

Dapat ditarik kesimpulan bahwasanya,  pemikiran al-Shadr lebih 

tepat dipahami sebagai manhaj bukan hanya sekadar sistem ekonomi 

Islam dalam pengertian teknis. Ia menyediakan kerangka kerja filosofis 

sekaligus perangkat metodologis yang dapat dipakai untuk menganalisis 

isu kontemporer seperti digitalisasi ekonomi, ketimpangan global, 

keamanan pangan, maupun perubahan demografi. Dengan demikian, 

relevansi Iqtishaduna tidak terletak pada aplikasinya secara literal, 

melainkan pada kedalaman kerangka berpikir yang menempatkan 

ekonomi sebagai arena etika, hukum, dan realitas sosial yang terus 

berubah. 

  



 

 

283 

B. Keterbatasan Pemikiran Al-Shadr Dalam Menjawab Tantangan 

Ekonomi Kontemporer. 

Tantangan Ekonomi Kontemporer merujuk pada serangkaian 

masalah, isu, dan tekanan ekonomi yang kompleks, saling terkait, dan sedang 

dihadapi oleh perekonomian global pada masa kini (abad ke-21). Istilah 

kontemporer menekankan bahwa tantangan ini adalah hasil dari dinamika 

zaman modern, yang didorong oleh globalisasi, revolusi teknologi, perubahan 

geopolitik, dan kesadaran akan keberlanjutan.
280

 

Dalam kerangka berpikir Iqtishaduna juga menerangkan bahwa 

perencanaan ekonomi Islam selalu berdiri di atas pandangan realistis terhadap 

manusia, serta mengarah pada tujuan-tujuan yang sesuai dengan kenyataan 

manusia itu sendiri.
281

 

Berdasarkan penelitian yang diperoleh dari analisis kritis pemikiran 

ekonomi Islam as-Shadr dengan tantangan ekonomi kontemporer 

menunjukkan bahwa tantangan ekonomi kontemporer memiliki karakter yang 

jauh lebih kompleks dibandingkan konteks kajian Baqir al-Shadr ketika 

menulis Iqtishaduna.  

1. Ketimpangan Pendapatan Dan Kekayaan 

Teori Skill-Biased Technological Change menerangkan 

bagaimana kemajuan teknologi secara tidak seimbang meningkatkan 

permintaan dan upah bagi pekerja terampil, sekaligus menggerus 

                                                           
280

 Judijanto, Loso, Sri Yani Kusumastuti, and Rina Mudjiyanti. Ekonomi Kontemporer: Dinamika 

dan Tantangan Abad 21, (Jambi: PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2025), 5.  
281

 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna….., 288. 



 

 

284 

pekerjaan rutin kelas menengah, sehingga memperlebar disparitas 

pendapatan.
282

 

Ketimpangan modern dipicu oleh akumulasi modal finansial, 

pertumbuhan ekonomi yang tidak seimbang, dan perubahan teknologi 

yang menguntungkan pemilik modal serta pekerja berkeahlian tinggi. 

Sementara itu, al-Shadr memberikan kerangka normatif berbasis 

kepemilikan ganda dan distribusi yang adil, namun tidak memiliki 

perangkat teoritis untuk menjelaskan dinamika ketimpangan modern 

seperti r > g, akumulasi aset finansial, atau polarisasi pasar tenaga kerja. 

Berdasarkan dari hasil analisi kritis, dapat ditarik kesimpulan 

bahwasanya. Pemikiran ekonomi Islam menurut al-Shadr bersifat 

progresif dan terbuka terhadap perubahan. Pengetahuan manusia yang 

terus berkembang sejalan pengalaman menjadi landasan bagi prinsip 

dinamika dalam Iqtishaduna, di mana formulasi ekonomi Islam tidak 

dibekukan, tetapi selalu disesuaikan oleh otoritas yang berwenang sesuai 

kebutuhan masyarakat. Dengan demikian, batasan kebebasan ekonomi 

maupun aturan distribusi dipahami sebagai konsep yang terus dievaluasi 

dalam kerangka nilai-nilai ideal Islam agar tetap relevan dengan 

perubahan sosial dan zaman. 

  

                                                           
282

 Muhammad Putra Hababil, Muhammad Kharis Firdaus, Nabil Nazhmi, Mochamad Rajendra 

Alghifary, Mohammad Dandi Hamdani, Arif Fadilla "Analisis pengaruh pemerataan ekonomi 

dalam upaya menghapus ketimpangan sosial-ekonomi antar masyarakat," Journal of 

Macroeconomics and Social Development, 1 (2024), 1-9. 



 

 

285 

2. Perubahan iklim dan degradasi lingkungan, 

Situasi ini diperburuk oleh fenomena Tragedi Kepemilikan 

Bersama (Tragedy of the Commons), di mana sumber daya alam global 

seperti atmosfer dieksploitasi berlebihan karena tidak ada insentif 

individu untuk menjaganya, sehingga intervensi kebijakan seperti pajak 

karbon menjadi imperatif.
283

 

Krisis ekologis masa kini muncul dari eksternalitas negatif 

kapitalisme ekstraktif, sementara Iqtishaduna tidak membahas isu 

lingkungan secara eksplisit. Meski begitu, konsep kepemilikan umum 

dan keadilan sosial memberi landasan normatif yang dapat 

dikembangkan sebagai kerangka ekonomi Islam yang ramah lingkungan. 

Berdasarkan pengamatan peneliti, krisis ekologis modern lahir 

dari eksternalitas negatif kapitalisme yang mendorong eksploitasi sumber 

daya bersama, sebagaimana terlihat dalam Tragedy of the Commons. 

Meskipun Iqtishaduna tidak membahas lingkungan secara eksplisit, 

konsep kepemilikan umum dan keadilan sosial yang dikemukakan al-

Shadr tetap menyediakan dasar normatif bagi pengembangan ekonomi 

Islam yang berorientasi pada keberlanjutan dan perlindungan lingkungan. 

3. Tantangan Disrupsi Teknologi Dan Masa Depan Pekerjaan 

Transformasi digital menciptakan paradoks dalam pasar tenaga 

kerja yang dapat dipahami melalui teori Creative destruction Schumpeter, 

                                                           
283

 M. Khairunnisa Musari, "Kegagalan Pasar Dan Eksternalitas Lingkungan." Islam Dan Green 

Economics (2022): 29. 



 

 

286 

di mana inovasi menghancurkan lapangan kerja lama sambil 

menciptakan yang baru.
284

 

Dalam pembahasan digitalisasi ini juga menunjukkan 

keterbatasan Iqtishaduna. Revolusi digital dan otomatisasi mengubah 

struktur produksi dan memperlebar ketimpangan, namun al-Shadr tidak 

membahas perubahan teknologi karena konteks historisnya berbeda. 

Meski demikian, prinsip keadilan sosial, perlindungan kelompok lemah, 

dan peran negara memberikan dasar etis untuk merespons dampak sosial 

disrupsi teknologi.  

Dari pengamatan peneliti, dapat disimpulkan bahwa meskipun 

Iqtishaduna tidak membahas disrupsi teknologi karena konteks 

zamannya, prinsip keadilan sosial dan peran negara yang ditegaskan al-

Shadr tetap memberi dasar etis untuk merespons paradoks 

ketenagakerjaan era digital sebagaimana digambarkan dalam teori 

creative destruction. 

4. Ketidakstabilan sistem keuangan global,  

Teori ini memaparkan siklus di mana stabilitas ekonomi yang 

berkepanjangan justru menumbuhkan kepercayaan berlebihan, 

mendorong peralihan dari pembiayaan yang prudent (hedge) ke 

spekulatif dan akhirnya Ponzi, yang berujung pada kolaps ketika terjadi 

guncangan kepercayaan (Minsky Moment).
285

 

                                                           
284

 Wibowo, Agus. "Riset Kelanggengan Bisnis Dalam Ekosistem Digital: Business Sustainability 

Research In Digital Ecosystems," (Semarang: Penerbit Yayasan Prima Agus Teknik, 2024), 16. 
285

 Anggraeni, Annisa Fitri, Institusi Keuangan Dan Pasar Modal (Jambi: Pt. Sonpedia Publishing 

Indonesia, 2025) 



 

 

287 

Pada tantangan keuangan global, finansial modern 

menghadirkan risiko krisis berulang akibat spekulasi dan integrasi pasar 

modal. Sementara al-Shadr mengkritik riba dan kegiatan non-riil, ia tidak 

membahas mekanisme krisis global, pergerakan modal spekulatif, atau 

instrumen finansial kompleks. Dengan demikian, gagasan beliau tetap 

relevan sebagai kritik etis tetapi memerlukan pengembangan untuk 

menghadapi realitas keuangan internasional. 

Hasil pengamatan yang dilakukan oleh peneliti terkait tantangan 

As-Shadr dalam menghadapi krisis finansial global menunjukkan bahwa 

meskipun Iqtishaduna tidak mengulas dinamika krisis finansial global 

sebagaimana dijelaskan dalam siklus instabilitas Minsky, kritik al-Shadr 

terhadap riba dan aktivitas non-riil tetap memberi pijakan etis bagi 

analisis ekonomi modern. Namun, kerangka ini masih perlu 

dikembangkan agar mampu menjawab kompleksitas pasar keuangan 

internasional yang sarat spekulasi dan risiko krisis berulang. 

5. Tekanan Sistem Perdagangan Global 

Gelombang proteksionisme dan gangguan supply 

chain menantang tatanan multilateral yang selama ini dijaga 

berdasarkan Teori Hegemonic Stability, yang mensyaratkan adanya 

negara hegemon untuk menciptakan keteraturan. Sementara itu, New 

Trade Theory menjelaskan konsentrasi rantai pasokan global yang justru 

rentan terhadap guncangan geopolitik dan pandemi.
286

 

                                                           
286

 Mohamad Irvansyah, Mohamad Irwan Ramdhan, David Panjaitan, & Khairun Nisa, "Kajian 

Sistematis Literatur Mengenai Proteksionisme dan Dinamika Perdagangan Internasional: 

Pendekatan Systematic Literature Review (SLR) Berdasarkan Prisma 2020." Jurnal Bahtera 

Inovasi, 9 (2025). 



 

 

288 

Pada tantangan ekonomi global, al-Shadr juga tidak memberikan 

analisis khusus karena fokus Iqtishaduna berada pada struktur ekonomi 

domestik. Namun prinsip kemandirian ekonomi, keadilan pertukaran, dan 

pencegahan monopoli dapat menjadi dasar normatif dalam merespons 

dominasi negara kuat dalam perdagangan internasional.  

Berdasarkan hasil pengamatan, peneliti menilai bahwa meskipun 

Iqtishaduna tidak membahas dinamika proteksionisme atau kerentanan 

rantai pasok global sebagaimana dijelaskan oleh Hegemonic Stability 

Theory dan New Trade Theory, prinsip kemandirian ekonomi, keadilan 

pertukaran, dan anti-monopoli yang ditegaskan al-Shadr tetap 

memberikan arah normatif untuk menghadapi dominasi negara kuat 

dalam perdagangan internasional. 

6. Hutang Pemerintah Yang Tinggi 

Berdsarkan teoritis ekonomi global dan ekonomi makro, 

perspektif Keynesian berargumen bahwa dalam kondisi liquidity trap, 

defisit anggaran justru diperlukan untuk menopang permintaan agregat, 

meski berisiko pada sustainability fiskal jangka panjang.
287

 

Fenomena hutang publik modern yang berkaitan dengan 

keberlanjutan fiskal, dominasi lembaga internasional, dan risiko 

ketergantungan struktural tidak dibahas oleh al-Shadr. Meski begitu, 

konsep kemandirian ekonomi dan pengelolaan harta publik tetap relevan 

sebagai kritik normatif terhadap ketergantungan utang, sekaligus 

                                                           
287

 Udin Bahrudin, & Edy Suranta Karina Sembiring, "Pengaruh Perubahan Kebijakan Fiskal 

Terhadap Perilaku Konsumen: Tinjauan Dari Perspektif Ekonomi Makro," Hikamatzu| Journal Of 

Multidisciplinary ,1 (2024), 107-120. 



 

 

289 

menegaskan perlunya kerangka fiskal Islam kontemporer yang lebih 

teknis. 

Dari analisi kritis pemikiran as-Shadr, peneliti melihat bahwa 

meskipun Iqtishaduna tidak menyinggung isu keberlanjutan fiskal, utang 

publik, maupun dinamika liquidity trap yang dibahas dalam ekonomi 

makro modern, prinsip kemandirian ekonomi dan pengelolaan harta 

publik yang ditegaskan al-Shadr tetap memberi kritik normatif terhadap 

ketergantungan utang. Namun, kerangka tersebut masih memerlukan 

pengembangan teknis agar relevan dengan tantangan fiskal kontemporer. 

7. Inflasi Dan Biaya Hidup 

Inflasi kontemporer bersifat multidimensi, berasal dari 

konfluensi faktor permintaan dan penawaran. Teori Tarikan Permintaan 

(Demand-Pull) menjelaskan peran kebijakan fiskal dan moneter yang 

sangat akomodatif pasca pandemi, sementara Teori Desakan Biaya (Cost-

Push) menekankan kontribusi guncangan supply chain, kenaikan harga 

energi, dan perang geopolitik, menciptakan tantangan kompleks bagi 

bank sentral.
288

 

Dalam iqtishaduna Al-Shadr membahas keadilan harga, 

penimbunan, dan distorsi pasar, namun tidak mengembangkan teori 

makroekonomi yang mampu menjelaskan inflasi modern yang 

dipengaruhi rantai pasok global, moneter, energi, dan geopolitik. Prinsip 

                                                           
288

 Fitri Kurniawati. "Analisis Perbandingan Inflasi Dalam Perspektif Islam dan 

Konvensional," Syntax Idea, 6 (2024), 1403-1418. 



 

 

290 

keadilan pasar tetap relevan tetapi perlu integrasi dengan teori makro 

kontemporer.  

Berdasarkan pengamatan peneliti tentang inflasi, peneliti 

melihat bahwa meskipun Iqtishaduna menekankan keadilan harga dan 

larangan distorsi pasar, kerangka ini belum mampu menjelaskan inflasi 

modern yang dipengaruhi kebijakan moneter global, rantai pasok, energi, 

dan geopolitik. Oleh karena itu, prinsip moral al-Shadr tetap berguna 

sebagai dasar etis, tetapi perlu dipadukan dengan analisis makroekonomi 

kontemporer agar lebih relevan. 

8. Transisi demografi 

Teori ini memprediksi penurunan tabungan nasional agregat 

seiring dengan membesarnya proporsi populasi lansia yang berada dalam 

fase konsumsi, sekaligus membebani sistem pensiun dan kesehatan 

akibat memburuknya rasio ketergantungan (dependency ratio).
289

 

Menghadapi tantangan demografi perubahan struktur umur, 

bonus demografi, dan penuaan penduduk ternyata tidak muncul dalam 

karya al-Shadr, tetapi konsep al-kafālah al-„āmmāh dan keadilan sosial 

dapat menjadi landasan normatif bagi kebijakan demografis modern. 

Berdasarkan pengamatan analisis kritis terhadap As-shadr 

peneliti memandang bahwa meskipun Iqtishaduna tidak menyinggung 

persoalan demografi modern seperti penurunan tabungan nasional akibat 

penuaan penduduk, meningkatnya rasio ketergantungan, maupun tekanan 

                                                           
289

 Gst Ayu Arini, Ida Ayu Putri Suprapti, M.Irwan, & Tuti Handayani, "Analisis Dampak Penuaan 

Populasi Penduduk Terhadap Keseimbangan Jangka Panjang Ekonomi Makro di 

Indonesia," Jurnal Pendidikan Indonesia, 5 (2024). 



 

 

291 

terhadap sistem pensiun dan kesehatan gagasan al-Shadr tentang al-

kafālah al-„āmmāh dan keadilan sosial tetap menawarkan kerangka etis 

yang relevan. Prinsip-prinsip tersebut dapat dikembangkan lebih lanjut 

untuk menopang perumusan kebijakan demografis kontemporer yang 

menuntut distribusi beban antar generasi secara adil serta penguatan 

jaring pengaman sosial dalam menghadapi dinamika struktur umur 

masyarakat. 

9. Keamanan Pangan dan Energi 

Kerawanan komoditas kunci ini pada hakikatnya merupakan 

manifestasi dari guncangan sisi penawaran (Supply-Side Shocks) yang 

dipicu oleh faktor eksternal seperti perubahan iklim (gagal panen), 

konflik geopolitik (mengganggu pasokan), dan distorsi kebijakan. 

Guncangan ini tidak hanya mendorong inflasi global tetapi juga 

berpotensi memicu krisis humanitarian dan gejolak sosial di negara-

negara rentan.
290

 

Pada tantangan ketahanan pangan merupakan tema yang paling 

kuat dibahas oleh al-Shadr. Ia menjelaskan struktur kepemilikan tanah, 

pencegahan monopoli, distribusi kekayaan, dan intervensi negara untuk 

menjamin kebutuhan dasar masyarakat. Meskipun belum menyentuh 

teknologi pangan industri atau rantai pasok global modern, kerangka ini 

sangat relevan dan dapat menjadi pijakan sistemik untuk membangun 

ketahanan pangan nasional.  

                                                           
290

 Erry Ika Rhofita Rhofita, "Optimalisasi Sumber Daya Pertanian Indonesia Untuk Mendukung 

Program Ketahanan Pangan Dan Energi Nasional," Jurnal Ketahanan Nasional, 28 (2022), 82. 



 

 

292 

Dari pengamatan peneliti, meskipun kerawanan pangan modern 

dipicu oleh berbagai tekanan sisi penawaran seperti perubahan iklim, 

konflik geopolitik, dan kebijakan yang tidak efektif, pemikiran al-Shadr 

dalam Iqtishaduna tetap menawarkan orientasi dasar yang relevan. Walau 

belum menyinggung teknologi pangan industri maupun rantai pasok 

global, gagasannya mengenai pengaturan kepemilikan tanah, pencegahan 

dominasi pasar, distribusi kekayaan, dan peran negara dalam menjamin 

kebutuhan pokok dapat dijadikan landasan normatif untuk merumuskan 

strategi ketahanan pangan nasional. 

10. Ekonomi digital dan kesenjangan digital. 

Masyarakat digital melahirkan bentuk kesenjangan baru yang 

dijelaskan oleh Teori Efek Jaringan, di mana platform digital cenderung 

bergerak menuju monopoli alamiah karena nilai layanannya meningkat 

seiring jumlah pengguna. 
291

 

Tantangan ekonomi digital merupakan tantangan yang sama 

sekali baru dan tidak ditemukan dalam Iqtishaduna. Namun prinsip 

keadilan akses, pencegahan monopoli, dan peran negara dalam sektor 

strategis tetap menjadi dasar etis untuk menghadapi ketimpangan digital 

dan dominasi platform teknologi raksasa. 

Berdasarkan rangkaian analisis di atas, dapat dipahami bahwa 

meskipun kesenjangan digital yang dipicu oleh network effects yang 

mendorong platform menuju monopoli alamiah merupakan fenomena 

                                                           
291

 Mukhlis, Arsad, Zainuddin Mukhsin, & Sitaman Said, "Transformasi Digital Dalam Ekonomi 

Modern," Jurnal Penkomi: Kajian Pendidikan Dan Ekonomi, 7 (2024), 59-65. 



 

 

293 

yang tidak dibahas dalam Iqtishaduna, prinsip-prinsip al-Shadr mengenai 

keadilan akses, pencegahan dominasi pasar, dan peran negara dalam 

sektor-sektor strategis tetap menyediakan kerangka etis awal untuk 

merespons ketimpangan digital serta konsentrasi kekuasaan pada 

perusahaan teknologi besar. 

Secara keseluruhan hasil analisis kritis, hemat penulis 

menyimpulkan bahwa kekuatan utama Iqtishaduna terletak pada prinsip-

prinsip fundamental yang menempatkan manusia sebagai subjek ekonomi 

yang memiliki kebutuhan material sekaligus moral. Namun, realitas ekonomi 

kontemporer menghadirkan skala dan kompleksitas persoalan yang tidak 

mungkin dijawab secara memadai hanya dengan kerangka klasik. 

Ketimpangan digital, globalisasi finansial, perubahan iklim, tekanan 

perdagangan global, hingga dinamika pasar tenaga kerja digital memerlukan 

seperangkat analisis baru yang belum ada pada masa al-Shadr. Karena itu, 

tantangan terbesar ekonomi Islam hari ini bukan sekadar bagaimana 

mempertahankan prinsip normatif Iqtishaduna, tetapi bagaimana 

mengembangkan perangkat teori, metodologi, dan instrumen kebijakan yang 

mampu menjembatani nilai dengan realitas. 

C. Rekonstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir As-Shadr 

dengan Lensa Maqāṣid Al-Sharī‘ah  Jasser Auda 

Rekonstruksi adalah proses yang lebih kritis, yaitu membongkar dan 

menyusun kembali suatu gagasan atau sistem yang sudah mapan. 

Rekonstruksi tidak bertujuan untuk menghancurkan, melainkan untuk 



 

 

294 

memperbarui dan memberikan makna baru yang lebih relevan dengan 

konteks yang berubah. Secara metodologis, proses Rekonstruksi Pengetahuan 

melibatkan tiga tahapan kritis: 

1. Analisis Ideologi Total 

Proses analisis meliputi dekonstruksi terhadap skema konseptual 

yang membingkai realitas, pelacakan determinasi sosial dari berbagai 

bentuk kesadaran, serta pemetaan relasi antara posisi sosial dengan 

struktur kognitif yang berkembang. 

Pada tahap ideologi total, pemikiran ekonomi Muhammad Baqir 

al-Shadr dalam Iqtishaduna dipahami sebagai bangunan nilai yang 

menyeluruh dan terintegrasi, bukan sekadar kumpulan aturan ekonomi. 

Shadr mengonstruksi ekonomi Islam sebagai sistem operasi yang menjadi 

alternatif total terhadap kapitalisme dan sosialisme. Kritiknya terhadap 

kapitalisme bersifat ideologis karena ia menyerang prinsip dasar 

kebebasan ekonomi absolut yang menurutnya melahirkan ketimpangan 

dan eksploitasi. Bagi Shadr, Islam merupakan sistem nilai tandingan yang 

mengembalikan dimensi moral dalam kehidupan ekonomi. Ia 

memosisikan ekonomi Islam sebagai sistem berfondasi maqāṣid keadilan, 

keseimbangan, perlindungan manusia serta menegaskan bahwa tujuan 

ekonomi Islam adalah menciptakan keadilan sosial dan kehidupan 

bermartabat bagi semua. Dengan demikian, Iqtishaduna menjadi 

kerangka ideologis menyeluruh yang mencerminkan kesadaran kolektif 

Islam dalam merespons krisis ekonomi modern. 



 

 

295 

Pada pembahasan ini, menunjukkan bahwa tahap ideologi total 

dalam pemikiran Shadr merupakan fase di mana ekonomi Islam 

diperdekatkan sebagai visi dunia yang komprehensif. Analisisnya 

terhadap kapitalisme dan sosialisme bukan sekadar teknis, tetapi menggali 

akar moral dan ontologis kedua sistem tersebut. Uraian ini menegaskan 

bahwa Shadr menempatkan ekonomi Islam sebagai sistem nilai yang 

menyatu dengan tujuan-tujuan etis syariah, sehingga rekonstruksi berbasis 

maqāṣid muncul secara natural dari kerangka ideologisnya. Berdasarkan 

hasil pengamatan peneliti menunjukkan bahwa Iqtishaduna tidak hanya 

menawarkan teori ekonomi, tetapi membentuk fondasi konseptual bagi 

kebangkitan kesadaran ekonomi Islam yang holistik dan berorientasi pada 

keadilan sosial. 

2. Konkurensi Perspektif 

Melalui metode komparasi yang rigor, setiap perspektif dipetakan 

dalam konteks sosio-historisnya masing-masing, sementara klaim-klaim 

kebenarannya dievaluasi berdasarkan koherensi internal dan relevansi 

sosialnya. 

Tahap konkurensi perspektif menempatkan pemikiran Shadr dalam 

dialog dengan berbagai tradisi ekonomi seperti kapitalisme, sosialisme, 

teori pasar modern, dan pendekatan maqāṣid kontemporer. Shadr 

menunjukkan bahwa pasar tidak mampu menghadirkan keadilan karena 

tunduk pada kepentingan individu dan ketimpangan kekuasaan, namun ia 

tetap mengakui efektivitas pasar selama dikendalikan nilai syariah dan 



 

 

296 

peran negara. Kesadaran bahwa ekonomi Islam harus selaras dengan 

realitas manusia membuat pemikiran Shadr terbuka untuk dibaca bersama 

isu-isu modern seperti regulasi pasar, kapasitas negara, dan ekonomi 

digital. Pada tahap ini, pemikiran Shadr diuji, diperdalam, dan diperkaya 

oleh beragam perspektif. 

Berdasarkan pengamatan peneliti penjelasan ini menunjukkan 

bahwa Shadr tidak menutup diri pada satu pandangan, tetapi 

menempatkan ekonomi Islam dalam arena dialog yang luas. 

Pendekatannya yang kritis namun terbuka menegaskan bahwa 

Iqtishaduna memiliki potensi untuk terus dikembangkan melalui 

interaksi dengan teori modern. Konkurensi perspektif di sini 

memperlihatkan dinamika pemikiran al-Shadr ia tetap berakar pada 

syariah, namun cukup fleksibel untuk membaca kompleksitas zaman dan 

memberi ruang bagi reinterpretasi yang lebih progresif. 

3. Sintesis Integratif 

Tahap sintesis integratif merupakan fase ketika nilai-nilai ideologis 

Shadr dan perspektif baru yang muncul dari dialog interdisipliner 

dipadukan menjadi model ekonomi Islam yang lebih operasional. Pada 

tahap ini, maqāṣid sistemik Jasser Auda menjadi alat rekonstruksi, bukan 

hanya sumber nilai. 

Maqāṣid al-Sharī„ah menurut Jasser Auda adalah kumpulan tujuan, 

nilai, dan prinsip dasar syariah yang berfungsi sebagai kerangka filosofis 

untuk memahami, menimbang, dan menerapkan hukum Islam secara 



 

 

297 

sistemik, holistik, dan berorientasi pada kemaslahatan manusia serta 

transformasi sosial.
292

 

Secara teoritis, Auda menegasakan bahwa maqāṣid bukan sekadar 

lima tujuan daruriyyah, tetapi suatu metodologi yang menjadikan syariah 

sebagai sistem nilai yang terbuka, dinamis, dan mampu menjawab 

perubahan zaman melalui realisasi keadilan, kemanusiaan, dan perbaikan 

kehidupan manusia (iṣlāḥ).
293

 

Berdasarkan hasil analisis kritis pemikiran ekonomi Islam 

Muhammad Baqir as-Shadr dengan pendekatan maqāṣid Jasser Auda, 

menunjukkan bahwa maqāṣid Jasser Auda menawarkan pendekatan yang 

lebih sistemik, kognitif, dan multidisipliner untuk membaca realitas 

kontemporer, sementara Iqtishaduna Baqir al-Shadr menyediakan 

fondasi rasional dan normatif bagi ekonomi Islam.  

a. Sifat Kognitif 

Menurut Auda, hukum Islam (fiqih) merupakan hipotesis hasil 

konstruksi kognitif para ahli hukum fikih. Hukum Islam merupakan 

hasil dari penalaran dan ijtihad para ahli fiqh yang mencoba untuk 

mengungkap makna.
294

 

Auda memandang maqāṣid sebagai kerangka pengetahuan 

berbasis akal, data empiris, dan nilai syariah, sehingga mampu 

membaca perilaku ekonomi modern seperti bias kognitif, algoritma, 

dan pola konsumsi digital. Iqtishaduna sudah menggunakan 

                                                           
292

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah (Lebanon: Maktab Al Tauzi‟, 2012), 29. 
293

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah…..,31. 
294

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah ….., 95. 



 

 

298 

pendekatan rasional, namun masih linear dan belum mencapai 

integrasi multidisipliner sebagaimana yang dikembangkan Auda. 

Hasil pengamatan peneliti menunjukkan bahwa Auda 

menempatkan hukum Islam sebagai hasil konstruksi kognitif para 

ahli fikih yang bekerja melalui proses penalaran, pengamatan 

empiris, dan orientasi nilai, sehingga maqāṣid berfungsi sebagai 

kerangka epistemik yang mampu membaca dinamika ekonomi 

modern, termasuk bias perilaku dan pola konsumsi digital. Jika 

dibandingkan, Iqtishaduna telah menggunakan pendekatan rasional 

yang kuat; namun karakter analisisnya masih bergerak dalam pola 

linear dan belum mencapai integrasi multidisipliner sebagaimana 

kerangka sistemik yang ditawarkan Auda. 

b. Fitur holistik  

Keholistikan atau keutuhan hukum Islam yakni dapat dilihat 

dari hujjah yang digunakan oleh para ulama ushul fiqh yaitu bersifat 

“holistic evidence” (hujjah al-kulliy) yang dijadikan pertimbangan 

dalam menentukan hukum Islam.
295

 

Auda menekankan bahwa syariah adalah sistem terpadu yang 

mencakup aspek sosial, ekonomi, moral, dan politik secara 

menyeluruh. Iqtishaduna menunjukkan karakter holistik melalui 

analisis kepemilikan, pasar, dan keadilan, tetapi masih berorientasi 

pada kerangka fikih klasik. Dalam konteks global saat ini yang 

                                                           
295

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah ….., 96. 



 

 

299 

ditandai krisis energi, pangan, dan geopolitik, pendekatan holistik 

Auda memberi ruang analisis lebih luas dibanding struktur 

Iqtishaduna yang masih sempit dari perspektif disiplin modern. 

Berdasarkan analisi kritis terhadap pemikirian As-Shadr, 

peneliti menilai bahwa meskipun Iqtishaduna menunjukkan karakter 

holistik melalui pembahasan kepemilikan, pasar, dan keadilan, 

kerangka analisisnya masih terikat pada perspektif fikih klasik. 

Pendekatan holistik ala Auda, yang mencakup dimensi sosial, 

ekonomi, moral, dan politik secara menyeluruh, menawarkan ruang 

analisis yang lebih luas dan relevan untuk menangkap kompleksitas 

isu global kontemporer, seperti krisis energi, pangan, dan geopolitik. 

c. Keterbukaan Sistem Hukum Islam 

Menurut Auda, tidak ada istilah penutupan pintu ijtihad 

dalam hukum Islam sebagaimana dikemukakan oleh para ulama 

klasik. Hal ini dikarenakan hukum Islam dapat dikembangkan sesuai 

dengan kebutuhan zaman jika memang menghadapi perubahan-

perubahan baru dalam beberapa aspek kehidupan manusia. Hukum 

Islam bisa bersifat fleksibel sesuai dengan konteks zaman, keadaan, 

maupun tempat.
296

 

Auda menegaskan bahwa syariah bersifat dinamis dan harus 

direkonstruksi sesuai perkembangan pengetahuan dan realitas baru. 

Iqtishaduna memiliki semangat terbuka pada kritik terhadap 

                                                           
296

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah ….., 166. 



 

 

300 

kapitalisme dan sosialisme, tetapi tetap memakai model ekonomi 

tradisional sehingga kurang adaptif terhadap fenomena baru seperti 

fintech, blockchain, dan AI. Dengan pendekatan keterbukaan Auda, 

kerangka al-Shadr dapat diperbarui agar selaras dengan perubahan 

ekonomi digital. 

Berdasarkan pengamatan terhadap kerangka maqāṣid, 

peneliti berpendapat bahwa meskipun Iqtishaduna menunjukkan 

semangat kritis terhadap kapitalisme dan sosialisme, kerangka 

ekonominya masih berlandaskan model tradisional sehingga kurang 

responsif terhadap perkembangan teknologi dan ekonomi digital, 

seperti fintech, blockchain, dan AI. Dengan mengadopsi pendekatan 

fleksibel dan dinamis ala Auda, yang menekankan rekontruksi 

syariah sesuai konteks zaman dan realitas baru, kerangka al-Shadr 

dapat diperluas dan diperbarui agar lebih adaptif terhadap tantangan 

ekonomi kontemporer. 

d. Fitur Hierarki Dalam Sistem Hukum  

Menganalisis suatu hal dengan cara memandangnya sebagai 

susunan hierarkis merupakan pendekatan yang mendasar dan umum, 

baik dalam metode sistemik maupun empiris. Membagi keseluruhan 

sistem menjadi kelompok atau bagian-bagian merupakan proses 

untuk membedakan perbedaan dan kesamaan di antara karakteristik 



 

 

301 

bagian-bagian tersebut. Setiap karakteristik menentukan suatu 

dimensi dalam ruang yang memiliki banyak dimensi sifat.
297

 

Auda menggambarkan hubungan saling memengaruhi antar 

variabel syariah, sehingga kebijakan harus dianalisis dalam jaringan 

sebab-akibat yang kompleks. Iqtishaduna memiliki struktur hierarki 

dasar antara kepemilikan, distribusi, dan pasar, tetapi cara 

pembacaannya masih linier. Pendekatan sistemik Auda memperluas 

kemampuan analisis al-Shadr, terutama dalam memahami 

keterhubungan ekonomi global seperti suku bunga internasional, 

geopolitik, dan fluktuasi harga komoditas. 

Hasil pengamatan yang dilakukan oleh peneliti terkait fitur 

hierarki dalam sistem hukum Islam yaitu meskipun Iqtishaduna 

memiliki struktur hierarki dasar yang mengatur kepemilikan, 

distribusi, dan pasar, pendekatannya masih bersifat linier. Dengan 

mengadopsi pendekatan sistemik ala Auda, yang menekankan 

hubungan saling memengaruhi antar variabel syariah dan analisis 

dalam jaringan sebab-akibat kompleks, kemampuan analisis al-Shadr 

dapat diperluas untuk memahami keterkaitan ekonomi global, 

termasuk dinamika suku bunga internasional, geopolitik, dan 

fluktuasi harga komoditas. 

 

 

                                                           
297

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah….., 102. 



 

 

302 

e. Fitur multidimensional  

Dikarenakan sistem merupakan suatu kesatuan dari 

berbagai sub sistem yang saling berkaitan begitu juga dengan hukum 

Islam yang merupakan suatu sistem maka dalam berijtihad 

menentukan hukum Islam harus berpikir multidimensi.
298

 

Dalam hal ini, Auda menuntut pembacaan fenomena 

ekonomi dari berbagai lapisan material, sosial, psikologis, teknologi, 

dan politik secara serentak. Iqtishaduna telah menampilkan dimensi 

moral-sosial, tetapi belum memasukkan dimensi budaya, psikologi 

ekonomi, dan teknologi yang membentuk pasar modern. Pendekatan 

multidimensi Auda memungkinkan ekonomi Islam membaca 

fenomena crypto, welfare state, dan kesenjangan digital secara lebih 

lengkap. 

Berdasarkan analisis terhadap pemikiran As-Shadr, peneliti 

menilai bahwa meskipun Iqtishaduna telah menekankan dimensi 

moral dan sosial dalam analisis ekonomi, kerangka tersebut belum 

memasukkan seluruh aspek kehidupan yang membentuk pasar 

modern. Dengan pendekatan multidimensi ala Auda, yang membaca 

fenomena ekonomi secara simultan dari lapisan material, sosial, 

psikologis, teknologi, dan politik, ekonomi Islam memiliki 

kemampuan lebih komprehensif untuk memahami dinamika 

kontemporer dan kesenjangan digital. 

                                                           
298

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah ….., 102. 



 

 

303 

f. Tujuan sistem hukum Islam 

Sesungguhnya sebuah sistem dianggap kebertujuan apabila 

mampu memperoleh hasil yang sama dengan cara yang beragam, 

atau memperoleh hasil yang beragam di dalam lingkungan yang 

sama, selama hasil tersebut tetap mewujudkan Maqāṣid (tujuan-

tujuan) yang dikehendaki.
299

 

Auda mengembalikan maqāṣid sebagai orientasi nilai yang 

menilai kebijakan berdasarkan dampaknya terhadap kemaslahatan 

manusia. Iqtishaduna sudah menekankan keadilan, distribusi, dan 

keseimbangan sosial, tetapi tujuannya masih terikat maqāṣid klasik. 

Di era digital, maqāṣid perlu mencakup keamanan data, keadilan 

digital, dan perlindungan konsumen online. Pendekatan Auda 

memberikan perluasan penting bagi tujuan-tujuan baru tersebut. 

Berdasarkan pengamatan dari analisis kritis tersebut, peneliti 

berpendapat bahwa meskipun Iqtishaduna telah menekankan prinsip 

keadilan, distribusi, dan keseimbangan sosial, fokusnya masih 

terbatas pada maqāṣid klasik. Dengan menempatkan maqāṣid 

sebagai tolak ukur nilai dan kemaslahatan manusia seperti yang 

ditawarkan Auda, kerangka ekonomi Islam dapat diperluas untuk 

mengakomodasi tantangan kontemporer, termasuk isu keamanan 

data, keadilan digital, dan perlindungan konsumen di dunia maya. 

                                                           
299

 Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‟ah….., 102. 



 

 

304 

Maqāṣid al-Sharī„ah dalam pandangan Jasser Auda 

menghadirkan cara baru memahami syariah sebagai sistem nilai 

yang hidup, terbuka, dan terus bergerak mengikuti perubahan 

manusia dan zamannya. Ketika gagasan ini dipadukan dengan 

konstruksi ekonomi Islam Baqir al-Shadr dalam Iqtishaduna, terlihat 

bahwa keduanya sebenarnya bertemu pada orientasi besar dan  

menghadirkan keadilan, kemaslahatan, dan perbaikan hidup 

manusia. Hanya saja, Auda menawarkan pendekatan yang lebih 

luwes dan multidisipliner sehingga nilai-nilai yang dibangun al-

Shadr dalam konteks abad ke-20 dapat diperluas dan diterjemahkan 

ulang untuk menjawab realitas baru seperti digitalisasi ekonomi, 

perubahan perilaku manusia, dan kompleksitas sosial global. Maka 

dapat disimpulkan bahwasanya, integrasi keduanya bukan sekadar 

penggabungan teori, tetapi usaha menempatkan ekonomi Islam 

sebagai ilmu yang tidak hanya normatif, tetapi juga manusiawi, 

adaptif, dan benar-benar relevan dengan kehidupan manusia hari ini. 

Model ekonomi rekonstruktif Shadr dan  Auda merupakan 

sistem ekonomi Islam yang dibangun dengan mengintegrasikan 

fondasi keadilan distribusi dan etika kepemilikan Baqir al-Shadr 

dengan pendekatan sistemik-multidimensi Jasser Auda. Model ini 

memiliki karakteristik utama berupa orientasi nilai, struktur ekonomi 

yang berlapis, serta mekanisme kebijakan yang adaptif terhadap 

perubahan zaman. Dalam model ini, prinsip-prinsip ekonomi Shadr 



 

 

305 

seperti distribusi kekayaan yang adil, larangan akumulasi tanpa 

kerja, dan kontrol moral atas pasar tidak direduksi, melainkan 

ditempatkan dalam kerangka yang lebih luas melalui konsep 

maqāṣid sistemik yang memungkinkan syariah terbaca secara 

dinamis dan kontekstual. Integrasi ini menghasilkan sistem ekonomi 

yang tidak hanya menjaga substansi ajaran syariah, tetapi juga 

mampu menafsirkan realitas baru seperti ekonomi digital, 

transformasi teknologi, dan hubungan ekonomi global yang saling 

terkait. 

Secara struktural, model ini berpijak pada tiga komponen 

utama: kepemilikan multilevel, pasar kendali maqāṣid, dan distribusi 

multidimensi. Kepemilikan multilevel memadukan konsep Shadr 

tentang kepemilikan pribadi, publik, dan negara dengan fungsi 

adaptif yang memungkinkan pengelolaan sumber daya baru seperti 

data digital dan infrastruktur teknologi sebagai amanah publik. Pasar 

dalam model ini tetap berfungsi sebagai mekanisme penentuan 

harga, tetapi dikendalikan oleh maqāṣid sehingga praktik-praktik 

merusak seperti spekulasi teknologi, manipulasi algoritmik, atau 

eksploitasi platform dapat dicegah melalui regulasi yang dinamis dan 

berbasis data. Selain itu, distribusi tidak lagi terbatas pada 

penyaluran fisik seperti zakat dan jaminan sosial, melainkan juga 

mencakup distribusi akses teknologi, kesempatan kerja digital yang 



 

 

306 

adil, serta perlindungan konsumen dan keamanan data sebagai 

bagian dari kemaslahatan kontemporer. 

Dalam operasionalnya, model ini bekerja melalui mekanisme 

penilaian kebijakan berbasis maqāṣid yang memeriksa dampak suatu 

kebijakan terhadap keadilan, keseimbangan sosial, stabilitas digital, 

dan perlindungan manusia. Mekanisme ini menggantikan pendekatan 

linear Shadr dengan analisis jaringan sebab akibat yang 

diperkenalkan Auda, sehingga setiap kebijakan ekonomi dapat 

dinilai secara lebih komprehensif. Dengan cara ini, tidak hanya 

menghasilkan perluasan nilai, tetapi juga menciptakan model 

kebijakan yang mampu menanggapi isu-isu baru seperti fintech, 

kecerdasan buatan, dan ekonomi platform. Sistem ekonomi yang 

lahir dari rekonstruksi ini pada akhirnya memiliki karakter normatif 

yang jelas, struktur yang teratur, dan perangkat operasional yang 

memungkinkan penerapannya dalam kebijakan publik, sehingga 

menjadikannya model yang utuh, sistematis, dan relevan untuk 

menjawab tantangan ekonomi modern. 

 

 

 

 

 

  



 

 

307 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Bab ini menyajikan perumusan akhir dari seluruh proses penelitian. 

Bagian ini menegaskan temuan utama dan pemenuhan tujuan penelitian serta 

memperlihatkan posisi model rekonstruksi yang telah dihasilkan juga 

menegaskan kontribusi penelitian dalam membangun rekonstruksi pemikiran 

ekonomi Islam berdasarkan gagasan Al-Shadr dan pendekatan maqāṣid Jasser 

Auda. Seluruh hasil analisis dirangkum secara sistematis untuk memberikan 

gambaran utuh mengenai kontribusi penelitian bagi pengembangan studi 

ekonomi Islam. 

1. Konstruksi dasar pemikiran ekonomi Islam dalam Iqtishaduna dibangun 

al-Shadr melalui tiga prinsip utama yang membentuk kerangka 

fundamental sistem ekonominya, yaitu prinsip keadilan distributif yang 

menempatkan pemerataan dan penghapusan eksploitasi sebagai tujuan 

utama, prinsip moralitas pasar yang menegaskan bahwa mekanisme pasar 

hanya dapat dibenarkan jika tunduk pada nilai-nilai etik syariah, serta 

prinsip integrasi antara nilai, hukum, dan struktur sosial yang menjadikan 

ekonomi Islam bukan sekadar aturan teknis, tetapi bagian dari visi 

ideologis Islam tentang masyarakat yang adil. Ketiga prinsip ini 

menunjukkan bahwa al-Shadr merumuskan ekonomi Islam sebagai sistem 

nilai yang utuh dan sebagai alternatif menyeluruh terhadap kapitalisme dan 

sosialisme, sehingga Iqtishaduna tidak hanya berfungsi sebagai teks 

ekonomi, tetapi sebagai konstruksi ideologis yang menata kepemilikan, 

307 



 

 

308 

pasar, distribusi, dan peran negara dalam satu kesatuan konseptual yang 

koheren. 

2. Relevansi pemikiran al-Shadr terhadap tantangan ekonomi kontemporer, 

penelitian ini menemukan bahwa gagasan al-Shadr sangat kuat dalam 

menjawab isu-isu klasik seperti keamanan pangan, distribusi kekayaan, 

peran negara, dan struktur kepemilikan. Ia memberikan solusi sistemik 

yang berbasis nilai, terutama mengenai pemerataan, penggunaan optimal 

sumber daya publik, dan perlindungan masyarakat. Namun, pemikiran al-

Shadr memiliki keterbatasan dalam menjawab tantangan modern secara 

tekhnis yang bersifat global, teknologis, dan makro-struktural, seperti 

ketimpangan berbasis financial capitalism, perubahan iklim, disrupsi 

teknologi, ketidakstabilan sistem keuangan internasional, utang negara 

modern, inflasi global, ekonomi digital, serta perubahan demografi. 

Keterbatasan tersebut lebih disebabkan oleh konteks historis masa hidup 

al-Shadr yang belum mengenal dinamika global saat ini. Meski demikian, 

fondasi nilai yang ia tawarkan tetap relevan untuk dijadikan basis normatif 

dalam merumuskan pengembangan teori ekonomi Islam yang lebih adaptif 

dan kontekstual. 

3. Pendekatan sistem maqāṣid Jasser Auda mampu menawarkan jalan 

rekonstruksi yang menjadikan pemikiran al-Shadr lebih relevan dan 

responsif. Melalui fitur-fitur sistemik seperti sifat kognitif, keholistikan, 

hierarki analisis, keterbukaan ijtihad, dan multidimensionalitas, maqāṣid 

Auda memberikan perangkat metodologis yang mampu memperluas 



 

 

309 

jangkauan analitis al-Shadr. Rekonstruksi yang dihasilkan yaitu berupa 

model ekonomi yang memungkinkan konsep kepemilikan mencakup 

sumber daya digital, pasar dipahami sebagai jaringan sebab-akibat yang 

menuntut regulasi adaptif, serta distribusi tidak hanya dalam bentuk 

material tetapi juga distribusi akses, literasi, perlindungan, dan kesempatan 

ekonomi. Dengan demikian, nilai keadilan yang menjadi inti pemikiran al-

Shadr dapat diwujudkan dalam konteks yang lebih luas dan sesuai dengan 

tantangan ekonomi kontemporer, hingga isu-isu privasi digital. 

B. Saran 

1. Bagi Akademisi dan Lembaga Pendidikan Tinggi 

Penelitian ini membuka wacana baru dalam epistemologi ekonomi 

Islam, sehingga para akademisi dan program studi Ekonomi Syariah 

didorong untuk menjadikan sintesis pemikiran Al-Shadr dan Auda sebagai 

bahan kajian dan pengembangan kurikulum yang lebih dinamis. Untuk 

memperkuat landasan teoretis ini, perlu dilakukan penelitian lebih lanjut 

yang bersifat empiris guna menguji model rekonstruksi yang dihasilkan, 

sekaligus mengeksplorasi penerapan pendekatan Maqāṣid sistemik Jasser 

Auda dalam ranah ekonomi Islam lainnya, seperti keuangan mikro syariah, 

ekonomi digital, atau pembangunan berkelanjutan.  

2. Bagi Akademisi dan Peneliti Ekonomi Islam. 

Lembaga keuangan syariah dan otoritas pengatur seperti OJK dan 

DSN-MUI dapat mempertimbangkan kerangka Maqāṣid sistemik yang 

holistik dalam merumuskan produk, kebijakan, dan regulasi, dengan 



 

 

310 

mengintegrasikan konsep keberlanjutan lingkungan, keadilan 

antargenerasi, serta nilai universal lainnya yang diusung Auda ke dalam 

praktik bisnis syariah, sementara prinsip-prinsip normatif Al-Shadr yang 

telah direkonstruksi dapat dijadikan landasan filosofis untuk membangun 

model ekonomi komunitas atau koperasi syariah yang lebih adil, mandiri, 

dan tidak hanya berfokus pada profitabilitas semata.Bagi Peneliti Lanjutan 

Kajian tentang relevansi al-Shadr perlu diperluas kepada isu-isu 

khusus seperti ekonomi digital, keamanan data, green economy, ekonomi 

platform, ketahanan energi, dan desain tata kelola sistem keuangan yang 

berlandaskan maqāṣid. Penelitian tematik ini menunjukkan arah baru bagi 

pengembangan ekonomi Islam agar lebih aplikatif dan siap menjawab 

tantangan masa depan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

311 

DAFTAR RUJUKAN 

 

Abd Al-Jabbār Al-Hamadani, Al-Mughni Fi Abwab Al-Tawḥid Wa Al-ʿadl Kairo: 

Al-Mu‟assasah Al-Miṣriyyah Al-ʿammah Li Al-Ta‟līf Wa Al-Nashr, 

1960 M.  

Abdullah, Suhaila Nur Izzaty Mohamad, & Mohd Nizam Sahad, "The Quranic 

Principle of Wasatiyyah as the Foundation of Malaysia Madani‟s 

Civilizational Framework," International Journal of World 

Civilizations and Philosophical Studies 2 2025. 

Abi Ishaq As-Syatibi, Al-Muwafaqat Maroko: Al-Basyir Bin Atiyyah, 2017. 

Abū Bakr Muḥammad Ibn ʿali Al-Qaffal Al-Kabīr Al-Shashi, Maḥasin Al-

Syarī„ah Beirut: Dār Al-Kutub Al-ʿilmiyyah, 2004 M  

Abu Hamid Alghazali, Al-Mustasfa 2 Al-Madinah: Al-Jami‟ah Al-Islamiyah, 

1996. 

Abu Ḥamid al-Ghazali, Iḥya‟ ʿUlum al-Dīn, trans. Fazl-ul-Karim, vol. II, The 

Book of Worldly Usages Karachi: Darul-Ishaat, 1993. 

Achmad Fageh, "Contextualization Of Maslahah Jasser Auda‟s Thought In 

Islamic Economy," Indonesian Interdisciplinary Journal Of Sharia 

Economics (Iijse), 4 2021. 

Agatha Olivia Purba, et al., "Analisis Validitas Isi Pada Buku Teks Bahasa 

Indonesia Smp Kelas Viii Kurikulum Merdeka Tahun 2021," Jurnal 

Intelek Dan Cendikiawan Nusantara, 1 2024. 

Agus Hermanto, Maqāṣid Al-Syari‟ah Malang: Cv Literasi Nusantara Abadi, 

2018. 

Ah Soni Irawan, "Maqāshid Al-Sharīah Jasser Auda Sebagai Kajian Alternatif 

Terhadap Permasalahan Kontemporer," The Indonesian Journal Of 

Islamic Law And Civil Law, 3 2022. 

Ahmad Jalili, Teori Maqāṣid al-Sharī‟ah  Dalam Hukum Islam Teraju: 2021. 

Akbar & Ahmad Roza‟I, “Analisis Pemikiran Satria Effendi M. Zein Tentang 

Hukum Keluarga Islam Di Indonesia Ditinjau Dari Maqāṣid 

Syari‟ah” Disertasi, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2020. 

Al-Amiri & Abu Al-Ḥasan Muḥammad Ibn Yusuf, Al-I„Lam Bi-Manaqib Al-Islam 

Kairo: Dar Al-Fikr Al-ʿarabi, 1947 

311 



 

 

312 

Al-Ghazali, Iḥyā‟, vol. I, The Mysteries of Zakat, trans. Fazl-ul-Karim Darul-

Ishaat ed. 

Ali Akbar, “Pengelolaan Zakat Diindonesia Dalam Undang-Undang No. 23 

Tahun 2011 Perspektif Maqāṣid  Asy-Syari'ah Imam-Al-Syathibi (W. 

790 H/1388 M)” Thesis, UIN Sumatera Utara, 2021. 

Al-Kailani , Maqāṣid As-Syari‟ah „Inda Imam Al-Ghazali Libiyah : Alukah, 2009. 

Al-Ṣadūq & Muḥammad Ibn ʿalī, ʿilāl Al-Sharāʾiʿ Wa Al-Aḥkām Qum: Mu‟assasat 

Al-Nashr Al-Islāmī, 1965.   

Andri Sutrisno, "The Concept Of Maqāṣid  Sharia According To Jasser Auda," El-

Faqih: Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam, 8 2022. 

Anggraeni, Annisa Fitri, Institusi Keuangan Dan Pasar Modal Jambi: Pt. 

Sonpedia Publishing Indonesia, 2025. 

Anjani Rangkuti, Ririn, & Muhammad Arif, "Pemikiran Ekonomi Islam M. Umer 

Chapra dalam Konteks Era Kontemporer," Jurnal Ilmiah Research 

Student 1.3 2024. 

Arfan Harahap, Muhammad Sukiman, & Isnaini Harahap, "Measuring Muslim 

Welfare: A Falah-Based Indeks," Share: Jurnal Ekonomi Dan 

Keuangan Islam 12 2023. 

Arif Sugian, “Konsep Maslahah Al-Juwaynī Dalam Kitab Al-Burhān Fī Uṣūl Al-

Fiqh Pada Penyelesaian Kasus Bayi Tabung,” Tasyri‟: Journal Of 

Islamic Law, 12 2024. 

Arini,Gst Ayu i, Ida Ayu Putri Suprapti, M.Irwan, & Tuti Handayani, "Analisis 

Dampak Penuaan Populasi Penduduk Terhadap Keseimbangan 

Jangka Panjang Ekonomi Makro Di Indonesia," Jurnal Pendidikan 

Indonesia 5 2024. 

At-Tufi, Risalah Fi Nihayat Al-Ri ‟Yah Lebanon, Daarul Qolam, 1993. 

Ayu Anggraini Hulu, & Muhammad Irwan Padli Nasution, "Analisis Komparatif 

Dimensi Kualitas Data Pada Sistem Informasi Publik: Studi Sintesis 

Literatur 2015–2024," Jurnal Ilmiah Nusantara, 2 2025. 

Azharsyah Ibrahim, Pengantar Ekonomi Islam Jakarta: Bank Indonesia, 2021. 

Azwar Syahbuddin Dalimunthe, Razi, "Analisis Pemikiran Ekonomi Islam 

Muhammad Baqir Shadr: Studi Literatur Sistematis Terhadap 

Konsep Dan Implementasinya," Ekonomikawan: Jurnal Ilmu 

Ekonomi Dan Studi Pembangunan, 24 2024. 



 

 

313 

Bahrudin, Udin, & Edy Suranta Karina Sembiring, "Pengaruh Perubahan 

Kebijakan Fiskal Terhadap Perilaku Konsumen: Tinjauan Dari 

Perspektif Ekonomi Makro," Hikamatzu| Journal Of 

Multidisciplinary 1 2024. 

Bahrum Subagiya, "Eksplorasi Penelitian Pendidikan Agama Islam Melalui 

Kajian Literatur: Pemahaman Konseptual Dan Aplikasi 

Praktis," Ta'dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 12 2023. 

Baiquni Syihab, Muhammad "Telaah Kritis Pemikiran Jasser Auda Dalam Buku 

“Maqāṣid Al-Shariah As Philosophy Of Islamic Law: A Systems 

Approach," An Nur: Jurnal Studi Islam, 15 2023. 

Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna Beirut: Daar Al Ta‟aruf Al Matbu‟ath, 1987. 

Baqir Al-Shadr, Muhammad, Our Economics Iran: Al Islam, 1991. 

Baqir Al-Shadr, Muhammad, Our Filosophy : Smith Alhadar Bandung: Mizan 

Pustaka, 2014.  

Burr, Viv, And Penny Dick, Social Constructionism: The Palgrave Handbook Of 

Critical Social Psychology London: Palgrave Macmillan Uk, 2017. 

Dematria Pringgabayu, & Mochamad Arief Rahman Ramadhian, "Proses 

Manajemen Pengetahuan Dalam Pendidikan: Sebuah Penelitian 

Teoritis-Konseptual," Jiip-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 7 2024. 

Desi Yuniarti, & Rahmawati Mu‟in, "Pemikiran Ekonomi Islam Menurut 

Muhammad Baqir Ash-Shadr," Jurnal Ilmiah Falsafah: Jurnal 

Kajian Filsafat, Teologi Dan Humaniora, 10 2024. 

Dewi Rahmi Fauziah & Sarkani, "Analisis Perbandingan Sistem Ekonomi 

Kapitalis Dengan Ekonomi Islam,” Aksioma Al-Musaqoh, 6 2023. 

Didik Dalam Pembelajaran Sejarah Kebudayaan Islam," Muta'allim: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam 1 2022. 

Didit Wahyudi, “ Konsep Distribusi Menurut Muhammad Baqir Ash Shadr” 

Disertasi, IAIN Palopo, 2021. 

Dzakwan & Mohammad Elwim Cahyadi, "Islamic Economics In The 

Interpretation Of The Qur'an," Rihlah Iqtishad: Jurnal Bisnis Dan 

Keuangan Islam, 2 2025. 

Edward Shils, Ideology And Utopia‟ By Karl Mannheim Daedalus: 1974. 



 

 

314 

Erry Ika Rhofita Rhofita, "Optimalisasi Sumber Daya Pertanian Indonesia Untuk 

Mendukung Program Ketahanan Pangan Dan Energi 

Nasional," Jurnal Ketahanan Nasional 2 2022. 

Fairus, Muhammad , Kamus Munawwir Surabaya: Pustaka Progressif, 2007. 

Fazlur Rahman, Revival And Reform In Islam: A Study Of Islamic 

Fundamentalism Simon And Schuster, 2021. 

Fitri Kurniawati. "Analisis Perbandingan Inflasi Dalam Perspektif Islam Dan 

Konvensional," Syntax Idea 6 2024.  

Ghāzālī & Iḥyā‟, vol. II, The Book of Worldly Usages, 1991 

Hafas Furqani, Gunawan Adnan, & Ratna Mulyany, "Ethics in Islamic economics: 

microfoundations for an ethical endogeneity," International Journal 

of Ethics and Systems 3 2020. 

Hafsarim, Muthia Hsb, & Hendra, "Relevansi Pemikiran Muhammad Baqir As-

Shadr Terhadap Peran Negara Di Dalam Pembangunan Sistem 

Ekonomi Yang Berkeadilan," Modeling: Jurnal Program Studi 

Pgmi, 10 2023. 

Hakan Kalkavan, Hasan Dinçer, & Serhat Yüksel, "Analysis of Islamic moral 

principles for sustainable economic development in developing 

society," International Journal of Islamic and Middle Eastern 

Finance and Management 14 2021. 

Halimi Mohd Khalid, Azman Hasan, Abdullah Sulaiman, Shakila Ahmad, & 

Hemmy Abd. Jalal, "Tawhidic Paradigm Index as a Measuring Tool 

of Tawhidic Practice: A Research in Universiti Tun Hussein Onn 

Malaysia," Advances in Humanities and Contemporary Studies 2 

2021. 

Hamida Olfah, "Rekonstruksi Pemikiran Pendidikan Islam: Perspektif 

Transformasi Sosial Dan Kontemporer," Jurnal Pendidikan Dan 

Keguruan, 3 2025. 

Hammadi Ubaidi, Asy-Al-Syathibiwa Maqāṣid  As-Syari‟ah Damaskus: Dar Al-

Qutaibah, 1992. 

Hasan & Lucky Omega, “Rekonstruksi Kedudukan Hukum Dsn-Mui Dalam 

Sistem Pengawasan Ekonomi Syariah Perspektif Maqāṣid  Asy-

Syari‟ah” Disertasi, Universitas Islam Indonesia, 2024. 

Hasibuan & Akhmad Sayuti, “'Azl Menurut Imam Malik (179 H) Perspektif 

Maqāṣid Al-Syari'ah” Disertasi, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 

2020. 



 

 

315 

Hisyam Azhar, Maqāṣid As-Syari‟ah „Inda Imam Al-Haramain Riyad: Maktabah 

Ar-Rusyd, 2010. 

Husna, Fina Mazida, et al,. Refleksi Hermeneutika Dalam Studi Islam Mengupas 

Pemikiran Tokoh Hermeneutika Barat Maupun Timur (Islam) 

Bandung: Tahta Media, 2024. 

Ibn Khaldun, The Muqaddimah Princeton: Princeton University Press, 1967. 

Ibnu Hajar, Bulugh Al-Maram Surabaya, Nurul Huda: T,T, 2021. 

Imtinan, Qori, "Pemikiran Ekonomi Islam Oleh Muhammad Abdul Mannan: Teori 

Produksi (Mazhab Mainstream)," Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 7.3 

2021. 

Irvansyah, Mohamad, Mohamad Irwan Ramdhan, David Panjaitan, & Khairun 

Nisa, "Kajian Sistematis Literatur Mengenai Proteksionisme Dan 

Dinamika Perdagangan Internasional: Pendekatan Systematic 

Literature Review (Slr) Berdasarkan Prisma 2020." Jurnal Bahtera 

Inovasi  9 2025. 

Ishandawi, Yadi Janwari, & Dedah Jubaedah, ”Madzhab Dan Pemikiran Ekonomi 

Islam Kontemporer," Rayah Al-Islam, 7 2023.   

Isman, Syamsul Hidayat, et.al, "Penelitian Hukum Empiris Berbasis Teori 

Maqāṣid al-Sharī‟ah  Jasser Auda," Al-Afkar: Journal For Islamic 

Studies, 6 2023. 

Jacques Derrida, Of Grammatology Baltimore: Johns Hopkins University Press, 

1976. 

Jasser Auda, Maqhasid Al Syari‟ah Lebanon: Maktab Al Tauzi‟, 2012. 

Jasser Audah, Maqāṣid As-Syari‟ah Dalil Li Al-Mubtadi‟ Beirut: Maktab Al-

Tauzi‟, 2011. 

Judijanto, Loso, Sri Yani Kusumastuti, and Rina Mudjiyanti. Ekonomi 

Kontemporer: Dinamika dan Tantangan Abad 21.(Jambi: PT. 

Sonpedia Publishing Indonesia, 2025.  

Khalini Sari, & Dilla Andini, "Distribusi Kekayaan Dalam Pemikiran Muhammad 

Baqir Al-Shadr: Studi Kasus Kenaikan Harga Beras Di Indonesia," 

Al-Fiqh, 2 2024. 

Khoirul Fathoni, "Penerapan Epistemologi Ke Dalam Kajian Ekonomi Islam: 

Telaah Pemikiran Muhammad Baqir Al-Shadr," Ijois: Indonesian 

Journal Of Islamic Studies, 1 2020. 



 

 

316 

Labib Muhsin, Para Filosof Sebelum Dan Sesudah Mulla Shadra Jakarta: Al-

Huda, 2005. 

Lisda Romdani, "Teori Konstruksi Sosial: Sebuah Teori Bagaimana Warga Negara 

memaknai Pelaksanaan Pemilihan Kepala Daerah di Masa 

Pandemic" Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik 10 2021.  

M. Alfazri,  & Mike Meiranti, "Rekonstruksi Pendekatan Kritik Budaya Dalam 

Komunikasi: Dari Media Konvensional Hingga Revolusi 

Digital," Intercode, 4 2024. 

M. Izudin, Dinamika Atas Perlindungan Hukum Terhadap Anak Yang Lahir Di 

Luar Perkawinan (Books Google Com), 2023. 

M. Khairunnisa Musari, "Kegagalan Pasar Dan Eksternalitas Lingkungan." Islam 

Dan Green Economics 2022. 

M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge Leicester: Islamic 

Foundation, 1992. 

Mahanum, "Tinjauan Kepustakaan," Alacrity: Journal Of Education, 2 2021. 

Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia Ciputat: PT Mahmud Yunus Wa 

Dzurriyah, 2007. 

Maidawa, Ibrahim, Fa'iza Kabir Umar, & Shuaibu Umar Gokaru, "The 

Contributions Of Al-Shatibi, Izzuddin Ibn Abdul Salam And Ibn 

Ashur On Maqāṣid  Al-Shariah: An Exploration," Jurnal 

Usuluddin, 52 2024. 

Majid, A, “Islamic Legal Reform Based on Maqāṣid Syarī‟ah,” Usrah: Jurnal 

Pengkajian Hukum Islam, 6 2025. 

Matthew B. Miles & A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis: An 

Expanded Sourcebook, 2nd ed. Thousand Oaks, CA: Sage, 1994. 

Maulana, Mohammad Robbi, et al., "Pemikiran Ekonomi Ilmuwan Muslim 

Kontemporer Madzhab Iqtishaduna," Jurnal Ilmiah Research 

Student, 1 2024. 

Maulidi, “Maqāṣid  Syariah Sebagai Filsafat Hukum Islam: Sebuah Pendekatan 

Sistem Menurut Jasser Auda,” Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan 

Hukum, 3 2022. 

Mawardi Djalaluddin, “Pemikiran Abu Ishaq Al-Shatibī Dalam Kitab Al-

Muwāfaqāt,” Al-Daulah: Jurnal Hukum Pidana Dan 

Ketatanegaraan, 16 2015. 



 

 

317 

Md. Kausar Alam, Mohammad Mizanur Rahman, Mahfuza Kamal Runy, 

Babatunji Samuel Adedeji, & Md. Farjin Hassan, "The influences of 

Shariah governance mechanisms on Islamic banks performance and 

Shariah compliance quality." Asian Journal of Accounting 

Research 7 2022. 

Mehmet Asutay,  & Isa Yilmaz, "Constituting an Islamic Social Welfare Function: 

an Exploration Through Islamic Moral Economy," International 

Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and 

Management 14.3 (2021), 524-540. 

Misno, Abdurrahman. Panorama Maqāṣid al-Sharī‟ah. Bandung: Cv. Media 

Sains Indonesia, 2021. 

Muchtar & Kamaruddin, “Imam Al-Ghazali‟s Perspective on Money,” Istihlak, 1 

2024. 

Muḥammad Ibn Idris Al-Shafiʿi, Al-Risālah Fī Uṣūl Al-Fiqh Kairo: Muṣṭafa Al-

Babi Al-Ḥalabi Wa Awladuh, 1357 H/1938 M. 

Muhammad Tohir, Maqāṣid Al-Syariah Ardan: Dar An-Nafais, 2001. 

Mukhlis, Arsad, Zainuddin Mukhsin, & Sitaman Said, "Transformasi Digital 

Dalam Ekonomi Modern," Jurnal Penkomi: Kajian Pendidikan Dan 

Ekonomi 7.1 2024.  

Mulyadi,  "Teori Belajar Konstruktivisme Dengan Model Pembelajaran 

(Inquiry)," Al Yasini: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum Dan 

Pendidikan, 7 2024. 

Nabilah, Wardatun, Dewi Putri, & Deri Rizal, "Jasser Auda‟s System Approach In 

The Rules Of Marriage Dispensation In Indonesia (Review Of 

Maqāṣid al-Sharī‟ah," The Indonesian Journal Of Islamic Law And 

Civil Law, 5 2024. 

Nashrullah, Mochamad, Filsafat Pengetahuan & Metodologi Ilmiah Yogyakarta: 

Karya Bakti Makmur, 2025. 

Nashuha, Anas Asy‟ari, & Mariam Elbanna, "An Analysis of Jasser Auda‟s 

Thought On Maqāṣid Sharia And Its Implications For Sharia 

Economic Law," Solo International Collaboration And Publication 

Of Social Sciences And Humanities, 3 2025. 

Nasrudin Dan Ani Fatimah Zahra Saifi, "Muhammad Baqir Al-Shadrâ Thoughts 

In Building A Fair Economic System," JES: Jurnal Ekonomi 

Syariah, 8 2023. 



 

 

318 

Nasution, Faisal Hakim, M. Syahran Jailani, & Roni Junaidi, "Kombinasi (Mixed-

Methods) Dalam Praktis Penelitian Ilmiah," Jurnal Genta Mulia, 15 

2024. 

Nasution, Muhammad Hasan, Faisar Ananda, & Nurasiyah, "Keadilan Dalam 

Pendekatan Maqāṣid Al-Syari'ah," Al-Usrah: Jurnal Al Ahwal As 

Syakhsiyah, 12 2025. 

ndradi, Wisnu, “Konstruksi Hukum Pencatatan Perkawinan Sebagai Rukun 

Tambahan Perspektif Maqāṣid Asy-Syari‟ah Jamaluddin Atiyah” 

Disertasi, Universitas Islam Indonesia, 2025. 

Nurmalia Sari, Mike, Nelvia Susmita, Al Ikhlas, Melakukan Penelitian 

Kepustakaan Sukoharjo: Pradina Pustaka, 2025. 

Paryadi, “Maqāṣid Syariah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama,” Cross-Border 

Journal, 2021. 

Pertiwi & Sri Herianingrum, "Menggali Konsep Maqāṣid al-Sharī‟ah : Perspektif 

Pemikiran Tokoh Islam," Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 7 2024. 

Pringgabayu, Dematria, & Mochamad Arief Rahman Ramadhian, "Proses 

Manajemen Pengetahuan Dalam Pendidikan: Sebuah Penelitian 

Teoritis-Konseptual," Jiip-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 7 2024. 

Putra Hababil,  Muhammad, Muhammad Kharis Firdaus, Nabil Nazhmi, 

Mochamad Alghifary, Rajendra, Mohammad Dandi Hamdani, Arif 

Fadilla "Analisis pengaruh pemerataan ekonomi dalam upaya 

menghapus ketimpangan sosial-ekonomi antar masyarakat," Journal 

of Macroeconomics and Social Development 1 2024. 

Qomaruddin, & Halimah Sa'diyah, "Kajian Teoritis Tentang Teknik Analisis Data 

Dalam Penelitian Kualitatif: Perspektif Spradley, Miles Dan 

Huberman," Journal Of Management, Accounting, And 

Administration, 1 2024. 

Qs. Al-Baqarah (2): 284. 

Qs. An-Nisa‟ (5): 58. 

R Rasito, “Moderation of Fiqh Through Yusuf Al-Qaradhawi,” Journal Of 

Religious Moderation, 3 2020. 

Rahman, Minanur & Wawan Gunawan Abdul Wahid, “Illat, Hikmah, Qiyas: Studi 

Pemikiran Imam Ar-Razi Dan Imam Al-Amidi Tentang Penetapan 

Hukum Dalam Istinbāt Qiyāsī,” Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan 

Hukum, 21 2023. 



 

 

319 

Rahmi, Nailur, "Sejarah Dan Perkembangan Maqāṣid al-Sharī‟ah Serta Karya 

Ulama Tentangnya Sebelum Imam Syatibi," Jurnal Al-Ahkam, 14 

2023. 

Redyantanu & Bramasta Putra, "Redefinisi Perancah: Potensi Arsitektur Temporer 

Pada Keberlanjutan: Redefining Scaffolding: The Potential Of 

Temporary Architecture In Sustainability," Aksen: Journal Of Design 

And Creative Industry, 9 2025. 

Rijal Fadli, "Hubungan filsafat dengan ilmu pengetahuan dan relevansinya di era 

revolusi industri 4.0 (Society 5.0)," Jurnal filsafat 3 2021. 

Rivai Poli, Abdul "Karakteristik Dan Pendekatan Aspek Sosial Hukum Islam, 

Fungsi, Tujuan Hukum Islam Serta Korelasinya Dengan Pembinaan 

Masyarakat," Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 5 

2024. 

Robbi Maulana, Mohammad Et Al, "Pemikiran Ekonomi Ilmuwan Muslim 

Kontemporer Madzhab Iqtishaduna," Jurnal Ilmiah Research 

Student, 1 2024. 

Rofi‟i, Muhammad Arwani, & Ahmad Khoirul Fata, "Meeting The Challenges Of 

Time: Exploring The Concept Of Maqāṣid Sharī‟ah In The Thought 

of Jasser Auda," Al-Mizan, 21 2025. 

Rosidah, Aminatur, A. Halil Thahir, & Muhammad Haris Abdul Hakim, 

"Paradigma Ijtihad Maqaṣidi Dalam Pemikiran Ahmad Ar-

Raisuni," Carong: Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora, 2 

2025. 

Saepudin,Saep "Telaah Kritis Pemikiran Ekonomi Muhammad Baqir Al-Shadr 

Dan Timur Kuran," Al-Muamalat: Jurnal Ekonomi Syariah, 8 2021. 

Samsul Hadi, "Pendekatan Multidisipliner Dalam Pengembangan Hukum Islam 

(Menurut Pandangan: Jasser Auda)," (2020). 

Sanjaya, & Edi, "Fatwa of the Indonesian Council of Ulama (MUI) Number 11 of 

2012 on the Status of Children Born Out of Wedlock: An Analysis of 

Maqāṣid Al-Shari‟ah Using Jasser Auda's System 

Approach," Sakina: Journal of Family Studies 8.4 2024. 

Saputra, Waldi, W. S. A. “Kdrt Perspektif Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 

Dan Analisis Maqāṣid Syari‟ah” (Thesis, Uin Suska Riau, 2024), 78. 

Sarwat & Syahrul A, Maqāṣid Al-Syari‟ah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama 

Jakarta Selatan: Rumah Fiqih Publishing, 2019. 



 

 

320 

Selviani, "Literasi Ekonomi Dalam Pandangan Filsuf Adam Smith Dan 

Kontribusinya Terhadap Pendidikan,"  Jurnal Riset Rumpun Agama 

Dan Filsafat, 2 2023. 

Shahid, Mohd Noh, “Konsep Fiqh Di Dalam Pemikiran Ekonomi Imam Al-

Ghazālī,” Journal of Ifta and Islamic Heritage, 8 2022. 

Siska Nerita, Azwar Ananda, & Mukhaiyar, "Pemikiran konstruktivisme dan 

implementasinya dalam pembelajaran," Jurnal Education and 

development 11 2023. 

Siti Nur A‟isyah, Et Al, "Membaca Kritis: Bagaimana Mengidentifikasi Informasi 

Yang Akurat," Pijar: Jurnal Pendidikan Dan Pengajaran, 3 2025. 

Soim, Moh, “Islamic Renewal: A Critical Analysis of Rashid Ridha‟s Thought: 

Pembaharuan Islam Di Mesir: Analisis Kritis Pemikiran Rasyid 

Ridha‟,” Al-Maktabah: Jurnal Studi Islam Interdisiplin, 1 2024. 

Sri Hidayanti & Muannif Ridwan, "Ijtihad Kontemporer Perspektif Yusuf Al-

Qardhawi: (Studi Kitab Al-Ijtihad Fi Asy-Syari‟ah Al-

Islamiyyah)," Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin, 2 2022. 

Sri Wahyuni, & Rahman Ambo Masse, "Pemikiran Mazhab Baqir Al-Shadr 

(Kajian Teori Dasar Dalam Membangun Ekonomi Islam),"Jurnal 

Asy-Syarikah: Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi Dan Bisnis 

Islam, 6 2024. 

Supoyo, “Rekonstruksi Regulasi Aspirasi Masyarakat Dalam Pembentukan 

Peraturan Perundang-Undangan Berbasis Nilai Keadilan Pancasila.” 

Disertasi, Universitas Islam Sultan Agung, 2023. 

Suripto, & Mohammad Riza Zaenuddin "Rekonstruksi Metode Pendidikan Dalam 

Pemikiran Filsafat Mohammad Iqbal," Edukasi: Jurnal Pendidikan 

Islam, 12 2024. 

Suriyanti, Fakhruddin, & Ifnaldi Nurmal, “Kreativitas Guru Mengajar Dalam 

Pengembangan Literasi Peserta Didik Di Ra Tunas Literasi Qur‟ani” 

Disertasi, IAIN Curup, 2024. 

Sutisna, Panorama Maqosid Syariah (Bandung, Media Sains Indonesia, 2020), 2. 

Suziraha Dzulkepli, & Mohd Nizam Barom, "Financial Inclusion and the goal of 

distributive justice in Islamic economics," The Journal of Muamalat 

and Islamic Finance Research 2021. 

Tubagus, Munir, Et al. "Studi Komparatif Antara Pembelajaran Berbasis Proyek 

Dan Metode Ceramah Dalam Memperkuat Konsep Fisika Serta 

Kemampuan Pemecahan Masalah: A Comparative Study Between 



 

 

321 

Project-Based Learning And Lecture Methods In Strengthening 

Physics Concepts And Problem-Solving Skills," Numbers: Jurnal 

Pendidikan Matematika & Ilmu Pengetahuan Alam, 2 2024. 

Ubaidillah, Iffatin Nur, & Ahmad Muhatdi Anshor, "Konstruksi Ekonomi Islam 

Berbasis Interdisipliner: Studi Islam Dan Maqāṣid al-Sharī‟ah 

," Adzkiya: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Syariah, 3 2024. 

Umar, Maqāṣid Syari‟ah „Inda Izzuddin Ibn Abd As-Salam, (Amman: An-Nafa‟is, 

2003. 

Viv Burr, and Penny Dick, Social Constructionism: The Palgrave Handbook Of 

Critical Social Psychology (London: Palgrave Macmillan Uk, 2017), 

59-80. 

Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Fiqh (Damaskus: Dar Al-Fiqr, 1999. 

Wahid, Abdurrahman, Yadi Janwari, & Dedah Jubaedah, "Mazhab Dan Pemikiran 

Ekonomi Islam Kontemporer," Rayah Al-Islam, 7 2023. 

Wardani & Nurwahidin, “Pemikiran Ekonomi Muslim Klasik Masa Al-Ghazali,” 

JIEI, 9 2023. 

Waruwu, Marinu, "Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian 

Kualitatif, Metode Penelitian Kuantitatif Dan Metode Penelitian 

Kombinasi (Mixed Method)," Jurnal Pendidikan Tambusai, 7 2023. 

Wibowo, Agus. "Riset Kelanggengan Bisnis Dalam Ekosistem Digital: Business 

Sustainability Research In Digital Ecosystems," Semarang: Penerbit 

Yayasan Prima Agus Teknik, 2024. 

Wildah Nurul Islami, Wildah “Maqāṣid Al-Qur‟ān Perspektif Tāhā Jābir Al-

„Alwānī Dan Implikasinya Bagi Kajian Tafsīr Maqāṣidī Di 

Indonesia,” Nun: Jurnal Studi Al-Qur‟an Dan Tafsir Di Nusantara, 9 

2023. 

Yulianti, Y, Andi Ana Vera, & S. Saprin. "Prinsip-Prinsip Situational Pembelajaran 

(Prinsip-Prinsip Situasional dan Sistem-Sistem Umum Metode 

Pembelajaran)," Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 2.11 

2025. 

Zakaria, Aceng, Et Al. "Perspektif Al-Quran Dalam Keseimbangan Beraama: 

Menakar Moderasi Beragama Melalui Maqāṣid al-Sharī‟ah ," Al-

Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur'an Dan Tafsir, 9 2024. 

Zubairin, Achmad, Abd Muid N, & Kamal Fiqry Musa. The Maqâṣidi Approach 

In Islamic Legislation According To Ibn ‟Āshūr In Al-Taḥrīr Wa Al-

Tanwīr,” Ilmu Ushūluddin, 11 2024. 



 

 

322 

Zulfia, Rifda, “Perlindungan Hukum Pasca Perceraian Terhadap Kesejahteraan 

Anak Menurut Undang-Undang No 23 Tahun 2002 Dalam Perspektif 

Maqāṣid  Syariah” Disertasi, Universitas Islam Indonesia, 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

323 

PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN 

 

Yang bertanda tangan dibawah ini:  

Nama  : Ahmad Mundir 

NIM  : 243206060001 

Prodi  : Ekonomi Syariah 

Institusi : Pascasarjana Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad 

Siddiq Jember 

Dengan ini menyatakan bahwa tesis yang berjudul “Konstruksi 

Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-Shadr Perspektif Maqāṣid 

Al-Shariah Jasser Auda” merupakan hasil penelitian dan karya saya sendiri, 

kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya. 

Demikian pernyataan keaslian tulisan tesis ini, dibuat dengan sebenar- 

benarnya. 

 

 

Jember, 26 November 2025  

Saya yang menyatakan, 

 

 

 

 

 

Ahmad Mundir 

NIM: 243206060001 
 

 

 



 

 

324 

 



 

 

325 

 

 

 



 

 

326 

RIWAYAT HIDUP 

 

Ahmad Mundir dilahirkan di banyuwangi, Jawa Timur tanggal 

01 Juli 2000, anak pertama dari tiga bersaudara Pasangan Bapak 

Ahmad Ramli dan Ibu Marfuah. Alamat: Desa Curahdami 

Krajan Kecamatan Curahdami Kabupaten Bondowoso, Hp. 

085234512354, Email: achmadmundzir07@gmail.com    

 

Pendidikan Dasar ditempuh di SDN Curahdami 01 dan Madrasah 

Tsanawiyah Nurul Huda serta Madrasah Aliyah Nurul Huda ditempuh di pondok 

pesantren Al Maliki. Sekolah Dasar tamat pada tahun 2012. Sekolah Madrasah 

Tsanawiyah tamat pada tahun 2015, dan Madrasah Aliyah tamat pada tahun 2018. 

Pendidikan berikutnya ditempuh di Sekolah Tinggi Agama Islam Al Maliki 

hingga selesai pada tahun 2023. Lalu melanjutkan studi Pascasarjana di Perguruan 

Tinggi yang sama Universitas Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. 

Semasa menjadi mahasiswa penulis aktif dalam beberapa organisasi 

kemahasiswaan ekstra kampus peneliti masih aktif di Himpunan Mahasiswa 

Program Magister (HMPM) sebagai Networking, serta Kajian Riset UIN KHAS 

Jember pada bidang Publikasi. Serta sampai saat ini penulis tetap aktif berproses 

di masyarakat dan berambisi untuk terus berkontribusi di masyarakat khususnya 

dalam pengembangan dan pemahaman lebih lanjut mengenai ekonomi baik secara 

praktis maupun akademis. 

 

 

mailto:achmadmundzir07@gmail.com

