KONSTRUKSI PEMIKIRAN EKONOMI ISLAM
MUHAMMAD BAQIR AL-SHADR PERSPEKTIF
MAQASID AL-SHARIAH JASSER AUDA

TESIS

=

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:
Ahmad Mundir
NIM: 243206060001

PROGRAM STUDI EKONOMI SYARIAH
PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
2025



KONSTRUKSI PEMIKIRAN EKONOMI ISLAM
MUHAMMAD BAQIR AL-SHADR PERSPEKTIF
MAQASID AL-SHARIAH JASSER AUDA

TESIS

Diajukan kepada
Pascasarjana (S-2) UIN KHAS Jember
Guna menyusun Tesis

=,

=

Gz
ulflee

ATV
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJILACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:
Ahmad Mundir
NIM: 243206060001

PROGRAM STUDI EKONOMI SYARIAH
PASCASARJANA UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
DESEMBER 2025



PERSETUJUAN

Tesis dengan judul “Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir
Al-Shadr Perspektif Maqgasid Al-Shariah Jasser Auda” yang ditulis oleh
Ahmad Mundir, NIM: 243206060001, Telah disetujui untuk diuji dalam forum

Sidang tesis.

Jember, 24 November 2025
Pembimbing |

=

Dr. Abdul Wadud Nafis, Lc., M.E.1
NIP. 196907062006041001

Pembimbing I1

)

Dr. Nikmatul Masruroh, S.H.1., MLE.I
NIP. 198209222009012005

i



PENGESANIAN

Tesis dengan judul *Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Bagir
Al-Shadr 'I"lripd:-lttlf Magdyid Al-Shariah Jasser Auda™ yang ditulis oleh
Ahmad Mundir, NIM: I432ﬂﬁﬂﬁﬂﬂﬂi ini telah dipertahankan didepan dewan
penguji tesis pascasarjana Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddig
Jember. Pada han (Kamis 04 Desember 2025) dan ditrima scbagai salah satu
persyaratan untuk memperoleh gelar Magister Ekonomi (M.E).

Dewan Penguji:

1. Ketua Sidang : Dr i Ra Junna Med.Kom %‘:
NIP, 197207152006042001

2. Anggota: 7/

Penpuji Utama ahmud _
NIP, 197507021998032002

meiﬂ

Penguji Il : Dr. Nikmatul Masruroh, M.E.
NIP. 198209222009012005




ABSTRAK

Ahmad Mundir, 2025, “Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Bagqir
Al-Shadr Perspektif Maqgasid Al-Shariah Jasser Auda”. Pembimbing I Dr.
KH. Abdul Wadud Nafis, Lc., ML.E.I, Pembimbing II Dr. Nikmatul
Masruroh, S.H.I., M.E.I

Kata Kunci : Konstruksi Pemikirian, Ekonomi Islam, Maqasid al-SharT'ah.

Tesis ini melakukan analisis mendalam terhadap konstruksi pemikiran
ekonomi Islam Muhammad Bagqgir Al-Shadr dalam karya monumentalnya
Igtishaduna dengan menggunakan perspektif Magasid al-Shari'ah sistemik yang
dikembangkan oleh Jasser Auda. Fokus kajian penelitian ini terbagi dalam tiga
aspek utama, yaitu: pertama, mengkaji konstruksi dasar pemikiran ekonomi Islam
Al-Shadr. Kedua, mengidentifikasi keterbatasan pemikirannya dalam menjawab
tantangan ekonomi kontemporer. Ketiga, merekonstruksi pemikirannya melalui
pendekatan Maqgasid Auda. Tujuan penelitian ini dirumuskan secara paralel
dengan fokus kajian, yakni pertama, menganalisis struktur pemikiran Al-Shadr,
kedua, mengidentifikasi kelemahannya, serta kefiga, merekonstruksi model
ekonomi Islam yang lebih kontekstual.

Melalui pendekatan penelitian kepustakaan yang dikombinasikan dengan
analisis kritis-komparatif, penelitian. ini. mengungkap temuan: penting mengenai
bangunan pemikiran ekonomi Al-Shadr. Analisis menunjukkan bahwa sistem
ekonomi Al-Shadr-yang bertumpu pada tiga pilar utama konsep kepemilikan
ganda (al-milkiyah al-muzdawijah), kebebasan ekonomi dalam batas syariah (al-
hurriyyah al-igtishadiyyah fi nithaq al-mahdud), dan keadilan sosial (al-'adalah
al-ijtima'iyyah) memiliki kekokohan normatif namun menunjukkan keterbatasan
dalam merespon isu-isu kontemporer seperti keberlanjutan lingkungan dan
keadilan antargenerasi ketika diuji dengan lensa Magasid Auda.

Penelitian ini kemudian melakukan sintesis epistemologis dengan
mengintegrasikan kekuatan normatif dalam pemikiran Al-Shadr dan kelenturan
metodologis Auda. Pendekatan Magasid sistemik Auda yang holistik dan
multidimensi menawarkan kerangka yang lebih dinamis, di mana magqdasid tidak
terbatas pada lima tujuan pokok tradisional, tetapi mencakup nilai-nilai universal
yang dapat beradaptasi dengan perubahan zaman. Integrasi ini memungkinkan
terciptanya rekonstruksi sistem ekonomi Islam yang lebih fungsional.

Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemikiran ekonomi Islam Muhammad
Bagqir al-Shadr dalam Iqtishaduna dibangun sebagai sistem nilai yang utuh
berbasis keadilan distributif, moralitas pasar, dan integrasi nilai serta struktur
sosial. Pemikiran tersebut relevan dalam menjawab persoalan ekonomi klasik,
namun memiliki keterbatasan dalam merespons tantangan ekonomi kontemporer
yang bersifat global dan teknologis. Melalui pendekatan sistem magqdasid Jasser
Auda, penelitian ini menghasilkan model rekonstruksi dan kontribusi metodologis
yang menjadikan pemikiran al-Shadr lebih adaptif, holistik, dan kontekstual bagi
pengembangan ekonomi Islam kontemporer.

v



ABSTRACT

Ahmad Mundir, 2025, “The Construction of Islamic Economic Thought of
Muhammad Bagqir Al-Sadr from the Perspective of Jasser Auda's Maqasid
Al-Shariah”. Supervisor I Dr. KH. Abdul Wadud Nafis, Lc., M.E.I,
Supervisor II Dr. Nikmatul Masruroh, S.H.I., M.E.I

Keywords: Construction of Thought, Islamic Economics, Maqasid al-Shart'ah.

This thesis conducts an in-depth analysis of the construction of Islamic
economic thought by Muhammad Baqir Al-Sadr in his monumental work,
Igtishaduna, using the systemic perspective of Maqasid al-Shart'ah (Islamic
Principles of Sharia) developed by Jasser Auda. The focus of this research is
divided into three main aspects: first, examining the basic construction of Al-
Sadr's Islamic economic thought. Second, identifying the limitations of his
thought in addressing contemporary economic challenges. And third,
reconstructing his thought through the Maqasid Auda approach. The objectives of
this research are formulated parallel to the focus of the study: first, analyzing the
structure of Al-Sadr's thought, second, identifying its weaknesses, and third,
reconstructing a more contextual model of Islamic economics.

Through a library research approach combined with a critical-
comparative analysis, this“.study  uncovers important findings regarding the
structure of Al-Sadr's economic thought. The analysis shows that Al-Sadr's
economic system, based on the three main pillars of dual'ownership (al-milkiyah
al-muzdawijah), economic freedom within' the limits  of Sharia (al-hurriyyah al-
igtishadiyyah fi nithaq al-mahdud), and social justice (al-'adalah al-ijtima'iyyah),
possesses normative soundness-but shows limitations in addressing contemporary
issues such as environmental sustainability and intergenerational justice when
examined through the lens of the Maqasid Auda.

This study then conducts an epistemological synthesis by integrating the
normative strength of Al-Sadr's thought with the methodological flexibility of
Auda. Auda's holistic and multidimensional systemic Maqasid approach offers a
more dynamic framework, where the maqasid are not limited to the five traditional
primary objectives but encompass universal values that can adapt to changing
times. This integration allows for the reconstruction of a more functional Islamic
economic system.

This study concludes that Muhammad Bagqir al-Sadr's Islamic economic
thought in Iqtishaduna is constructed as a complete value system based on
distributive justice, market morality, and the integration of values and social
structures. This thought is relevant in answering classical economic issues, but has
limitations in responding to contemporary economic challenges that are global and
technological in nature. Through Jasser Auda's maqasid system approach, this
study produces a reconstruction model and methodological contribution that
makes al-Sadr's thought more adaptive, holistic, and contextual for the
development of contemporary Islamic economics.



Coul aile

Bdla Y dny ol dolie ol e sall 3L et DY) olas¥l Sl sl Y Yo (i aa]

esrle (ol Slawl (o 39550 de .CG-\ PSSl :Jj}!\ A ,HSDj.P el

3 premle ol 33kl Gyl dew Sl tgl)l O oall Oyl slasY) 3
L;A')L»})\ sl

i) Lol ¢ Yl sLasYl Sl ey bl LIS

AU 3 el B ek e LYl @olasYl Sl A Wi U Al ) eds s
ey 8358 el dnsy @l audlu Y sy il wolal gm_é,:l\ sl e — "Uslas!" )
hall S bl Sl Al Y1 dd) dul &j ey ol B ] Cl s 42
e IO e 0SB sl s3le] (6 L5 olall BsLaBYl Sl BhE 3 0865 0 aE (Lt
Gl S ag gues &)T ) 2w 5l ol M Dlaal s 163 54l ol
A sl iy ST sl b sl (B i bl 2

& ) s sy cO)LEjJ Gl ey O,:Jz'j.\ 6:&1\ G e D g
DU e Sl Gaall olasyl pldl of Jel) el el eolasl Sl Ay gl dege
BUadl (3 aslas¥) 4 Ay dny il 5 90 3 BalasY % Ay (i g3 ) d g5l AL tins ) OIS
Ll idles 3 1) seed gda &l VI el jlns adl ot (Reler Y1 Bl Lol V) Alaall g (202
83 gl dolie ) glaie el )3 dis Sl Y1 Oy Al dd) aalize VIS 5 olas

Al g0 e sl S Ll 550 s D e b jae R g Ll sda (5 S 6
Aolill s ¥ o aSalins ST sl sdaze g Jolad) 63 gall Aolin b pd 53 pall Aolal
M o pandl O e Sl b6 e U o b il 2l aed) Gl e
el ST O] (eolasl ala sl salely Sl

| slasl "t als” @ el Bl et Syl eolasYl Sl ol ) dwl )l sda ald
derbe V1 ol o ol oSSy 3l STy i g Al e 0y 2alSae e B glaneS”
ig=lse (3 ysad o la Sy @SOS aalasyl Lladl o mlxYy ale 13 Sl e aa
@555 pulh Aolill ol mgie IV pag o SNy ) el 13 5 olall A3laBY) Lol
=~ \L&:; i:sjéj aosdle ST el S Jrd dmgie afluwny sl Bl B3 58 anl ) ods pui
el DY) sLaBY  shd Bl

vi



KATA PENGANTAR

Puji syukur penulis panjatkan kepada Allah subhanahu wa ta’ala atas

limpahan rahmat dan hidayah-Nya tesis yang berjudul “Konstruksi Pemikiran

Ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-Shadr Perspektif Magasid Al-Shariah

Jasser Auda” dapat terselesaikan dengan baik. Shalawat beserta salam semoga

tetap tercurahkan kepada manusia termulia, junjungan kita Nabi Muhammad

shollallahu ‘alaihi wa sallam.

Penulis juga ingin mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya
kepada banyak pihak yang membantu dalam proses penyelesaian tesis ini dengan
ucapan jazakumullahu ahsanal jaza’khususnya kepada:

1. Prof. Dr. H. Hepni, S:tAg., M. M. CPEM. selaku Rektor Universitas Islam
Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember yang' telah memberikan segala
fasilitas kepada kami dalam rangka menuntut ilmu di lembaga ini.

2. Prof. Dr. H. Mashudi, M.PD. selaku Direktur Pascasarjana Universitas Islam
Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember.

3. Dr. Nikmatul Masruroh, M.E.I selaku Ketua Program Studi Pascasarjana
Ekonomi Syariah sekaligus Pembimbing tesis kedua yang senantiasa
membimbing, mengarahkan kami demi selesainya tesis ini.

4. Dr. H. Abdul Wadud Nafis, Lc, M.E.I selaku Pembimbing tesis 1 yang senantiasa
membimbing, mengarahkan kami demi selesainya tesis ini.

5. Dr. Hj. Siti Raudhatul Jannah, S.Ag, M.Med.Kom selaku Ketua Sidang yang
telah meluangkan waktunya memberikan arahan dalam penulisan serta untuk

memimpin sidang tesis ini.

vil



10.

11.

12.

Dr. Hj. Mahmudah, S.Ag., M.E.L. selaku Ketua Penguji yang telah
meluangkan waktunya untuk memberikan arahan dalam penulisan serta untuk
menguji tesis ini.

Abuya KH Mohammad Hasan Abdul Muiz Tr, atas segala bimbingan rohani
dan nasihat keilmuan yang telah membentuk landasan berpikir, menjaga
konsistensi niat, dan memberikan motivasi ruhiyah di tengah tantangan
akademik.

Abah Ahmad Ramli atas segala bentuk pengorbanan, bimbingan, keteladanan
integritas, dan dukungan finansial yang tak terhingga. Kesabaran dan
semangat juang abah merupakan inspirasi utama dalam menyelesaikan
penelitian ini.

Ibunda Marfuah Atas segala kasih sayang tulus, doa mustajab, dan perhatian
yang berkelanjutan yang telah membentuk karakter dan memberikan kekuatan
spiritual sepanjang proses studi.

Adinda Vathimatuz Zahroh dan Muhammad Irfai, terima kasih atas pengertian,
dukungan emosional, dan suasana harmonis yang senantiasa diciptakan dalam
lingkungan keluarga, sehingga memberikan ruang fokus dan ketenangan yang
sangat dibutuhkan dalam penyusunan tesis ini.

Himpunan Mahasiswa Program Magister (HMPM) Ekonomi Syariah yang
telah banyak memberikan saya banyak pengetahuan mulai dari yang namanya
proses sampai progres.

Teman seperjuangan Pascasarjana Ekonomi Syariah angkatan 2024 yang

selalu mendukung dan saling menyemangati satu sama lain.

viil



13. Almamater tercinta UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, terima kasih telah
memberikan kesempatan untuk menuntut ilmu selama ini.

Penulis sadar banyak kekurangan dalam penelitian tesis ini, saran dan

kritik sangat diharapkan untuk sempurnanya tugas akhir ini. Semoga tesis ini

bermanfaat.

Jember, 22 November 2025

Ahmad Mundir

iX



DAFTAR ISI

HALAMAN COVER. ...ttt i
LEMBAR PERSETUJUAN ........cccoiiiiiiiii s ii
ABSTRAK ...t iii
KATA PENGANTAR ..ottt \4
DAFTAR ISt et ix
DAFTAR TABEL..........ocoiiiiiiiiiii i xii
DAFTAR GAMBAR ..ottt xii
PEDOMAN TRANSLITERASI ..........ooooiiiiiiiiiiiniennesssenssssssese e xiii
BAB I PENDAHULUAN .....oooiiiiiiiiiieiiisiei e ane s 1
A. Konteks Penelitian .........ccocoeiiiiiiiiiiiieeeeee 1
B. Fokus Kajian ..o b b et s s e e B 9
C. Tujuan Kajian .o..c..o i ieeiee i b b duete i mee e Tt b b s b 9
D. Manfaat Kajian.......io b S bbb 10
E. Metode Penelitian............ccooveeiiiiiiiiiieiic e 13
F. Definisi Istilah........cccoooiiiiiiiii e 21
G. Sistematika Penulisan ............cccoovviiiiiiiiniinieiieee e 27
BAB II KAJIAN PUSTAKA ......oooiiiiiiiieieee s 31
A. Penelitian Terdahulu...........cccoooiiiiie 31
B. Kajian Teor....ccccviiiiiiiiiiieiic e 58
1. Konsep Dasar KonstruKsi........cocooveivieiininiiiciiniciecie 58
2. Teori ReKONSIIUKSI ....ccveiiiiiiiiiieicsecce e 63
3. Konsep Dasar Ekonomi Islam............cccooveviiiiniiiiiicnee, 73
4. Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir al-Shadr..... 97

iX



5. Magqasid al-SharT’ah ........ccocoviiiiiiiie 123

C. Kerangka Konseptual..........ccooiiiiiiniiiiiniiiiciiesecccse 178
BAB II1 PENYAJIAN DATA DAN ANALISIS ..o 180
A. Penyajian Data ........cccoeviiiiiiiiiinii 180

1. Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-

2. Keterbatasan Pemikiran Al-Shadr dalam Menjawab Tantangan
Ekonomi Kontemporer ............ccoocoiiiiiiieneiiiiesieciie e 203
3. Rekonstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Bagqir as-
Shadr dengan Lensa Maqasid al-shari‘ah Jasser Auda ............ 247
BAB IV PEMBAHASAN ... 271
A. Konstruksi Pemikiran 'Ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-
A BT A-JF A LYELEIMAA Y- CQIININYT 272
B. Keterbatasan Pemikiran Al-Shadr dalam Menjawab Tantangan
Ekonomi Kontemporer ..........cccceviviiiiiiiiiiicec 284

C. Rekonstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Bagqir as-

Shadr dengan Lensa Maqasid al-shari‘ah Jasser Auda............ 294

BAB V PENUTUP ...ttt 308

AL KeSTmpulan ... 308

B. SAran.......ccoi i 310

DAFTAR RUJUKAN ......ooiiiiiiiie et 312
LAMPIRAN-LAMPIRAN

1. Pernyataan keaslian tulisan
2. Surat izin penelitian

3. Surat selesai penelitian

4. Riwayat hidup



DAFTAR TABEL

Tabel 2.1 Tabel Persamaan dan Perbedaan Dengan Penelitian Terdahulu
Pemikirian Ekonomi Syariah Muhammad Baqir Al- Shadr..... 41

Tabel 2.2 Tabel Persamaan dan Perbedaan Dengan Penelitian Terdahulu

Magqgashid Shari’ah Jasser Auda............ccccceevveiiiiiiniiieieen, 52
Tabel 2.3 Alur Teors KOnSUKSI..iveeree ettt e e 61
Tabel 2.4 Alur Teori ReKONSTUKST «..vvuee et 67

Tabel 2.3 Tabel Sejarah Perkembangan Maqgasid shariah dari masa kemasa 164

Tabel 3.1 Tabel Sintesis Integratif berbasis Fitur Maqasid al-Shart’ah Jasser

X1



DAFTAR GAMBAR

Gambar 1.1 Kerangka Konseptual .4—"] .......................................... 179

v

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

xii

digilib.uinkhas.ac.id digilib.uinkhas.ac.id digilib.uinkhas.ac.id digilib.uinkhas.ac.id digilib.uinkhas.ac.id



PEDOMAN TRANSLITERASI

A. Konsonan Tunggal

No | Arab | Indonesia| Keterangan | Arab | Indonesia| Keterangan
’ te dengan titik
1 \ ’ koma di atas L t}
di bawah
2 o B Be 1 Z Zed
; T 1 koma di
R e ¢
= C atas terbalik
4 & Th te ha ¢ Gh ge ha
5 a J Je s ki Ef
ha dengan .
¢ ¢ H titik di bawah| S Q Q
7 s Kh ka ha 5 K Ka
8 - D De J L El
9 5 Dh de ha . M Em
10 ; R Er B N En
11 5 Z Zed 3 W We
12 S Es s H Ha
13 Sh es ha . ! koma di atas
” \ es dg titik v v
S e
oz di bawah @
de dg titik
15 o2 d} - - -

di bawah

xiil




BAB I
PENDAHULUAN

A. Konteks Penelitian

Pemikiran ekonomi Islam telah berkembang menjadi sebuah sistem
alternatif terhadap ekonomi konvensional yang bercorak kapitalis dan sosialis.
Sejak kemunculannya, ekonomi Islam terus mengalami kemajuan signifikan,
baik dalam konsep maupun implementasi. Namun, tantangan di era modern
mendorong perlunya pengkajian dan revitalisasi prinsip-prinsip ekonomi
Islam agar sesuai dengan konteks zaman sekarang. Akibatnya, muncul
beragam madzhab dan pemikiran ekonomi Islam kontemporer yang berusaha
menghubungkan ajaran Islam dengan realitas ekonomi modern.*

Kapitalisme, = meskipun | unggul dalam mendorong ' pertumbuhan
ekonomi dan efisiensi melalui jaminan, kepemilikan “individu (kepemilikan
pribadi sebagai aturan umum, sebagaimana. didefinisikan oleh Baqir Al-
Shadr), seringkali melahirkan kesenjangan sosial yang tajam (inequality),
volatilitas pasar yang tinggi, dan eksploitasi sumber daya alam yang
mengancam keberlanjutan lingkungan. Sementara itu, sosialisme yang
menekankan kepemilikan kolektif atau umum atas seluruh kekayaan negara,
meskipun bertujuan pada pemerataan justru menghadapi masalah kronis
berupa rendahnya efisiensi, lemahnya inovasi, dan kegagalan dalam alokasi

sumber daya yang optimal.2

! Dewi Rahmi Fauziah & Sarkani, "Analisis Perbandingan Sistem Ekonomi Kapitalis Dengan
Ekonomi Islam,” Aksioma Al-Musaqoh, (2023), 1-14.

2 Didit Wahyudi, “ Konsep Distribusi Menurut Muhammad Bagir Ash Shadr” (Disertasi, IAIN
Palopo, 2021), 19.



Aliran dan pemikiran ekonomi Islam kontemporer lahir dari ijtihad para
intelektual muslim dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dan Sunnah yang
berkaitan dengan ekonomi sesuai dengan konteks zaman sekarang. Upaya
mereka adalah menggabungkan prinsip-prinsip syariah dengan perkembangan
ilmu ekonomi modern, sehingga menghasilkan konsep-konsep ekonomi yang
aplikatif dan selaras dengan nilai-nilai Islam.?

Banyak ide dan gagasan tentang sistem ekonomi terus diperdebatkan
dan berkembang, tetapi tidak pernah ada yang setuju tentang sistem yang ideal
untuk menyelesaikan semua masalah ekonomi. Selain itu, sistem ekonomi
Islam, yang dianggap sebagai antitesis dari sistem ekonomi sosialisme dan
kapitalisme, telah berkembang. Hal ini ditunjukkan oleh banyaknya teori dan
konsep ekonomi Islam yang dibuat oleh para cendekiawan ekonomi Islam
pada masanya.*

Di antara tokoh sentral ‘dalam pengembangan sistem ekonomi Islam
modern adalah Muhammad Baqir  Al-Shadr, yang melalui karyanya
Iqtishaduna memperkenalkan pendekatan filosofis dan normatif dalam
membangun struktur ekonomi yang berakar pada ajaran Islam. Baqir Al-
Shadr adalah salah satu pemikir ekonomi Islam yang paling banyak
memberikan kontribusi untuk konsep ekonomi Islam. Dia menciptakan
doktrin dan prinsip dasar ekonomi Islam berdasarkan Al-Qur'an dan hadist,

sumber utama hukum Islam. Karya-karyanya sangat memengaruhi

® Ishandawi, Yadi Janwari, & Dedah Jubaedah, “Madzhab Dan Pemikiran Ekonomi Islam
Kontemporer," Rayah Al-Islam, (2023), 804-825.

* Selviani, "Literasi Ekonomi Dalam Pandangan Filsuf Adam Smith Dan Kontribusinya Terhadap
Pendidikan," Jurnal Riset Rumpun Agama Dan Filsafat, (2023), 226-239.



perkembangan ekonomi Islam setelahnya, yang kemudian menghasilkan
madzhab Iqtishaduna, yang berpendapat bahwa Islam dan ekonomi tidak dapat
disatukan karena keduanya bertentangan secara filosofis.>

Ekonomi Islam merupakan salah satu disiplin yang terus berkembang
sebagai respon terhadap tantangan globalisasi, perkembangan ekonomi
modern, serta kebutuhan umat Islam untuk memiliki sistem yang berlandaskan
nilai-nilai syariat. Didorong oleh meningkatnya kesadaran umat Muslim akan
pentingnya penerapan prinsip-prinsip syariah dalam seluruh aspek kehidupan,
termasuk dalam bidang ekonomi. Perkembangan ini tidak hanya dilatar
belakangi oleh dorongan religius untuk melaksanakan ajaran Islam secara
menyeluruh, tetapi juga sebagai respon terhadap kelemahan dan kegagalan
sistem ekonomi konvensional seperti kapitalisme dan sosialisme dalam
menciptakan keadilan, pemerataan, dan kesejahteraan ‘yang berkelanjutan.
Kapitalisme menurut Baqir Al-Shadr adalah masyarakat yang dapat menjamin
bentuk kepemilikan individu khusus, yaitu kepemilikan pribadi, sebagai aturan
umum.® Ini menjelaskan bahwa dalam sistem masyarakat Kkapitalis,
kepemilikan pribadi atau individu atas properti dan sumber daya dianggap
sebagai prinsip atau aturan yang utama dan dijamin keberlangsungannya.’

Sosialisme justru sebaliknya dari kapitalisme. Karena kepemilikan

sosialis di dalamnya adalah prinsip umum yang diterapkan pada semua jenis

% Abdurrahman Wahid, Yadi Janwari, & Dedah Jubaedah, "Mazhab Dan Pemikiran Ekonomi Islam
Kontemporer," Rayah Al-Islam, (2023), 804-825.

® Baqir Al-Shadr, Igtishaduna (Beirut: Daar Al Ta’aruf Al Matbu’ath, 1987), 279.

’ Khalini Sari, & Dilla Andini, "Distribusi Kekayaan Dalam Pemikiran Muhammad Bagqir Al-
Shadr: Studi Kasus Kenaikan Harga Beras Di Indonesia," Al-Figh, (2024), 204-217.



kekayaan di suatu negatra.8 Hal ini menjelaskan bahwa dalam sistem
sosialisme, kepemilikan bersifat umum atau kolektif dan diterapkan atas
seluruh jenis kekayaan di negara, berbeda dengan kepemilikan pribadi pada
masyarakat kapitalis.

Kapitalisme meskipun mampu mendorong pertumbuhan ekonomi,
seringkali melahirkan kesenjangan sosial yang tajam, sementara sosialisme
yang menekankan kepemilikan kolektif justru menghadapi masalah rendahnya
efisiensi dan lemahnya inovasi. Dalam situasi inilah ekonomi Islam
diposisikan sebagai alternatif yang diyakini mampu mengintegrasikan
efisiensi ekonomi dengan prinsip keadilan sosial, sekaligus menjaga nilai-nilai
moral yang menjadi landasan kehidupan umat Islam.

Dalam khazanah pemikiran ekonomi Islam modern, Muhammad Bagqir
Al-Shadr dan Jasser Auda dengan Magasidnya adalah dua tokoh yang'sering
dibandingkan karena sama-sama memberikan kontribusi penting, meskipun
dengan pendekatan yang berbeda secara mendasar. Muhammad Baqir Al-
Shadr adalah seorang ulama dan pemikir besar telah menulis pada awal
dekade ke enam sebuah kajian yang luas tentang ekonomi Islam yang diberi
judul Igtishaduna (Ekonomi kita),9 memiliki orientasi kuat untuk membangun
sistem ekonomi Islam yang sepenuhnya mandiri dan terpisah dari kapitalisme

maupun sosialisme. Sebagaimana yang ditulis dalam kitabnya Iqtishaduna:

8 Bagqir Al-Shadr, Igtishadunad....,280.
° Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna.....,6.



50 Bl a7 o 225 £33 S A, B e oY) il
Artinya: “Islam berbeda secara mendasar dari kapitalisme dan sosialisme
dalam jenis kepemilikan yang ditetapkannya. 0

Bagir Al-Shadr menegaskan bahwa dalam ekonomi Islam, Islam sendiri
memiliki pandangan yang berbeda secara esensial terkait bentuk atau jenis
kepemilikan dibandingkan dengan sistem kapitalisme dan sosialisme. Al-
Shadr membangun kerangka ekonomi Islam berdasarkan tiga fondasi utama,
yaitu pengakuan atas kepemilikan ganda (al-milkiyah al-muzdawijah),
kebebasan ekonomi dalam batasan tertentu (al-hurriyyah al-igtishadiyyah fi
nithaq al-mahdud), dan keadilan sosial (al-‘adalah al-ijtima ‘iyyah)."*

Kerangka ini memperlihatkan bahwa al-Shadr memandang ekonomi
Islam sebagai ;sistem normatif: yang: tegas berlandaskan nilai=nilai ideologis
Islam: Keunggulan: pendekatanini terletak spada kemampuannya menjaga
kemurnian prinsip syariah dan membedakan diri secara jelas dari sistem
ekonomi lainnya.*? Namun, sifatnya yang sangat regulatif dan berpijak pada
norma-norma figh klasik membuat pendekatan al-Shadr cenderung tertutup
terhadap penyesuaian dengan dinamika sosial-ekonomi kontemporer.
Kompleksitas persoalan global seperti integrasi pasar internasional, revolusi
teknologi, dan perubahan pola konsumsi menuntut adanya fleksibilitas yang
lebih tinggi, yang dalam pendekatan al-Shadr cenderung sulit diwujudkan.

Berbeda dengan itu, Jasser Auda adalah pemikir kontemporer yang

menggabungkan tradisi studi Islam dengan pendekatan ilmu modern,

19 Baqir Al-Shadr, Igtishaduna.....,279.
1 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 279.
12 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 279.



khususnya thinking systems. Jasser Auda menempatkan Magasid al-Shari’ah
sebagai pusat pemikiran hukum dan kebijakan Islam, termasuk dalam bidang
ekonomi. Jasser Auda mengartikan Magqasid al-Shari’ah berasal dari kata
magsid yang berarti tujuan, sasaran, prinsip, niat, maksud, dan hasil akhir.*®
Dalam tradisi Kklasik, Magasid sering dirumuskan dalam lima tujuan pokok
yaitu, menjaga agama (Hifdz al-din), jiwa (Hifdz al-nafs), akal (Hifdz al- ‘aq/),
keturunan (Hifdz al-nasl), dan harta (Hifdz al-mal). Namun, Auda
mengembangkan kerangka ini menjadi lebih luas dan multidimensi, mencakup
dimensi moral, sosial, kemanusiaan, kebebasan memilih, toleransi, serta
kemaslahatan publik.**
Dalam bukunya Magasid al-Shari’ah Ka Falsafah li al-Tasyri® al-
Islami: Ru’yah Mandzumiyyah, Auda menegaskan:
Badaze g sde Slowds W aiH de 2)l olis ks e Sl O Se b ozl 0l
QY\;) cgl.a'.lgl\ (L.MBB c(\g:-%)\ C)Y\;J csjjj{as\ Q\-ij:*“-‘ L@.:s Ojgi Cs cbbqgf\
W sede Olicaiy §pomns ol )] i s :L,U.TL@J{(M\
Artinya: Maka yang paling bisa dikatakan tentang pembagian tujuan syariah
vang sejati sesungguhnya adalah bahwa ia memiliki banyak
pembagian dan bersifat multidimensi, sehingga di dalamnya
terdapat tingkatan kebutuhan, bidang-bidang hukum, kategori
mukallaf, dan cakupan umum, yang seluruhnya merupakan dimensi
yvang sah, mewakili pendapat yang dianggap valid dan klasifikasi
yang dapat diterima.”
Pendekatan Auda menekankan bahwa Magdasid harus dipahami sebagai

kerangka tujuan yang bersifat dinamis, mampu merespons perkembangan

zaman, dan relevan dengan tantangan modern seperti hak asasi manusia,

13 Jasser Auda, Maqasid al-Shari’ah (Lebanon: Maktab Al Tauzi’, 2012), 30.
1 Jasser Auda, Magasid Al-Shariah....., 29.
1 Jasser Auda, Magasid Al-Shariah....., 40.



martabat kemanusiaan, keadilan distributif, dan keberlanjutan lingkungan.
Melalui thinking systems, ia memandang hukum dan kebijakan ekonomi
sebagai bagian dari sistem yang saling terhubung, sehingga perubahan pada
satu aspek akan memengaruhi keseluruhan sistem. Oleh karena itu, fokus
utama tidak semata-mata pada bentuk hukum atau regulasi, melainkan pada
pencapaian manfaat nyata bagi umat manusia secara luas.

Perbedaan mendasar antara Baqir Al-Shadr dan Jasser Auda terletak
pada orientasi dan tingkat keterbukaan terhadap perubahan. Baqir Al-Shadr
mengutamakan kepastian ideologis dan batasan ketat demi menjaga keaslian
prinsip Islam, sementara Jasser Auda memberikan ruang yang lebih besar bagi
inovasi dan adaptasi selama tidak keluar dari tujuan Magdsid al-Shari’ah .

Dalam konteks ekonomi global yang penuh dinamika, pendekatan al-
Shadr ‘mungkin “menghadapi keterbatasan™ dalam fleksibilitas, ‘sedangkan
pendekatan Jasser Auda lebih ‘mudah menyesuaikan diri dengan tantangan
baru, tetapi berisiko menimbulkan perdebatan terkait batas toleransi perubahan
terhadap norma-norma syariah.

Dari perbedaan ini muncul pertanyaan kritis. Apakah konstruksi
pemikiran ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-Shadr mampu memenuhi
standar Magqasid al-Shari’ah sebagaimana dirumuskan oleh Jasser Auda,
Apakah prinsip kepemilikan ganda, kebebasan terbatas, dan keadilan sosial ala
al-Shadr dapat diintegrasikan dengan kerangka Magdsid multidimensi yang
diusung Auda, sehingga menghasilkan sistem ekonomi Islam yang tetap teguh

pada prinsip syariah sekaligus adaptif terhadap realitas kontemporer.



Penelitian ini berangkat dari kebutuhan untuk menjawab pertanyaan tersebut
dengan menganalisis secara mendalam titik temu dan titik beda antara kedua
tokoh, serta menguji relevansi dan kelayakan penerapan kedua pendekatan
tersebut dalam kerangka ekonomi Islam modern.

Penelitian ini menyajikan kebaruan dengan mengaplikasikan kerangka
teoritis Magqasid al-Shari’ah yang dikembangkan secara sistemik dan holistik
oleh Jasser Auda untuk menganalisis pemikiran ekonomi Muhammad Bagqir
al-Shadr. Meskipun kedua pemikiran tersebut telah menjadi subjek kajian yang
luas, belum ada penelitian yang secara khusus menjembatani keduanya dalam
satu analisis komprehensif. Keunikan penelitian ini terletak pada upaya
rekonsiliasi dan evaluasi kritis terhadap pemikiran al-Shadr dari perspektif
yang lebih dinamis dan kontekstual. Jika studi terdahulu cenderung
menempatkan pemikiran al-Shadr ‘dalam koridor fiqih yang legalistik atau
perbandingan ideologis semata, penelitian ini- menawarkan pendekatan yang
berbeda, yaitu menilai efektivitas dan relevansinya dalam mencapai tujuan-
tujuan substansial syariah, seperti keadilan, kesejahteraan, dan pembangunan
yang berkelanjutan. Dengan demikian, novelty penelitian ini tidak terletak
pada penemuan data atau fakta baru, melainkan pada pendekatan metodologis
dari fitur maqgasid sistemik Jasser auda yang inovatif dalam melihat kembali
warisan intelektual ekonomi modern Muhammad Baqir As- Shadr, sehingga
diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan berupa model ekonomi

yang adaptif dan relevan dengan tantangan zaman.



B. Fokus Kajian
Penelitian ini berfokus pada pemikiran ekonomi Muhammad Baqir al-
Shadr, khususnya dalam karyanya Iqtishaduna, dengan menelaah konstruksi
teorinya tentang sistem ekonomi Islam. Penelitian ini akan menganalisis
kesesuaian pemikiran Baqir Al-Shadr dengan prinsip-prinsip Magasid al-
shariah, baik dalam aspek tujuan perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan,
maupun harta. Selain itu, penelitian ini juga memfokuskan perbandingan kritis
antara kerangka pemikiran al-Shadr dan pendekatan Magasid kontemporer
yang dikembangkan oleh Jasser Auda, sehingga dapat terlihat titik temu,
perbedaan, dan relevansi keduanya terhadap konteks ekonomi Islam modern.

Sehingga timbul beberapa pertanyaan, antara lain:

1. Bagaimana konstruksi dasar pemikiran ekonomi Islam dalam karya
Igtishaduna oleh Muhammad Bagqir "al-Shadr?

2. Apa saja keterbatasan pemikiran ‘al-Shadr dalam menjawab tantangan
ekonomi kontemporer jika ditinjau dari lensa Magasid al-Shari’ah Jasser
Auda?

3. Bagaimana pendekatan sistem Magasid Jasser Auda dapat digunakan
untuk merekonstruksi pemikiran ekonomi Islam al-Shadr?

C. Tujuan Kajian
Bagian ini merupakan penggambaran terkait tujuan dalam melaksanakan
kegiatan penulisan karya ilmiah. Acuan dalam tujuan ini yakni masalah yang

telah dirumuskan sebelumnya. Adapun tujuan penelitian ini antara lain:



10

1. Menganalisis struktur dan prinsip utama pemikiran ekonomi Islam
Muhammad Baqir Al-Shadr dalam karya Iqtishaduna.

2. Mengidentifikasi kelemahan dan keterbatasan pendekatan al-Shadr dalam
konteks Magasid al-Shari’ah modern.

3. Mengkonstruksi ulang pemikiran ekonomi Islam berdasarkan pendekatan
Magasid al-Shari’ah sistemik Jasser Auda untuk menghasilkan model
ekonomi Islam yang lebih kontekstual, inklusif, dan fungsional terhadap
tantangan zaman.

D. Manfaat Kajian
Penelitian ini diharapkan tidak hanya memberikan kontribusi dalam
tataran teoretis, tetapi juga manfaat praktis yang dapat dirasakan oleh
berbagai pihak; baik penulis sebagai. peneliti, lembaga akademik, maupun
pengembangan keilmuan ekonomi Islam secara umum. Adapun manfaat yang
diharapkan dari penelitian ini dapat dijelaskan sebagai berikut.

1. Manfaat Teoritis

Secara teoritis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi yang signifikan dalam pengembangan khazanah keilmuan
ekonomi Islam, khususnya dalam memperkaya wacana akademik
mengenai integrasi antara pemikiran ekonomi Islam Baqir Al-Shadr
dengan konsep Magqasid al-Shari’ah sebagaimana dirumuskan oleh Jasser
Auda. Melalui kajian komparatif dan analisis konseptual yang dilakukan,
penelitian ini diharapkan mampu menghadirkan perspektif baru dalam
memahami prinsip-prinsip dasar ekonomi Islam yang tidak hanya

normatif, tetapi juga aplikatif dalam konteks ekonomi modern.



11

Selain itu, penelitian ini diharapkan dapat memperluas cakrawala
pemikiran akademik dalam bidang ekonomi Islam dengan menghadirkan
pendekatan yang bersifat interdisipliner, yang mengaitkan aspek teologis,
filosofis, dan ekonomi secara komprehensif. Dengan demikian, hasil
penelitian ini dapat menjadi bahan rujukan bagi pengembangan teori
ekonomi Islam yang lebih kontekstual, dinamis, dan berorientasi pada
kemaslahatan (maslahah) sesuai dengan tujuan syariat Islam.

Lebih lanjut, temuan-temuan dalam penelitian ini diharapkan dapat
memperkaya literatur akademik serta menjadi dasar bagi penelitian-
penelitian selanjutnya yang berfokus pada integrasi pemikiran tokoh-tokoh
Islam klasik dan kontemporer dengan paradigma Magasid al-Shari’ah
dalam kerangka pengembangan ekonomi syatiah yang berkelanjutan.

2. "Manfaat Praktis
a. Bagi Penulis

Karya ilmiah ini disusun sebagai salah satu syarat akademik
untuk memperoleh gelar Magister Ekonomi (M.E.) pada Program
Studi Ekonomi Syariah, Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN)
Kiai Haji Achmad Siddiq Jember.

Melalui penelitian ini, penulis memperoleh kesempatan untuk
memperdalam wawasan keilmuan, khususnya mengenai relevansi
antara teori-teori ekonomi Islam dan prinsip Magasid al-Shari’ah
baik dari sisi konseptual maupun praktikal. Hal ini diharapkan dapat
memperkaya pemahaman penulis terhadap sistem ekonomi Islam

yang holistik dan berorientasi pada keadilan sosial.



12

Penelitian ini juga menjadi sarana bagi penulis untuk
mengembangkan kemampuan berpikir kritis, analitis, dan sistematis
dalam menelaah persoalan-persoalan ekonomi kontemporer dengan
pendekatan ilmiah yang berlandaskan nilai-nilai syariah. Dengan
demikian, hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan bekal
keilmuan dan metodologis bagi penulis dalam mengembangkan
karier akademik maupun profesional di bidang ekonomi Islam.

Bagi Instansi UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember

Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi tambahan
literatur ilmiah bagi Program Studi Ekonomi Syariah Pascasarjana
UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, khususnya dalam
memperkaya referensi penelitian dan kajian ilmiah yang berkaitan
dengan pemikiran ekonomi Islam dan Magqdasid al-Shari’ah .

Penelitian ini juga ‘dapat’ berkontribusi dalam pengembangan
basis pengetahuan institusional di lingkungan UIN Kiai Haji Achmad
Siddiq Jember, dengan memberikan perspektif baru yang dapat
dijadikan acuan dalam pengembangan kurikulum, bahan ajar, maupun
kegiatan penelitian di bidang ekonomi syariah.

Selain itu, hasil penelitian ini dapat menjadi referensi awal atau
bahan perbandingan bagi mahasiswa, dosen, dan peneliti yang ingin
melakukan kajian lebih lanjut mengenai integrasi pemikiran tokoh-
tokoh Islam dengan Magasid al-Shari’ah , khususnya dalam konteks

implementasi ekonomi dan bisnis Islam kontemporer.



13

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi nyata bagi peningkatan kualitas akademik dan
pengembangan ilmu pengetahuan di lingkungan UIN Kiai Haji
Achmad Siddiq Jember, khususnya dalam memperkuat posisi institusi
sebagai pusat studi dan pengembangan ekonomi syariah di Indonesia.

E. Metode Penelitian
1. Jenis dan Pendekatan Penelitian

Metode penelitian didefinisikan sebagai suatu kegiatan ilmiah yang
terencana, terstruktur, sistematis dan memiliki tujuan tertentu baik secara
praktis maupun teoritis. Sebelum melakukan penelitian, peneliti dituntut
untuk mengetahui dan memahami metode serta sistematika penelitian. ™

Penelitian 1ni secara fundamental adalah penelitian studi
kepustakaan (library research) yaitu penelitian yang dilakukan dengan
cara mengambil dan mengumpulkan data dari' literatur yang berhubungan
dengan masalah yang dibahas. Pendekatan ini dipilih karena objek
kajiannya adalah teks-teks pemikiran dari dua tokoh intelektual,
Muhammad Baqir Al-Shadr dan Jasser Auda. Penelitian kepustakaan
memungkinkan peneliti untuk melakukan eksplorasi mendalam terhadap
literatur yang telah diterbitkan, baik dalam bentuk buku, jurnal, maupun
artikel ilmiah, yang menjadi landasan utama untuk memahami konstruksi

pemikiran mereka tanpa memerlukan data empiris di lapangan.'” Dengan

% Marinu Waruwu, "Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif, Metode
Penelitian Kuantitatif Dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Method)," Jurnal Pendidikan
Tambusai, 7 (2023), 2896-2910.

" Mahanum, "Tinjauan Kepustakaan," Alacrity: Journal Of Education, 2 (2021), 1-12.



14

kata lain, sumber data utama penelitian ini bukanlah wawancara atau
observasi, melainkan dokumen-dokumen tertulis yang merepresentasikan
ide dan argumen kedua tokoh tersebut.

Pendekatan metodologis yang diterapkan adalah analisis kritis.
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menafsirkan dan memahami
makna, bukan sekadar mengukur angka atau data. Analisis kritis, sebagai
bagian dari pendekatan ini, berarti peneliti tidak hanya menerima
informasi secara pasif, tetapi juga mengevaluasi argumen,
mengidentifikasi asumsi tersembunyi, dan mengurai struktur pemikiran
yang kompleks.'® Dalam konteks ini, analisis kritis sangat relevan karena
memungkinkan peneliti untuk membongkar pemikiran ekonomi al-Shadr
dan teori Magasid al-Shari’ah Auda, sehingga bisa dilihat dari berbagai
sudut pandang.

Tujuan utama " dari' ‘pendekatan -ini® ‘adalah untuk mencapai
pemahaman yang komprehensif. Pertama, penelitian ini bertujuan
mengkaji secara mendalam pemikiran ekonomi Islam Muhammad Baqir
al-Shadr, yang sering dianggap revolusioner pada masanya. Kedua,
penelitian ini juga bertujuan untuk memahami kerangka filosofis dan
metodologis dari Magasid al-Shari’ah yang dikembangkan oleh Jasser
Auda yang menekankan pada pendekatan sistem dan keterkaitan antara

berbagai tujuan syariah. Dengan menggabungkan kedua tujuan ini,

'8 Mike Nurmalia Sari, Nelvia Susmita, Al Ikhlas, Melakukan Penelitian Kepustakaan (Sukoharjo:
Pradina Pustaka, 2025), 09.



15

penelitian ini akan menghasilkan sebuah analisis yang tidak hanya
deskriptif tetapi juga evaluatif.

Fokus penelitian ini adalah mengungkapkan pemikiran al-Shadr
dapat diinterpretasikan dan dievaluasi kembali melalui lensa Magasid al-
Shari’ah  Auda. Hal ini penting karena Magasid al-Shari’ah  Auda
menawarkan kerangka yang lebih holistik dan modern, yang mungkin
dapat memberikan interpretasi baru atau penguatan terhadap beberapa
konsep al-Shadr. Sebagai contoh, konsep keadilan distributif dalam
pemikiran al-Shadr dapat dievaluasi apakah 1ia selaras dengan Magasid al-
Shari’ah dalam aspek menjaga kekayaan (hifdz al-mal) dan keadilan
sosial yang multidimensi.

Secara keseluruhan, kombinasi antara penelitian kepustakaan dan
analisis™ kritis ‘'sangat ideal untuk topik ini. Metode ini memungkinkan
peneliti untuk melakukan' ‘studi " teoretis yang kuat dan mendalam,
menghasilkan temuan yang tidak hanya mendeskripsikan tetapi juga
mengkritisi dan mensintesis dua pemikiran besar dalam studi Ekonomi
Islam kontemporer. Hasilnya diharapkan memberikan kontribusi
signifikan terhadap literatur ekonomi Islam dan Magasid al-Shari’ah
dengan menawarkan perspektif baru yang belum banyak dieksplorasi.
Sumber Data

Penelitian ini mengandalkan dua jenis sumber data yang saling
melengkapi untuk memastikan kelengkapan dan kedalaman analisis.

Sumber data primer menjadi fondasi utama. Untuk pemikiran Muhammad



16

Baqgir  al-Shadr, sumber primer yang paling krusial adalah karya
monumentalnya, Iqtishaduna. Karya ini merupakan ekspresi terlengkap
dari pandangan al-Shadr tentang sistem ekonomi Islam, yang
membedakannya secara fundamental dari sistem kapitalisme dan
sosialisme. Oleh karena itu, analisis mendalam terhadap teks buku ini
menjadi  keharusan mutlak untuk memahami pemikirannya secara
otentik.™

Untuk pemikiran Jasser Auda, sumber primer yang menjadi rujukan
utama adalah Magqasid Al Syariah Ka Falsafati Lil At Tasyri’ Al Islami
Rukyah Mandzumiyah. Kitab ini tidak hanya merevolusi pemahaman
tentang Magqgasid al-Shari’ah tetapi juga menawarkan kerangka kerja
metodologis yang unik dengan pendekatan sistem. Dengan demikian, buku
ini akan berfungsi sebagai lensa konseptual dan alat analisis untuk menguji
dan mengevaluasi pemikiran ekonomi al-Shadr.\Membaca dan memahami
buku ini secara cermat adalah langkah esensial untuk mengaplikasikan
teorinya secara tepat dalam penelitian ini.

Selain sumber primer, penelitian ini juga memanfaatkan sumber data
sekunder. Sumber-sumber ini mencakup berbagai karya akademis seperti
buku, jurnal ilmiah, disertasi, dan artikel yang membahas topik-topik
terkait. Data sekunder memiliki peran penting dalam memberikan konteks
historis, sosial, dan intelektual dari kedua pemikiran tersebut. Misalnya,

artikel-artikel yang membahas konteks penulisan Iqtishaduna akan

19 Agatha Olivia Purba, et al., "Analisis Validitas Isi Pada Buku Teks Bahasa Indonesia Smp Kelas
VIII Kurikulum Merdeka Tahun 2021," Jurnal Intelek Dan Cendikiawan Nusantara, 1 (2024),
3191-3197.



17

membantu  memahami  motivasi  al-Shadr dalam  merumuskan
pemikirannya, sementara jurnal-jurnal tentang Magqgasid al-Shari’ah akan
memberikan pemahaman tentang bagaimana teori Auda diterima dan
diinterpretasi oleh akademisi lain.”

Penggunaan sumber sekunder juga berfungsi sebagai alat verifikasi
silang. Dengan membandingkan interpretasi peneliti terhadap sumber
primer dengan interpretasi yang diberikan oleh para akademisi lain,
validitas analisis dapat ditingkatkan. Sumber sekunder juga membantu
dalam mengisi celah-celah pemahaman yang mungkin tidak tersedia dalam
sumber primer, misalnya dalam hal kritik atau pengembangan lebih lanjut
terhadap ide-ide al-Shadr dan Auda.

Oleh karena itu, kombinasi dari sumber data primer dan sekunder
adalah strategi yang holistik: ‘Sumber primer menyediakan data inti. yang
otentik, sementara sumber sekunder memperkaya dan menguatkan analisis
dengan memberikan berbagai perspektif dan konteks yang lebih luas. 2
Strategi ini memastikan bahwa penelitian tidak hanya terisolasi pada dua
teks utama, tetapi juga terintegrasi dalam percakapan akademis yang lebih
besar tentang ekonomi Islam dan Magasid al-Shari’ah .

3. Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini

adalah literer yaitu terlebih dahulu membaca dan menelaah buku-buku

20 Bahrum Subagiya, "Eksplorasi Penelitian Pendidikan Agama Islam Melalui Kajian Literatur:
Pemahaman Konseptual dan Aplikasi Praktis," Ta'dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 12 (2023),
304-318.

2 Nasution, Faisal Hakim, M. Syahran Jailani, & Roni Junaidi, "Kombinasi (Mixed-Methods)
Dalam Praktis Penelitian Ilmiah," Jurnal Genta Mulia,15 (2024), 251-256.



18

yang berkaitan dengan objek kajian. Tahap pertama dari proses ini adalah
pencarian literatur yang komprehensif. Ini melibatkan penggunaan
berbagai database akademik, perpustakaan digital, dan katalog
perpustakaan untuk mengidentifikasi semua karya relevan dari kedua
tokoh serta literatur sekunder yang mendukung. Pencarian ini harus
dilakukan dengan menggunakan kata kunci yang spesifik dan relevan
untuk memastikan tidak ada sumber penting yang terlewatkan.?

Setelah proses pencarian selesai, langkah berikutnya adalah seleksi
dan kategorisasi sumber. Tidak semua sumber yang ditemukan memiliki
relevansi atau otoritas yang sama. Oleh karena itu, peneliti secara kritis
memilih sumber-sumber yang paling kredibel dan relevan dengan topik.
Sumber-sumber ini kemudian dikategorikan berdasarkan jenis dan
topiknya, yang memudahkan pengelolaan data di tahap selanjutnya.

Setelah sumber-sumber ' terpilih, ‘proses: inti dari /iterer adalah
pembacaan secara cermat dan mendalam. Setiap sumber akan dibaca
dengan teliti untuk memahami argumen utamanya, konsep-konsep kunci,
dan metodologi yang digunakan. Pembacaan ini harus dilakukan secara
aktif, bukan pasif, dengan berfokus pada detail-detail yang relevan dengan
topik penelitian.23

Bersamaan dengan pembacaan, peneliti akan melakukan pencatatan

poin-poin penting. Proses pencatatan ini sangat krusial untuk

?2 Suriyanti, Fakhruddin, & Ifnaldi Nurmal, “Kreativitas Guru Mengajar Dalam Pengembangan
Literasi Peserta Didik di RA Tunas Literasi Qur’ani” (Disertasi, IAIN Curup, 2024), 34.

2 Siti Nur A’isyah, Et Al, "Membaca Kritis: Bagaimana Mengidentifikasi Informasi yang
Akurat," Pijar: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran, 3 (2025), 187-198.



19

mengorganisir data yang kompleks. Catatan harus mencakup kutipan-
kutipan langsung, ringkasan ide, serta refleksi pribadi peneliti tentang
bagaimana setiap poin berhubungan dengan rumusan masalah. Pencatatan
yang baik akan meminimalkan risiko kehilangan informasi penting dan
akan sangat membantu pada tahap analisis.

Seluruh proses pengumpulan data ini memastikan bahwa peneliti
memiliki basis data yang solid, terstruktur, dan kredibel sebelum memulai
analisis. Hal ini merupakan prasyarat mutlak untuk menghasilkan
penelitian kepustakaan yang kuat, di mana kualitas temuan sangat
bergantung pada kualitas sumber-sumber yang dianalisis.

4. Analisis Data

Analisis data dalam penelitian ini akan dilakukan melalui metode
analisis kritis dan komparatif yang terstruktur dalam ‘beberapa tahapan.
Tahap pertama adalah reduksi data. Pada tahap ini, semua catatan dan
informasi yang telah dikumpulkan dari berbagai sumber akan disortir. Data
yang tidak relevan dengan rumusan masalah, seperti informasi biografis
yang tidak signifikan atau detail yang tidak terkait dengan pemikiran
ekonomi, akan dipilah. Tujuan dari reduksi data adalah untuk
menyederhanakan data yang sangat banyak menjadi inti-inti yang esensial,
sehingga fokus penelitian tidak terdistraksi.?*

Setelah data direduksi, tahap selanjutnya adalah penyajian data. Data

yang sudah disederhanakan akan diorganisir ke dalam narasi yang logis

? Qomaruddin, & Halimah Sa'diyah, "Kajian Teoritis Tentang Teknik Analisis Data Dalam
Penelitian Kualitatif: Perspektif Spradley, Miles dan Huberman," Journal Of Management,
Accounting, And Administration, 1 (2024), 77-84.



20

dan koheren. Penyajian data ini akan memetakan konsep-konsep kunci
dari pemikiran al-Shadr dan Auda secara terpisah terlebih dahulu. Ini akan
mempermudah pembaca untuk memahami argumen dan gagasan dari
masing-masing tokoh sebelum keduanya disintesiskan dalam analisis
komparatif.

Tahap paling penting adalah analisis kritis dan komparatif. Tahapan
ini dimulai dengan analisis mendalam terhadap pemikiran Al-Shadr.
Peneliti akan membongkar konsep-konsep ekonomi utamanya, seperti
peranan negara dalam ekonomi, mekanisme pasar yang etis, dan konsep
distribusi kekayaan, untuk memahami pondasi filosofisnya. Selanjutnya,
kerangka teoritis Magasid al-Shari’ah Jasser Auda akan dipahami secara
menyeluruh, dengan fokus pada pendekatannya yang holistik dan
sistematis, seperti konsep keterkaitan dan tujuan-tujuan yang lebih tinggi.

Inti dari analisis ini-adalah sintesis dan komparasi, di mana pemikiran
al-Shadr diuji melalui lensa Magasid al-Shari’ah Auda. Peneliti mencari
titik-titik keselarasan, juga akan mencari potensi ketidaksesuaian atau
implikasi baru yang mungkin muncul, yang dapat menghasilkan temuan
orisinal.”®

Tahap terakhir adalah penarikan kesimpulan. Berdasarkan hasil

analisis kritis dan komparatif, peneliti akan merumuskan temuan-temuan

% Ayu Anggraini Hulu, & Muhammad Irwan Padli Nasution, "Analisis Komparatif Dimensi
Kualitas Data Pada Sistem Informasi Publik: Studi Sintesis Literatur 2015-2024," Jurnal IImiah
Nusantara, 2 (2025), 120-129.



21

utama yang menjawab rumusan masalah.?® Kesimpulan akan mencakup
bagaimana pemikiran ekonomi al-Shadr dapat dipahami kembali melalui
kerangka Magqgasid al-Shari’ah Auda, serta kontribusi baru apa yang dapat
diberikan oleh perspektif ini terhadap studi ekonomi Islam.
F. Definisi Istilah
Definisi istilah berisi tentang pengertian istilah-istilah penting yang
menajadi titik perhatian peneliti dalam judul penelitian. Kegunaannya untuk
menghindari dualisme pemahaman terhadap maksud dari isi yang dimaknai
oleh penulis.
1. Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam.

Teori konstruksi merupakan landasan pemikiran yang menjelaskan
bagaimana individu dan masyarakat secara aktif membangun realitas,
pengetahuan, dan’ makna mereka. Konsep 'ini menentang pandangan
positivisme yang menganggap realitas sebagai entitas objektif yang
terpisah dari subjek. Inti dari teori ini adalah proses pembentukan atau
perakitan gagasan, di mana pengetahuan tidak ditransfer secara pasif,
melainkan diciptakan melalui interaksi antara pengalaman, interpretasi,
dan konteks sosial.?’ Dalam beberapa tahun terakhir, penelitian tentang

konstruksi pengetahuan terus berkembang, terutama dalam ilmu sosial dan

%% Tubagus, Munir, et al. "Studi Komparatif Antara Pembelajaran Berbasis Proyek dan Metode
Ceramah Dalam Memperkuat Konsep Fisika Serta Kemampuan Pemecahan Masalah: A
Comparative Study Between Project-Based Learning and Lecture Methods In Strengthening
Physics Concepts And Problem-Solving Skills," Numbers: Jurnal Pendidikan Matematika & Ilmu
Pengetahuan Alam, 2 (2024), 120-129.

2" Mulyadi, "Teori Belajar Konstruktivisme Dengan Model Pembelajaran (Inquiry)," Al Yasini:
Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan, 7 (2022), 174-174.



22

humaniora, yang menunjukkan bahwa konstruksi realitas tidak pernah
statis, tetapi terus-menerus dibentuk dan dibentuk ulang.28

Berbeda dengan konstruksi yang berfokus pada pembentukan,
rekonstruksi adalah proses yang lebih kritis, yaitu membongkar dan
menyusun kembali suatu gagasan atau sistem yang sudah mapan.
Rekonstruksi tidak bertujuan untuk menghancurkan, melainkan untuk
memperbarui dan memberikan makna baru yang lebih relevan dengan
konteks yang berubah.?® Proses ini sering kali diawali dengan dekonstruksi
sebuah metode analisis yang mengungkap asumsi tersembunyi,
kontradiksi, atau struktur kekuasaan di balik suatu gagasan. Rekonstruksi
kemudian mengisi kekosongan atau menyusun kembali elemen-elemen
yang dibongkar menjadi kerangka baru. Penelitian saat in1 menunjukkan
bagaimana rekonstruksi pemikiran dilakukan” di berbagai bidang, mulai
dari hukum hingga teologi, untuk mengatasi tantangan kontemporer.

Rekonstruksi adalah proses sentral yang diusulkan oleh Karl
Mannheim dalam magnum opusnya, /deology and Utopia: An Introduction
to the Sociology of Knowledge. Proses ini merupakan solusi terhadap
masalah relativisme yang timbul dari tesisnya bahwa semua pemikiran
manusia terikat secara eksistensial (existentially determined) oleh posisi

sosial-historis ~ kelompok  yang menghasilkannya.30 Mannheim

%8 Viv Burr, and Penny Dick, Social Constructionism: The Palgrave Handbook of Critical Social
Psychology (London: Palgrave Macmillan Uk, 2017), 59-80.

2 Suripto, & Mohammad Riza Zaenuddin, "Rekonstruksi Metode Pendidikan Dalam Pemikiran
Filsafat Mohammad Iqbal," Edukasi: Jurnal Pendidikan Islam, 12 (2024), 204-232.

% Husna, Fina Mazida, et al,. Refleksi Hermeneutika Dalam Studi Islam Mengupas Pemikiran
Tokoh Hermeneutika Barat Maupun Timur (Islam) (Bandung: Tahta Media, 2024) 167.



23

mendefinisikan rekonstruksi sebagai upaya untuk mensintesis dan
mengintegrasikan berbagai pandangan dunia yang terpecah-pecah seperti
ideologi yang berupaya mempertahankan tatanan dan utopia yang
berupaya mengubahnya menjadi suatu kesatuan yang lebih utuh.® Dengan
cara ini, kebenaran tidak lagi dianggap sebagai hal yang absolut dan
universal, melainkan objektif secara relasional. Kebenaran dapat dipahami
secara memadai hanya ketika konteks sosial di mana ia muncul telah
sepenuhnya diakui dan dihubungkan dengan perspektif lainnya.

Proses rekonstruksi ini melibatkan tiga tahapan analitis utama yang
harus dilakukan oleh kaum intelektual yang bergerak bebas (free-floating
intelligentsia), yang dianggap memiliki otonomi sosial paling besar.
Tahapan “dimulai ' dengan analisis. ideologi- total mengungkapkan secara
kritis kategori-kategori pemikiran yang mendasari suatu kelompok. Tahap
selanjutnya adalah konkurensi. atau perbandingan perspektif yang saling
bertentangan untuk melihat bagaimana setiap fragmen kebenaran
beroperasi. Tahap akhirnya adalah sintesis atau integrasi dari perspektif
yang telah dianalisis tersebut untuk menghasilkan pemahaman totalitas
yang lebih komprehensif. Tujuan dari tahapan ini adalah untuk membuat
struktur pengetahuan yang sebelumnya tidak terartikulasi menjadi dapat
diakses secara teoritis dan rasional, sehingga memfasilitasi komunikasi
dan tindakan kolektif yang demokratis.*?

Penerapan teori rekonstruksi juga sangat relevan dalam disiplin

ekonomi islam. Ketika pemikiran ekonomi islam klasik menghadapi

3! Edward Shils, Ideology And Utopia’ By Karl Mannheim (Daedalus: 1974), 83—89.

% Dematria Pringgabayu, & Mochamad Arief Rahman Ramadhian, "Proses Manajemen
Pengetahuan Dalam Pendidikan: Sebuah Penelitian Teoritis-Konseptual," Jiip-Jurnal Illmiah Ilmu
Pendidikan, 7 (2024), 4336-4344.



24

tantangan ekonomi modern, para cendekiawan melakukan rekonstruksi
untuk membuatnya lebih dinamis dan solutif. Konstruksi ekonomi Islam
berdasarkan studi Islam melibatkan dua sistem, yaitu sistem nilai dan
sistem analisis. Sistem nilai mengklasifikasikan empat konsep
fundamental yang mempengaruhi aktivitas ekonomi Islam. Keempat
konsep itu adalah tauhid, kenabian (nubuwwah), khalifah, dan alam.
Sementara itu, sistem analisis menggunakan pendekatan ushul figih untuk
menghasilkan justifikasi normatif dalam bentuk figih muamalah.

Selain itu, konstruksi ekonomi Islam juga didasarkan pada Magasid
al-Shart’ah , yang diklasifikasikan oleh Tmam Al-Syathibi menjadi tiga
kategori: kebutuhan dasar (al-dharuriyyat), kenyamanan (al-hajjiyyat),
dan kemewahan (al-tahsiniyyat). Kebutuhan dasar mencakup lima hal
yang-harus ‘dipenuhi ‘agar" kesejahteraan * duniawi ‘dan- ukhrawi dapat
tercapai dengan baik, yaitu menjaga keselamatan agama (hifdz al-din),
jiwa (hifdz al-nafs), akal (hifdz al-'aql), keturunan (hifdz al-nasl), dan harta
benda (hifdz al-mal). Menurut Imam al-Ghazali dan al-Syathibi,
penggunaan barang-barang mewah harus diutamakan setelah kebutuhan
dasar dan kenyamanan terpenuhi, dengan syarat tidak berlebihan.*

2. Ekonomi Islam
Sistem ekonomi yang berlandaskan pada prinsip-prinsip syariah
Islam, yang mengatur produksi, distribusi, dan konsumsi barang dan jasa

dengan tujuan mencapai keadilan dan kemaslahatan bagi umat manusia.

3 Ubaidillah, Iffatin Nur, & Ahmad Muhatdi Anshor, "Konstruksi Ekonomi Islam Berbasis
Interdisipliner: Studi Islam Dan Magqdsid al-Shari’ah " Adzkiya: Jurnal Hukum Dan Ekonomi
Syariah, No. 3 (2024), 35-49.



25

Ekonomi Islam adalah sebuah sistem ekonomi yang didasarkan pada
ajaran-ajaran Islam, bersumber dari Al-Qur'an dan sunah nabi Muhammad
SAW. Prinsip utamanya adalah keadilan dan kesejahteraan bersama, bukan
sekadar mencari keuntungan pribadi. Salah satu pilar pentingnya adalah
pelarangan riba, yang digantikan dengan sistem bagi hasil. Selain itu,
ekonomi ini juga menekankan zakat sebagai mekanisme pemerataan
kekayaan dan melarang segala bentuk transaksi yang mengandung
ketidakjelasan (gharar) atau perjudian (maysir). Tujuannya adalah untuk
menciptakan tatanan ekonomi yang adil dan seimbang, di mana kekayaan
tidak hanya berputar di kalangan tertentu, tetapi juga tersebar merata demi
kesejahteraan seluruh masyarakat.34

Dengan demikian, tujuan utama dari Ekonomi Islam melampaui
sekadar pertumbuhan ekonomi. Sistem 1ni berupaya mencapai Falah, yaitu
kesuksesan di dunia ‘dan akhirat, ‘dengan mengintegrasikan nilai-nilai
moral dan etika dalam setiap aktivitas ekonomi. Ini berarti bahwa setiap
transaksi dan kegiatan bisnis harus membawa manfaat tidak hanya bagi
individu, tetapi juga bagi masyarakat dan lingkungan secara keseluruhan,
sehingga tercipta sebuah ekosistem ekonomi yang berkelanjutan,

bertanggung jawab, dan berlandaskan pada prinsip-prinsip syalriah.35

% Dzakwan & Mohammad Elwim Cahyadi, "Islamic Economics in The Interpretation of The
Qur'an," Rihlah Igtishad: Jurnal Bisnis Dan Keuangan Islam, 2 (2025), 44-51.

% Hasibuan, Adik Tya et. al, "Falah Sebagai Tujuan Akhir Dalam Ekonomi Islam," Jurnal
Multidisiplin Ilmu Akademik, 2 (2025), 526-536.



26

3. Magasid al-Shari’ah .

Tujuan dan maksud syariat Islam yang meliputi perlindungan
terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, yang menjadi landasan
bagi pembentukan hukum dan kebijakan Islam. Secara terminologis
Wahbah Zuhaili mendefinisikan Magdsid al-Shari’ah sebagai makna-
makna dan tujuan-tujuan yang sangat diperhatikan oleh syariat terhadap
semua hukum ataupun sebagian dari hukum syariat tersebut atau bisa
didefinisikan juga sebagai puncak atau tujuan dari syariat dan rahasia-
rahasia Allah sebagai pembuat syariat meletakkannya di setiap hukum dari
semua hukum syariat.36

Secara keseluruhan, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan
mengevaluast pemikiran ekonomi Muhammad Baqir Al-Shadr dengan
kerangka ekonomi Islam berdasarkan tiga fondasi utama, yaitu pengakuan
atas kepemilikan ganda (al-milkiyah’ al-muzdawijah), kebebasan ekonomi
dalam batasan tertentu (al-hurriyyah al-igtishadiyyah fi nithaq al-
mahdud), dan keadilan sosial (al-‘adalah al-ijtima ‘iyyah) dengan
menggunakan kerangka Magqasid al-Shari’ah modern yang diperkenalkan
oleh Jasser Auda. Tujuannya adalah untuk melihat apakah ide-ide ekonomi
Al-Shadr mampu mencapai tujuan-tujuan syariah yang fundamental,
seperti mewujudkan keadilan sosial, pemerataan kesejahteraan, dan

menjaga stabilitas ekonomi umat.

% Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Figh (Damaskus: Dar Al-Figr, 1999), 218.



27

G. Sistematika Penulisan

Untuk dapat membuat sistematis maka dalam hal ini perlu deskripsi alur
pembahasan tesis yang diawali dari bab pendahuluan sampai pada bab
penutup, untuk memastikan alur pembahasan yang logis dan komprehensif.
Sistematika penulisan tesis ini disusun secara komprehensif, terbagi menjadi
lima (V) bab utama, dengan tujuan untuk memastikan kedalaman analisis,
validitas metodologi, dan signifikansi temuan. Adapun bentuk penulisan
sistematika penulisan adalah sebagaimana berikut:

BAB I Pendahuluan, Bab ini berfungsi sebagai gerbang penelitian,
menguraikan latar belakang masalah, justifikasi pemilihan topik, hingga
kerangka operasional penelitian. Konteks Penelitian: Menyajikan landasan
argumentatif tentang urgensi dan pentingnya mengkaji pemikiran ekonomi
Muhammad Baqir® Al-Shadr dan relevansi penggunaan kerangka Magqdasid al-
Shari’ah Jasser Auda sebagai' alat' analisis. Fokus Kajian: Perumusan
pertanyaan-pertanyaan spesifik dan tajam, seperti bagaimana konstruksi
pemikiran ekonomi Al-Shadr dan bagaimana validitasnya jika dinilai dari
perspektif Magasid al-Shari’ah Jasser Auda. Tujuan Kajian: Menetapkan
capaian konkret, yaitu mengidentifikasi konstruksi pemikiran Al-Shadr dan
melakukan analisis evaluatif menggunakan perspektif Magasid al-Shari’ah .
Manfaat Kajian: Menguraikan kontribusi akademis (teoritis) dalam khazanah
ekonomi Islam kontemporer, khususnya terkait pemikiran madzhab
Iqtishaduna dan teori Magqasid al-Shari’ah sistemik. Metode Penelitian:

Mendeskripsikan secara rinci pendekatan sumber data primer dan sekunder



28

(karya Al-Shadr dan Jasser Auda), serta teknik analisis isi atau analisis
filosofis. Definisi istilah kunci dan konsep: Penjelasan operasional dan
akademis atas istilah-istilah sentral: Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam,
Muhammad Baqir Al-Shadr, Magasid al-Shari’ah , dan Jasser Auda.
Sistematika Penulisan: Deskripsi singkat mengenai urutan dan substansi setiap
bab dalam tesis.

BAB 1I Kajian Pustaka, Bab ini memuat landasan teoretis yang
digunakan untuk menganalisis data, serta posisi penelitian ini di antara karya-
karya ilmiah sebelumnya. Kajian Pustaka berfungsi sebagai landasan
keilmuan. Bagian ini diawali dengan Penelitian Terdahulu untuk meninjau
studi-studi relevan yang telah ada, sehingga menunjukkan posisi dan kebaruan
(novelty) dari penelitian yang dilakukan. Kemudian, bab ini menguraikan
Landasan Teori yang mencakup konsep-konsep dan teori-teori relevan. yang
akan digunakan untuk menganalisis ‘data.  Terakhir, Kerangka Konseptual
disajikan sebagai peta jalan atau model logis yang menghubungkan semua
variabel dan konsep dalam penelitian.

BAB III Paparan Data dan Analisis, Temuan merupakan inti substantif
dari laporan penelitian ini, di mana peneliti menyajikan dan
menginterpretasikan secara sistematis data yang telah dihimpun. Melalui
metode penelitian kepustakaan (library research), data yang terdiri dari
konstruk teoretis, konsep, dan argumen dari sumber-sumber primer dan
sekunder dikumpulkan melalui teknik inventarisasi dan klasifikasi.

Selanjutnya, bagian ini memuat analisis data yang dilakukan dengan



29

menerapkan pendekatan interpretatif atau komparatif untuk menguji
konsistensi, = mengintegrasikan  berbagai  informasi  teoretis, dan
mengidentifikasi pola hubungan antar konsep dalam literatur yang dikaji.
Puncak dari bab ini adalah perumusan temuan penelitian, yang
merepresentasikan kontribusi orisinal penelitian yakni jawaban teruji atas
pertanyaan penelitian yang diperoleh melalui sintesis dan interpretasi kritis
terhadap seluruh korpus kepustakaan.

BAB IV Pembahasan Temuan, berfokus pada diskusi (pembahasan)
mendalam terhadap temuan penelitian yang dihasilkan dari analisis data
kepustakaan. Tahapan ini merupakan momen krusial untuk melakukan
interpretasi kritis atas data kualitatif yang terkumpul, mengintegrasikan
berbagai argumen teoretis, dan menguji signifikansi temuan tersebut.
Pembahasan diawali "dengan sintesis, memastikan bahwa “temuan‘. yang
diperoleh secara definitif dan ‘teruji’ menjawab permasalahan yang telah
dirumuskan. Selanjutnya, peneliti secara eksplisit membandingkan
(komparasi) temuan ini dengan kajian literatur terdahulu untuk menegaskan
posisi (kontribusi) penelitian, yaitu apakah temuan tersebut mendukung,
memperluas, atau bahkan menentang teori-teori yang telah ada. Melalui proses
ini, berfungsi untuk mengartikulasikan implikasi teoretis dari penelitian,
sehingga secara tegas menempatkan temuan yang dihasilkan dalam kerangka
keilmuan yang lebih luas dan menegaskan orisinalitas kontribusi akademik

yang dihasilkan.



30

BAB V Penutup, Bab ini berkaitan dengan kesimpulan dan saran.
Fungsi bab ini adalah mengaghi ‘tle ng merah dari penjelasan untuk

mempermudah pembaca dalam ma@n&ptheh‘uan

/

)
_
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
J]EMB E R

digilib.uinkhas.ac.id digilib.uinkhas.ac.id digilib.uinkhas.ac.id digilib.uinkhas.ac.id digilib.uinkhas.ac.id



BAB 11
KAJIAN PUSTAKA

A. Penelitian Terdahulu

Dalam kajian pemikiran ekonomi Islam Muhammad Bagqir al-Shadr,

sejumlah penelitian terdahulu telah memberikan kontribusi penting, meskipun

fokus dan cakupannya berbeda-beda. Penelitian ini berupaya mengisi celah

dengan mengintegrasikan kedua perspektif tersebut secara komprehensif.

Berikut penjelasan perbandingan secara mendalam berdasarkan beberapa

penelitian terdahulu.

1.

M. Yusuf K, Sri Wahyuni, Rahman Ambo Masse (2024), Jurnal As-
Syarikah, . Jurnal . Lembaga. Keuangan,. Ekonomi Dan Bisnis Islam.
Dengan Judul: “‘Pemikiran Madzhab Bagir Al-Shadr.(Kajian Teori Dasar
Dalam Membangun Ekonomi Islam)”.*" Hasil penelitian ini menunjukkan
bahwasanya secara ringkas, hasil penelitian jurnal tersebut adalah
penjelasan dan analisis mengenai konsep-konsep dasar pemikiran
ekonomi Islam menurut Bagir al-Shadr, serta kontribusinya dalam
membedakan ekonomi Islam sebagai doktrin agama dari ilmu ekonomi
konvensional. Persamaan dengan penelitian kami adalah pandangan
ekonomi Islam, keduanya mengakui bahwa pemikiran Baqgir Al-Shadr
menganggap ekonomi Islam sebagai antitesis dari sistem ekonomi

kapitalisme dan sosialisme. Perbedaannya adalah dalam jurnal tersebut

%" Sri Wahyuni & Rahman Ambo Masse, "Pemikiran Mazhab Bagir Al-Shadr (Kajian Teori Dasar
Dalam Membangun Ekonomi Islam),"Jurnal Asy-Syarikah: Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi
Dan Bisnis Islam, 6 (2024), 198-209.

31



32

hanya menjelaskan secara komprehensif dan menganalisis teori dasar
pemikiran ekonomi Islam Bagir Al-Shadr itu sendiri, tanpa berupaya
merekonstruksinya secara sistematis dengan pendekatan baru.

2. Desi Yuniarti, Rahmawati Mu’in (2024), Jurnal limiah Falsafah. Dengan
Judul: “Pemikiran Ekonomi Islam Menurut Muhammad Bagir Al-
Shadr”.®® Jurnal ini secara langsung membahas pemikiran ekonomi
Muhammad Bagir Al-Shadr, khususnya mengenai masalah ekonomi yang
muncul akibat distribusi yang tidak merata dan tidak adil. Persamaannya
dengan penelitian kami adalah keduanya sama-sama membahas pemikiran
ekonomi Islam, khususnya yang berkaitan dengan Muhammad Baqir Al-
Shadr. Ini menunjukkan adanya Kketertarikan yang sama terhadap
kontribusi intelektual Bagir Al-Shadr dalam ekonomi Islam. Adapun
perbedaannya cakupan topik dalam jurnal lebih spesifik,” fokus. pada
pemikiran ekonomi ‘Muhammad' Bagir- Al-Shadr dan relevansinya.
Sedangkan dalam penelitian ini lebih luas, melibatkan sintesis pemikiran
Bagir Al-Shadr dan Jasser Auda (Magasid al-Shari’ah).

3. Muhammad Robi Maulana, Rofiyana, Firda Nadyarahma, Muhammad
Taufiq Abadi, Muhammad Aris Syafii (2024), Jurnal Ilmiah Research
Student dengan judul: “Pemikiran Ekonomi Ilmuwan Muslim
Kontemporer Madzhab Iqtishaduna”.®® Artikel ini menyoroti satu

madzhab yang menolak hipotesis ekonomi konvensional dan berusaha

% Desi Yuniarti, & Rahmawati Mu’in, "Pemikiran Ekonomi Islam Menurut Muhammad Bagqir
Ash-Shadr," Jurnal llmiah Falsafah: Jurnal Kajian Filsafat, Teologi Dan Humaniora, 10 (2024),
27-35.

% Mohammad Robbi Maulana, et al., "Pemikiran Ekonomi Ilmuwan Muslim Kontemporer
Madzhab Igtishaduna," Jurnal llmiah Research Student, 1 (2024), 427-436.



33

membangun teori ekonomi Islam murni berdasarkan Al-Qur'an dan
Sunnah. Penekanan utama madzhab Igtishaduna adalah pada keadilan
sosial, penghapusan eksploitasi, dan distribusi kekayaan yang adil. Artikel
ini juga mungkin membahas prinsip-prinsip spesifik seperti larangan riba,
zakat, dan sistem perbankan syariah yang menjadi inti dari madzhab ini.
Persamaan dari kedua karya ini adalah pada pemikiran ekonomi Islam
kontemporer, khususnya yang berkaitan dengan Muhammad Bagir Al-
Shadr dan madzhab  Igtishaduna. Keduanya mengakui pentingnya
pemikiran Al-Shadr sebagai landasan untuk ekonomi Islam yang berbeda
dari ekonomi konvensional. Selain itu, kedua karya ini sama-sama
bertujuan untuk mengembangkan dan memperkuat diskursus ekonomi
Islam, menawarkan alternatif terhadap sistem ekonomi kapitalis dan
sosialis, serta menjunjung tinggi  prinsip-prinsip keadilan sosial dan
kesejahteraan umat. "Kedua 'karya inijuga“ menunjukkan perbedaan
signifikan dalam ruang lingkup dan pendekatan. Artikel jurnal bersifat
deskriptif dan analitis, menjelaskan secara umum tentang madzhab
Igtishaduna dan prinsip-prinsipnya, serta menyoroti penolakan madzhab
ini terhadap ekonomi konvensional. Ini adalah karya yang sudah selesai
dan dipublikasikan, menyajikan hasil penelitian yang telah dilakukan. Di
sisi lain, penelitian ini tidak hanya membahas pemikiran al-Shadr tetapi
secara spesifik mengkonstruksinya dari sudut pandang Magasid al-

Shari’ah Jasser Auda.



34

4. Razi Azwar Syahbuddin Dalimunthe (2024), Ekonomikawan : Jurnal
[Imu Ekonomi dan Studi Pembangunan. Dengan Judul : “Analisis
Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Bagir Shadr: Studi Literatur
Sistematis Terhadap Konsep Dan Implementasinya”.*® Penelitian ini
secara spesifik berfokus pada perbandingan pemikiran ekonomi Islam
antara Muhammad Bagir Al-Shadr dan Jasser Auda, dua pemikir yang
menawarkan pendekatan berbeda namun relevan dalam menghadapi
tantangan ekonomi kontemporer. Muhammad Bagir al-Shadr, melalui
karyanya Igtishaduna, membangun sebuah sistem ekonomi Islam yang
kokoh dengan fondasi utama berupa kepemilikan ganda (al-milkiyah al-
muzdawijah), kebebasan ekonomi terbatas (al-hurriyyah al-igtishadiyyah
fi nithaq al-mahdud), dan keadilan sosial (al-‘adalah al-ijtima ‘iyyah).
Pendekatan “al-Shadr bersifat™ normatif, ‘menolak ‘secara fundamental
kapitalisme dan sosialisme, ‘serta ' menekankan keaslian prinsip syariah.
Analisis terhadap pemikirannya menunjukkan bahwa ia memberikan
kerangka yang terstruktur dan rinci tentang sistem ekonomi Islam dapat
berdiri sendiri.

Di sisi lain, Jasser Auda menawarkan pendekatan yang lebih
dinamis dan fleksibel dengan menempatkan Magasid al-Shari’ah sebagai
pusat pemikiran ekonomi Islam. Dalam karyanya, Magasid al-Shari’ah
Ka Falsafah li al-Tasyri‘ al-1slami, Auda mengemukakan bahwa Magqasid

bersifat multidimensi, mencakup dimensi moral, sosial, dan kemanusiaan.

* Razi Azwar Syahbuddin Dalimunthe, "Analisis Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Bagir
Shadr: Studi Literatur Sistematis Terhadap Konsep dan Implementasinya," Ekonomikawan: Jurnal
Ilmu Ekonomi Dan Studi Pembangunan, 24 (2024), 220-227.



35

Pendekatan ini memungkinkan hukum dan kebijakan ekonomi untuk
beradaptasi dengan tantangan modern seperti hak asasi manusia, martabat
kemanusiaan, dan keberlanjutan lingkungan. Berbeda dengan al-Shadr
yang menekankan batasan ideologis yang ketat, Auda memberikan ruang
lebih luas untuk inovasi dan interpretasi, dengan fokus pada pencapaian
manfaat nyata (maslahah) bagi umat manusia secara luas.

Dengan demikian, studi ini bertujuan untuk mengisi celah dalam
literatur akademik yang cenderung berfokus pada pemikir Sunni dan
jarang membandingkan secara mendalam kedua tokoh tersebut. Penelitian
ini mengintegrasikan pemikiran al-Shadr yang berorientasi pada kepastian
ideologis dengan kerangka Magasid yang fleksibel dari Auda, sehingga
dapat memberikan pandangan yang komprehensif tentang bagaimana
sistem ekonomi Islam ‘dapat tetap teguh pada prinsip-prinsipnya-sambil
tetap relevan dan adaptif terhadap realitas kontemporer.

5. Muthia Hafsari Hsb, Hendra (2023), Jurnal Program Studi PGMI.
Dengan Judul: "Relevansi Pemikiran Muhammad Bagir As-Shadr
Terhadap Peran Negara di Dalam Pembangunan Sistem Ekonomi yang
Berkeadilan".** Hasil penelitian ini menekankan pemikiran Bagir Ash-
Shadr tentang keadilan sebagai hal terpenting dalam teori ekonomi Islam,
fokus pada masalah produksi dan distribusi sumber daya yang adil, serta
peran negara dalam menciptakan sistem ekonomi yang adil dan makmur.

Persamaan dengan penelitian kami adalah fokus penelitiannya menitik

* Muthia Hafsari Hsb, & Hendra, "Relevansi Pemikiran Muhammad Bagir As-Shadr Terhadap
Peran Negara Di Dalam Pembangunan Sistem Ekonomi Yang Berkeadilan," Modeling: Jurnal
Program Studi Pgmi, 10 (2023), 663-673.



36

beratkan kepada tokoh pemikir ekonomi Islam yaitu Muhammad Bagqir
Al-Shadr dengan hasil-hasil teori yang ada dalam kitab Igtishaduna.
Namun perbedaannya adalah membahas pemahaman tentang relevansi
pemikiran Bagir Al-Shadr terhadap peran negara dalam ekonomi
berkeadilan. Sedangkan dalam penelitian ini tidak hanya membahas peran
negara saja tetapi juga dari segi keadilan sesama.

6. Nasrudin, Ani Fatimah Zahra Saifi (2023), Jurnal Ekonomi Syariah
(JES). Dengan Judul: “Muhammad Bagir Al-Shadr’s Thoughts in
Building a Fair Economic System”.*

Pemikiran ekonomi Islam Muhammad Bagir Al-Shadr menjadi
fokus kajian dalam kedua dokumen, namun dengan pendekatan dan
tujuan yang berbeda. Penelitian menempatkan pemikiran Baqir Al-Shadr
sebagai titik awal yang Kritis untuk dikaji ‘dalam-kerangka Magasid al-
Shart’ah  kontemporer ala ' Jasser Auda.' Pendekatan ini berupaya
menjembatani antara prinsip normatif, ideologis, dan tegas yang diusung
oleh al-Shadr dengan kerangka Magdasid yang lebih dinamis,
multidimensi, dan adaptif terhadap perkembangan sosial-ekonomi global
modern. Dengan kata lain, penelitian ingin menguji bagaimana prinsip-
prinsip kepemilikan ganda, kebebasan ekonomi terbatas, dan keadilan
sosial dari Igtishaduna dapat direkonstruksi atau disinergikan dengan
pendekatan sistemik Magasid al-Shari’ah  yang lebih inklusif dan

fleksibel, untuk menghasilkan model ekonomi Islam yang tidak hanya

%2 Nasrudin & Ani Fatimah Zahra Saifi, "Muhammad Bagir Al-Shadra Thoughts in Building a Fair
Economic System," JES: Jurnal Ekonomi Syariah, 8 (2023), 14-22.



37

mempertahankan kemurnian syariat, tapi juga mampu merespon
tantangan kontemporer seperti hak asasi manusia, keberlanjutan
lingkungan, dan keadilan distributif. Hal ini merupakan kebaruan utama
dari tesis ini, yakni integrasi pendekatan klasik dan modern dalam
pemikiran ekonomi Islam secara kritis dan konstruktif.

Sebaliknya, artikel ilmiah lebih menekankan pada gambaran teoritis
dan aplikatif pemikiran Baqgir Al-Shadr terkait keadilan distribusi dalam
sistem ekonomi Islam. Artikel ini mendeskripsikan secara mendalam
masalah utama dalam ekonomi Islam  menurut al-Shadr, vyaitu
ketidakmerataan distribusi kekayaan yang mengakibatkan eksploitasi oleh
pihak yang kuat terhadap yang lemah. Selain itu, artikel menyoroti peran
penting negara dalam mengatur distribusi kekayaan, pengelolaan zakat,
pelarangan riba, dan regulasi-pengelolaan sumber daya sebagai instrumen
utama dalam mewujudkan ' kesejahteraan sosial. Fokus artikel lebih
bersifat deskriptif dan normatif dalam menjelaskan prinsip-prinsip
ekonomi Islam sebagai respon terhadap kegagalan sistem kapitalis dan
sosialis, tanpa upaya rekonstruksi atau modifikasi teoritis terhadap
kerangka Bagir al-Shadr.

Perbedaan lain yang signifikan adalah cakupan dan orientasi
keduanya. Penelitian ini menggunakan lensa Magasid al-Shari’ah yang
bersifat sistemik dan multidimensi untuk melakukan analisis Kritis
terhadap teks Baqir al-Shadr, membawa dimensi kebaruan lewat adaptasi
teori Magasid kontemporer Jasser Auda. Artikel ilmiah tidak membedah

teori Magasid melainkan lebih fokus pada aspek keadilan ekonomi al-



38

Shadr secara langsung dan implikasinya dalam ranah praktik dan
kebijakan ekonomi Islam. Dengan kata lain, penelitian ini menawarkan
pendekatan interdisipliner dan lebih teoritik untuk memperkaya dan
memperbarui pemikiran ekonomi Islam tradisional, sedangkan artikel
lebih terbatas pada pemaparan pemikiran tersebut dalam konteks
penguatan keadilan sosial.

Dengan demikian, novelty dari penelitian terletak pada usahanya
mengintegrasikan dan mengharmonisasikan dua paradigma besar
pemikiran ekonomi Islam pendekatan normatif kuat Baqir Al-Shadr
dengan kerangka Magasid al-Shari’ah Jasser Auda yang lebih adaptif
dan sistemik untuk merumuskan model ekonomi Islam modern yang
relevan.dan respansif terhadap tantangan global sekaligus tetap berpegang
pada prinsip-prinsip syariah." Ini: membuka ruang " pemikiran baru. yang
belum banyak dieksplorasi secara mendalam dalam literatur ekonomi
Islam selama ini, menjadikan penelitian ini menjadi kontribusi orisinal
yang penting dalam pengembangan teori dan praktik ekonomi syariah.

7. Muhammad Maulana Darsono, Yadi Janwari, Ahmad Hasan Ridwan
(2023), International Economic And Finance Review (IEFR). Dengan
Judul: “Analysis Of The Production Concept In The Thought Of
Muhammad Bagjir Shadr And Its Relation To Conventional Economics”.*?
Artikel jurnal ini berfokus pada analisis mendalam terhadap landasan
filosofis atau epistemologi pemikiran Bagir  al-Shadr. Artikel ini

bertujuan untuk menjelaskan bagaimana Al-Shadr membangun fondasi

* Khoirul Fathoni, "Penerapan Epistemologi ke Dalam Kajian Ekonomi Islam: Telaah Pemikiran
Muhammad Baqir Al-Shadr," IJOIS: Indonesian Journal of Islamic Studies, 1 (2020), 65-75.



39

pemikirannya untuk membedakan ekonomi Islam dari sistem ekonomi
konvensional seperti kapitalisme dan Marxisme. Penulis berpendapat
bahwa menurut al-Shadr, masalah ekonomi bukanlah karena kelangkaan,
melainkan karena distribusi yang tidak merata. Oleh karena itu, Al-Shadr
menegaskan bahwa titik awal ekonomi Islam adalah distribusi, bukan
produksi, sebuah gagasan yang memisahkan pemikirannya dari teori
ekonomi tradisional.

Sementara itu, penelitian memiliki orientasi yang berbeda.
Penelitian ini tidak hanya menganalisis pemikiran al-Shadr, tetapi secara
spesifik  bertujuan untuk merekonstruksi dan mengembangkan
pemikirannya. Kami membandingkan secara kritis pemikiran Al-Shadr
dengan kerangka Magqasid al-Shari’ah- yang dikembangkan oleh Jasser
Auda. Tujuan utamanya adalah untuk mengidentifikasi potensi kelemahan
atau keterbatasan dalam pemikiran al-Shadr yang mungkin tidak relevan
dengan isu-isu kontemporer, dan kemudian menghasilkan sebuah model
konseptual baru yang lebih kontekstual, inklusif, dan fungsional.
Singkatnya, fokus penelitian ini adalah pada inovasi teoretis dengan
memadukan dua pemikir besar untuk menciptakan kerangka yang lebih
mutakhir.

8. Saep Saepuddin (2021), Jurnal Al-Muamalat Jurnal Ekonomi Syariah.
Dengan judul: “Telaah Kritis Pemikiran Ekonomi Muhammad Bagir Al-

Shadr Dan Timur Kuran”.** Artikel ini menjelaskan bahwa menurut Bagjir

* Saep Saepudin, "Telaah Kritis Pemikiran Ekonomi Muhammad Baqir Al-Shadr dan Timur
Kuran," Al-Muamalat: Jurnal Ekonomi Syariah, 8 (2021), 12-15.



40

al-Shadr, ekonomi Islam adalah jalan yang dipilih umat muslim untuk
mencapai kehidupan ekonomi dan memecahkan masalah ekonomi praktis,
dengan penekanan pada peran pemerintah dalam mewujudkan jaminan
sosial dan keseimbangan sosial. Artikel ini juga menyoroti konsep
produksi dan distribusi dalam pemikiran al-Shadr. Di sisi lain, Artikel Al-
Muamalat mengemukakan pandangan Timur Kuran yang menyatakan
bahwa doktrin ekonomi Islam sederhana, yaitu larangan riba, dan bahwa
perbankan syariah memiliki nilai simbolis serta memperkuat gerakan
Islamisme. Kedua karya memiliki persamaan yang jelas dalam fokus
utama pada pemikiran ekonomi Muhammad Bagir al-Shadr. Keduanya
mengakui signifikansi al-Shadr sebagai seorang tokoh penting dalam
diskursus ekonomi Islam kontemporer. Baik artikel Al-Muamalat maupun
penelitian berusaha untuk memahami dan menganalisis ide-ide ekonomi
al-Shadr, meskipun ‘dengan ' tujuan dan pendekatan yang berbeda.
Keduanya juga secara implisit atau eksplisit mengakui relevansi
pemikiran ekonomi Islam sebagai alternatif terhadap sistem ekonomi
konvensional. Meskipun memiliki persamaan, kedua karya ini
menunjukkan perbedaan signifikan dalam ruang lingkup, pendekatan, dan
hasil yang disajikan. Artikel Al-Muamalat adalah sebuah studi komparatif
dan kritis yang telah selesai, menganalisis pemikiran al-Shadr bersamaan
dengan pandangan Timur Kuran, dan menyajikan hasil analisis terhadap
kedua tokoh tersebut. Artikel ini cenderung bersifat deskriptif dan analitis

terhadap pandangan yang sudah ada. Sebaliknya, tesis adalah sebuah



41

penelitian yang berorientasi pada pengembangan dan konstruksi.
penelitian ini tidak hanya menganalisis pemikiran al-Shadr tetapi secara
spesifik berupaya untuk mengintegrasikannya dengan perspektif Magasid
al-Shari’ah Jasser Auda untuk menciptakan model konseptual baru.
Artinya, artikel Al-Muamalat melihat ke belakang untuk menganalisis
pemikiran yang ada, sedangkan penelitian ini melihat ke depan untuk
membangun dan mengkonstruksi kerangka pemikiran baru berdasarkan
pemikiran al-Shadr dengan lensa Magasid al-Shari’ah kontemporer. Tesis
ini juga lebih spesifik dalam fokusnya pada Jasser Auda, yang tidak
dibahas dalam Artikel Al-Muamalat.

Tabel 2.1

Tabel Persamaan dan Perbedaan dengan Penelitian Terdahulu
Pemikiran Ekonomi Syariah Muhammad Bagir Al-Shadr

No. | Nama Peneliti | Judul Persamaan Perbedaan

1 M. Yusuf K, Sri | Pemikiran Keduanya Mengintegrasikan
Wahyuni, Madzhab. Bagir membahas dua perspektif
Rahman Ambo | Al-Shadr (Kajian | pemikiran berbeda untuk
Masse, 2024 Teori Dasar Muhammad Bagir | membangun

Dalam al-Shadr kerangka pemikiran

Membangun baru yang lebih

Ekonomi Islam) relevan dan
fungsional.

2. Desi Yuniarti, Pemikiran Menjelaskan Mengkonstruksi
Rahmawati Ekonomi Islam pemikiran dan ulang pemikiran al-
Mu’in, 2024. Menurut teori-teori penting | Shadr dengan

Muhammad Bagqir | al-Shadr tentang | membandingkannya

As Shadr ekonomi Islam. secara kritis dengan
teori Magasid al-
Shari’ah Jasser
Auda.

3. Muhammad Pemikiran Keduanya Secara spesifik
Robi Maulana, | Ekonomi limuwan | berfokus pada memfokuskan
Rofiyana, Firda | Muslim pemikiran perbandingan kritis
Nadyarahma, Kontemporer Muhammad Bagir | antara pemikiran Al-
Muhammad Madzhab Al-Shadr yang Shadr dan




42

No. | Nama Peneliti | Judul Persamaan Perbedaan
Taufiq Abadi, Igtishaduna merupakan pendekatan Magasid
Muhammad Aris pendiri madzhab | al-Shari’ah
Syafii, 2024. Igtishaduna kontemporer Jasser

Auda.

4 Razi Azwar Analisis Keduanya Mengkonstruksi
Syahbuddin Pemikiran menggunakan ulang pemikiran al-
Dalimunthe, Ekonomi Islam pendekatan Shadr dengan
2024. Muhammad Bagir | penelitian dengan | membandingkannya

al-Shadr: Studi metode studi secara kritis dengan
Literatur literatur teori Magasid al-
Sistematis sistematis. Shart’ah Jasser
Terhadap Konsep Auda

dan

Implementasinya

5 Muthia Hafsari | Relevansi Menganalisis Menganalisis,

Hsb, Hendra, Pemikiran peran dan mengidentifikasi
2023. Muhammad Bagir | tanggung jawab kelemahan, dan
Al-Shadr negara dalam merekonstruksi
Terhadap Peran memecahkan pemikiran ekonomi
Negara di Dalam ' {.masalah ekonomi | Islam Al-Shadr.
Pembangunan untuk
Sistem Ekonomi menciptakan
Yang Berkeadilan | sistem ekonomi
yang.adil dan
sejahtera.

6 Muhammad Analysis Of The Keduanya Untuk menghasilkan
Maulana Production berfokus pada model ekonomi Islam
Darsono, Yadi Concept In The pemikiran yang lebih
Janwari, Ahmad | Thought Of Muhammad Bagqir | kontekstual, inklusif,
Hasan Ridwan, | Muhammad Bagir | al-Shadr. dan fungsional
2023. Shadr And Its terhadap tantangan

Relation To zaman.
Conventional
Economics

7 Nasrudin, Ani Muhammad Bagir | Keduanya Menganalisis,
Fatimah Zahra | al-Shadr’s berfokus pada mengidentifikasi
Saifi 2023. Thoughts in pemikiran kelemahan, dan

Building a Fair Muhammad Bagir | merekonstruksi

Economic System | al-Shadr. pemikiran ekonomi
Islam al-Shadr
dengan perspektif
Magasid al-Shari’ah

8 Saep Saepuddin, | Telaah Kritis Keduanya Mengkonstruksi
2021 Pemikiran membahas ulang pemikiran al-




43

No. | Nama Peneliti | Judul Persamaan Perbedaan
Ekonomi pemikiran Shadr dengan
Muhammad Bagir | Muhammad Bagir | membandingkannya
Al-Shadr Dan al-Shadr secara kritis dengan
Timur Kuran. teori Magasid al-
Shari’ah Jasser
Auda.

Sumber: Data diolah oleh peneliti, 2025.

Kajian Magasid al-Shari’ah yang dikembangkan oleh Jasser Auda
telah mendapat pijakan kuat berkat fondasi yang diletakkan oleh penelitian-
penelitian sebelumnya. Berbagai studi terdahulu telah memberikan
kontribusi signifikan, meski memiliki fokus dan cakupan yang tidak
seragam. Sebagian mungkin menekankan aspek historis pengembangan teori
Magasid, sementara yang lain lebih mendalami aplikasi metodologisnya
dalam ‘isu kontemporer. Berikut penjelasan perbandingan ‘secara mendalam
berdasarkan beberapa penelitian terdahulu.

1. Muhammad Arwani Rofi’i, Ahmad Khoirul Fata (2025), Al-Mizan (e-
Journal), dengan judul: Meeting the Challenges of Time: Exploring the
Concept of Magasid Shari’ah in the Thought of Jasser Auda.® Tesis dan
Artikel Jurnal memiliki persamaan substansial karena keduanya
beroperasi dalam kajian Ekonomi Islam dan menjadikan Teori Magasid
al-Shari’ah  Jasser Auda sebagai kerangka filosofis sentral, dengan
tujuan kolektif untuk merumuskan hukum Islam yang adil dan
berorientasi pada kesejahteraan (welfare-oriented laws). Namun,

perbedaan signifikansi kontribusi terletak pada arah aliran analisis dan

objek material primer. Artikel Rofi’i dan Fata berorientasi eksploratif-

** Rofi’i, Muhammad Arwani, & Ahmad Khoirul Fata, "Meeting the Challenges of Time:
Exploring the Concept Of Magdsid Shart’ah in the Thought of Jasser Auda," Al-Mizan, 21 (2025),

65-94.



44

deskriptif; fokus utamanya adalah pemikiran Jasser Auda itu sendiri,
berupaya menguraikan secara komprehensif konsep Magdasid Auda,
termasuk konsep sistemiknya, sebagai respons terhadap tantangan zaman.
Sebaliknya, tesis berorientasi evaluatif-konstruktif ia menjadikan
kerangka Auda sebagai metodologi evaluasi untuk menguji dan
merekonstruksi pemikiran tokoh klasik (Muhammad Baqir Al-Shadr)
dalam konteks ekonomi. Oleh karena itu, kebaruan (novelty) tesis ini
berada pada sintesis fungsional yang spesifik, yaitu pengujian validitas
dan efektivitas ideologi ekonomi Al-Shadr melalui tuntutan Magdasid
Auda, yang berkontribusi pada rekonstruksi model ekonomi Islam secara
normatif, melampaui kontribusi artikel yang masih berada pada tahap
penguraian filosofi dan pemetaan umum teori Auda.

2. Anas Asy’ari - Nashuha, ‘Muthoifin,’ Mariam" Elbanna (2025), Solo
International -Collaboration . and Publication of" Social Sciences and
Humanities, dengan judul: An Analysis of Jasser Auda’s Thought on
Magqasid Sharia and Its Implications for Sharia Economic Law.*® Kedua
penelitian ini memiliki persamaan yang tidak terhindarkan karena
keduanya berakar pada disiplin Hukum Ekonomi Syariah dan sama-sama
menjadikan teori Magqasid al-Shari’ah Sistemik Jasser Auda sebagai
landasan filosofis yang krusial. Namun, perbedaan kontribusi terletak
pada fungsi teoretis yang diberikan kepada pemikiran Auda. Artikel Anas
Asy'ari Nashuha dkk. menempatkan teori Auda sebagai objek analisis
utama yang kemudian diurai untuk memahami implikasi umumnya

terhadap pengembangan Hukum Ekonomi Syariah. Sebaliknya,

*® Nashuha, Anas Asy’ari, & Mariam Elbanna, "An Analysis of Jasser Auda’s Thought On
Magasid Sharia and Its Implications for Sharia Economic Law," Solo International Collaboration
and Publication of Social Sciences And Humanities, 3 (2025), 441-456.



45

penelitian ini menggeser fungsi Auda menjadi alat evaluasi (metodologi),
dengan tujuan untuk menguji dan merekonstruksi pemikiran tokoh klasik
(Muhammad Baqir Al-Shadr). Dengan demikian, kebaruan (novelty)
tesis ini berada pada ranah pengembangan model konstruktif, tesis ini
melakukan sintesis fungsional yang secara spesifik menilai apakah
warisan intelektual Al-Shadr (konten klasik) mampu menjawab tuntutan
Magasid Auda (kerangka modern), sebuah kontribusi yang melampaui
analisis implikasi umum dan beranjak ke ranah rekonstruksi substantif
model ekonomi Islam normatif.

3. Wardatun Nabilah, Dewi putri, Deri Rizal (2024), The Indoesian Journal
Of Islamic Law And Civil Law dengan judul: Jasser Auda’s System
Approach in The Rules of Marriage Dispensation in Indonesia (Review
of ‘Maqasid "al-Shari’ah *).* 'Kedua 'studi’ ini -memiliki persamaan
fundamental karena sama-sama menempatkan teori Magasid al-Shari’ah
sistemik Jasser Auda sebagai kerangka teoretis utama. Kesamaan ini
menunjukkan pengakuan terhadap relevansi Magasid Auda yang bersifat
holistik dan sistemik untuk mengatasi masalah dalam studi keislaman.
Namun, perbedaan mendasar muncul pada bidang studi dan objek
material penelitian. Peneltian ini berada dalam ranah ekonomi islam,
yang objeknya adalah pemikiran tokoh (filosofis-teoretis), yaitu
menganalisis dan merekonstruksi ide-ide ekonomi klasik dari
Muhammad Baqir Al-Shadr. Sebaliknya, jurnal Nabilah dkk. berada
dalam ranah Hukum Islam atau Hukum Perdata, yang objeknya adalah

penerapan hukum positif dan kebijakan terkini, yaitu mereview

" Wardatun Nabilah, Dewi Putri, & Deri Rizal, "Jasser Auda’s System Approach in the Rules of
Marriage Dispensation in Indonesia (Review of Magasid al-Shari’ah)," The Indonesian Journal of
Islamic Law and Civil Law, 5 (2024), 265-281.



46

implementasi dan dampak dari aturan dispensasi nikah (pernikahan anak)
di Indonesia.

Dari perbedaan tersebut, kebaruan (novelty) yang ditawarkan oleh
penelitian ini menjadi jelas. Jika jurnal Nabilah dkk. menggunakan
Magasid Auda untuk menelaah relevansi hukum positif yang bersifat
spesifik dan kasuistik, penelitian ini menggunakannya untuk menelaah
ideologi dan konstruksi pemikiran yang bersifat makro, yaitu seluruh
kerangka pemikiran ekonomi Baqir Al-Shadr. Novelty Tesis ini adalah
melakukan integrasi dan evaluasi konstruktif terhadap warisan intelektual
ekonomi Islam klasik dengan kerangka metodologis modern. Tesis
bertujuan untuk mengisi celah yang ada dengan menilai konstruksi
ekonomi * Al-Shadr, 'yang' ‘meliputi- ‘konsep  kepemilikan ' ganda dan
keadilan ' sosial, mampu' secara ‘sistemik’ memenuhi  tujuan-tujuan
Magqasid al-Shari’ah kontemporer Jasser Auda.

4. Isman, Syamsul Hidayat, Imran Rosyadi, Muhammad Syafri Firman,
Nimas Ayu Sholehah (2023), AL-AFKAR: Journal for Islamic Studies
dengan judul: “Penelitian Hukum Empiris Berbasis Teori Magqdasid al-
Shari’ah  Jasser Auda.* Kedua penelitian ini, memiliki persamaan
fundamental karena sama-sama mengadopsi dan mengaplikasikan teori
Magasid al-Shari’ah  Jasser Auda sebagai kerangka teoretis dan
metodologis utama. Persamaan ini mencerminkan penerimaan atas
pendekatan Magasid Auda yang bersifat sistemik, multidimensi, dan

berorientasi pada tujuan sebagai solusi untuk memperbarui kajian

8 Isman, Syamsul Hidayat, et.al., "Penelitian Hukum Empiris Berbasis Teori Maqasid al-SharT’ah
Jasser Auda," Al-Afkar: Journal for Islamic Studies, 6 (2023), 14-29



47

keislaman. Namun, perbedaan utama terletak pada bidang fokus dan
objek material kajian. Penelitian ini berfokus pada ranah Ekonomi Islam
dengan objek material berupa pemikiran tokoh, yaitu mengkaji dan
mengkonstruksi ulang ide-ide normatif Muhammad Baqir Al-Shadr.
Sebaliknya, Jurnal Isman dkk. berfokus pada ranah Hukum Islam (Fiqih)
dengan objek material berupa metodologi riset, yaitu merestrukturisasi
model penelitian hukum empiris agar sejalan dengan paradigma Magasid
Auda.

Dari perbedaan fokus tersebut, muncul kebaruan (novelty) yang
berbeda pada masing-masing penelitian. Penelitian ini menawarkan
novelty berupa aplikasi Magdsid Auda sebagai pisau analisis evaluatif
dan konstruktif terhadap konten ideologi ekonomi Al-Shadr, dengan
tujuan menghasilkan model ekonomi Islam baru yang lebih relevan dan
fungsional. ' Sementara- itu, novelty dari jurnal, Isman dkk. adalah
menciptakan paradigma metodologis baru dalam ranah hukum empiris
Indonesia, sehingga Magasid Auda berfungsi sebagai alat reformasi
metode penelitian hukum. Secara ringkas, penelitian ini menggunakan
Magasid Auda untuk menguji substansi pemikiran, sedangkan artikel
menggunakannya untuk memperbaiki metode penelitian.

5. Muhammad Baiquni Syihab (2023), An-Nur: Jurnal Studi Islam, dengan
judul: Telaah Kritis Pemikiran Jasser Auda Dalam Buku “Magasid Al-
h” 49

Shariah As Philosophy Of Islamic Law: A Systems Approac

Penelitian dan Jurnal memiliki persamaan yang kuat karena keduanya

*“Muhammad Baiquni Syihab, "Telaah Kritis Pemikiran Jasser Auda Dalam Buku “Magasid Al-
Shariah as Philosophy of Islamic Law: a Systems Approach," An Nur: Jurnal Studi Islam, 15
(2023), 114-136.



48

menjadikan pemikiran Jasser Auda sebagai titik fokus utama. Kedua
studi ini sepakat bahwa Magasid al-Shari’ah Sistemik Auda adalah
kerangka teoretis yang sangat penting untuk dikaji, dan keduanya
menggunakan metode kajian kepustakaan (/ibrary research). Namun,
perbedaan krusial terletak pada objek analisis dan tujuannya. Penelitian
ini berada dalam ranah Ekonomi Islam, dengan tujuan konstruktif yaitu
menggunakan kerangka Auda sebagai alat (fools) untuk mengevaluasi
dan membangun kembali pemikiran ekonomi Muhammad Baqir Al-
Shadr. Sebaliknya, jurnal Baiquni Syihab berfokus pada ranah Filsafat
Hukum Islam, dengan tujuan evaluatif-kritis yang lebih dasar, yaitu
menelaah dan mengkritik pemikiran Jasser Auda itu sendiri terutama
mengenai prinsipnya yang mendahulukan Magasid di atas teori hukum,
yang dinilai perlu dikaji ulang otentisitasnya.

Maka, kebaruan (novelty) yang ditawarkan penelitian ini adalah
melakukan sintesis tiga dimensi (tokoh klasik Al-Shadr, kerangka
modern Auda, dan bidang Ekonomi Islam) untuk menghasilkan
konstruksi konseptual baru. Jika penelitian Baiquni Syihab berhenti pada
kritik terhadap teori Auda untuk memahami keterbukaan hukum Islam,
penelitian ini bergerak maju dengan mengaplikasikan teori Auda tersebut
secara fungsional. Novelty tesis terletak pada integrasi evaluatif terhadap
ideologi ekonomi Al-Shadr, menilai apakah konsep kepemilikan ganda
dan keadilan sosialnya mampu memenuhi standar Magasid Auda.

Dengan kata lain, Tesis ini memposisikan diri bukan sebagai pengkritik



49

Magasid Auda, tetapi sebagai pengguna dan pengembangnya untuk
memecahkan masalah teoritis dalam Ekonomi Islam.

6. Ah. Soni Irawan (2022), The Indonesian Journal of Islamic Law and
Civil Law, Dengan judul: MagaShid al-Shariah Jasser Auda Sebagai
Kajian Alternatif Terhadap Permasalahan Konternporer.sO Dua penelitian
ini memiliki persamaan mendasar karena keduanya memposisikan teori
Magqasid al-Shari’ah Sistemik Jasser Auda sebagai kerangka kunci yang
solutif untuk menjawab kompleksitas persoalan modern. Keduanya
setuju bahwa pendekatan Auda mengatasi keterbatasan metode figh lama
yang cenderung statis. Namun, perbedaan terletak pada cakupan dan
objek aplikasi teori tersebut. Artikel Irawan bertujuan umum dan luas,
yakni mempromosikan potensi Magasid Auda sebagai kajian alternatif
untuk™ berbagai’ permasalahan * kontemporer secara ~multidisiplin.
Sebaliknya, penelitian-ini memiliki fokus yang spesifik dan terstruktur,
yaitu menggunakan kerangka Auda untuk mengevaluasi dan
merekonstruksi secara spesifik pemikiran Ekonomi Islam Muhammad
Baqir Al-Shadr. Kebaruan (novelty) tesis ini adalah melakukan integrasi
evaluatif antara ideologi klasik dengan metodologi modern dalam satu
bidang terapan, sehingga menghasilkan benchmark baru dalam studi
ekonomi Islam: yakni pengujian fungsional terhadap konsep keadilan dan

kepemilikan Al-Shadr agar sejalan dengan tujuan syariah Auda yang

% Ah Soni Irawan, "Maqashid Al-Shariah Jasser Auda Sebagai Kajian Alternatif Terhadap
Permasalahan Kontemporer," The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law, 3 (2022), 39-
55.



50

sistemik, sesuatu yang melampaui kajian Irawan yang masih bersifat
pemaparan potensi teori secara umum.

7. Andri Sutrisno, Dini Salsabela, Fitriani, Miftahul Jannah (2022), EI-
Fagqih: Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam, dengan judul: The Concept
of Magasid Sharia According to Jasser Auda.”® Penelitian ini dan Artikel
Jurnal memiliki persamaan utama karena keduanya berakar pada kajian
Teori Magasid al-Shari’ah Jasser Auda, mengakui urgensinya sebagai
kerangka reformasi dan solusi atas persoalan kontemporer yang
kompleks. Kedua studi ini bersepakat bahwa pendekatan sistemik Auda
merupakan landasan penting untuk pembaruan hukum dan pemikiran
Islam. Namun, perbedaan mendasar yang membedakan kontribusi
keduanya terletak pada objek material dan intensitas analisis. Artikel
Sutrisno "dkk. ‘bersifat eksploratif-deskriptif; fokus utamanya “adalah
konsep Auda itu sendiri, berupaya menguraikan dan menjelaskan filosofi,
prinsip, dan urgensi Auda sebagai paradigma baru (new paradigm) dalam
ushul figh. Sebaliknya, penelitian ini memiliki tujuan yang lebih
aplikatif-konstruktif ia menjadikan kerangka Auda sebagai metodologi
evaluasi untuk menguji dan merekonstruksi pemikiran tokoh lain
(Muhammad Bagqir Al-Shadr) yang berada dalam ranah Ekonomi Islam.
Oleh karena itu, kebaruan (novelty) tesis ini adalah pada sintesis
fungsional yang melampaui deskripsi teori: yaitu pengujian efektivitas

ideologi ekonomi Al-Shadr melalui lensa metodologi pemikiran

°1 Andri Sutrisno, "The Concept of Maqasid Sharia According to Jasser Auda," El-Fagih: Jurnal
Pemikiran Dan Hukum Islam, 8 (2022), 23-36.



51

kontemporer Auda , dengan tujuan akhir mengkonstruksi model ekonomi
Islam terbarukan, sementara artikel Sutrisno dkk. berkontribusi pada
tahap penyediaan landasan teoretis Auda yang lebih mendalam.

8. Achmad Fageh (2021), Indonesian Interdisciplinary Journal of Sharia
Economics (IIJSE), dengan judul: Contextualization of maslahah jasser
auda’s thought in islamic economy.52 Secara metodologis, penelitian ini
dan Artikel Jurnal Achmad Fageh (Contextualization of Maslahah Jasser
Auda's Thought In Islamic Economy) memiliki persamaan esensial
karena keduanya terorientasi pada ranah Ekonomi Islam dan
memanfaatkan Teori Magasid al-Shari’ah Jasser Auda sebagai kerangka
analitis sentral untuk menjawab isu kontemporer. Namun, perbedaan
signifikansi kontribusi terletak pada arah aplikasi dan objek material
yang dituju. Artikel Fageh bersifat deskriptif-kontekstual dengan'fokus
pada pemikiran Auda itu sendiri, berupaya menguraikan dan memetakan
konsep maslahah Auda ke dalam berbagai sektor ekonomi Islam.
Sementara itu, penelitian ini memiliki tujuan yang lebih evaluatif dan
konstruktif ia menjadikan kerangka Auda sebagai pisau analisis untuk
menguji dan merekonstruksi pemikiran tokoh klasik (Muhammad Bagqir
Al-Shadr). Oleh karena itu, kebaruan (novelty) tesis ini berada pada
sintesis multi-lapis, yaitu pengujian fungsionalitas ideologi ekonomi Al-
Shadr seperti kepemilikan ganda dan keadilan sosial terhadap standar

Magasid Auda yang sistemik, sehingga kontribusinya bergeser dari

2 Achmad Fageh, "Contextualization of Maslahah Jasser Auda’s Thought in Islamic
Economy," Indonesian Interdisciplinary Journal of Sharia Economics (IJISE), 4 (2021), 132-155.



52

sekadar kontekstualisasi teori Auda menuju pengembangan model

ekonomi Islam terbarukan berbasis evaluasi historis-filosofis.

Tabel 2.2
Tabel Persamaan dan Perbedaan dengan Penelitian Terdahulu

Magqasid al-Shari’ah Jasser Auda.

Dispensation
in Indonesia

(Review of
Magasid  al-
Shari’ah)

Jasser Auda
sebagai pisau
analisis utama
dalam memahami
persoalan
keislaman.

No. Namq . Judul Persamaan Perbedaan
Peneliti

1. Muhammad Meeting the Kedua karya Artikel Rofi’i dan
Arwani Rofi’i | Challenges of | akademik Fata bersifat
dan Ahmad Time: berupaya deskriptif-eksploratif
Khoirul Fata | Exploring the | mengembangkan | dengan fokus pada
(2025) Concept of pemahaman elaborasi konsep

Magasid Magasid Auda sistemik Auda,

Shari’ah in the | dalam konteks sedangkan Tesis

Thought of perubahan sosial | bersifat evaluatif-

Jasser Auda dan ekonomi konstruktif dalam

kontemporer.. menguji relevansi

pemikiran ekonomi
Al-Shadr melalui
kerangka Magasid al-
Shart’ah .

2. Anas Asy’ari- | An Analysis of | Kedua studi Artikel Anas Asy’ari
Nashuha, Jasser Auda’s ™ | berangkat dari dkk. menitikberatkan
Muthoifin, Thoughton disipliniyang pada implikasi umum
dan Mariam Magasid sama, yaitu pemikiran Auda
Elbanna Shariaand Its | Hukum Ekonomi | terhadap hukum
(2025) Implications Syariah, dan ekonomi syariah,

for Sharia menjadikan teori | sedangkan Tesis
Economic Law | Auda sebagai menggunakannya
landasan secara aplikatif untuk
filosofisnya. menguji substansi
pemikiran Al-Shadr

3. Wardatun Jasser Auda’s | Keduanya Penelitian Nabilah
Nabilah, Dewi | System berangkat dari | dkk. mengulas
Putri, dan Approach  in | kerangka penerapan Magqasid
Deri Rizal, The Rules of | Magasid al- | dalam konteks hukum
2024. Marriage Shart’ah sistemik | positif, khususnya

aturan dispensasi
pernikahan anak di
Indonesia, sedangkan
Tesis menyoroti
dimensi pemikiran
ekonomi klasik Al-
Shadr secara




53

Nama

Jannah (2022)

paradigma

No. - Judul Persamaan Perbedaan
Peneliti
filosofis-normatif
Auda
4. Isman, Penelitian Kedua penelitian | Artikel berfokus pada
Syamsul Hukum sama-sama restrukturisasi
Hidayat, Empiris menjadikan Teori | metode penelitian
Imran Berbasis Teori | Magasid al- | hukum empiris;
Rosyadi, Magqasid  al- | Shari’ah  Jasser | sedangkan Tesis
Muhammad Shart’ah Auda sebagai | berfokus pada bidang
Syafri Firman, | Jasser Auda fondasi Ekonomi Islam dan
dan Nimas konseptual  dan | rekonstruksi
Ayu pendekatan pemikiran
Sholehah, metodologis Muhammad Bagqir
2023. utama. Al-Shadr
5. Muhammad Telaah Kritis Kedua penelitian | Artikel Baigquni
Baiquni Pemikiran ini memiliki titik | Syihab bersifat kritis
Syihab, 2023. | Jasser Auda temu dalam terhadap konsep
dalam Buku menempatkan epistemologi Auda
“Magasid al- | pemikiran Jasser | dan validitas
Shariah as Auda sebagai sistemiknya dalam
Philosophy of -, | pusat analisis hukum Islam,
Islamic Law: teoritis. sementara Tesis
A Systems justru memanfaatkan
Approach” teori tersebut sebagai
perangkat analitis
untuk mengonstruksi
ulang ide ekonomi
Al-Shadr.
6. Ahmad Soni | Magasid al- Keduanya sama- | Artikel Irawan
Irawan, 2022. | Shari’ah sama bersifat umum dan
Jasser Auda mengafirmasi memaparkan potensi
Sebagai relevansi teori penerapan Magasid
Kajian Magasid al- Auda secara luas
Alternatif Shart’ah Auda lintas disiplin,
Terhadap dalam menjawab | sedangkan Tesis
Permasalahan | tantangan menerapkannya
Kontemporer | multidimensi secara spesifik untuk
dunia modern. mengevaluasi konsep
ekonomi Al-Shadr..
7. Andri The Concept Keduanya Artikel Sutrisno dkk.
Sutrisno, Dini | of Magasid menempatkan bersifat eksploratif
Salsabela, Sharia teori Magasid al- | dengan tujuan
Fitriani, dan According to Shart’ah Auda memperkenalkan
Miftahul Jasser Auda sebagai kerangka konseptual

Auda secara




54

No. E:lr:zz ti Judul Persamaan Perbedaan
pembaruan dalam | komprehensif,
pengembangan sedangkan Tesis
hukum dan memfungsikannya
pemikiran Islam. | sebagai perangkat

metodologis untuk
mengkaji pemikiran
Al-Shadr.
8. Achmad The Concept Keduanya Artikel Sutrisno dkk.
Fageh, 2021. | of Magasid menempatkan bersifat eksploratif
Sharia teori Magasid al- | dengan tujuan
According to Shart’ah Auda memperkenalkan
Jasser Auda sebagai kerangka konseptual
paradigma Auda secara
pembaruan dalam | komprehensif,
pengembangan sedangkan Tesis
hukum dan memfungsikannya
pemikiran Islam. | sebagai perangkat
metodologis untuk
mengkaji pemikiran
Al-Shadr.

Sumber: Data diolah oleh peneliti, 2025.

Ekonomi Islam muncul karena sebagai respon terhadap dua gelombang

besar pemikir

gagasan — ekonomi,

yaitu- kapitalisme dan

sosialisme.

Kapitalisme sendiri menempatkan kepemilikan individu sebagai prinsip
utama.>® Sedangkan sosialisme kebalikannya, yaitu yang menekankan
kepemilikan kolektif sebagai asas umum.>® Akan tetapi kedua pemikir
gagasan ini, yaitu baik kapitalisme maupun sosialisme sama-sama
mempunyai kegagalan di dalam mewujudkan pemerataan keadilan yang
terus-menerus. Pada kasus ini, ekonomi Islam hadir bukan hanya sekedar
sebagai penengah, namun sebagai sistem nilai yang mampu memadukan
efiensi ekonomi itu sendiri dengan prinsip moral dan sosial. Hal itu karena

Islam sendiri mampu untuk menghadirkan kesetaraan antara hak individu dan

>3 Bagir Al-Shadr, Igtisoduna (Beirut: Daar Al Ta’aruf Al Matbu’ath, 1987), 279.
5 Bagqir Al-Shadr, Igtisoduna...., 280.



55

tanggung jawab dalam syariat yang mengarahkan pada keadilan dan
kemaslahatan.

Dasar pemikiran dari ekonomi Islam tidak akan terlepas dari unsur-
unsur Magasid al-Shari’ah , yaitu penjagaan agama, jiwa, akal, keturunan
dan harta. Lima unsur ini menjadi pondasi moral untuk semua aktivitas
tranksaksi ekonomi agar tidak menyimpang dari Magsud tujuan kemanusian.
Maka dari itu banyak para pemikir gagasan kontemporer berusaha untuk
menghadirkan teori ekonomi yang tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
mampu menjawab tantangan zaman. Diantaranya tokoh besar yang menonjol
ialah Muhammad Baqir al-Shadr.

Muhammad Baqir al-Shadr, dalam kitabnya yang terkenal
“Iqtishaduna’ ‘'meémbangun kerangka. ekonomi Islam dengan tiga fondasi
utama, ‘yaitu al-milkiyah al-muzdawajah (kepemilikan ganda), ‘al-hurriyyah
al-igtisadiyyah fi nithaq al-mahdud (kebebasan ekonomi dalam batas syariat)
dan al- ‘adalah al-ijtima ‘iyyah (keadilan sosial).”®

Baqir Al-Shadr tidak sependapat dengan kapitalisme yang menjadikan
kepemilikan pribadi sebagai asas utama, tetapi juga menentang sosialisme
yang cenderung untuk tidak menggunakan hak individu. Islam menetapkan
bahwa semua bentuk kepemilikan, baik individu, umum maupun negara dapat
berjalan setara dan beriringan sesuai fungsinya masing-masing. Sebagaimana
yang dijelaskan oleh Baqir Al-Shadr sendiri dalam kitabnya bahwa Islam
mengakomodasi keragaman bentuk kepemilikan dalam waktu yang sama,

yaitu kepemilikan individu (al-milk al-khas), misalnya harta hasil usaha

% Bagqir Al-Shadr, Igtisoduna....., 279.



56

pribadi, kepemilikan umum (a/-milk al-am), seperti sumber daya alam yang
digunakan bersama (air, udara, padang rumput, tambang), kepemilikan negara
(al-milk ad-daulah), harta yang dikelola untuk kepentingan umat di bawah
pengawasan pemerintah.56

Prinsip-prinsip ini mampu mengahdirkan kesamarataan dan
keseimbangan antara kebebasan manusia sebagai Khalifah yang berjalan di
atas muka bumi dan keterkaitannya kepada tuhan. Keunikan dari Baqir Al-
Shadr adalah terdapat pada keberanian dia di dalam merumuskan system
ekonomi Islam yang mandiri, tidak ikut-ikutan untuk meniru system yang
lain, dan sepenuihnya berpijak pada nilai-nilai syariah. Akan tetapi
karakteristik yang masih bersifat normataif dan masih sangat mengikuti
terhadap figh klasik menjadikan gagasan-gagasan dari pemikiran Baqir Al-
Shadr ‘cenderung ‘kaku "dalam menghadapi perubahan social, teknologi dan
ekonomi global.

Berbeda dengan Baqir al-Shadr, Jasser Auda mengeluarkan gagasan
dengan menggunakan pendekatan terhadap Magqasid al-Shari’ah  yang
bersifat sistematik dan multidimensi. la memandang hukum Islam, termasuk
juga dalam hal ekonomi, bukan hanya sekedar segerombolan aturan statis,
tetapi sebagai sistem yang dimanis yang mempunyai tujuan moral dan sosial
yang tidak boleh tidak diharuskan untuk agar selalu diperbaharui sesuai
konteks zaman. Dalam pola pikir Jasser Auda tentang Magasid al-Shari’ah ,

yaitu bahwa Magasid bukan hanya berpaku pada lima unsur pokok saja, akan

% Bagqir Al-Shadr, Igtisoduna....., 280.



57

tetapi dia menekankankan dan mengembangkan menjadi nilai-nilai universal
seperti  kebebasan, keadilan, martabat manusia, dan keberlanjutan
lingkungan.57 Melalui systems thinking, Auda mengajarkan bahwa setiap
elemen dalam sistem Islam saling terhubung. perubahan dalam aspek
ekonomi akan berdampak pada aspek sosial, politik, dan moral umat.
Keunikan Auda terletak pada keterbukaannya terhadap modernitas tanpa
kehilangan akar syariah, serta kemampuannya menjadikan Magasid sebagai
alat rekonstruksi hukum dan kebijakan agar selalu relevan dan manusiawi.
Berdasarkan pemetaan komprehensif terhadap literatur terdahulu, dapat
disimpulkan bahwa sebagian besar studi masih terbatas pada analisis
deskriptif atau perbandingan parsial terhadap pemikiran ekonomi Muhammad
Baqir al-Shadr. Penelitian yang ada cenderung membahas pemikirannya dari
sudut pandang epistemologi, peran negara, atau perbandingan dengan tokoh
lain secara terpisah. Belum banyak penelitian yang secara komprehensif
mengkaji integrasi pemikiran al-Shadr dengan kerangka Magasid al-Shari’ah
kontemporer. Penelitian ini diharapkan dapat mengisi kekosongan tersebut
dengan memberikan kontribusi teoretis mengenai pemikiran klasik dapat
direkonstruksi dan relevan untuk menjawab tantangan ekonomi modern.
Dengan demikian, tesis ini tidak hanya akan memperkaya diskursus
ekonomi Islam, tetapi juga menjadi rujukan penting bagi pengembangan teori
yang lebih kontekstual dan fungsional. Penelitian ini akan menunjukkan

kemampuan pemikiran Baqir Al-Shadr untuk beradaptasi dengan metodologi

> Jasser Auda, Maghasid Al Syari’ah (Lebanon: Maktab Al Tauzi’, 2012), 29.



58

modern, sekaligus menegaskan posisi tesis ini sebagai kontribusi orisinal
yang berharga bagi dunia akademik.
B. Kajian Teori
1. Konsep Dasar Konstruksi
Konsep dasar konstruksi pemikiran merujuk pada pandangan
bahwa pengetahuan tidak diterima secara pasif, melainkan dibangun secara
aktif oleh individu melalui proses pengolahan informasi, pengalaman, dan
interaksi sosial. Konstruksi pemikiran menjelaskan bagaimana seseorang
mengembangkan struktur = pengetahuan, membentuk makna, dan
menafsirkan realitas berdasarkan pengalaman subjektif maupun pengaruh
lingkungan. Dalam kerangka ini, pemikiran dipahami sebagai proses
dinamis' yang menghubungkan aktivitas kognitif, kondisi' sosial-budaya,
serta: konteks historis tempat' pengetahuan 'terbentuk. Konsep dasar ini
menegaskan bahwa akal manusia_merupakan agen aktif dalam menata
pengalaman dan informasi untuk menghasilkan pemahaman yang lebih
terstruktur dan bermakna.”®
a. Pengertian Kontruksi
Teori konstruksi merupakan landasan pemikiran yang menjelaskan
bagaimana individu dan masyarakat secara aktif membangun realitas,
pengetahuan, dan makna mereka. Konsep ini menentang pandangan
positivisme yang menganggap realitas sebagai entitas objektif yang
terpisah dari subjek. Inti dari teori ini adalah proses pembentukan atau

perakitan gagasan, di mana pengetahuan tidak ditransfer secara pasif,

% Siska Nerita, Azwar Ananda, & Mukhaiyar, "Pemikiran konstruktivisme dan implementasinya
dalam pembelajaran," Jurnal Education and Development, 11 (2023), 292-297.



59

melainkan diciptakan melalui interaksi antara pengalaman, interpretasi,
dan konteks sosial.*® Dalam beberapa tahun terakhir, penelitian tentang
konstruksi pengetahuan terus berkembang, terutama dalam ilmu sosial
dan humaniora, yang menunjukkan bahwa konstruksi realitas tidak
pernah statis, tetapi terus-menerus dibentuk dan dibentuk ulang.60
b. Prinsip-Prinsip Dasar Konstruksi Pemikiran
1) Prinsip Aktivitas
Prinsip ini menyatakan bahwa individu berperan aktif dalam
membangun pengetahuannya sendiri.®* Pikiran tidak bekerja sebagai
wadah kosong yang hanya menerima informasi, tetapi berfungsi
mengolah, menyeleksi, serta menata pengalaman sehingga
menghasilkan makna baru.
2) Prinsip Sosialitas
Konstruksi- pemikiran tidak -terlepas dari interaksi sosial.
Bahasa, budaya, nilai, dan lingkungan sosial memainkan peran
penting dalam membentuk cara seseorang memahami dunia.
Pemaknaan atas suatu konsep sering kali dihasilkan melalui dialog,

diskusi, dan proses sosial lainnya.®

> Mulyadi, "Teori Belajar Konstruktivisme Dengan Model Pembelajaran (Inquiry)," Al Yasini:
Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan, 7 (2022), 174-174.

% Burr, Viv, and Penny Dick, Social Constructionism: The Palgrave Handbook of Critical Social
Psychology (London: Palgrave Macmillan Uk, 2017), 59-80.

o1 Siska Nerita, Azwar Ananda, & Mukhaiyar,"Pemikiran konstruktivisme dan implementasinya
dalam pembelajaran," Jurnal Education and development, 11 (2023), 292-297.

%2 Lisda Romdani, "Teori Konstruksi Sosial: Sebuah Teori Bagaimana Warga Negara memaknai
Pelaksanaan Pemilihan Kepala Daerah di Masa Pandemic" Jurnal llmu Sosial dan Ilmu Politik, 10
(2021), 116-123.



60

3) Prinsip Kontekstualitas
Pemikiran terbentuk dalam konteks tertentu baik historis,
budaya, maupun situasional. Artinya, cara seseorang membangun
konsep sangat dipengaruhi oleh lingkungan dan pengalaman yang
melingkupinya. Konteks ini memberikan batasan sekaligus peluang
bagi terbentuknya pola pikir tertentu.®®
4) Prinsip Dinamika
Pengetahuan dan pemikiran bersifat berubah dan berkembang
seiring waktu. Setiap pengalaman baru berpotensi mempengaruhi,
memperkaya, atau bahkan mengubah struktur pemikiran yang telah
ada sebelumnya. Dengan demikian, konstruksi pemikiran selalu
bersifat progresif.64
5) " Prinsip Refleksivitas
Prinsip ‘ini ' menekankan . bahwa individu memiliki
kemampuan untuk mengevaluasi dan meninjau kembali
pemahamannya. Kesadaran diri dalam melakukan refleksi
memungkinkan seseorang merevisi, memperbaiki, atau memperkuat

struktur pemikiran yang telah terbentuk.®®

% Balya Ziaulhaq Achmadin, "Urgensi Historical Thinking Skills Bagi Peserta Didik Dalam
Pembelajaran Sejarah Kebudayaan Islam," Muta'allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1 (2022),
96-114.

% Muhammad Rijal Fadli, "Hubungan filsafat dengan ilmu pengetahuan dan relevansinya di era
revolusi industri 4.0 (Society 5.0)," Jurnal filsafat, 31 (2021), 130-161.

% Y. Yulianti, Andi Ana Vera, & S. Saprin. "Prinsip-Prinsip Situational Pembelajaran (Prinsip-
Prinsip Situasional dan Sistem-Sistem Umum Metode Pembelajaran)," Socius.: Jurnal Penelitian
Ilmu-Ilmu Sosial, 2 (2025) 10.



61

C. Alur Konstruksi
Proses konstruksi pemikiran dapat dipahami melalui kerangka
teori Konstruksi Sosial Realitas yang dikembangkan oleh Peter L.
Berger dan Thomas Luckmann dalam karya monumentalnya 7he
Social Construction of Reality. Menurut kedua teoritikus ini,
konstruksi pemikiran berlangsung melalui tiga fase dialektis yang
saling terkait.

Tabel 2.3
Alur teori kontruksi

[ Fkternalisasi J

[ Obyektivasi ]

[ Internalisasi ]

Sumber: diolah oleh peneliti, 2025.

Secara sosiologis, konstruksi pemikiran terbentuk melalui tiga
tahapan dialektis yang saling berkaitan, tahapan-tahapan sebagai
berikut:

1) Tahap Eksternalisasi merupakan momen pertama dimana individu
sebagai aktor sosial secara aktif memproyeksikan kesadarannya ke
dalam dunia sosial. Pada tahap ini, pemikir mengeluarkan
(eksternalisasi) pengalaman subyektif, ide, dan refleksi kritisnya

terhadap realitas yang dihadapinya. Berger dan Luckmann



2)

3)

62

menjelaskan bahwa "manusia secara terus-menerus memproduksi
dunia sosial melalui proses eksternalisasi." Dalam konteks
intelektual, tahap ini mencakup proses perenungan, respons
terhadap tantangan zaman, dan formulasi awal gagasan sebagai
jawaban atas problem sosial yang dihadapi.

Tahap Obyektivasi terjadi ketika produk hasil eksternalisasi
tersebut memperoleh status realitas independen di luar diri
penciptanya. Pemikiran yang semula subyektif kini membeku
menjadi fakta sosial yang dapat diamati, dikaji, dan dikritik oleh
orang lain. Sebagaimana ditegaskan Berger dan Luckmann,
melalui obyektivasi, produk-produk manusia memperoleh karakter
sebagai fakta yang berada di luar dan terlepas dari produsennya.
Dalam™ dunia intelektual,” tahap ini terwujud melalui publikasi
karya, sistemasi teori, dan institusionalisasi gagasan yang
membuatnya menjadi warisan budaya objektif.

Tahap Internalisasi menyempurnakan siklus dialektika ini dengan
proses dimana realitas yang telah terobyektivasi diserap kembali
oleh individu dalam masyarakat. Melalui sosialisasi dan
pembelajaran, pemikiran yang telah menjadi "fakta sosial" tersebut
diambil-alih dan dijadikan bagian dari kesadaran subyektif
anggota masyarakat. Berger dalam The Sacred Canopy
menegaskan bahwa "melalui internalisasi, dunia sosial yang

terobyektivasi ditransformasikan kembali ke dalam kesadaran.”



63

Dalam konteks keilmuan, tahap ini terwujud ketika suatu
pemikiran diadopsi oleh komunitas akademik, mempengaruhi
paradigma keilmuan, dan akhirnya membentuk cara berpikir
kolektif.

Ketiga tahapan ini membentuk suatu siklus dialektis yang
terus-menerus, dimana internalisasi dari satu generasi menjadi dasar
bagi eksternalisasi generasi berikutnya, demikian seterusnya dalam
proses konstruksi pengetahuan yang dinamis dan berkelanjutan.

2. Teori Rekontruksi
a. Pengertian Rekontruksi

Berbeda dengan konstruksi yang berfokus pada pembentukan,
rekonstruksi adalah proses yang lebih kritis, yaitu membongkar dan
menyusun kembali “suatu” gagasan atau sistem yang sudah mapan.
Rekonstruksi tidak bertujuan untuk menghancurkan, melainkan untuk
memperbarui dan memberikan makna baru yang lebih relevan dengan
konteks yang berubah.®® Proses ini sering kali diawali dengan
menguraikan sebuah metode analisis yang mengungkap asumsi
tersembunyi, kontradiksi, atau struktur kekuasaan di balik suatu
gagasan. Rekonstruksi kemudian mengisi kekosongan atau menyusun
kembali elemen-elemen yang dibongkar menjadi kerangka baru.

Penelitian saat ini menunjukkan bagaimana rekonstruksi pemikiran

% Suripto, & Mohammad Riza Zaenuddin "Rekonstruksi Metode Pendidikan Dalam Pemikiran
Filsafat Mohammad Igbal," Edukasi: Jurnal Pendidikan Islam, 12 (2024), 204-232.



64

dilakukan di berbagai bidang, mulai dari hukum hingga teologi, untuk
mengatasi tantangan kontemporer.67

Rekonstruksi adalah proses sentral yang diusulkan oleh Karl
Mannheim dalam magnum opusnya, “Ideology and Utopia: An
Introduction to the Sociology of Knowledge”. Proses ini merupakan
solusi terhadap masalah relativisme yang timbul dari tesisnya bahwa
semua pemikiran manusia terikat secara eksistensial (existentially
determined)  oleh  posisi  sosial-historis  kelompok  yang
menghasilkannya.68 Mannheim mendefinisikan rekonstruksi sebagai
upaya untuk mensintesis dan mengintegrasikan berbagai pandangan
dunia yang terpecah-pecah (seperti ideologi yang berupaya
mempertahankan tatanan dan utopia yang berupaya mengubahnya)
menjadi suatu kesatuan yang lebih utuh.® Dengan cara ini, kebenaran
tidak lagi dianggap sebagai hal yang absolut dan universal, melainkan
objektif secara relasional. Kebenaran dapat dipahami secara memadai
hanya ketika konteks sosial di mana ia muncul telah sepenuhnya diakui
dan dihubungkan dengan perspektif lainnya.

Karl Mannheim, melalui karyanya Sosiologi Pengetahuan
(Sociology of Knowledge), meletakkan dasar pemikiran bahwa tidak
ada ide, konsep, atau pengetahuan yang bersifat universal dan muncul

dari ruang hampa. Inti dari pemikirannya, yang tertuang dalam karya

%" Jacques Derrida, Of Grammatology (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1976), 158-
160.

% Husna, Fina Mazida, et al., Refleksi Hermeneutika Dalam Studi Islam Mengupas Pemikiran
Tokoh Hermeneutika Barat Maupun Timur (Islam) (Semarang: Penerbit Tahta Media, 2024).

% Edward Shils, Ideology And Utopia’ By Karl Mannheim (Daedalus: 1974), 83—89.



65

klasiknya “Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of
Knowledge”, adalah tesis mengenai keterikatan eksistensial (existential
determination), yang menyatakan bahwa cara berpikir manusia secara
fundamental ditentukan dan dikondisikan oleh posisi sosial-
historisnya, termasuk kepentingan, struktur kelas, dan kerangka acuan
yang berlaku pada waktu tertentu. Teori rekonstruksi pengetahuan
muncul sebagai respons metodologis terhadap tesis ini, di mana
rekonstruksi adalah proses kritis dan analitis yang bertujuan untuk
mengangkat kebenaran yang terikat secara sosial ini ke tingkat

pemahaman yang lebih tinggi dan terintegrasi, yang mana merupakan

. .. . 170
tugas esensial bagi ilmuwan sosial.

Keterikatan eksistensial tersebut secara konkret
memanifestasikan diri dalam dua jenis distorsi‘pemikiran:-Ideologi dan
Utopia. Mannheim membedakan Ideologi sebagai sistem pemikiran
yang secara fungsional bertujuan untuk mempertahankan tatanan sosial
yang ada, sering kali melalui pengaburan realitas kelompok dominan.
Sebaliknya, Utopia adalah pemikiran yang secara radikal menentang
tatanan sosial saat ini dan berupaya mengubahnya secara fundamental.
Baik Ideologi maupun Utopia, dalam pandangan Mannheim, sama-
sama hanya merupakan fragmen kebenaran yang parsial, yang
keberpihakannya mencegah tercapainya pemahaman realitas secara
menyeluruh. Oleh karena itu, masyarakat modern yang diwarnai oleh
berbagai Ideologi dan Utopia yang saling bertentangan menghadapi

krisis komunikatif, sehingga terancam jatuh ke dalam jurang

" Mochamad Nashrullah, Filsafat Pengetahuan & Metodologi Ilmiah (Yogyakarta: Karya Bakti
Makmur, 2025), 12.



66

relativisme murni, di mana setiap klaim kebenaran dianggap setara
tanpa ada dasar untuk penilaian.

Untuk mengatasi bahaya relativisme tersebut, Mannheim
mengusulkan solusi epistemologis yang disebut Relasionisme
(Relationism), yang menjadi esensi dari Rekonstruksi Pengetahuan.
Relasionisme bukanlah relativisme, melainkan pandangan bahwa
kebenaran itu objektif secara relasional artinya, suatu pernyataan
kebenaran tidak bersifat absolut, tetapi dapat dianggap objektif dan
valid hanya jika konteks sosial dan perspektif yang melahirkannya
telah  sepenuhnya diakui, dianalisis, dan diintegrasikan. Proses
Rekonstruksi bertujuan untuk menemukan totalitas dan kesatuan dari
berbagai perspektif yang bersaing ini. Melalui rekonstruksi, ilmuwan
dapat membuat pandangan dunia yang sebelumnya tidak terstruktur
menjadi dapat diakses secara rasional dan teoritis, sekaligus
memulihkan * kemampuan * masyarakat  -untuk * melakukan" dialog
rasional.”

b. Alur Rekontruksi
Alur rekonstruksi merupakan upaya peneliti untuk menyusun
kembali hasil temuan agar membentuk gambaran yang utuh dan
bermakna sesuai dengan fokus penelitian. Melalui rekonstruksi, data
yang telah diperoleh diinterpretasikan secara mendalam untuk
memperlihatkan keterkaitan antarunsur serta makna yang terkandung
di dalamnya. Proses ini memungkinkan peneliti untuk menampilkan

pemahaman yang komprehensif mengenai fenomena yang dikaji,

™ Hamida Olfah, "Rekonstruksi Pemikiran Pendidikan Islam: Perspektif Transformasi Sosial Dan
Kontemporer," Jurnal Pendidikan Dan Keguruan, 3 (2025), 322-331.



67

sehingga hasil penelitian tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga
reflektif dan analitis.”®

Untuk memberikan kejelasan dalam memahami alur tersebut,
berikut disajikan kerangka rekonstruksi yang menjadi dasar dalam
penyusunan hasil pembahasan.

Tabel 2.4
Alur Teori Rekontruksi

[ Analisis Ideologi Total ]

!

[ Konkurensi Perspektif

[ Sintesis Integratif

~N

J

~N

J

Sumber: diolah oleh peneliti, 2025

Proses rekonstruksi ini melibatkan tiga tahapan analitis utama
yang harus dilakukan oleh kaum intelektual yang bergerak bebas (free-
floating intelligentsia), yang dianggap memiliki otonomi sosial paling
besar. Tahapan dimulai dengan Analisis ideologi total mengungkapkan
secara kritis kategori-kategori pemikiran yang mendasari suatu
kelompok. Tahap selanjutnya adalah konkurensi atau perbandingan
perspektif yang saling bertentangan untuk melihat bagaimana setiap
fragmen kebenaran beroperasi. Tahap akhirnya adalah sintesis atau

integrasi dari perspektif yang telah dianalisis tersebut untuk

72

Matthew B. Miles & A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis: an Expanded

Sourcebook, 2 (Thousand Oaks, CA: Sage, 1994), 10-11.



68

menghasilkan pemahaman totalitas yang lebih komprehensif. Tujuan

dari tahapan ini adalah untuk membuat struktur pengetahuan yang

sebelumnya tidak terartikulasi menjadi dapat diakses secara teoritis
dan rasional, sehingga memfasilitasi komunikasi dan tindakan kolektif
yang demokratis.”

Secara metodologis, proses rekonstruksi pengetahuan melibatkan
tiga tahapan kritis:

1) Analisis Ideologi Total (fotal analysis of ideology), yaitu
mengungkap kategori-kategori pemikiran mendasar dan asumsi
ontologis suatu kelompok yang ditentukan oleh posisi sosialnya.
Menurut perspektif Karl Mannheim, analisis ini dilakukan untuk
menyingkapkan "kategori-kategori pemikiran tak terucap"
(unspoken thought categories) yang berfungsi sebagai fondasi
epistemologis suatu pandangan dunia.' Pada tahap ini, intelektual
bebas berperan sebagai arkeolog pengetahuan yang melakukan
ekskavasi terhadap presupposisi-presupposisi dasar yang selama ini
diterima begitu saja. Proses analisis meliputi dekonstruksi terhadap
skema konseptual yang membingkai realitas, pelacakan determinasi
sosial dari berbagai bentuk kesadaran, serta pemetaan relasi antara
posisi sosial dengan struktur kognitif yang berkembang. Melalui
analisis mendalam ini, beragam bias epistemologis yang

terselubung dalam kerangka pemikiran dapat diidentifikasi dan

® Pringgabayu, Dematria, & Mochamad Arief Rahman Ramadhian, "Proses Manajemen
Pengetahuan Dalam Pendidikan: Sebuah Penelitian Teoritis-Konseptual," Jiip-Jurnal llmiah Ilmu
Pendidikan, 7 (2024), 4336-4344.



2)

3)

69

dikritisi, sehingga membuka kemungkinan bagi terciptanya
landasan pengetahuan yang lebih reflektif dan self-aware.
Konkurensi perspektif (structural analysis of competing
perspectives), di mana berbagai pandangan Ideologis dan Utopis
dipertemukan untuk dibandingkan secara setara, sehingga setiap
klaim dapat dipahami batas dan kondisinya. Dalam fase ini,
intelektual bebas berfungsi sebagai mediator kritis yang mengelola
dialektika antar posisi-posisi ideologis yang berbeda. Melalui
metode komparasi yang rigor, setiap perspektif dipetakan dalam
konteks sosio-historisnya masing-masing, sementara klaim-klaim
kebenarannya dievaluasi berdasarkan koherensi internal dan
relevansi sosialnya. Proses konkurensi ini memungkinkan
1dentifikasi fragmen-fragmen kebenaran (fragments of fruth). yang
tersebar di berbagai " tradisi’ pemikiran, sekaligus mengungkap
keterbatasan parsialitas setiap perspektif. Yang terpenting, tahap ini
memetakan secara kritis relasi antara kepentingan sosial tertentu
dengan klaim-klaim wuniversal yang diajukannya, sehingga
membuka ruang bagi terciptanya dialog yang authentik antar
berbagai posisi kultural dan ideologis.

Sintesis atau integrasi, yang merupakan tahap pencapaian
pemahaman totalitas yang melampaui dan mengakomodasi semua
fragmen perspektif. Pada tahap ini, intelektual bebas berperan

sebagai integrator yang menyusun kembali fragmen-fragmen



70

kebenaran yang tersebar menjadi suatu kerangka pengetahuan yang
koheren dan inklusif. Proses sintesis tidak sekadar menggabungkan
elemen-elemen dari berbagai tradisi pemikiran, melainkan
menciptakan dialektika kreatif yang melampaui batas-batas
partikular setiap perspektif. Hasilnya adalah terciptanya suatu
totalitas pemahaman (comprehensive totality) yang mampu
merepresentasikan kompleksitas realitas sosial secara lebih utuh,
sekaligus menyediakan landasan epistemologis bagi terciptanya
solidaritas sosial yang inklusif. Sintesis ini menjadi basis bagi
tindakan kolektif yang transformatif, sekaligus membuka
kemungkinan bagi terciptanya masyarakat yang lebih demokratis
melalui pengakuan terhadap pluralitas perspektif.

Mannheim mengandalkan kaum intelektual yang bergerak bebas
(free-floating intelligentsia) sebagai agen yang secara sosial paling
otonom untuk melaksanakan tugas sintesis ini, menjadikannya
kelompok yang ideal untuk memandu masyarakat menuju rekonstruksi
pengetahuan dan perencanaan demokratis.

Kini, relevansi sosiologi pengetahuan dan rekonstruksi
pengetahuan Mannheim semakin menguat di tengah tantangan
kontemporer seperti polarisasi politik dan infodemik. Studi terbaru
menunjukkan bahwa karya Mannheim menyediakan kerangka kerja

penting untuk mengembangkan epistemologi pascafilosofis yang

™ Supoyo, “Rekonstruksi Regulasi Aspirasi Masyarakat Dalam Pembentukan Peraturan

Perundang-Undangan Berbasis Nilai Keadilan Pancasila.” (Disertasi, Universitas Islam Sultan
Agung, 2023), 97.



71

refleksif dan berbasis sosiologi, yang dapat menganalisis bagaimana
pengetahuan dikonstruksi dalam sistem modern yang kompleks.
Penerapan praktis teori ini meluas ke berbagai bidang, dari studi tafsir
agama hingga analisis tatanan sosial dan pluralitas peradaban, yang
menekankan pentingnya dialog dan emansipasi untuk membangun
masa depan bersama. Dengan demikian, pemikiran Mannheim tentang
rekonstruksi pengetahuan tetap menjadi alat analitis yang vital untuk
memahami dan mengatasi krisis kebenaran di era digital dan polarisasi
ideologis.”

Dalam konteks pemikiran keagamaan, Fazlur Rahman adalah
salah satu tokoh kunci yang mengusung gagasan rekonstruksi
pemikiran Islam. la memperkenalkan metode "gerakan ganda" (double
movement)  sebagai cara untuk merekonstruksi pemahaman agama.
Langkah pertama "adalah’ kembali ke makna awal Al-Qur'an dan
Sunnah dengan mempertimbangkan konteks historisnya, sementara
langkah kedua adalah merumuskan kembali prinsip-prinsip tersebut
agar dapat diaplikasikan secara relevan di era modern. Pendekatan ini
sangat berpengaruh dan terus dikaji dalam studi Islam kontemporer
untuk mengatasi stagnasi pemikiran.76
Penerapan teori rekonstruksi juga sangat relevan dalam disiplin

ekonomi Islam. Ketika pemikiran ekonomi islam klasik menghadapi

™ M. Alfazri, & Mike Meiranti, "Rekonstruksi Pendekatan Kritik Budaya Dalam Komunikasi:
dari Media Konvensional Hingga Revolusi Digital," Intercode, 4 (2024), 32-36.

"® Fazlur Rahman, Revival And Reform In Islam: A Study Of Islamic Fundamentalism (Simon And
Schuster, 2021), 324.



72

tantangan ekonomi modern, para cendekiawan melakukan rekonstruksi
untuk membuatnya lebih dinamis dan solutif. Contohnya adalah
rekonstruksi Magasid al-Shari’ah oleh Jasser Auda. Ia tidak menolak
konsep Magasid klasik, melainkan merekonstruksinya dengan
pendekatan sistem yang lebih fleksibel dan multidisipliner. Auda
berpendapat bahwa tujuan syariah harus dipahami sebagai sebuah
sistem yang saling terkait, bukan sekadar daftar lima tujuan (Magasid
al-khamsah). Pendekatan ini memungkinkan penerapan prinsip syariah
yang lebih holistik dalam berbagai aspek kehidupan.”’

Konstruksi dan rekonstruksi memiliki hubungan yang dialektis.
Setiap gagasan yang dikonstruksi pada suatu masa akan menjadi objek
untuk direkonstruksi di masa depan. Rekonstruksi selalu dimulai dari
pemahaman terhadap bagaimana  ‘suatu realitas “atau pemikiran
dikonstruksi. @ Proses ' “ini ' tidak . linear, melainkan  siklus
berkesinambungan di mana pengetahuan terus-menerus dibentuk, diuji,
dan diperbarui. Siklus ini sangat penting dalam ilmu pengetahuan
untuk memastikan bahwa pengetahuan tetap relevan dan mampu

menjawab tantangan-tantangan baru.’

" Samsul Hadi, Pendekatan Multidisipliner Dalam Pengembangan Hukum Islam (Menurut
Pandangan: Jasser Auda, 2020), 78.

8 Redyantanu & Bramasta Putra, "Redefinisi Perancah: Potensi Arsitektur Temporer Pada
Keberlanjutan: Redefining Scaffolding: The Potential Of Temporary Architecture In
Sustainability," Aksen.: Journal of Design and Creative Industry, 9 (2025), 415-419.



73

3. Konsep Dasar Ekonomi Islam.
a. Pengertian Ekonomi Islam

Ekonomi Islam didefinisikan sebagai ilmu dan penggunaan
perintah dan aturan syariah untuk melindungi dari ketidakadilan dalam
pengadaan dan penggunaan sumber daya alam untuk tujuan memenuhi
kebutuhan manusia dan memungkinkan mereka untuk menjalankan
tanggung jawabnya kepada Allah SWT. Dan masyarakat secara
keseluruhan. Ekonomi Islam sendiri sebagai ilmu sosial yang
mempelajari masalah ekonomi sekelompok orang yang memegang
nilai-nilai Islam, dan dengan nilai-nilai Islam inilah manusia bisa
mencapai a/ falah.79

Menurut Muhammad Abdul Mannan, ekonomi Islam adalah
ilmu pengetahuan sosial yang mempelajari masalah-masalah ekonomi
masyarakat yang diilhami-oleh nilai-nilai Islam. [a menekankan bahwa
ekonomi Islam tidak sekadar sistem ekonomi, tetapi suatu disiplin ilmu
yang dibangun atas prinsip moral, nilai ketuhanan, dan keadilan sosial.
Dengan demikian, aktivitas ekonomi diposisikan sebagai bagian dari
ibadah dan sarana mencapai kesejahteraan material maupun spilritual.80

M. Umer Chapra mendefinisikan ekonomi Islam sebagai ilmu
yang berusaha merealisasikan kesejahteraan manusia melalui alokasi
dan distribusi sumber daya yang adil, stabilitas makroekonomi, dan

pembangunan berkelanjutan sesuai ajaran Islam. Chapra menekankan

¥ Azharsyah Ibrahim, Pengantar Ekonomi Islam (Jakarta: Bank Indonesia, 2021), 16.
8 Qori Imtinan, "Pemikiran Ekonomi Islam Oleh Muhammad Abdul Mannan: Teori Produksi
(Mazhab Mainstream)," Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 7 (2021), 1644-1652.



74

pentingnya nilai moral, keadilan in distributive justice, serta
mekanisme institusional yang mampu mencegah konsentrasi kekayaan,
eksploitasi, dan ketimpangan.81

Bagqir al-Shadr mendefinisikan ekonomi Islam sebagai sistem
nilai dan aturan yang bersumber dari syariat untuk mengatur
kehidupan ekonomi, di mana distribusi kekayaan, kepemilikan, serta
mekanisme sosial diarahkan untuk mencapai keadilan dan
kemaslahatan umum. Menurut al-Shadr, ekonomi Islam bukan imitasi
kapitalisme atau sosialisme, melainkan memiliki struktur sendiri yang
dibangun atas konsep kepemilikan ganda (individual, publik, negara)
dan distribusi berbasis keadilan.®

Menurut Masudul Alam Choudury, ekonomi Islam adalah studi
sejarah empiris dan' teoritis yang akan dianalisis kebutuhan manusia
dan masyarakat dalam bimbingan sistem nilai-nilai Islam.®®

Masudul Alam Choudury memperluas pemahaman tentang
ekonomi Islam dengan mendefinisikan ekonomi Islam sebagai studi
yang bersifat empiris, historis, sekaligus teoritis. Menurutnya, ekonomi
Islam tidak hanya mengkaji angka-angka statistik atau teori kering
semata, melainkan menganalisis kebutuhan manusia dan masyarakat

dengan tetap berada dalam bimbingan sistem nilai Islam. Dengan cara

81 Ririn Anjani Rangkuti, & Muhammad Arif, "Pemikiran Ekonomi Islam M. Umer Chapra dalam
Konteks Era Kontemporer," Jurnal Ilmiah Research Student, 1 (2024): 348-352.

82 Sri Wahyuni, & Rahman Ambo Masse, "Pemikiran Mazhab Bagqjir Al-Shadr (Kajian Teori Dasar
Dalam Membangun Ekonomi Islam)," Jurnal Asy-Syarikah: Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi
dan Bisnis Islam, 6 (2024), 198-209.

8 Azharsyah Ibrahim, Pengantar Ekonomi Islam....,16.



75

ini, ekonomi Islam hadir sebagai disiplin yang utuh. Bukan hanya ilmu
pengetahuan, tetapi juga pedoman praktis yang menuntun manusia
agar tidak menyimpang dari nilai-nilai syariah dalam aktivitas
ekonominya.
Prinsip-Prinsip Ekonomi Islam
Prinsip-prinsip dasar ekonomi Islam merupakan fondasi
normatif yang mengarahkan seluruh aktivitas ekonomi agar selaras
dengan tujuan syariat dan nilai moral yang dijunjung tinggi dalam
Islam. Keseluruhan prinsip ini tidak hanya mengatur aspek teknis
transaksi, tetapi juga membentuk orientasi etis yang menempatkan
kesejahteraan, keadilan, dan keberlanjutan sebagai tujuan utama
kegiatan ' ekonomi. Dalam kerangka ‘epistemologis, 'prinsip-prinsip
tersebut-bersumber dari Al-Qur’an, hadis, serta pemikiran fugahd yang
kemudian dikembangkan dalam kajian ekonomi Islam kontemporer.
1) Prinsip Tauhid
Prinsip tauhid merupakan dasar utama seluruh bangunan
ekonomi Islam. Tauhid menegaskan bahwa seluruh aspek ekonomi
manusia harus terikat pada nilai-nilai ketuhanan, sehingga aktivitas
ekonomi tidak berdiri secara independen dari norma moral. Dalam
perspektif tauhid, manusia hanya bertindak sebagai khalifah yang
diberi amanah untuk mengelola sumber daya sesuai dengan
ketentuan Allah SWT. Tauhid juga mengintegrasikan dimensi
spiritual dan material dalam kegiatan produksi, pemasaran, dan

distribusi. Artinya, pencarian keuntungan tidak dapat dilepaskan



76

dari nilai ibadah dan tanggung jawab moral. Penelitian
kontemporer menyebutkan bahwa tauhid berfungsi sebagai
kerangka etika yang membentuk perilaku bisnis yang adil,
transparan, dan bertanggung jawab. Dengan demikian, tauhid tidak
hanya memberi orientasi moral, tetapi juga membentuk pola pikir
ckonomi yang berkeadaban dan berkelanjutan.®*
2) Prinsip Keadilan

Keadilan merupakan asas fundamental dalam ekonomi Islam
dan menjadi rujukan dalam semua transaksi muamalah. Prinsip ini
menuntut perlakuan yang proporsional, transparansi informasi, dan
tidak adanya unsur merugikan salah satu pihak. Keadilan tercermin
dalam larangan riba, maysir, gharar, dan seluruh bentuk eksploitasi,
karena praktik-praktik tersebut menciptakan ketimpangan dan
ketidakstabilan ekonomi. Pada tataran makro, ekonomi “Islam
mendorong kebijakan ‘redistribusi. kekayaan agar tidak terjadi
akumulasi pada kelompok tertentu. Studi kontemporer
menunjukkan bahwa keadilan dalam ekonomi Islam berkaitan erat
dengan isu inklusi keuangan, kesetaraan akses, dan perlindungan
konsumen. Hal ini menegaskan bahwa keadilan bukan hanya
prinsip normatif, tetapi juga mekanisme struktural untuk menjaga

stabilitas ekonomi dan keharmonisan sosial.®®

8 Halimi Mohd Khalid, Azman Hasan, Abdullah Sulaiman, Shakila Ahmad, & Hemmy Abd. Jalal,
"Tawhidic Paradigm Index as a Measuring Tool of Tawhidic Practice: A Research in Universiti
Tun Hussein Onn Malaysia," Advances in Humanities and Contemporary Studies, (2021), 168-
177.

8 Suziraha Dzulkepli, & Mohd Nizam Barom, "Financial Inclusion and the goal of distributive
justice in Islamic economics," The Journal of Muamalat and Islamic Finance Research (2021), 66-
77.



77

3) Prinsip Keseimbangan

Prinsip keseimbangan menuntut adanya keharmonisan
antara aspek spiritual dan material, individu dan masyarakat, serta
produksi dan distribusi. Ekonomi Islam mengajarkan moderasi dan
menolak perilaku konsumtif, pemborosan, maupun eksploitasi
sumber daya secara serampangan. 7awazun juga berkaitan dengan
keberlanjutan (sustainability), yang semakin penting dalam konteks
krisis lingkungan global. Dalam literatur kontemporer, prinsip
keseimbangan ditafsirkan sebagai pendekatan ekonomi yang
mempertimbangkan aspek sosial dan ekologis sebagai bagian
integral dari fungsi ekonomi. Dengan demikian, tawazun memberi
arah bagi pembentukan sistem ekonomi yang adil sekaligus
berkelanjutan.86

4). Prinsip Kebebasan

Ekonomi Islam memberikan kebebasan bagi individu untuk
berusaha, berdagang, dan memiliki harta. Namun, kebebasan
tersebut dibatasi oleh syariat agar tidak menimbulkan kerusakan
sosial atau ekonomi. Pasar bebas dalam Islam adalah pasar bebas
yang bermoral (morally bounded market), di mana kompetisi
diperbolehkan selama tidak melanggar etika dan tidak
menimbulkan ketidakadilan. Penelitian terbaru menunjukkan
bahwa kerangka kebebasan yang dibatasi etika ini mampu

menciptakan stabilitas pasar yang lebih tinggi karena menekan

8 Suhaila Abdullah, Nur Izzaty Mohamad, & Mohd Nizam Sahad, "The Quranic Principle of
Wasatiyyah as the Foundation of Malaysia Madani’s Civilizational Framework," International
Journal of World Civilizations and Philosophical Studies, (2025).



78

risiko moral hazard dan praktik predatory. Dengan demikian,
prinsip kebebasan dalam Islam bukan liberalisasi tanpa batas, tetapi
kebebasan yang dibingkai tanggung jawab.87
5) Prinsip Maslahah

Prinsip maslahah  berorientasi pada  terwujudnya
kemanfaatan umum dan pencegahan kerusakan. Maslahah menjadi
indikator penting dalam menilai keabsahan suatu kebijakan atau
produk ekonomi, termasuk dalam konteks keuangan syariah
modern. Maslahah memiliki keterkaitan langsung dengan magasid
al-shari ‘ah, terutama pada perlindungan harta, jiwa, dan stabilitas
sosial. Studi mutakhir menekankan bahwa maslahah memiliki
relevansi 'tinggi = dalam 'merancang kebijakan = ekonomi yang
responsif terhadap kemiskinan, ketimpangan, dan pembangunan
berkelanjutan. Oleh karena itu, prinsip maslahah berfungsi sebagai
landasan kebijakan publik yang inklusif, adaptif, dan berorientasi
jangka palnjang.88

6) Prinsip Amanah

Amanah menjadi karakter moral utama dalam transaksi
ekonomi Islam. Amanah mencakup kejujuran, transparansi,
kesesuaian antara ucapan dan tindakan, serta pemenuhan akad.
Nilai ini berperan penting dalam menjaga stabilitas pasar karena

kepercayaan menjadi faktor utama dalam kelancaran transaksi.

% Hafas Furqani, Gunawan Adnan, & Ratna Mulyany, "Ethics in Islamic economics:
microfoundations for an ethical endogeneity," International Journal of Ethics and Systems, (2020),
449-463.

8 Muhammad Arfan Harahap, Sukiman, & Isnaini Harahap, "Measuring Muslim Welfare: a Falah-
Based Indeks," Share: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam, 12 (2023), 478-499.



79

Dalam konteks korporasi, amanah terkait erat dengan konsep Good
Corporate Governance (GCG) yang berbasis syariah. Penelitian
terbaru menunjukkan bahwa lembaga keuangan syariah yang
menjadikan amanah sebagai prinsip utama memiliki tingkat
kepercayaan publik yang lebih tinggi dan kinerja yang lebih
stabil %
7) Prinsip Ukhuwah
Prinsip ukhitwah menekankan keharusan adanya solidaritas
sosial dan kepedulian terhadap sesama sebagai bagian integral dari
tatanan ekonomi Islam. Aktivitas ekonomi tidak boleh terlepas dari
orientasi kemasyarakatan, termasuk dorongan untuk saling
membantu, . bekerja sama,. .dan , mengutamakan, kemaslahatan
kolektif. Manifestasi_prinsip ukhitwah tampak dalam mekanisme
redistribusi’ sosial seperti zakat, infaq, sedekah, wakaf,. serta
pendirian lembaga keuangan mikro berbasis syariah yang bertujuan
mengurangi kemiskinan dan meningkatkan inklusi. Solidaritas
ekonomi menjadi karakter utama masyarakat Islam, yang mampu
membangun resiliensi ekonomi melalui jaringan sosial yang kuat.
Dalam konteks modern, ukhiiwah juga tercermin pada kolaborasi

dalam bisnis halal dan pengembangan usaha berbasis komunitas.*

8 Md. Kausar Alam, Mohammad Mizanur Rahman, Mahfuza Kamal Runy, Babatunji Samuel
Adedeji, & Md. Farjin Hassan, "The influences of Shariah governance mechanisms on Islamic
banks performance and Shariah compliance quality," Asian Journal of Accounting
Research, (2022), 2-16.

% Mehmet Asutay, & Isa Yilmaz, "Constituting an Islamic Social Welfare Function: an
Exploration Through Islamic Moral Economy," International Journal of Islamic and Middle
Eastern Finance and Management, 14 (2021), 524-540.



80

8) Prinsip Kesejahteraan Sosial (falah)

Konsep faldh mencerminkan tujuan akhir ekonomi Islam,
yaitu tercapainya kebahagiaan dan kesejahteraan yang menyeluruh,
baik material maupun spiritual. Ekonomi Islam tidak hanya
mengejar keuntungan ekonomi, tetapi juga membangun kualitas
hidup yang seimbang, berkeadilan, dan berkah. Falah menuntut
adanya sistem ekonomi yang memastikan distribusi pendapatan
yang adil, pemenuhan kebutuhan dasar, dan peluang ekonomi yang
merata. Falah merupakan indikator khas dalam ekonomi Islam
yang tidak ditemukan dalam paradigma kapitalis maupun sosialis,
karena memasukkan dimensi moral dan eskatologis. Oleh karena
itu, falah menjadi tujuan makroekonomi Islam yang menuntun
perumusan kebijakan ‘publik, ‘termasuk kebijakan moneter, fiskal,
dan sosial,**

9) Prinsip Keberlanjutan (istidamah)

Prinsip  istidamah menegaskan pentingnya menjaga
kelestarian alam dan keberlanjutan sumber daya sebagai bagian
dari tanggung jawab moral manusia sebagai khalifah fil ardh.
Aktivitas ekonomi harus mempertimbangkan dampak lingkungan
dan sosial jangka panjang, sehingga pertumbuhan ekonomi tidak
merusak alam atau meninggalkan beban bagi generasi mendatang.
Dalam konteks modern, prinsip keberlanjutan menjadi penting
dalam desain kebijakan green finance, energi terbarukan, dan

konsumsi ramah lingkungan. Ekonomi Islam memiliki potensi kuat

%' Muhammad Arfan Harahap, Sukiman, & Isnaini Harahap, "Measuring Muslim Welfare: A
Falah-Based Indeks," Share: Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam, 12 (2023), 478-499.



81

dalam mendorong pembangunan berkelanjutan karena dasar
etikanya yang melarang kerusakan (fasad) dan mendorong
kemakmuran berjangka panjang. Dengan demikian, istidamah
menjadi prinsip kunci dalam tata kelola ekonomi berbasis syariah
di era perubahan iklim dan degradasi lingkungan.*
€. Tujuan Ekonomi Islam
Tujuan dari ekonomi Islam adalah untuk memenuhi kebutuhan
manusia dan memungkinkan mereka untuk menjalankan tanggung
jawabnya kepada Allah SWT dan masyarakat secara keseluruhan.”
Maka dari keterangan di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa
pada dasarnya tujuan dari ekonomi Islam bukan sekedar untuk
memaparkan pada pemenuhan kebutuhan material manusia, tetapi juga
memberikan' arahan terhadap manusia agar mampu mengémban dan
menjalankan tanggung jawab spiritualnya kepada Allah SWT. Dengan
terpenuhi  kebutuhan-kebutuhan dasar kehidupannya layaknya
makanan, pakaian, tempat tinggal, kesehatan, dan pendidikan, manusia
dapat beribadah dengan tenang dan menunaikan kewajiban-kewajiban
agamanya tanpa terhalang oleh kesulitan hidup yang mendasar.
Di sisi lain, ekonomi Islam bukan hanya menekankan
kesejahteraan  perorangan, melainkan  juga  memperhatikan
kesejahteraan masyarakat secara menyeluruh. Sistem pendistribusian

harta-harta diatur sedemikian rupa agar tidak terjadi penumpukan

% Hakan Kalkavan, Hasan Dinger, & Serhat Yiiksel, "Analysis of Islamic moral principles for
sustainable economic development in developing society," International Journal of Islamic and
Middle Eastern Finance and Management, 14 (2021), 982-999.

% Azharsyah Ibrahim, Pengantar Ekonomi Islam....,16.



82

kekayaan pada segelintir orang, sementara yang lain hidup dalam
kemiskinan. Karena itu, instrumen-instrumen syariat seperti zakat,
infak, sedekah, dan larangan praktik riba, monopoli, serta penindasan
diberlakukan demi menjaga keadilan sosial.

Dengan demikian, ekonomi Islam bertujuan menciptakan
keseimbangan antara kebutuhan manusia sebagai individu dan
kepentingan masyarakat luas. Pemenuhan kebutuhan hidup diposisikan
sebagai sarana agar manusia dapat menjalankan perannya sebagai
hamba Allah dan khalifah di muka bumi, sementara kesejahteraan
kolektif diupayakan agar tercipta kehidupan yang harmonis, adil, dan
penuh kemaslahatan.

d. Nilai-nilai Ekonomi dari Berbagai Tokoh
1) Nilai-Nilai Ekonomi‘Baqir As-Shadr
Pemikiran ekonomi Muhammad Baqir al-Shadr dalam
Igtishaduna lahir sebagai respons terhadap kelemahan kapitalisme
dan sosialisme, yang dianggap gagal mewujudkan keadilan dan
kesejahteraan manusia. Shadr menekankan bahwa ekonomi Islam
harus dibangun atas fondasi nilai-nilai yang bersumber dari tauhid,
syariat, dan kemaslahatan umat, sehingga manusia tidak sekadar
menjadi pelaku pasar, tetapi juga khalifah yang bertanggung
jawab.94 Dengan kerangka nilai ini, sistem ekonomi Islam

menyeimbangkan kepentingan individu, masyarakat, dan negara,

% Wahyu Hardi Santika & Miftahus Surur, "Merekonstruksi Ekonomi Pembangunan dalam
Perspektif  Islam: Menjawab ~ Kegagalan = Kapitalisme  terhadap Kesejahteraan
Sejati," EKONOMIKA45: Jurnal Ilmiah Manajemen, Ekonomi Bisnis, Kewirausahaan, (2025),
112-121.



&3

berbeda dari ekstrem individualistik kapitalisme maupun

kolektivistik sosialisme, serta menempatkan keadilan, solidaritas,

amanah, dan peran negara sebagai prinsip utama yang

mengarahkan seluruh aktivitas ekonomi.

a) Nilai Tauhid

Nilai tauhid menjadi dasar seluruh bangunan ekonomi

Shadr. Ia menegaskan bahwa harta pada hakikatnya adalah
milik Allah, sementara manusia hanya berperan sebagai
pengelola. Karena itu, kebebasan ekonomi tidak bersifat
mutlak, tetapi harus diarahkan oleh ketentuan syariat. Shadr
menekankan prinsip ini melalui ungkapan bahwa setiap
aktivitas. ekonomi’ merupakan ' amanah,  bukan kepemilikan
absolut.”

b) Nilai Keadilan

Keadilan merupakan tujuan utama ekonomi Islam

menurut Shadr. Ia menolak ketimpangan kapitalisme dan
penyeragaman paksa sosialisme. Bagi Shadr, seluruh
mekanisme ekonomi mulai dari distribusi, kepemilikan, hingga
kebijakan negara harus mengarah pada pemerataan manfaat.
Keadilan bukan sekadar etika, tetapi struktur dasar yang wajib

diwujudkan melalui regulasi negara dan aturan syariat.®

% Yuni Mayanti, "Perbandingan Pengelolaan Harta Perspektif Ekonomi Kapitalis dan Islam dalam
Konteks Kontemporer," Igtishad Sharia: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah & Keuangan Islam,
(2024), 37-52.
% Luthfy Arwiya, "Distribusi Kekayaan Dalam Pemikiran Muhammad Bagir Al-Sadr: Solusi
Untuk Keadilan Sosial di Era Kontemporer" JIEF Journal of Islamic Economics and Finance,
(2025), 11-21.



84

¢) Nilai Solidaritas Sosial
Shadr menempatkan masyarakat sebagai struktur
kebersamaan, bukan kumpulan individu yang saling bersaing.
Instrumen seperti zakat, khums, dan infaq dipahami bukan
hanya sebagai ritual, tetapi mekanisme ekonomi untuk
menghapus kemiskinan. Dengan pandangan ini, sistem
ekonomi Islam harus memastikan kekayaan tidak berputar
hanya di antara kelompok kaya, melainkan menyebar untuk
memperkuat kelompok lemah.®’
d) Nilai Kepemilikan Ganda
Konsep kepemilikan Shadr menolak pola tunggal
kapitalis ‘maupun ‘sosialis. Islam, menurutnya, memiliki tiga
bentuk kepemilikan: individu, negara, dan umum. Prinsip ini
menyeimbangkan kebutuhan - pribadi dengan kepentingan
publik. Shadr menegaskan bahwa sistem ekonomi Islam
dibangun atas fleksibilitas kepemilikan demi tercapainya
keseimbangan dan keadilan.®
e) Nilai Peran Negara
Negara dalam pemikiran Shadr bukan penjaga pasif,
tetapi regulator aktif yang memastikan tercapainya keadilan

ekonomi. Negara memiliki kewenangan untuk mengatur harga,

7 Muhammad Abdul Aziz, Pemikiran Ekonomi Islam: Sejarah, Tokoh, dan Perkembangannya,
(Tuban: Penerbit HN Publishing, 2025), 60.

% Khalini Sari, & Dilla Andini. "Distribusi Kekayaan dalam Pemikiran Muhammad Bagir Ash
Sadr: Studi Kasus Kenaikan Harga Beras di Indonesia." Al-figh Journal of Islamic
Studies, (2024),204-217.



85

mengawasi pasar, dan menyediakan jaminan sosial. Campur
tangan negara diperlukan agar pasar tidak bergerak liar dan
menghasilkan ketimpangan seperti dalam kapitalisme.99
f) Nilai Amanah dan Etika
Setiap aktivitas ekonomi dalam pandangan Shadr wajib
terikat oleh nilai amanah. Transaksi tidak boleh dilakukan
dengan penipuan, riba, manipulasi, atau spekulasi berlebihan.
Etika menjadi pengendali utama perilaku ekonomi, sehingga
aktivitas pasar tidak semata digerakkan oleh keuntungan,
melainkan oleh integritas moral.
2) Nilai-Nilai Ibn Khaldun
a) lbn Khaldun dan Kontribusinya dalam Pemikiran Ekonomi
Islam
Ibn" Khaldun (1332-1406) adalah salah satu pemikir
terbesar dalam sejarah intelektual Islam dan sering disebut
sebagai bapak ilmu ekonomi Islam sekaligus pelopor teori
ekonomi modern. Karya monumentalnya, al-Muqaddimah,
menjadi landasan bagi berbagai teori tentang masyarakat,
negara, politik, dan ekonomi. Banyak pemikiran Ibn Khaldun
bahkan mendahului teori-teori yang kemudian muncul dalam

tradisi ekonomi Barat ratusan tahun setelahnya.

% Muhammad Abdul Aziz, Pemikiran Ekonomi Islam: Sejarah, Tokoh, dan Perkembangannya,
(Tuban: Penerbit HN Publishing, 2025), 70.



86

b) Teori Nilai Kerja (Labor Theory of Value)

Salah satu kontribusi paling awal dan penting dari Ibn
Khaldun adalah pemikirannya tentang nilai dan kerja. Ia
menegaskan bahwa nilai (value) suatu komoditas tidak muncul
secara otomatis dari bahan mentah, tetapi dari kerja manusia
yang dicurahkan dalam proses produksinya. Menurutnya, kerja
(al-‘amal) menjadi penyebab utama munculnya nilai tambah
dalam setiap barang.100

Ibn Khaldun menulis bahwa: “Keuntungan adalah nilai
yang diperoleh dari kerja manusia.”**

Pemikiran ini menempatkannya sebagai pionir dalam
teort nilai yang kemudian dibahas oleh Adam Smith, David
Ricardo, hingga Karl Marx. Akan tetapi, Ibn Khaldun. telah
mengemukakan prinsip ‘ini empat abad sebelum para ekonom
klasik membangunnya sebagai teori formal.

€) Mekanisme Penawaran dan Permintaan (Supply and Demand
Mechanism)
Dalam Mugqaddimah, Tbon Khaldun menjelaskan bagaimana
harga dipengaruhi oleh:
1) Jumlah permintaan,
2) Jumlah barang yang tersedia,

3) Tingkat kelangkaan,

1% Thn Khaldun, The Mugaddimah (Princeton: Princeton University Press, 1967), 297.
1% Tbn Khaldun, The Mugaddimah (Princeton: Princeton University Press, 1967), 299.



87

4) Kondisi pasar,
5) Dan jumlah penduduk.

Ia menyatakan bahwa jika permintaan meningkat
sementara pasokan sedikit, maka harga naik. Sebaliknya, jika
produksi tinggi sementara permintaan turun, harga menurun.
Konsep ini identik dengan mekanisme penawaran dan
permintaan dalam ekonomi modern.

Tulisan Ibn Khaldun secara jelas menunjukkan bahwa ia
memahami dinamika harga berdasarkan interaksi pasar, jauh
sebelum teori supply and demand formal diperkenalkan oleh

para ekonom Barat.**
d) Pajak, Produktivitas, dan “Laffer Curve”

Ibn" Khaldun juga membahas pengaruh pajak terhadap
stabilitas ekonomiy ia menjelaskan bahwa:
1) pada awal pemerintahan, pajak rendah — rakyat termotivasi
bekerja — produksi naik — pendapatan negara meningkat;
2) pada akhir pemerintahan, pajak tinggi — rakyat terbebani
— produktivitas turun — pendapatan negara justru
menurun.
Konsep ini identik dengan Laffer Curve, teori modern

yang menyatakan bahwa pada titik tertentu, pajak yang terlalu

192 Ibn Khaldun, The Mugaddimah (Princeton: Princeton University Press, 1967), 310-312.



88

tinggi akan menurunkan penerimaan negara. Padahal, Ibn
Khaldun menulis hal ini pada abad ke-14.

Ia menegaskan: “Pajak yang berlebihan menghancurkan
semangat kerja dan mengurangi pendapatan negara.”103
e) Teori Siklus Dinasti (Dynastic Cycle Theory)

Ibn Khaldun mengemukakan teori siklus peradaban yang
sangat terkenal. Menurutnya, setiap dinasti atau negara melalui
lima fase:

1) Fase pendirian: solidaritas tinggi, pajak rendah, kerja keras
dominan.

2) Fase perkembangan: negara mulai makmur, produksi
meningkat.

3) Fase kemapanan: negara menjadi kaya, konsumsi meningkat.

4) Fase kemewahan: muncul korupsi, pemborosan, dan pajak
tinggi.

5) Fase kemunduran: rakyat lemah, produksi menurun, negara
runtuh.

Setiap fase memiliki implikasi ekonomi yang sangat kuat.
Model ini mendahului teori business cycle modern dan analisis

politik-ekonomi makro. Ibn Khaldun menekankan bahwa

193 Ibn Khaldun, The Mugaddimah.....,338-339.



89

kemewahan dan korupsi negara adalah sumber kehancuran
ekonomi.'*
f) Peran Negara dalam Ekonomi

Menurut Ibn Khaldun, negara memiliki fungsi
fundamental dalam menjaga kestabilan ekonomi melalui:
1) Penegakan hukum,

2) Menjaga keamanan,

3) Menyediakan infrastruktur dasar,

4)  Mengatur pasar,

5) Memastikan keadilan dalam transaksi.

Namun, ia memperingatkan bahwa negara tidak boleh
menjadi pedagang atau pesaing dalam pasar, karena akan
menyebabkan:

1) Matinya kreativitas individu,
2) Rusaknya persaingan sehat,
3) dan hilangnya insentif kerja.

Ia menegaskan bahwa campur tangan negara yang
berlebihan dalam aktivitas perdagangan akan menghancurkan
pasar.'%®

g) Pertumbuhan Ekonomi, Urbanisasi, dan Spesialisasi
Ibn Khaldun memahami bahwa pertumbuhan ekonomi

dipengaruhi oleh:

194 Ibn Khaldun, The Mugaddimah.....,A00—410.
195 Ibn Khaldun, The Mugaddimah.....,281-283.



90

1) Urbanisasi,

2) Spesialisasi pekerjaan,

3) Kerjasama antarprofesi,

4) Meningkatnya kebutuhan masyarakat.

la menyatakan bahwa kota yang lebih besar
memunculkan lebih banyak jenis pekerjaan, yang kemudian
meningkatkan produktivitas. Pemikiran ini identik dengan
konsep economies of scale dalam ekonomi modern.

Ibn Khaldun menulis bahwa kemajuan hanya mungkin
terjadi jika terjadi pembagian kerja yang efektif dalam
masyalrakat.106
h) Pengaruh Geografi dan Iklim terhadap Ekonomi

Ibn Khaldun juga mengaitkan faktor geografis dan.iklim
dengan produktivitas ekonomi, ia berpendapat bahwa:
1) Masyarakat di wilayah yang keras cenderung lebih kuat dan
produktif,
2) Lingkungan mempengaruhi etos kerja,
3) Perdagangan berkembang di wilayah strategis.
Pemikirannya mencerminkan prinsip awal dari economic

geography dan ilmu pembangunan modern.'%’

196 1bn Khaldun, The Mugaddimah.....,254-260
197 Ibn Khaldun, The Mugaddimabh....., 125-140.



91

3) Nilai-Nilai Ekonomi Menurut M. Umer Chapra
a) Nilai Dasar: Tauhid, Khilafah, dan ‘Adalah

Chapra menegaskan bahwa seluruh sistem ekonomi Islam
berakar dari tiga nilai dasar yang membentuk worldview Islam:
tauhid (ketuhanan), khilafah (tanggung jawab manusia), dan
‘adalah (keadilan). Nilai-nilai inilah yang kemudian menjadi
landasan Magasid dan strategi ekonomi Islam.

“Islam ... is based on three fundamental principles:
tawhid, khilafah, and ‘adalah. These principles not only frame
the Islamic world view, they also constitute the fountain-head
of the Magasid and the strategy.” 108

b) Nilai Keadilan Sosial dan Distribusi Kekayaan

Chapra “sangat “menekankan nilai equity = (keadilan
distribusi) sebagai tujuan ' fundamental ekonomi Islam.
Menurutnya, sistem kapitalis dan sosialis gagal karena tidak
mampu menghadirkan keadilan. Islam menuntut distribusi yang
adil, pemenuhan kebutuhan dasar, dan pembatasan konsentrasi
kekayaan.

“Brotherhood and socio-economic justice require a
balanced satisfaction of material and spiritual needs of all

: 109
human beings.”

108 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge (Leicester: Islamic Foundation, 1992),
202.
199 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge....., 7.



92

€) Nilai Efisiensi dan Amanah dalam Sumber Daya
Menurut Chapra, efisiensi tidak mungkin dicapai tanpa
memasukkan nilai moral. Dunia modern gagal karena
meninggalkan nilai moral dalam penggunaan sumber daya.
Dalam Islam, penggunaan sumber daya adalah ‘trust resources’
(amanah).
Chapra menjelaskan bahwa sumber daya adalah frust dan
harus digunakan secara hati-hati dalam kerangka Magqgdasid 110
d) Nilai Filter Moral untuk Mekanisme Pasar

Chapra menerima peran pasar, tetapi menolak pasar bebas
tanpa moral.

Pasar harus bekerja dalam batas filter nilai (moral filter).

“Competition and market forces... must operate within the
constraints of the moral filter if the vealization of social goals
is to be ensured.” '

e) Nilai Motivasi Moral (Accountability to God)

Salah satu nilai terpenting bagi Chapra adalah bahwa
motivasi ekonomi tidak hanya berbasis self-interest, tetapi juga
pertanggungjawaban di hadapan Allah. Inilah kekuatan yang
tidak dimiliki kapitalisme dan sosialisme.

Sistem kapitalis dan sosialis gagal karena tidak punya

“inner mechanism” untuk menahan kepentingan pribadi,

MO N, Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge...... ,223-224.
UM, Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge.....,222-223.



f)

9)

h)

93

sementara dalam Islam ada motivasi spiritual untuk melayani
kemaslahatan sosial. **2
Nilai Pembangunan Manusia (Human Factor)

Chapra menyatakan bahwa inti dari pembangunan adalah
human  factor, bukan modal atau teknologi. Untuk
memaksimalkan potensi manusia, diperlukan moralitas,
pendidikan, keterampilan, dan akses ke pembiayaan.

“The most challenging task for realizing the Magasid
is to motivate the human factor to do all that is necessary.” 13
Nilai Peran Negara yang Adil (Just State)

Negara wajib berperan aktif untuk memastikan tujuan
ekonomi [slam tercapai, tetapi bukan negara totaliter dan bukan
pula laissez-faire.

“The role of the state... is-a moral obligation to realize the
well-being of all by ensuring a balance between private and
social interest.” ***

Nilai Magdsid al-Shari‘ah sebagai Orientasi Ekonomi

Chapra menyatakan bahwa seluruh kebijakan ekonomi

Islam diarahkan untuk merealisasikan Magasid :

Y2 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge....,222.
"3 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge.....,252.

114

M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge.....,224



94

“The Magasid include everything needed to realize falah
and hayat tayyibah... preserving and enriching faith, life,
intellect, posterity and wealth.” s

Magasid adalah nilai puncak yang mengarahkan seluruh
aktivitas ekonomi.
4) Teori Nilai-Nilai Ekonomi Menurut Al-Ghazali
Al-Ghazali (1058—1111 M) merupakan salah satu ulama besar
yang pemikirannya menjadi fondasi ekonomi Islam klasik. Walaupun
tidak menulis buku ekonomi khusus, dua karya besarnya 7lhya’ 'Ulum
al-Din dan al-Mustashfa min ‘Ilm al-Usul mengandung konsep
integratif tentang etika, tujuan syariah, pasar, konsumsi, hingga
distribusi  kekayaan. Pemikiran Al-Ghazali menekankan bahwa
ekonomi harus menjalankan nilai moral, bukan sekadar mekanisme
pasar bebas.
a) Nilai Maslahah sebagai Dasar Sistem Ekonomi
Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan utama syariah adalah
mewujudkan maslahah (kesejahteraan). la menyebut maslahah
sebagai penjagaan lima hal dasar (al-dharuriyyat al-khams):
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Seluruh aktivitas ekonomi
produksi, distribusi, perdagangan, hingga kebijakan publik harus

berorientasi pada pemeliharaan lima tujuan tersebut. '

Y5 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge.....,6-7
18 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, trans. Fazl-ul-Karim, vol. II, The Book of Worldly
Usages (Karachi: Darul-Ishaat, 1993), 4244,



b)

95

Dalam perspektif ekonomi, maslahah mengharuskan bahwa
kegiatan ekonomi tidak boleh merusak struktur sosial. Kerusakan
terhadap harta, eksploitasi pasar, kemiskinan ekstrem, atau
ketidakmerataan distribusi akan dianggap sebagai pelanggaran
terhadap Magasid syariah. Dengan demikian, ekonomi tidak boleh
sekadar mengejar profit, tetapi harus berorientasi pada
kesejahteraan sosial dan kemanfaatan bersama.

Al-Ghazali juga menegaskan peran negara dalam memastikan
maslahah terpenuhi. Negara berkewajiban menjamin kebutuhan
dasar rakyat, mengatur mekanisme pasar, dan mencegah kerusakan
ekonomi akibat praktik yang merugikan.

Nilai Keadilan dan Etika Pasar

Al-Ghazali memandang keadilan sebagai pilar utama. yang
membuat pasar berjalan sehat. Ia secara keras mengutuk praktik
pasar yang tidak adil seperti:

1) Penipuan (tadlis),
2) Ketidakpastian dan spekulasi berlebihan (gharar),
3) Monopoli (ihtikar),
4) Manipulasi harga,
5) Pemalsuan barang.
Menurut Al-Ghazali, pasar yang adil bukan hanya

menghasilkan keseimbangan ekonomi, tetapi juga menjaga



96

kestabilan sosial. Ia menekankan transparansi dan kualitas barang

sebagai bagian dari nilai moral dan spiritual dalam transaksi.*’
Al-Ghazali juga menyatakan bahwa negara boleh

melakukan intervensi pasar untuk menjaga keadilan, terutama

ketika terjadi penimbunan barang atau manipulasi harga oleh

pelaku tertentu.

c) Nilai Moderasi dalam Konsumsi (/*tidal)

Al-Ghazali menolak dua ekstrem perilaku konsumsi:

1) Israf (konsumsi berlebihan)

2) Bukhl (terlalu hemat hingga merusak fungsi sosial)

Ia menekankan prinsip i‘tidal (moderasi), yaitu konsumsi
sekadar cukup untuk menjaga kesehatan, kekuatan, dan ibadah.
Baginya, konsumsi berlebihan memicu penyakit hati, ketimpangan
sosial, dan ketidakberlanjutan ekonomi. ‘Sebaliknya, konsumsi yang
terlalu rendah dapat merusak fungsi sosial dan produktivitas.118

d) Nilai Kerja dan Produktivitas
Dalam 7hya’, Al-Ghazali memandang bahwa bekerja adalah
bentuk ibadah, selama diniatkan untuk tujuan yang baik. Ia
menyatakan bahwa kerja adalah kebutuhan manusia sekaligus
tanggung jawab sosial untuk menjaga keberlangsungan

kehidupan.119

U7 Wardani & Nurwahidin, ‘“Pemikiran Ekonomi Muslim Klasik Masa Al-Ghazali,” JIEI, 9
(2023), 38.

18 Ghazali & Thya’, The Book of Worldly Usages, 61-70.

9 Ghazali & Thya’, The Book of Worldly Usages, 42-44



97

Bagi Al-Ghazali, kerja meningkatkan martabat manusia dan
menghindarkan individu ketergantungan pada orang lain. Ia
mengkritik keras sikap malas, karena ketergantungan ekonomi
dapat merusak integritas dan hubungan sosial.*?

e) Nilai Distribusi Kekayaan dan Solidaritas Sosial
Al-Ghazali menekankan peran penting instrumen-instrumen
distribusi kekayaan seperti:
1) Zakat,
2) Infaq,
3) Sedekah,
4) Wakaf.

Menurutnya, ketimpangan ekonomi adalah salah satu
penyebab kerusakan sosial. ~Zakat “tidak “hanya ‘membersihkan
harta, tetapi juga memastikan bahwa kekayaan tidak terakumulasi
pada kelompok kecil saja. Distribusi kekayaan harus dijalankan
baik oleh negara maupun individu dalam rangka mencapai
maslahah sosial **!

Al-Ghazali juga menyatakan bahwa solidaritas sosial adalah
pilar bagi masyarakat yang sejahtera. Tanpa distribusi yang adil,

ekonomi akan timpang dan tidak stabil. 1%

120 Mohd Shahid Mohd Noh, “Konsep Figh Di Dalam Pemikiran Ekonomi Imam Al-Ghazali,”
Journal of Ifta and Islamic Heritage, 8 (2022), 31

121 Al-Ghazali, Thya’, The Mysteries of Zakat, trans. Fazl-ul-Karim (Darul-Ishaat ed.), 89-91.

122 Muchtar & Kamaruddin, “Imam Al-Ghazali’s Perspective on Money,” Istihlak, 1 (2024), 316.



98

4. Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir al-Shadr
a. Biografi Muhammad Baqir Al-Shadr

Muhammad Baqir Al-Shadr dilahirkan pada tanggal 25
Zulqai‘dah 1353 H/ 1 Maret 1931 M di Kazimain, Bagdad, Irak.
Muhammad Baqir Al-Shadr bangkit melawan Kolonialisme Inggris
dan mengambil bagian dalam revolusi yang terjadi di Irak pada abad
ke-20.

Muhammad Baqir As-Sayyid Haidar Ibn Ismail Al- Shadr,
seorang sarjana, ulama, guru dan tokoh politik, lahir dari keluarga
religius termashur yang telah melahirkan sejumlah tokoh ternama di
Irak, Iran dan Lebanon, seperti berikut:

1) Sayyid Shadr Ad-Din al-Shadr, seorang marja (otoritas rujukan
tertinggi dalam urusan-urusan Syi ah) di Qum, Trak.

2) Muhammad al-Shadr, salah seorang pemimpin keagamaan yang
memainkan peran penting dalam revolusi rakyat Irak melawan
Inggris, yang sebagian besar di organisasikan dan dilancarkan oleh
pemimpin- pemimpin keagamaan yang berhasil mengalahkan
Inggris. Dia juga mendirikan Haras Al-Istiglal (Pengawal
Kemerdekaan).

3) Musa al-Shadr, pemimpin Syi ah di Lebanon.'?

Pada usia empat tahun Muhammad Baqir Al-Shadr kehilangan

ayahnya (Ismail), dan kemudian diasuh oleh ibunya yang religius dan

122 Muhammad Bagir Al-Shadr, Our Filosophy: Smith Alhadar (Bandung: Mizan Pustaka, 2014),
15.



99

kakak laki- lakinya, Ismail, yang juga seorang mujtahid ternama di
Irak. Muhammad Bagqir Al-Shadr menunjukkan tanda-tanda
kejeniusan sejak usia kanak-kanak. Pada usia sepuluh tahun, dia
berceramah tentang sejarah Islam, dan juga tentang beberapa aspek
lain tentang kultur Islam. Dia mampu menangkap isu- isu teologis
yang sulit dan bahkan tanpa bantuan seorang guru pun. Pada usia
sebelas tahun, dia mengambil studi logika, dan menulis sebuah buku
yang mengkritik para filosof.

Pada usia tiga belas tahun, kakaknya mengajarkan kepadanya
Ushul ilm al-figh (asas-asas ilmu tentang prinsip-prinsip hukum Islam
yang terdiri atas al- Qur’an, Hadis, /jma dan Qiyas). Pada usia sekitar
enam belas tahun, dia pindah ke Najaf untuk menuntut pendidikan
yang lebih baik dalam berbagai cabang ilmu- ilmu Islami. Sekitar
empat tahun kemudian, dia menulis sebuah ensiklopedi tentang Ushul,
Ghayat Al-Fikr fi Al-Usul (pemikiran puncak dalam Ushul).
Muhammad Baqir Al-Shadr menjadi seorang mujtahid pada usia tiga
puluh tahun.

Muhammad Baqir al-Shadr, seorang cendekiawan muslim
terkemuka, faqih (yuris) dan pemikir jenius, karena karya-karya yang
telah beliau wariskan kepada kaum muslimin, baik dari kalangan
awam maupun kalangan terpelajar, dan karena kehidupan Shadr yang

penuh dengan usaha dan perjuangan, dan yang dipendekkan oleh



100

tangan-tangan para kriminalis (Shadr syahid dibunuh oleh orang-
orang Saddam Hussein).124

Muhammad Bagir Al-Shadr juga merupakan seorang pendidik
dan guru yang sukses mencetak banyak ulama, seperti Muhammad
Hasyemi Syahrudi (kini ketua lembaga Yudifikatif Iran), Muhammad
Bagqir al- Hakim (ketua dewan Revolosi Islam Irak atau SCIRI yang
gugur dalam peledakan di Karbala setelah kejatuhan rezim Saddam
Hussein), Kazhem Haeri Syirazi (salah seorang guru besar Hawzah
Qom dan marja muda), Muhammad Sadeq Shadr (ayah Muqtada ash
Shadr yang menjadi marja di Irak yang telah dibunuh Saddam),
Taskhiri (anggota Majelis Khobregan, mantan sekjen majma Ahlulbait

sedunia), dan Dr. Ibrahim Ja’fari yaitu perdana menteri Irak

sekarang.125

b. Konsep Dasar Ekonomi dalam Pemikiran al-Shadr

Dalam konteks geopolitik abad ke-20, dunia Islam menghadapi
tantangan eksistensial dengan munculnya dua hegemon ideologi
global. Merespons kondisi ini, Muhammad Bagqir ash-Shadr menyusun
magnum opus Iqtishaduna sebagai sebuah proyek intelektual yang
bertujuan merekonstruksi sistem ekonomi berbasis paradigma Islam.
Namun karya ini Adalah bentuk alternatif kedua yang sebelumnya As-

Shadr ingin menyusun karya dengan nama Mujtama’una sebagai

124 Muhammad Bagqir Al-Shadr, Our Economics (Iran: Al Islam, 1991), 29.
125 1 abib Muhsin, Para Filosof Sebelum Dan Sesudah Mulla Shadra (Jakarta: Al-Huda, 2005),

274.



101

gagasan islam tentang kemanusiaan dan kehidupan sosial.'® Karena
tuntutan keadaan dan pergolakan ideologi di wilayah Irak serta
ketimpangan kehidupan sosial maka Baqir As-Shadr mengubah arah
pembahasan menjadi lebih spesifik yaitu pemasalah ekonomi.

Karya ini merepresentasikan upaya sistematis pertama dalam
membangun kerangka teoretis ekonomi Islam yang komprehensif,
sekaligus menandai kebangkitan kesadaran epistemologis dalam tradisi
pemikiran Islam kontemporer.

Lahirnya "Igtishaduna" tidak dapat dipisahkan dari situasi politik
global pasca Perang Dunia II, ketika dunia Islam terposisikan sebagai
objek dalam persaingan ideologis antara kapitalisme Barat dan
sosialisme Timur. Ash-Shadr menangkap urgensi akan kebutuhan
sebuah” sistem  alternatif yang autentik, khususnya ketika pengaruh
Partai Ba'ath yang beraliran sosialis 'semakin dominan di Irak. Karya
ini merupakan respons terhadap krisis identitas intelektual umat Islam
yang teralienasi dari akar tradisi pemikirannya sendiri.*?’

Secara metodologis, ash-Shadr melakukan dekonstruksi terhadap
pendekatan holistik yang umum dalam diskursus ekonomi Islam saat
itu. Beliau menolak praktik islamisasi ilmu ekonomi Barat yang
dianggapnya sebagai bentuk dikotomi intelektual. Sebaliknya, ash-
Shadr mengusulkan rekonstruksi epistemologis yang berangkat dari

ontologi Islam, dengan menekankan pentingnya membangun sistem

126 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 25.
127 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 32.



102

ekonomi berdasarkan magdasid syariah dan kerangka filosofis yang
khas Islam.

Igtishaduna menghadirkan tiga kontribusi fundamental: pertama,
landasan filosofis ekonomi Islam yang mandiri. Kedua, kritik dialektis
terhadap materialism historis Marxis dan individualisme kapitalis.
Ketiga, formulasi teori ekonomi Islam yang orisinal meliputi konsep
kepemilikan multi-dimensional, teori nilai, dan mekanisme distribusi.
Karya ini tidak hanya menjadi capaian dalam perkembangan ekonomi
Islam, tetapi juga membuka ruang diskursus baru tentang
kemungkinan membangun sistem ekonomi alternatif yang
berlandaskan nilai-nilai ketuhanan. Baqir =~ Al-Shadr menegaskan
bahwa dalam ekonomi Islam, Islam sendiri memiliki pandangan yang
berbeda ‘secara = esensial terkait “bentuk atau” jenis kepemilikan
dibandingkan dengan sistem kapitalisme dan sosialisme.

Al-Shadr membangun kerangka ekonomi Islam berdasarkan tiga
fondasi utama, yaitu pengakuan atas kepemilikan ganda (al-milkiyah
al-muzdawijah), kebebasan ekonomi dalam batasan tertentu (al-
hurriyyah al-igtishadiyyah fi nithaqi al-mahdud), dan keadilan sosial
(al-‘adalah al-ijtima ‘iyyah).128
1) Kepemilikan Ganda (al-milkiyah al-muzdawijah).

Al-Shadr menegaskan bahwa kepemilikan dalam Islam

bersifat ganda (al-milkiyah al-muzdawijah), yaitu mencakup

128 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 279.



103

kepemilikan pribadi dan kepemilikan umum atau sosial.*°
Konsep ini sejalan dengan prinsip yang diajarkan dalam Al-
Qur’an yang menegaskan bahwa segala sesuatu milik Allah, dan
manusia hanya sebagai pemegang amanah (QS. Al-Baqarah: 284):

g 2 g £ 2w ~
| | |

;,_&a.w.ulg bd...:ugju,o)\“éujg}/‘/ﬂ L%L;//
e 2

2% _ K. T - - P S P T w

ah :L&gu.o Mﬁiwu@ﬂ-’mﬁ“fdrﬁ*‘:@%"-’”

- s w8 -

T3 (o Je= Yo

Artinya: Kepunyaan Allah-lah apa yang ada di langit dan apa

vang ada di bumi. Dan jika kamu melahirkan apa yang ada

di dalam hatimu atau kamu menyembunyikannya, niscaya

Allah akan membuat perhitungan denganmu tentang

perbuatan itu. Maka Allah mengampuni siapa yang Dia

kehendaki dan menyiksa siapa yang dikehendaki-Nya,; dan
Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu.

Dari ayat ini, menegaskan bahwa hak kepemilikan ‘manusia
hanyalah memiliki hak mengelola dan hak memanfaatkan, bukan
kepemilikan mutlak. Sama halnya dengan baqir al-Shadr tentang
sistem kepemilikan, yaitu pada ekonomi Islam yang mempunyai
karakteristik kepemilikan yang bersifat ganda (al-milkiyyah al-
muzdawijah), yang mencakup dari kepemilikan pribadi, umum,
dan negara. Baqir al-Shadr memandang bahwa Islam tidak sama
sekali berpihak pada kapitalisme maupun sosialisme. Kapitalisme

yang menjadikan kepemilikan pribadi sebagai asas utama, dan

Sosialisme yang menjadikan kepemilikan kolektif sebagai asas

129 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 279.
130 (3s. Al-Bagarah (2): 284.



104

umum. Sebagaimana dalam salah satu pemikirannya dalam

kitabnya Iqtishaduna:

i

M\ J&J ALY el O.Ja_: Us @uwy\ ALY

i KL ob A g A G G U Ly (1) ol
GG T s Ll ESICNNE SN & 0y ol =
(W ;Uvu i T w} & K aalsd) g Ve f\f\
JEsc 03 (a2 IS ot LYy 2 5720 :&us
&uu ;ﬁ},‘ b ST Al 4wl o WKL s

s B

U J&MY\ SRS S I a&uj cialal KLy )
Gl c;mijsjmwuz;:;:uﬂud;;juuubm

R Jizs\ a5
Artinya: Adapun masyarakat Islam, maka tidak dapat disamakan
dengan kedua. sistem; masyarakat lainnya( kapitalis dan
sosialis). *Sebab, * mazhab' Islam' “tidak sejalan dengan
kapitalisme yang berpendapat-bahwa kepemilikan pribadi
adalah prinsip utama, dan juga tidak sepaham. dengan
sosialisme yang menganggap kepemilikan bersama sebagai
prinsip umum, Bahkan Islam. menetapkan bermacam-
macam bentuk kepemilikan secara kebersamaan, sehingga
menegakkan prinsip kepemilikan ganda (vaitu kepemilikan
dengan bentuk beragam) sebagai pengganti dari prinsip
kepemilikan tunggal yang dianut oleh kapitalisme dan
sosialisme. Islam mengakui adanya kepemilikan pribadi,
kepemilikan umum, dan kepemilikan negara, masing-
masing memiliki bidangnya sendiri untuk dijalankan. Islam
tidak memandang salah satu diantaranya sebagai
penyimpangan, pengecualian, dan solusi sementara yang
muncul karena keadaan tertentu.***

Pemikiran al-Shadr ini memberikan gambaran dengan jelas
bahwa Islam mengakui bermacam-macam kepemilikan dalam
waktu bersamaan tanpa harus meniadakan satu dengan yang lain.

Kepemilikan pribadi dapat berjalan dalam batas usaha dan kerja

31 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 280.



105

keras pribadi. Kepemilikan umum bisa mencakup sumber daya
alam seperti air, udara, dan padang rumput. Sedangkan
kepemilikan negara dapat menjamin kesejahteraan rakyat melalui
pengelolaan harta negara. Ketiga bentuk kepemilikan ini mampu
berjalan beriringan secara harmonis dalam satu sistem yang diatur
oleh nilai-nilai syariah.

Konsep kepemilikan (a/-milkiyyah) dalam pemikiran al-Shadr
merupakan fondasi struktural yang paling fundamental, yang
dirancang secara sengaja untuk mencegah konsentrasi kekayaan
dan menciptakan landasan bagi keadilan distributif. la tidak
melihat kepemilikan sebagai sebuah hak yang seragam,
melainkan membaginya menjadi tiga bentuk yang saling
berhubungan dan saling’ mengimbangi,” membentuk sebuah
ekosistem kepemilikan yang berkeadilan.

Kepemilikan pribadi (Milkiyyah Fardiyyah), yang diakui dan
dilindungi dalam Islam. Pengakuan ini menjadi pembedanya dari
sistem Sosialis. Namun, pengakuan ini bukanlah pengakuan yang
absolut, kepemilikan privat dibatasi oleh sejumlah tanggung jawab
sosial dan rambu-rambu syariah yang ketat. Seorang muslim tidak
boleh menggunakan hartanya untuk hal-hal yang dilarang, seperti
untuk transaksi ribawi, menimbun barang kebutuhan pokok
(ihtikar), atau berjudi. Lebih dari itu, terdapat kewajiban untuk

mengeluarkan sebagian harta tersebut melalui zakat, infak, dan



106

shadagah, yang merupakan mekanisme redistribusi kekayaan yang

bersifat wajib dan sukarela.'®?

b) Kepemilikan publik (Milkiyyah 'Ammah). Kategori ini mencakup
segala sumber daya alam yang sifatnya masif dan menjadi hajat
hidup orang banyak, yang keberadaannya disediakan oleh Allah
untuk kemaslahatan seluruh umat manusia, bukan untuk individu
atau kelompok tertentu. Sumber daya ini meliputi tambang-
tambang besar seperti minyak, gas, emas, dan batu bara, serta
sumber daya yang bersifat alami seperti air, sungai, hutan, dan
padang rumput. Menurut al-Shadr, sumber daya strategis ini
haram hukumnya untuk diprivatisasi atau dikuasai oleh swasta;
pengelolaannya harus berada di tangan negara yang bertindak
sebagai wakil ‘dari masyarakat. Konsep kepemilikan publik ini
menjadi = instrumen © strategis - untuk mencegah lahirnya
konglomerasi kapitalis yang menguasai sektor-sektor strategis
perekonomian, yang merupakan ciri khas dari kapitalisme lanjut,
dan memastikan bahwa kekayaan alam yang melimpah itu benar-
benar dinikmati oleh seluruh rakyat, bukan hanya oleh segelintir
elit.

c) Kepemilikan negara (Milkiyyah Dawlah), yang berbeda dari
kepemilikan publik. Jika kepemilikan publik adalah sumber daya

alam yang secara inherent milik publik, maka kepemilikan negara

132 Baqjir Al-Shadr, Igtishaduna....., 281.



107

adalah aset-aset yang dikelola oleh negara yang bersumber dari
pendapatan-pendapatan yang ditetapkan oleh syariah. Sumber-
sumber ini meliputi zakat, khumus (seperlima dari harta rampasan
perang dan keuntungan tertentu), fa'i (harta rampasan perang
tanpa pertempuran), ghanimah (harta rampasan perang), kharaj
(pajak tanah), dan jizyah (pajak perlindungan bagi non-Muslim).
Aset-aset ini tidak dimiliki oleh negara secara pribadi, melainkan
negara bertindak sebagai pemegang amanah yang wajib
mengelolanya dan mendistribusikannya sesuai dengan ketentuan
syariah yang jelas. Penggunaannya ditujukan untuk membiayai
berbagai kepentingan publik, seperti pembangunan infrastruktur,
pendidikan, kesehatan, dan yang terpenting, menjamin
terpenuhinya kebutuhan dasar bagi setiap warga negara yang tidak
mampu  memenuhinya ©sendiri. ‘Trilogi kepemilikan ini
menciptakan sebuah model ekonomi campuran yang unik, yang
bukan kapitalis maupun sosialis, tetapi sebuah jalan ketiga yang
berdasarkan syariah.™*
Oleh karena itu, merupakan sebuah kesalahan jika masyarakat
Islam disebut sebagai masyarakat kapitalis, meskipun Islam
memperbolehkan adanya kepemilikan pribadi terhadap sebagian harta,

modal, dan sarana produksi. Sebab, dalam pandangan Islam,

133 Baqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 281.



108

kepemilikan pribadi bukanlah prinsip umum yang menjadi dasar
seluruh sistem ekonomi.

Demikian pula keliru jika masyarakat Islam disebut sebagai
masyarakat sosialis, meskipun Islam mengakui adanya kepemilikan
umum dan kepemilikan negara terhadap sebagian kekayaan dan
sumber daya. Sebab, bentuk kepemilikan yang bersifat sosialisme itu
juga bukan merupakan prinsip umum dalam pandangan Islam.

Begitu juga, salah jika menganggap bahwa sistem ekonomi Islam
hanyalah campuran antara kapitalisme dan sosialisme. Keberagaman
bentuk kepemilikan dalam Islam tidak berarti bahwa Islam
menggabungkan kedua mazhab tersebut dan mengambil sebagian dari
masing-masing.

Sebaliknya,” keragaman ‘bentuk kepemilikan ™ itumenunjukkan
bahwa Islam' memiliki" sistem' ekonomi* yang asli dan mandiri,
dibangun di atas landasan pemikiran yang khas, serta berdiri dalam
kerangka nilai dan konsep yang unik, yang justru bertentangan dengan
asas, nilai, dan konsep yang menjadi dasar kapitalisme bebas dan
sosialisme Marxis.***

2) Kebebasan Ekonomi Dalam Batas Tertentu (Hurriyah Al-Igtisadiyyah
Fi Nithaq Al-Mahdud).
Prinsip selanjutnya yang ditawarkan oleh Baqir Al-Shadr

untuk dijadikan sebagai pilar dalam sistem ekonomi Islam adalah

134 Baqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 280-281.



109

(hurriyah al-igtisadiyyah fi nithaq al-mahdud) kebebasan ekonomi
dalam batas syariah. Hal ini dapat dikatakan bahwa Islam
memberikan ruang bagi individu untuk berusaha, berdagang, dan
menambah kekayaan, akan tetapi hal tersebut tidak bersifat mutlak
seperti halnya yang menjadi pola pikir kapitalisme. Ada pembatas
berbentuk nilai moral, spritual, dan hukum Islam supaya tidak
menyebabkan kehancuran sosial maupun eksploitasi ekonomi. Al-

Shadr menegaskan dalam kitabnya, yaitu:

Salasll aall Jo 5l 2l (LY sasll ol e )

A Gy 2 iy 2,50 o s 0
Artinya: dan adapun rukun kedua dalam sistem ekonomi Islam

adalah memperkenankan terhadap setiap individu kebebasan

ekonomi. dangan kebebasan yang terbatas, dengan batasan-

batasan dari nilai-niali. spritual dan moral yang diyakini oleh

Islam*®

Pernyataan Bagqir al-Shadr menegaskan bahwa Islam menolak
dan melarang kebebasan mutlak yang dapat menumbuhkan
kesenjangan sosial seperti dalam sistem kapitalis, namun Islam juga
menolak penyeragaman menyeluruh yang mampu menafikan
kebebasan pribadi seperti dalam sosialisme. Hal yang demikian juga
sesuai dengan kaidah fikih tentang tidak boleh menghadirkan
kerugian. Sebagaimana yang tertulis dalam Risalah fi Nihayat Al-

Ri’yah karya Al-Tufi, yaitu:

135 Baqir Al-Shadr, Igtishaduna (Beirut: Daar Al Ta’aruf Al Matbu’ath, 1987), 282.



110

tlall gle) oot (o Yy 52 V) tedey ale A Lo AV J 8O F
OB a2 Ll 13 ) ga ) 3 U sy (U B
Logrs Bl s ¥ Oliagss LAY timliall say

Artinya: Kemudian sesungguhnya sabda Nabi 2 (Tidak boleh
menimbulkan bahaya dan tidak boleh membalas bahaya)
menuntut adanya perhatian terhadap kemaslahatan baik dari

sisi penetapan maupun peniadaan, dan menuntut peniadaan
kerusakan. Sebab, mudarat itu adalah kerusakan. Maka apabila
syariat meniadakannya, berarti otomatis menetapkan adanya
kemanfaatan, karena antara mudarat dan manfaat adalah dua

hal yang saling bertentangan, tidak ada posisi tengah di antara
keduanya. 1%

Kaidah dalam hadis di atas menerangkan tentang kemaslahatan
dan kemudaratan, bahwa segala kegiatan ekonomi dalam Islam tidak
boleh tidak harus memperhatikan kemaslahatan yang ada dan
menjauhi semua; bentuk  kemudaratan, baik terhadap diri sendiri
ataupun-untuk khalayak umum. Oleh karena itu, kebebasan ekonomi
bukan kebebasan iyang)tidak ada batasnya, namun kebebasan yang
dimaksud harus dirangkai oleh nilai kemanusiaan dan tanggung jawab
sosial.

Bagqir al-Shadr dalam penetapan Islam terhadap batas kebebasan
sosial dalam bidang ekonomi membagi menjadi dua sebagaimana

yang dikutip dalam kitabnya Iqtisaduna:

2

- - . <& d 0 °a Lo f o - .‘7'5“4 ®, o & - . £
By ;.Lu.;p‘)j :5‘5:9 ) 4u~\.5.d\ Sles! By )C:* 95:0\ LSEUJ\ ik.‘:.:bd.s\ IL«.;ib-\
3 S o5 3 o & J/-: w&/’a & o & g 0. ¢ 3 P I

4

e s g ) P ¢ . [ PR A 22 g
:\Ja,..kajj u.g«\.o.;.a-U/\ i\j.LwJ\ 34}545.:;.-)\;‘- gyf;ggg:xj\

136 At-Tufi, Risalah Fi Nihayat Al-Ri’Yah (Lebanon, Daarul Qolam, 1993), 23.



111

Artinya: dan adapun batasan Islam terhadap kebebasan sosial dalam

bidang ekonomi terbagi menjadi dua: salah satu dari yang dua
adalah pembatasan internal yang tumbuh dari lubuk jiwa, dan
bersumber dari kekuatan spiritual dan intelektual dalam
kepribadian Islam. Kemudian yang lain: pembatasan eksternal,
vaitu kekuatan luar yang mengatur dan mengawasi perilaku
sosial agar tetap sesuai dengan hukum dan nilai Islam. ™’

Penetapan Islam terhadap batas kebebasan sosial dalam bidang

ekonomi, yaitu antara lain:

a) Pembatasan Internal (i;j\id\ KOE]))

b)

Pembatasan yang bersifat internal, maka ia terbentuk
secara alami di bawah pendidikan khusus yang ditanamkan oleh
Islam kepada individu di dalam masyarakat yang seluruh aspek

kehidupannya diatur-olehIslam, yaitu masyarakat Islam.*®

Pembatasan Eksternal (:f J.fpf,j\ ek

Sedangkan pembatasan yang bersifat eksternal (obyektif)
terhadap kebebasan, yang dimaksud ialah pembatasan yang
dikenakan kepada individu dari luar dirinya, melalui kekuatan

syariat (hukum Islam) dalam masyarakat Islam."*

3) Prinsip ketiga yang menjadi fondasi ekonomi Islam menurut al-Shadr

yaitu (al-adalah al-ijtima iyah) keadilan sosial.

Dalam prinsip ini Baqir al-Shadr menyatakan bahwa puncak

akhir yang menjadi tujuan dari sistem ekonomi Islam adalah

37 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 282.
138 Baqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 282.
139 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 284.



112

tumbuhnya dan terbentuknya keadilan dalam distribusi kekayaan

sebagaimana yang dikutip dalam kitab Iqtisaduna:
o £ 6 e ToLS A aogw PR T I I
Lies I Eebell A0 e G Ul slasll 8 &l ST

ol L ALY BB B ) s e 3 Gy
i Ko aalndly LY s s Je &) oy LSS (Ul
s

Artinya: adapun rukun ketiga dalam sistem ekonomi Islam, adalah
prinsip keadilan sosial yang diwujudkan oleh Islam melalui
sistem distribusi kekayaan dalam masyarakat Islam. Sistem ini
dilengkapi dengan berbagai unsur dan jaminan yang menjamin
kemampuan distribusi tersebut untuk mewujudkan keadilan

Islam dan menjaganya tetap selaras dengan nilai-nilai luhur
vang menjadi landasan ajaran Islam. i

Allah Berfirman dalam QS. An-Nisa’ ayat 58:

iy S B [ 2 K D i\l DB 58 s

Nounad

\

£

n C®

Artinya: Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat
kepada  yang berhak  menerimanya, dan apabila kamu
menetapkan' hukum  diantara- manusia, hendaklah kamu
menetapkannya dengan adil. 1

keadilan yang dimaksud tidak hanya sekedar pemerataan harta, akan
tetapi juga keseimbangan antara hak individu dan hak sosial.

Sebagaimana yang dikemukakan oleh Ibnu Hajar dalam Bulughul Magram

yang menekankan hak-hak sosial dalam kepemilikan.

o\))(&J;L;U%MU):Ju%g\écww\&;ﬁu\p;{;@;

-

10 Baqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 282.
141 Qs. An-Nisa’ (5): 58.



113

Artinya: Dari Ma’mar bin Abdillah ra., dari Nabi £ beliau bersabda
“Tidak ada yang menimbun (barang kebutuhan) kecuali orang yang
berdosa.” (HR. Muslim).142

Hadis ini menerangkan bahwa Islam menghindari semua bentuk
penimbunan dan monopoli karena keduanya melanggar hak sosial
masyarakat atas barang kebutuhan. Dalam pandangan al-Shadr, keadilan
sosial adalah manifestasi dari nilai tauhid, sebab hanya dengan
menegakkan keadilanlah manusia mampu menjalankan amanah
kekhalifahan secara benar.

Madzhab ekonomi dalam Islam mempunyai dua sifat utama, yaitu
realistis dan etis (bermoral). Ekonomi Islam adalah ekonomi yang realistis
dan bermoral sekaligus, baik dalam tujuan yang ingin dicapai, maupun
dalam cara yang ditempuh untuk men(:alp'clinya:143
1) Realistis

Ia disebut " realistis dalam ‘tujuannya, karena sistem dan
peraturan-peraturannya berorientasi pada tujuan-tujuan yang selaras
dengan realitas kemanusiaan, dengan segala naluri, tabiat, dan sifat-
sifat umumnya.

Islam berupaya agar aturan ekonominya tidak memberatkan
manusia dalam ketetapan hukumnya, dan tidak pula menggiringnya ke

dalam khayalan idealistis yang melampaui batas kemampuan serta

kapasitas manusia.

12 Ibnu Hajar, Bulugh Al-Maram (Surabaya, Nurul Huda: 2016), 172.
143 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 288.



114

Sebab itu, perencanaan ekonomi Islam selalu berdiri di atas
pandangan realistis terhadap manusia, serta mengarah pada tujuan-
tujuan yang sesuai dengan kenyataan manusia itu sendiri.*

2) Etis (bermoral)

Sifat kedua dari ekonomi Islam, yaitu sifat etis atau moral,
berarti bahwa dari segi tujuannya, Islam tidak mengambil tujuan-
tujuan ekonomi yang hendak dicapainya dari kondisi material atau
faktor alamiah yang terpisah dari manusia itu sendiri, sebagaimana
Marxisme yang mendasarkan tujuannya pada keadaan kekuatan-
kekuatan produksi dan kondisi materinya.

Sebaliknya, Islam menempatkan tujuan-tujuan ekonominya
sebagal perwujudan dari nilai-nilai moral dan amal yang harus
ditegakkan, karena nilai-nilai itulah yang menjadi keharusan etis'dalam
kehidupan manusia.'*

Ketiga prinsip ini berpadu membentuk sistem ekonomi Islam
yang utuh dan seimbang. Islam bukanlah sistem kapitalis yang terlalu
menuhankan kebebasan individu, dan bukan juga sistem sosialis yang
meniadakan hak pribadi. Islam adalah sistem Ilahi yang menempatkan
manusia sebagai khalifah yang memiliki tanggung jawab spiritual
dalam mengelola harta.

Dengan demikian, menurut pemikiran baqir al-Shadr, ekonomi

Islam tidak hanya sekedar mekanisme produksi dan distribusi,

144 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 288.
145 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 289.



115

melainkan sistem nilai yang menjadikan harta sebagai amanah,
kebebasan sebagai sarana pengabdian, dan keadilan sebagai tujuan
akhir. Di sinilah keindahan konsep ekonomi Islam berpadu antara
dunia dan akhirat, di mana kepemilikan dilandasi amanah, kebebasan
dijaga oleh iman, dan keadilan ditegakkan oleh nilai-nilai ilahi.

Peran negara dalam pandangan Islam mempunyai tanggung
jawab besar terhadap kesejahteraan rakyatnya. Kemudian negara
memiliki dua tahapan dalam tanggung jawabnya, sebagaimana yang

ditegaskan oleh baqir al-Shadr:

WS B0 Lyl woBld 5030 2ah 0L (30 o py1 (3
A A TN A e e R il 1

°3° 'y s | 9 L A 1%, AN A //o}/ P R
Gherd et aatag) B 3 ST AU a8 Al Bl
Sk i A USO8 a0 ] sadh LT

s e
-

(sl 0T ot (I D U B 9B 1 A ST s S
B g e RS 0 B G 5 il A s e
AR A U i L A ES I L W PP LU WA

Artinya: Islam mewajibkan negara terhadap jaminan kehidupan bagi
setiap individu dalam masyarakat Islam secara menyeluruh.
Lalu negara dengan kesibukan ini melakukannya dengan dua
tahapan: kemudian pada tahapan pertama negara menyiapkan
untuk perindividu perantara untuk bekerja, peluang yang layak
untuk ikut serta dalam kegiatan ekonomi yang produktif, untuk

agar ia bisa hidup atas pilar kesungguhannya dan kerja
kerasnya sendiri. Kemudian apabila individu tersebut tidak
mampu bekerja dan mencukupi kehidupannya sendiri dengan
sempurna, atau apabila negara berada dalam kondisi luar biasa
yvang tidak memungkinkan memberikan kesempatan kerja
kepadanya, maka tibalah tahap kedua yang negara menerapkan
prinsip jaminan sosial, dengan menyediakan dana yang cukup



116

untuk memenuhi kebutuhan individu tersebut dan memberikan
tingkat kehidupan yang layak baginya.**

Dalam pandangan Islam sendiri, negara mempunyai tanggung
jawab besar untuk menjamin kesejahteraan rakyatnya. Tanggung jawab
ini tidak hanya sekedar sebagai bentuk belas kasihan, namun sebuah
perintah syariat yang memberikan penekanan terhadap satu peringatan
bahwa setiap individu dalam masyarakat Islam tidak boleh tidak
diharuskan memperoleh jaminan kehidupan yang layak.

Sebagaimana yang ditegaskan oleh baqir al-Shadr bahwa Islam
membuat aturan terhadap tanggung jawab negara dalam dua tahapan
yang tertib. Pada tahap awal, negara memiliki peran penting dalam
memberdayakan rakyat, ‘yaitu-memberikan, kesempatan dan sarana
sebagai perantara bagi setiap individu untuk bekerja dan berpartisipasi
dengan terhormat dalam aktivitas ekonomi. Prinsip ini menegaskan
bahwa Islam mendorong kemandirian ekonomi dan produktivitas,
bukan ketergantungan.

Akan tetapi, apabila disaat seseorang tidak mampu bekerja
dikarenakan kondisi fisik, usia, ataupun keadaan yang luar biasa rumit
seperti bencana dan krisis ekonomi, maka negara wajib melangkah ke
tahap kedua: melaksanakan jaminan sosial Islam (adh-dhaman al-
ijtima’i). Maka pada tahapan ini, negara menanggung kebutuhan
ringan warganya dengan menyiapkan dana dari sumber-sumber seperti

baitul mal, zakat, sedekah, atau pendapatan negara lainnya. Dengan

146 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 659.



117

demikian, Islam membangun sistem ekonomi yang berkeadilan dan
manusia. Sebuah sistem yang tidak meninggalkan kaum lemah, tetapi
juga tidak menghadirkan ketrgantungan pasif. Negara menjadi
penjamin bagi kesejahteraan masyarakatnya, sementara setiap individu
tetap didorong untuk bekerja sesuai kemampuannya.

Tujuan puncak dari Madzhab Al-Shadr adalah mencapai al-
Tawazun al-Ijtima’t (Keseimbangan Sosial). Ini bukan berarti al-
Musawat al-Mutlagah (kesetaraan absolut) dalam pendapatan, tetapi
al-Tawazun fi Mustawa al-Ma'ishah (keseimbangan dalam standar
hidup). Negara wajib menjamin al-Kifdvah al-La’igah (kecukupan
yang layak) bagi setiap individu, mencegah al-Fawdriq al-Sharrikhah
(Jurang perbedaan yang sangat tajam) dalam masyarakat, sehingga
mewujudkan ‘masyarakat yang adil dan bermartabat (al-Karamah al-

Insaniyyah).*’

A w03 a el W) 051 0L A B lls e el
tolime Aol (6 st 3 0515y L o) (6 gt 3 Y Al (6 g 3 mazst
55 U0 B ys ) i sty el M 6 13 g U 0,8 O
o all p Lty (gt W) o U2 OF 6 ol s mall 3 o
ey i) gor o6 @ glis a) ) s madl s s ol Bla-Y)
s O B Ll LIS (6 prdl 3 LS Ll ey cir s oyl
oo U s sl2) ok Sy OF e Y My Jlel ) st (3 aiald

s Bs il (e 3 SV 051l da omy Ly a2 (3 05) )

147 Maulana, Mohammad Robbi, et al., "Pemikiran Ekonomi Ilmuwan Muslim Kontemporer

Madzhab Igtishaduna," Jurnal llmiah Research Student, 1 (2024), 427-436.



118

Iy Gkl Gk ) J ol anid L BLadls 3gd> (3 d )

Bloo ez 5 ) ey 2l
Artinya: Islam menyimpulkan dari sini bahwa keseimbangan sosial
adalah keseimbangan di antara anggota masyarakat dalam hal
standar hidup mereka, bukan dalam hal pendapatan mereka.
Keseimbangan dalam standar hidup berarti bahwa uang
tersedia dan beredar di antara anggota masyarakat hingga taraf
yang memungkinkan setiap orang hidup sesuai standar umum.
Dengan kata lain, semua individu harus hidup dengan standar
hidup yang sama, sambil mempertahankan derajat yang
berbeda-beda dalam standar tersebut. Namun, variasi ini
bukanlah kontradiksi yang mutlak, tidak seperti kontras yang
mencolok dalam standar hidup yang ditemukan dalam
masyarakat  kapitalis. Ini tidak berarti bahwa Islam
mengamanatkan terciptanya kondisi keseimbangan ini secara
instan. Sebaliknya, Islam berarti menjadikan keseimbangan
sosial dalam standar hidup sebagai tujuan yang diupayakan
oleh negara, dalam yurisdiksinya, melalui berbagai cara dan
metode yang sah. 148
Kerangka ini..memperlihatkan. bahwa.  al-Shadr memandang

ekonomi Islam sebagai sistem normatif yang tegas berlandaskan nilai-
nilai ideologis Islam. Keunggulan pendekatan ini terletak pada
kemampuannya menjaga kemurnian prinsip syariah dan membedakan
diri secara jelas dari sistem ekonomi lainnya.™*®
c. Tantangan Ekonomi Kontemporer
Tantangan Ekonomi Kontemporer merujuk pada serangkaian
masalah, isu, dan tekanan ekonomi yang kompleks, saling terkait, dan

sedang dihadapi oleh perekonomian global pada masa kini abad ke-21.

Istilah kontemporer menekankan bahwa tantangan ini adalah hasil dari

148 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 669.
149 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 279.



119

dinamika zaman modern, yang didorong oleh globalisasi, revolusi
teknologi, perubahan geopolitik, dan kesadaran akan keberlanjutan.150
1) Ketimpangan Pendapatan dan Kekayaan

Tantangan ini merupakan konsekuensi struktural dari sistem
ekonomi modern yang dijelaskan oleh dua teori utama. Teori Piketty (r
> g) memaparkan bahwa ketika return atas modal (r) secara konsisten
melampaui pertumbuhan ekonomi (g), kekayaan yang diwariskan akan
terkonsentrasi pada segelintir pemilik modal. Sementara itu, Teori
Skill-Biased Technological Change menerangkan bagaimana kemajuan
teknologi secara tidak seimbang meningkatkan permintaan dan upah
bagi pekerja terampil, sekaligus menggerus pekerjaan rutin kelas
menengah, sechingga memperlebar disparitas pendapatan.*>

2) Perubahan Iklim dan Degradasi Lingkungan.

Krisis iklim-merepresentasikan kegagalan pasar fundamental
yang dianalisis melalui konsep eksternalitas negatif, di mana biaya
sosial dari polusi dan emisi karbon tidak dihargai dalam mekanisme
pasar. Situasi ini diperburuk oleh fenomena Tragedi Kepemilikan

Bersama (Tragedy of the Commons), di mana sumber daya alam global

seperti atmosfer dieksploitasi berlebihan karena tidak ada insentif

%0 Judijanto, Loso, Sri Yani Kusumastuti, and Rina Mudjiyanti. Ekonomi Kontemporer: Dinamika
dan Tantangan Abad 21.(Jambi: PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2025), 5.

%1 Muhammad Putra Hababil, Muhammad Kharis Firdaus, Nabil Nazhmi, Mochamad Rajendra
Alghifary, Mohammad Dandi Hamdani, Arif Fadilla "Analisis pengaruh pemerataan ekonomi
dalam upaya menghapus ketimpangan sosial-ekonomi antar masyarakat," Journal of
Macroeconomics and Social Development, 1 (2024), 1-9.



120

individu untuk menjaganya, sehingga intervensi kebijakan seperti
pajak karbon menjadi imperatif.*>?
3) Disrupsi Teknologi dan Masa Depan Pekerjaan
Transformasi digital menciptakan paradoks dalam pasar tenaga
kerja yang dapat dipahami melalui teori Creative
Destruction Schumpeter, di mana inovasi menghancurkan lapangan
kerja lama sambil menciptakan yang baru. Proses ini dipercepat oleh
otomatisasi dan kecerdasan buatan, yang berdasarkan teori Skill-Biased
Technological Change, bersifat komplementer bagi pekerja terampil
namun substitutif bagi pekerja berkeahlian rendah, leading pada
polarisasi pekerjaan dan pengangguran struktural.**®
4) Ketidakstabilan Sistem Keuangan Global
Kerentanan sistem' keuangan terhadap. krisis: yang berulang
dijelaskan oleh Teori  Instabilitas ,Keuangan Minsky. Teori ini
memaparkan siklus di mana stabilitas ekonomi yang berkepanjangan
justru menumbuhkan kepercayaan berlebihan, mendorong peralihan
dari pembiayaan yang prudent (hedge) ke spekulatif dan akhirnya
Ponzi, yang berujung pada kolaps ketika terjadi guncangan

kepercayaan (Minsky Moment).154

152 M. Khairunnisa Musari, "Kegagalan Pasar Dan Eksternalitas Lingkungan." Islam Dan Green
Economics (2022): 29.

153 Wibowo, Agus. "Riset Kelanggengan Bisnis Dalam Ekosistem Digital: Business Sustainability
Research in Digital Ecosystems," (Semarang: Penerbit Yayasan Prima Agus Teknik, 2024), 16.

1 Anggraeni, Annisa Fitri, Institusi Keuangan Dan Pasar Modal (Jambi: Pt. Sonpedia Publishing
Indonesia, 2025)



121

5) Tekanan pada Sistem Perdagangan Global
Gelombang proteksionisme dan gangguan supply
chain menantang tatanan multilateral yang selama ini dijaga
berdasarkan Teori Hegemonic Stability, yang mensyaratkan adanya
negara hegemon untuk menciptakan keteraturan. Melemahnya
hegemoni AS dan bangkitnya pesaing seperti China menciptakan
fragmentasi.  Sementara itu, New Trade Theory menjelaskan
konsentrasi rantai pasokan global yang justru rentan terhadap
guncangan geopolitik dan pandemi.**
6) Utang Pemerintah yang Tinggi
Akumulasi utang sovereign pasca krisis memunculkan dilema
kebijakan yang tercermin dalam pertentangan teoritis. Teori Ricardian
Equivalence berasumsi bahwa ‘stimulus ™ fiskal tidak efektif karena
rumah tangga akan menabung untuk mengantisipasi kenaikan pajak di
masa depan. Sebaliknya, perspektif Keynesian berargumen bahwa
dalam kondisi liquidity trap, defisit anggaran justru diperlukan untuk

menopang permintaan agregat, meski berisiko pada sustainability

fiskal jangka panjamg.156

1% Mohamad Irvansyah, Mohamad Irwan Ramdhan, David Panjaitan, & Khairun Nisa, "Kajian
Sistematis Literatur Mengenai Proteksionisme Dan Dinamika Perdagangan Internasional:
Pendekatan Systematic Literature Review (Slr) Berdasarkan Prisma 2020." Jurnal Bahtera Inovasi
Vol 9.1 (2025).

% Udin Bahrudin, & Edy Suranta Karina Sembiring, "Pengaruh Perubahan Kebijakan Fiskal
Terhadap Perilaku Konsumen: Tinjauan Dari Perspektif Ekonomi Makro," Hikamatzu| Journal Of
Multidisciplinary ,1 (2024), 107-120.



122

7) Inflasi dan Biaya Hidup
Inflasi kontemporer bersifat multidimensi, berasal dari
konfluensi faktor permintaan dan penawaran. Teori Tarikan Permintaan
(Demand-Pull) menjelaskan peran kebijakan fiskal dan moneter yang
sangat akomodatif pasca pandemi, sementara Teori Desakan Biaya
(Cost-Push) menekankan kontribusi guncangan supply chain, kenaikan
harga energi, dan perang geopolitik, menciptakan tantangan kompleks
bagi bank sentral. >’
8) Transisi Demografi
Tantangan penuaan populasi terhadap pertumbuhan ekonomi
dan sustainability fiskal dapat dianalisis melalui Teori Siklus
Hidup Modigliani. Teori in1t memprediksi penurunan tabungan nasional
agregat seiring dengan membesarnya proporsi populasi lansia. yang
berada dalam fase konsumsi, sekaligus-membebani sistem pensiun dan
kesehatan akibat memburuknya rasio ketergantungan (dependency
ratio).158
9) Keamanan Pangan dan Energi
Kerawanan komoditas kunci ini pada hakikatnya merupakan
manifestasi dari guncangan sisi penawaran (Supply-Side Shocks) yang
dipicu oleh faktor eksternal seperti perubahan iklim (gagal panen),

konflik geopolitik (mengganggu pasokan), dan distorsi kebijakan.

7 Fitri Kurniawati. "Analisis Perbandingan Inflasi Dalam Perspektif Islam Dan

Konvensional," Syntax Idea, 6 (2024), 1403-1418.

158 Gst Ayu Arini, Ida Ayu Putri Suprapti, M. Irwan, & Tuti Handayani, "Analisis Dampak Penuaan
Populasi Penduduk Terhadap Keseimbangan Jangka Panjang Ekonomi Makro Di
Indonesia," Jurnal Pendidikan Indonesia, 5 (2024).



123

Guncangan ini tidak hanya mendorong inflasi global tetapi juga
berpotensi memicu krisis humanitarian dan gejolak sosial di negara-
negara rentan. ™
10) Ekonomi Digital dan Kesenjangan Digital
Masyarakat digital melahirkan bentuk kesenjangan baru yang
dijelaskan oleh Teori Efek Jaringan, di mana platform digital
cenderung bergerak menuju monopoli alamiah karena nilai layanannya
meningkat seiring jumlah pengguna. Dominasi ini, dikombinasikan
dengan model bisnis Ekonomi Perhatian yang memonitisasi data
pengguna, menciptakan digital divide yang tidak hanya soal akses,
tetapi juga kapabilitas dan distribusi manfaat ekonominya.160
5. Magqgasid al-Sharr’ah
a. ‘Pengertian Magasid al-Shari’ah
Magqasid al-Shari’ah © terdiri dari susunan Idlafi (Mudlaf dan

Mudlaf Ilaih) yaitu Magqasid sebagai Mudlaf dan Syariah Mudlaf llaih.

Secara etimologis dua kata ini mengandung arti yang hampir sama.

Magqasid sendiri berasal dari kata L2 — X253 yang memiliki arti

menuju/tujuan.’® Sedangkan kata Syariah terambil dari kata — /ﬁf’"

2 o, -

¢ ~* yang memiliki arti menyatakan jalan, seperti menyatakan jalan

9 Erry Ika Rhofita Rhofita, "Optimalisasi Sumber Daya Pertanian Indonesia Untuk Mendukung
Program Ketahanan Pangan Dan Energi Nasional," Jurnal Ketahanan Nasional, 28 (2022), 82.

180 Mukhlis, Arsad, Zainuddin Mukhsin, & Sitaman Said, "Transformasi Digital Dalam Ekonomi
Modern," Jurnal Penkomi: Kajian Pendidikan Dan Ekonomi, 7 (2024), 59-65.

181 Muhammad Fairus, Kamus Munawwir (Surabaya: Pustaka Progressif, 2007), 909.



124

yang jelas menuju mata air.’®® Dalam kaitan ini apabila dua kata
disatukan maka memperoleh pengertian tujuan atau jalan di dalam

agama Islam.

BLAE G 3 6 b Jaal 315 Tt 5 il of I a0y
oS W g N K b il &3 B e el B0
DA LG b 202 TG

Artinya: imam Haromain berpendapat bahwa tujuan syariat apabila
ditetapkan secara jelas melalui lafadz yang dzohir (eksplisit),
maka hal itu merupakan pegangan terkuat untuk memahami
Magqasid syariah. Beliau berkata: “dan apabila telah tetap
dengan lafadz yang jelas maksud (tujuan) syara‘ dalam
mengaitkan suatu hukum dengan suatu sebab (‘illah), maka

itulah pegangan terkuat dalam jalan-jalan penetapan yang
bersifat zanni (dugaan rasional).”®

Pernyataan Imam al-Haramain al-Juwayni ini menegaskan
prioritas dan kekuatan otoritatif dari teks-teks Syariat (lafz zahir) yang
secara eksplisit menyatakan tujuan (gasd) atau sebab (‘illah) di balik
suatu hukum. Bagi Al-Juwayni, jika.tujuan Syariat (al-magsid al-
shar'?) telah ditetapkan melalui redaksi yang jelas dan gamblang,
maka inilah pegangan terkuat (agwa mutamassak) yang dapat
digunakan oleh seorang mujtahid untuk memahami Magasid al-
Shart'ah. Sikap ini mencerminkan metodologi Usil al-Figh yang
menempatkan nash sebagai sumber utama dan paling kuat, bahkan
dalam upaya memahami kerangka filosofis dan tujuan hukum Islam.
Teks yang dzahir (eksplisit) meminimalkan potensi kesubjektifan dan

kesalahan interpretasi. Poin krusial dari pandangan Al-Juwayni adalah

162 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia (Ciputat: PT Mahmud Yunus Wa Dzurriyah, 2007),

195.

183 Hisyam Azhar, Magdsid As-Syari’ah ‘Inda Imam Al-Haramain (Riyad: Maktabah Ar-Rusyd,

2010), 89.



125

pengakuan bahwa penetapan sebab (ta'lil) suatu hukum seringkali
berada dalam ranah dzanni (dugaan kuat atau probabilitas rasional),
bukan gat'i (kepastian mutlak). Namun, beliau berpendapat bahwa
teks yang jelas mengenai tujuan atau sebab (‘illah) suatu hukum,
meskipun masih termasuk dalam masalik al-dzuniin (jalur-jalur
penetapan yang bersifat dzanni), merupakan jenis dugaan rasional
yang paling kuat dan unggul. Teks eksplisit berfungsi sebagai indeks
Syariat yang memandu akal mujtahid, memberikan indikasi yang
hampir pasti mengenai maksud sang penetap hukum (al-Shari") tanpa
perlu melalui proses penalaran induktif atau deduktif yang panjang
dan berpotensi subyektif.164

Al-Ghazali “ memulai. dengan ‘memberikan definisi Maslahah
secara etimologis dan konvensional, yaitu sebagai: usaha ‘menarik
manfaat (jalb.al-manfa'ah) atau menghindari kerugian atau bahaya
(daf'al-madarrah). Definisi ini secara inheren bersifat pragmatis dan
universal, mewakili tujuan-tujuan alami yang dicari oleh setiap
makhluk (Magasid al-khalg). Kebaikan makhluk (saldh al-khalq)
dipandang terwujud dalam pencapaian tujuan-tujuan individual ini.
Namun, Al-Ghazali dengan tegas menyatakan bahwa ini bukanlah
makna Maslahah yang dimaksud dalam konteks Usii/ al-Figh (prinsip-
prinsip hukum Islam) yang sedang beliau bahas. Beliau melakukan

koreksi esensial terhadap definisi Maslahah dari sudut pandang syar'i.

184 Tanza Dona Pertiwi & Sri Herianingrum, "Menggali Konsep Magdsid al-Shari’ah : Perspektif

Pemikiran Tokoh Islam," Jurnal limiah Ekonomi Islam, 7 (2024), 807-820.



126

Definisi Maslahah sebagai penjagaan tujuan syariat juga dijelaskan

dalam kitabnya 4/-Mustasyfa oleh Imam Al Ghazali:

aE

mgﬁu’m}szga;fzjfg;ﬁ;fi;;;&pi;\@a)uwb@\u\j
s gggu.s Iy %;I;\ Mol il w55 aall Lls ug HaE
£ A g S spais o ami) Muw\&swww
Uy tlldy ali )y il s r@&iﬂ-wd‘ wou“
sds B35 G k)cé@}@w‘aﬁ%y“*ﬁ@:};ﬁ/é

4;J.:a_; L/g_;.;/b/j cow }.3_9 JMY\

Artinya: Magasid /Maslahah pada mulanya adalah menarik manfaat
atau menghindari dan menolak mudarrat, sedangkan yang kami
maksud bukanlah seperti itu, karena menarik manfaat dan
menghindari mudarat adalah termasuk tujuan-tujuan mahkluk,
dan kebaikan mahkluk tergantung diperolehnya tujuan-tujuan
mereka.  Akan  tetapi  yang  kami  maksud  dengan
magqhasid/Maslahah. adalah: . penjagaan . terhadap tujuan
syariat. Sedangkan tujuan syariat dari-mahkluk terbagi menjadi
lima: menjaga agama mereka, jiwa, aqal, keturunan, dan harta
mereka. Maka setiap hal yang terkumpul terhadap lima asal ini
adalah maslahah, dan setiap hal yang meninggalkan dari yang
lima ini adalah ‘mafsadah, dan menghindarinya (Mafsadah)

adalah maslahah.*®

2 -

Inti dari pemikiran Al-Ghazali terletak pada definisi Maslahah
sebagai penjagaan terhadap tujuan Syariat (al-muhafazah 'ala maqsid
al-shar'i). Dengan kata lain, kemaslahatan sejati tidak diukur dari apa
yang dianggap bermanfaat secara subyektif oleh manusia, melainkan
dari sejauh mana hal tersebut berkontribusi pada tercapainya maksud
dan tujuan Allah dalam menetapkan Syariat. Ini merupakan transisi
penting dari perspektif antropologis yang berpusat pada manusia

menuju perspektif teologis yang berpusat pada Tuhan dan tujuan

1% Abu Hamid Alghazali, 4l-Mustasfa 2 (Al-Madinah: Al-Jami’ah Al-Islamiyah, 1996), 481-482.



127

wahyu. Definisi ini kemudian menjadi landasan teoretis bagi seluruh
kerangka Magqdasid al-Shari’ah  yang dikembangkan oleh ulama
sesudahnya.

Sedangkan menurut Al-Imam Izzuddin Ibn Abd Sas-Salam (Umar

bin Shaleh bin Umar) dalam karyanya Maqgasid al-Shari’ah :

P

il s )3 wllal) IS 585 Gl s G Lol 2Ly s
Artinya: imam (Izzuddin) membatasi dan ringkas Magasid umum

Syari’at di dalam satu tujuan. Dan tujuan tersebut adalah
mendatangkan kemaslahatan dan menolak kemudarratan.*®®

Definisi Magasid al-Shari’ah tidak hanya terbatas pada satu
lingkup saja, namun banyak ulama’ yang mendefinisikan Magqasid al-

Shari’ah dengan beberapa pendapat:

TR AU R W A PR PR UMW H RS

S SRy s DA s gt Ao,
ARCER Py g

o rally a2 NS Ada s m,.A\ Aolia. ¥
S0 ol ol 9 oS S sl )
A

G ot S S 2 DORY SUl a5 2 Al 1
Gas ) b ahy A gE ofu sl
G5 005 5 3 G U das

PR X RS S (RS RN T IR WEA
Ul il

H

§\
:
0

1% Umar, Magasid Syari’ah ‘Inda Izzuddin Ibn Abd As-Salam (Amman: An-Nafa’is, 2003), 78.



128

el P RIS N P [ PR P RN A W 7R
s & - sof Ty 8 sy o 0 2 8 8 PP g oa, A
Pyl o Ll J ey Lads ¢ Ll S (LA
ol e W0 B s

Para Ulama modern (kontemporer) telah menyebutkan sejumlah
definisi-definisi untuk Maqgasid al-Shari’ah , antara lain:

1) Magdasid al-Shari’ah adalah tujuan akhir dari syariat serta rahasia-
rahasia yang ditetapkan oleh sang pembuat syariat yang bijaksana di
balik setiap hukum dari hukum-hukumnya.

2) Magasid al-Shart’ah ialah nilai-nilai luhur yang tersembunyi di balik
bentuk-bentuk dan teks-teks syariat, yang menjadi sasaran hukum
Islam baik pada tataran parsial maupun universal. Kedua definisi ini
mencakup tujuan-tujuan umum dan khusus dari syariat.

3) Magasid_syariah ialah tujuan, sasaran, hasil, dan makna yang dibawa
oleh syariat yang mulia, yang ditegaskan oleh hukum-hukum syariat,
serta diupayakan untuk diwujudkan dan dicapai pada setiap waktu dan
tempat.

4) Magasid al-Shari’ah ialah tujuan-tujuan yang ditetapkan oleh syariat
guna mewujudkan kemaslahatan bagi para hamba.

5) Magqasid al-Shari’ah ialah perkara-perkara dan makna-makna luhur,
hikmah-hikmah yang baik, nilai-nilai serta prinsip-prinsip tinggi yang
diciptakan oleh Pembuat Syariat untuk diwujudkan dan dicapai, baik
melalui nash-nash yang datang darinya maupun melalui hukum-

hukum yang disyariatkan bagi hamba-Nya.167

7" Umar, Magasid Syari’ah ‘Inda Izzuddin Ibn Abd As-Salam (Amman: An-Nafa’is, 2003), 88-89.



129

Adapun menurut imam izzudin sendiri dalam kitabnya menyebutkan,

definisi Magasid adalah:

P

L. 3 P e . .
c;\.f\.&l\ ;)33 CJ/L:a_U ;,J;:- /)jb} ‘;J‘?'\/) ;X.:p_i; u_g i) .L;.pLE.L\ éb}“ vy
Artinya: imam (Izzuddin) membatasi dan ringkas Maqgasid umum Syari’at
di dalam satu tujuan. Dan tujuan tersebut adalah mendatangkan

kemaslahatan dan menolak kemudarratan.*®®

Dan imam Al Haromain menjelaskan juga dalam kitabnya,

s ) $5y  Sd S o e A0 G 5 a3 R T L
Artinya: Dan siapa saja yang tidak menyadari terhadap keberadaan
Magasid (Tujuan-tujuan syariat) yang ada di dalam perintah-
perintah dan larangan-larangan, maka ia tidak berada di atas
pemahaman yang benar terhadap penetapan syariat. Y
Secara terminologis, Wahbah Zuhaili mendefinisikan Magasid al-
Shari’ah sebagai makna-makna dan tujuan-tujuan yang sangat diperhatikan
oleh syariat terhadap semua hukum ataupun sebagian dari hukum syariat
atau bisa didefinisikan juga sebagai puncak atau tujuan dari syariat dan
rahasia-rahasia Allah sebagai pembuat syariat meletakkannya di setiap
hukum dari semua hukum syariat.170
Dari definisi di atas dapat diartikan bahwa Magasid al-Shari’ah bukan
hanya sekedar hukum tertulis tanpa mempedulikan tujuan ataupun makna
yang lebih luas di belakangnya, akan tetapi Magasid tersebut bersungguh-

sungguh ingin menyingkap makna, tujuan, dan rahasia-rahasia dibalik

disyariatkan setiap ketentuan oleh Allah dalam hukum Islam. Ringkasnya,

18 Umar, Magasid Syari’ah ‘Inda Izzuddin Ibn Abd As-Salam...., 8.

19 Hisyam Azhar, Maqasid As-Syari’ah ‘Inda Imam Al-Haramain (Riyad: Maktabah Ar-Rusyd,
2010), 60.

170 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Figh (Damaskus: Dar Al-Figr, 1999), 218.



130

syariat bukan hanya hadir berupa perintah dan larangan saja, tetapi juga
memiliki tujuan-tujuan tertentu.

Wahbah zuhaili menjelaskan bahwa Magdasid al-Shari’ah  sering
dihubungkan dengan al-masalih wa dar’u al-mafasid (memperoleh
kemaslahatan atau kebaikan dan menentang kerusakan).l7l

Para ahli hukum Islam juga bersepakat bahwa hukum Islam
disyariatkan tidak sekedar disyariatkan. Ditetapkannya hukum oleh Allah
adalah dalam rangka untuk mewujudkan kemaslahatan dan menolak
timbulnya kerusakan dalam kehidupan manusia. Inti dari fasyri’ dari Islam
adalah jalbu al-mashalih (memperoleh kebaikan) dan dar’u al-mafasid
(menolak kerusakan). Kemaslahatan ini harus bersifat umum bukan
perorangan. Maksudnya, penetapan hukum atas suatu kejadian harus
melahirkan kebaikan publik, bukan bagi satu orang atau beberapa orang
saja.172
b. Klasifikasi Magqgasid al-Shari’ah

Dalam kitab al-Muwafagat Imam Al-Syathibi menerangkan
tentang tingkatan-tingkatan Magqgasid al-Shari’ah  dan mebaginya
menjadi beberapa tingkatan. Daruriyyat (primer atau pokok), hajiyyat

(sekunder atau penunjang), dan tahsiniyyat (tersier atau

173

penyempurna).” - Lalu Imam Al-Syathibi menetapkan:

® ¢ 3 E 2]

e IS 3550 DU G B R s Al o LI o)

! Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Figh....., 218.

172

Agus Hermanto, Magqdasid Al-Syari’ah (Malang: Cv Literasi Nusantara Abadi, 2018), 8.

1% Muhammad Tohir, Magdsid Al-Syariah (Ardan: Dar An-Nafais, 2001), 136.



131

Artinya: Dan meskipun berbeda pada tingkatannya, namun sama-
sama di dalam Kulliyat yang diakui dalam setiap agama.*™

Imam Al-Syathibi ingin menegaskan dan mengajak kepada
prinsip fundamental yang sudah dianggap kuat dan kokoh dalam
bangunan Magqasid al-Shari’ah . Karena pada Magasid al-Shari’ah
menurut Imam Al-Syathibi ketiga tingkatan yang disebutkan di atas,
yaitu darurriyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat merupakan kategori kulliyat
yang bersifat umum dan diakui di dalam agama, walapun ketiganya
berbeda tingkatan.

Dalam hal ini, Al-Imam Al-Juwayni membagi asas-asas syariat
menjadi 5 bagian:

20 os

L e S RS Bl AN U A I
A L5 JUA B [, o LB, T)aes2f D) d L5 gl
/ (2 e oL f JA*U wu;‘

o sy it e S S 6
G S58 ;»J-Ju A

9\;\;.\;\3 &)yl 2o é‘ o 0y el b\,hsu SaE G :LS;GJ\ el

s or

wu\
1>“3\ JM} e sn L;:g FAAr L.>-L>- Uj L:)),.p WJ L qu\ (,.Man
oo j/ ; c;ﬁiw\ Z)j) m) ‘°3j3:~9 Uj 4;—\>u }lM/:/ U L,a':\ };/j C,\JS\ ng\

1% Muhammad Tohir, Magasid Al-Syariah.....,136.



132

DU e U SR Bt Uy Jeoly W 40 Sy UG 58, 1 12
Pival A5 10, oS Ol e Uy ol O e Uy ol gl
(@ Uy o35 2R Gl U sl 00 o3l A ) o
Artinya: Dan di antara para imam tersebut, yang paling menonjol
adalah Imam al-Haramain, di mana jenis pendekatan ini
tampak jelas pada beliau melalui pembagiannya terhadap
dasar-dasar syariat menjadi lima bagian, atau dapat pula
dikatakan, melalui pembagian beliau yang bersifat lima
kategori terhadap amal dan alasan-alasan hukum syar ‘i, yaitu:

1) Bagian pertama: hal-hal yang berkaitan dengan kebutuhan darurat

(=, 9 ,.20), seperti hukum gishash, yang beralasan demi menjaga

darah yang dilindungi dan mencegah tindakan melampaui batas
terhadapnya.

2) Bagian kedua: hal-hal yang berkaitan dengan kebutuhan umum,
namun ‘tidak sampai.pada tingkat darurat, ‘seperti- akad . sewa-
menyewa di antara manusia.

3) Bagian ketiga: hal-hal yang tidak bersifat darurat maupun
kebutuhan umum, melainkan termasuk dalam kategori berhias diri
dengan akhlak mulia dan menjauh dari kebalikannya, yang
dicontohkan beliau dengan thaharah (bersuci).

4) Bagian keempat: hal-hal yang juga tidak terkait dengan kebutuhan
maupun darurat, tetapi tingkatannya lebih rendah dari bagian
ketiga, sehingga termasuk dalam kategori anjuran.

5) Bagian kelima: hal-hal yang tidak tampak padanya alasan (illat)

vang jelas, dan tidak memiliki tujuan (magshad) yang spesifik, baik



133

dari aspek darurat, kebutuhan, maupun kemuliaan. Hal ini sangat
jarang ditemukan, dan contohnya adalah ibadah-ibadah jasmani
murni, yang tidak memiliki tujuan untuk menghindari bahaya
ataupun memperoleh manfaat duniawi. 17
Al-Haramain al-Juwayni menyajikan kerangka metodologis yang
canggih untuk menganalisis dasar-dasar Syariat (usil/ al-shari'ah) dan
alasan-alasan hukum (¢a 'lilat al-shar'iyyah). Pembagian ini melampaui
klasifikasi klasik Daririyyat, Hajiyyat, Tahsiniyyat yang lebih ringkas,
dengan menambahkan dua kategori lagi untuk mencakup spektrum penuh
dari penetapan hukum dan tujuan Syariat. Klasifikasi lima kategori ini
berfungsi sebagai alat analitis bagi mujtahid untuk menentukan tingkat
kepentingan (rukbah) dan alasan penetapan ('illah) setiap hukum. Dengan
menetapkan tingkatan ini, Al-Juwayni berupaya memberikan sistem. yang
komprehensif untuk prioritas hukum (farjih) dan mencegah kekacauan
dalam istinbath (pengambilan kesimpulan hukum).
Al-Imam Izzuddin Ibn Abd Sas-Salam (Umar bin Shaleh bin Umar)

memberikan penjelasan klasifikasi Magasid al-Shari’ah dengan

keterangan:

z -
s R R0 -

SUary (el 405 6 1) Wlar 5 of LS ol 3 K 1ol ) )
O PP v P R R R o I PN
.q\}u}j\ ;J_,: §L/>.=f5\/) cg\};\

> Hisyam Azhar, Magdsid As-Syari’ah ‘Inda Imam Al-Haramain (Riyad: Maktabah Ar-Rusyd,
2010), 66-67.



134

& L5

\.;:U\ u.bJJLa-&S\ i_,::,: L/g_,\;j le_cj M;j\.a.ve w) L59 CSL&.»J\ oM O é\:f}‘[\ g
TR <IN I )\ ol g e u\ SU G G () & o
A AL B B3 058 ol il el B

of

Artinya: “Sesungguhnya kemaslahatan (manfaat) itu ada dua macam:
manfaat dalam urusan agama, sebagaimana halnya kebaikan di dua
tempat (dunia dan akhirat), bila kebaikan itu hilang, maka rusaklah
urusan keduanya. Adapun kemaslahatan akhirat ialah kekekalan di
surga, keridhaan Tuhan Yang Maha Pengasih, memandang wajah-
Nya Yang Mulia, memperoleh pahala, dan selamat dari siksa.”
Kemudian beliau menjelaskan bahwa kemaslahatan-kemaslahatan
tersebut memiliki tingkatan yang berbeda-beda, dan berdasarkan
tingkatan itulah keutamaan di dumnia dan pahala di akhirat
ditetapkan. Sebagiannya termasuk yang dituntut oleh kebutuhan
darurat, atau oleh kebutuhan sekunder, atau oleh penyempurnaan.
Penetapan tiga tingkatan ini dan tidak yang lain, hanyalah dapat
diketahui melalui istigra’ (pengamatan menyeluruh terhadap nash-
nash syar Q). 176

Imam al-'Izzudin bin Abdissalam menetapkan bahwa kemanfaatan
memiliki orientasi utama pada agama, dengan kemaslahatan akhirat (masalih
al-akhirah) seperti keridaan Ilahi (rida al-Rahman) sebagai tujuan eskatologis
tertinggi yang menjadi- justifikasi bagi hukum duniawi. Beliau
mengklasifikasikan kemaslahatan ke dalam hierarki tiga tingkatan : al-
Darirat (primer), al-Hajat (sekunder), dan al-Takmilat (tersier). Hierarki ini
bersifat normatif, keutamaan duniawi dan pahala ukhrawi ditetapkan
berdasarkan tingkatan Maslahah yang dilayani, memberikan matriks yang
jelas bagi tarjih (prioritas hukum) oleh mujtahid. Aspek metodologis yang
krusial adalah penegasan bahwa penetapan dan validasi ketiga tingkatan ini
harus didasarkan pada Istigra’ Tamm (induksi komprehensif), bukan

spekulasi akal atau penafsiran teks tunggal. Melalui pengamatan menyeluruh

Y8 Umar, Magasid Syari’ah ‘Inda Izzuddin Ibn Abd As-Salam (Amman: An-Nafa’is, 2003), 144.



135

terhadap nash-nash Syariat, Magasid dikonfirmasi sebagai prinsip metateori
yang memiliki legitimasi objektif. Metode induktif ini memastikan bahwa
teori Magdsid berakar kuat pada kehendak Sang Penetap Hukum (a/-Shari"),

menegaskan bahwa hukum disyariatkan untuk mewujudkan manfaat yang

terverifikasi dan berjalan sesuai dengan tujuan Iahi.*"”

1) Daruriyyat (Primer/Pokok)
Maslahah daruriyyat adalah kemaslahatan yang menjadi pondasi
utama terhadap hidup manusia, baik dalam beragama maupun kehidupan
dunia.’”® Imam Al Ghazali memperjelas definisi klasifikasi Magasid al-

Shari’ah menjadi bagian yang terpisah sebagaimana berikut:

5 s 1) e (3G L lad ¢ 5 G B UG 150l
L el By Bl w3 e sl B il o Gl i
.{M,J D\ 9\;»:50 > aLg éj;-ij\} LV.S;J\
Artinya: Daruriyyat adalah hal-hal yang tidak boleh tidak ada pada
daruriyyvat di dalam' tegaknya kemaslahatan dunia dan agama.
Dengan sekiranya apabial hal-hal tersebut ditiadakan, maka
kemaslahatan dunia tidak akan berjalan dengan baik, bahkan akan
rusak, kacau dan bisa menyebabkan hilangnya kehidupan, dan di
Akhirat bisa menyebabkan hilangnya kenikmatan, dan Kembali
kepada kerugian yang nyata. 179

Bahkan imam Al-Syathibi dalam kitabnya menegaskan:

IVl L A B B3] o Y
Artinya: “Pokok yang bersifat Daruriyyat apabila rusak, maka cabang

nya yang bersandar ataupun tertopané{ kepadanya pasti akan rusak
juga, lebih-lebih dengan sendirinya”.1 0

7 Abdul Rivai Poli, "Karakteristik Dan Pendekatan Aspek Sosial Hukum Islam, Fungsi, Tujuan
Hukum Islam Serta Korelasinya Dengan Pembinaan Masyarakat," Al-Ubudiyah: Jurnal
Pendidikan Dan Studi Islam, 5 (2024), 1-13.

178 Wahbah Zuhaili, AI-Wajiz Fi Usul Figh....., 219.

19 Al-Kailani , Magasid As-Syari’ah ‘Inda Imam Al-Ghazali (Libiyah : Alukah, 2009), 75.

180 Abi Ishaq As-Syatibi, AI-Muwafagat (Maroko: Al-Basyir Bin Atiyyah, 2017), 505.



136

Dari penjelasan Imam Al-Syathibi dapat diartikan bahwa prinsip dasar
pada teori Magasid al-Shari’ah daruriyyat (pokok/primer) adalah fondasi
serta penopang utama untuk hidup manusia dalam urusan agama maupun
dunia, dan apabila ini rusak maka cabang-cabang yang lain seperti
kebutuhan sekunder dan tersier akan rusak.

Dalam konteks pendidikan tinggi, daruriyat berfokus pada Hifz al-Aq!
sebagai kebutuhan esensial. Kebutuhan primer ini diwujudkan melalui
keputusan fundamental untuk menempuh dan menyelesaikan pendidikan
kuliah itu sendiri, serta memastikan akses ke sumber informasi dasar
seperti materi kuliah dan e-book wajib yang diperlukan untuk
mengembangkan intelektualitas. Dalam hal perangkat, hal ini dapat
dipenuhi hanya dengan akses ke perangkat apapun bahkan komputer di
warnet, smartphone murah, atau” perpustakaan kampus yang memadai
untuk menyelesaikan tugas-tugas ' minimum. yang diperlukan agar
mahasiswa dapat lulus dan mempertahankan martabat intelektual serta
peluang mata pencaharian dasarnya.

2) Hajiyyat (sekunder/penunjang)

Hajiyyat adalah kemaslahatan-kemaslahatan yang dibutuhkan manusia
untuk memudahkan mereka serta untuk menghilangkan kesulitan atas
mereka.'® Dalam tingkatan Magqasid al-Shari’ah hajiyyat masih berada di

bawah dharuriyyat. Sebagaimana penjelasan Wahbah Zuhaili:

181 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Figh....., 221.



137

FLE e L7 s0 o & s o £ . 7 /y s o0& - o £ ]
I o e J.;\L;PCL@K PR IWEEAL \G)\g/j;ajs

% £ o

S S el s GG G G e 0E G

5 5 g b
Artinya: Dharuriyat merupakan dasar bagi seluruh Magqdasid al-Shari’ah .
la menjadi pokok bagi hajiyat maupun tahsiniyat. Barangsiapa
mengabaikannya, maka pasti akan mengabaikan selainnya, sebab
kedudukannya seperti kewajiban fardhu, sedangkan hajiyat seperti

sunnah, dan tahsiniyat seperti hal-hal pelengkap yang lebih rendah
daripada sunnah.**

-

Imam Al ghazali juga menjelaskan:
SOl o o) 2B B ) 5 Ul (o (e O
Artinya: Imam Gazali mendifinisikan hajiyyat sebagai: sesuatu yang
bukan darurat, akan tetapi ia dibutuhkan di dalam memperoleh
183
maupun mendapatkan kemaslahatan.

Kemaslahatan pada tingkatan ini memang tidak sampai menyangkut
kelangsungan . hidup. keseluruhan, tetapi tingkatan ini. memiliki peranan
penting. dalam meringankan-beban manusia.. Meskipun hidup manusia
tidak akan hancur jikaa kebutuhannya tidak terpenuhi, akan tetapi terasa
sulit, sempit, dan penuh kesulitan.

Tingkatan hajiyyat adalah kebutuhan yang muncul untuk
menghilangkan kesulitan dan meningkatkan efisiensi dalam proses
akademik. Kebutuhan ini terefleksi dalam kepemilikan laptop dengan
spesifikasi standar atau menengah. Kehadiran laptop pribadi
menghilangkan kesulitan fisik seperti keharusan mencatat tangan dalam
waktu lama, kesulitan mengakses library fisik, serta kesulitan mobilitas

dengan memungkinkan partisipasi dalam kelas online yang nyaman.

Laptop pada tingkatan ini berfungsi sebagai alat yang efisien dan wajib

182 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Figh....., 224.
183 Al-Kailani, Magasid As-Syari’ah ‘Inda Imam Al-Ghazali (Libiyah: Alukah, 2009), 76.



138

untuk pengerjaan tugas, browsing jurnal, dan komunikasi akademik,

menjamin proses kuliah berjalan tanpa hambatan besar.
3) Tahsiniyyat (tersier/penyempurna)

Wahbah Zuhaili menerangkan dalam kitabnya bahwa tahsiniyyat
adalah kemaslahatan yang dituntut oleh keluhuran budi (muru’ah). la
dimaksudkan untuk mengambil hal-hal yang indah dari adat kebiasaan dan
akhlak mulia. Jika ia tidak terpenuhi, sistem kehidupan tidak akan rusak
seperti pada dharuriyyat, dan manusia juga tidak akan terkena kesempitan
sebagaimana pada hajiyyat, tetapi kehidupan mereka akan dipandang
buruk oleh para ahli bijak.*®*

Tahsiniyyat adalah tingkatan terakhir pada tiga tingkatan yang
tersusun dalam Magqdasid al-Shari’ah. Tingkatan ini berhubungan dengan
memperbagus, memperindah dan menyempurnakan hidup manusia. yang
mencakup norma kesopanan, etika, dan akhlak mulia yang dapat

menjadikan kehidupan manusia lebih memiliki muruah atau martabat,

sebagai mana yang dijelaskan oleh imam Al Ghazali:

S i 0y e Uy 557 J e UG el ol i B
DB G et o EE ) il Gl e e e
/uUuoLxl\j

Artinya: imam Al-Ghazali mendefinisikan tahsiniyyat sebagai: Sesuatu
vang tidak kembali pada tingkat kebutuhan darurat maupun
kebutuhan umum, tetapi berfungsi untuk memperindah, memperelok,
dan mempermudah keutamaan serta kelebihan, serta menjaga cara-
cara terbaik dalam adat dan muamalah.*®

184 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Figh....., 224.
18 Al-Kailani, Magasid As-Syari’ah ‘Inda Imam Al-Ghazali....., 79.



139

Hidup manusia tidak akan hancur jika tahsiniyyat tidak terpenuhi
seperti ketika daruriyyat hilang, dan juga tidak akan mengalami
kesempitan seperti ketika hajiyyat tidak ada. Akan tetapi hidup akan
kurang indah, tidak memiliki kesopanan, bahkan memungkinkan di cap
atau di label buruk oleh orang-orang yang berakal.

Tingkatan tahsiniyyat adalah kebutuhan yang melengkapi dan
menyempurnakan kualitas hidup di luar fungsi dasarnya. Ini diwujudkan
melalui pemilihan merek laptop premium dengan spesifikasi yang sangat
tinggi misalnya, desain estetik, processor tercepat, atau build quality
eksklusif yang jauh melebihi kebutuhan kuliah biasa. Pilihan ini tidak lagi
bertujuan untuk memungkinkan proses kuliah, melainkan untuk
menyempurnakan kualitas pengalaman belajar, meningkatkan citra
akademik, dan memberikan kenyamanan serta estetika yang lebih tinggi
dalam penggunaan perangkat. ‘Ini ‘adalah upaya untuk menyempurnakan
adab dan kualitas penampilan akademik.

Oleh karena itu, fahsiniyyat menjadi lapisan penyempurna dalam
Magqasid al-Shari’ah . Tidak bersifat mutlak seperti halnya daruriyyat, dan
tidak juga hanya sebatas keringanan seperti hajiyyat, tetapi ia memberikan
nilai plus supaya kehidupan manusia tidak kaku dan tidak hanya sekedar
hidup, melainkan hidup dengan indah, terhormat, dan bermartabat.

C. Prinsip-Prinsip Magasid al-Shari’ah
Konsep Magasid al-Shari’ah merupakan inti dari keseluruhan sistem
hukum Islam yang menegaskan bahwa setiap ketentuan hukum ditetapkan

untuk mencapai kemaslahatan bagi umat manusia. Dalam pandangan para



140

ulama ushul figh klasik seperti Imam al-Ghazali dan Al-Syathibi, Maqasid al-
Shari’ah berfungsi sebagai ruh dan tujuan substansial dari syariat Islam, yang
tidak hanya memuat perintah dan larangan, tetapi juga mengandung nilai-nilai
kemanusiaan yang universal.'®

Syariat Islam tidak dimaksudkan untuk membebani manusia, melainkan
untuk menjaga keseimbangan antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi, antara
hak individu dan kepentingan sosial. Oleh karena itu, Magasid al-Shari’ah
berorientasi pada dua prinsip utama: jalb al-mashalih (mendatangkan
kemaslahatan) dan dar’ al-mafasid (menolak kerusakan).'®’

Dalam kerangka tersebut, para ulama menyusun lima unsur pokok yang
menjadi dasar bagi seluruh Magasid al-Shari’ah, yang dikenal dengan istilah
al-Kulliyyat ' al-Khamsah. Kelima unsur ini. bersifat universal dan saling
melengkapi satu sama | lain; sehingga membentuk kerangka' filosofis bagi
penetapan dan penerapan hukum Islam dalam berbagai aspek kehidupan.
Dengan terjaganya lima unsur pokok tersebut, maka tujuan akhir syariat
yakni terwujudnya kemaslahatan manusia di dunia dan kebahagiaan di akhirat
(sa ‘adah al-darain) akan dapat dicapai.®
Menurut Imam Abu Ishaq Al-Syathibi al-Masalih ad-Daruriyyah adalah

kemaslahatan yang menjadi dasar utama bagi tegaknya kehidupan manusia,

baik dalam urusan agama maupun dunia. Jika kemaslahatan ini tidak dijaga,

18 Nasution, Muhammad Hasan, Faisar Ananda, & Nurasiyah, "Keadilan Dalam Pendekatan
Magasid Al-Syari'ah," Al-Usrah: Jurnal Al Ahwal As Syakhsiyah, (2025), 67-70.

187 Zakaria, Aceng, et al., "Perspektif Al-Quran Dalam Keseimbangan Beragama: Menakar
Moderasi Beragama Melalui Magasid al-Shari’ah " Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur'an Dan
Tafsir, 9 (2024), 369-386.

188 Ahmad Jalili, Teori Maqasid al-Shari’ah Dalam Hukum Islam (Teraju: 2021), 71-80.



141

maka tatanan kehidupan manusia akan rusak, dan kemanusiaan itu sendiri
akan terancam.

Dengan kata lain, al-masalih ad-daruriyyah mencakup hal-hal yang
wajib dijaga dan dipelihara agar kehidupan tetap stabil dan harmonis. Karena
sifatnya sangat mendasar, syariat memberikan perhatian besar terhadap
penjagaannya melalui berbagai ketentuan hukum.

o G b ol Gt B A () 0 Rl
U, (0 Rl 0 e

Artinya: Al-Masalih ad-Daruriyyah (Kemaslahatan primer) yaitu yang
disitilahkan oleh para ulama dengan penyebutannya lima unsur

universal, dan dari yan§ lima adalah: penjagaan agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta.™®

Dan menurut Imam Abu Hamid al-Ghazali:
(ot Uy b Ty i il yepg (,.g_b Lisgrol dus A,.u-\ e iﬂd\ > yais’y
Nl 24 M A A T B A A% ) e A e
Lal (GR35
Artinya: Maksud As-syar’i (Tujuan syariat) dari mahkluk terbagi menjadi
lima: menjaga agama mereka, jiwa, aqal, keturunan, dan harta
mereka. Maka setiap hal yang terkumpul terhadap lima asal ini
adalah maslahah, dan setiap hal yang meninggalkan dari yang lima

ini adalah mafsadah, dan menmenghindarinya (Mafsadah) adalah
maslahah.*®

Adapun prinsip Magasid al-Shari’ah terhadap lima pokok dasar
yang lima, yaitu:
1) Hifdz al-din (perlindungan terhadap keyakinan agama)
Agama adalah seperangkat keyakinan, ibadah, dan aturan

yang ditetapkan oleh Allah SWT untuk mengatur hubungan manusia

89 Hammadi Ubaidi, Asy-Al-Syathibiwa Magqdsid ~As-Syari’ah (Damaskus: Dar Al-Qutaibah,
1992), 120.
190 Abu Hamid Al ghazali, Al-Mustasfa 2....., 482.



142

dengan Tuhannya, dan hubungan mereka satu sama lain. Allah SWT
telah menetapkan, untuk menegakkan, dan menegakkannya,
kewajiban menjalankan lima rukun Islam, dan dia telah mewajibkan
dakwah dengan hikmah dan dakwah yang baik. Lalu syariat
menetapkan jalan untuk penjagaan atas agama dan perlindungan
serta jaminan dari keberadaan eksitensinya. Seperti hukum-hukum
jihad di jalan Allah, hukuman bagi orang yang ingin
membatalkannya, menghalangi atasnya, murtad darinya atau
mengubah pada hukum-hukumya, dan dengan terang-terangan di
dalam ajakan untuk mentiadakannya dan merusak hakikatnya dengan
menghalalkan yang haram atau pun mengharamkan yang halal.
Sebagaimana syariat telah menetapkan untuk penjagaan beberapa
kedaruratan, ‘'kebolehan melakukan 'hal-hal yangterlarang “dalam
keadaan darurat.”®

2) Hifdz al-nafs (perlindungan terhadap keyakinan jiwa)

Adapun jiwa manusia maka Islam telah menetapkan untuk
mengadakannya dan melestarikan jenis manusia melalui pernikahan
sebagai jalan untuk melahirkan keturunan, untuk menjaga atas jiwa
tersebut, serta menjamin kehidupannya. Islam juga mewajibkan
mengkonsumsi keperluan dari makanan dan minuman, menggunakan
pakaian, serta menetapkan hukuman atas pembunuh berupa gisas,

diyat, dan kaffarat. Islam melarang mempertemukan jiwa dengan

191 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Figh....., 219.



143

sengaja ke dalam kebinasaan, islam juga mewajibkan menjaga jiwa

dan menghindari dan menolak bahaya attatsnya.192

3) Hifdz al-aql (perlindungan terhadap eksitensi akal atau fikiran)

Allah telah mensyariatkan untuk keselamatan akal, dan
pengembangannnya terhadap ilmu, pengetahuan beserta pengalaman.
Kemudian sebagai penjagaan atas akal maka Allah haramkan semua
sesuatu yang dapat menjadikan rusak pada akal dan menjadikannya
lemah, seperti mengonsumsi minuman keras dan narkotika, serta
mewajibkan pengadaan suatu hukuman yang dapat mencegah
terhadap perbuatan mengonsumsi barang yang diharamkan
tersebut.'%?

4) _ Hifdz al-mal (perlindungan terhadap harta)

Harta adalah sebagai urat nadi dan sarana dalam hidup.
Syariat - mewajibkan manusia untuk berusaha “memperoleh dan
mengadakannya | untuk. mencari rezeki, serta memperbolehkan
bermacam-macam transaksi di antara manusia dari jual beli, sewa-
menyewa, hibah, berkongsi, pinjaman, gadai, dan lain-lain untuk
memperbesar keuntungan dan manfaatnya. Lalu untuk menjaga harta
tersebut maka diharamkanlah mencurangi, mencuri, menipu,
merampas, riba dan semua dari hal-hal memakan harta orang lain
dengan batil. Dan wajib juga ganti rugi dari harta-harta yang dirusak.
Serta diperbolehkan membatasi pengelolaan harta bagi orang yang

bodoh, ceroboh, bangkrut, atau pun berutang, untuk menghindari

192 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Figh....., 219.
198 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Figh....., 219.



144

penyalahgunaan dan kerugian baik terhadap diri sendir atau pun
orang lain.***
5) Hifdz al-nasl (perlindungan terhadap keturunan)

Syariat mensyariatkan pernikahan untuk keberlangsungan
keturunan, dan diharamkan zina, dan tuduhan zina, dan memberikan
hukuman bagi pelaku zina dan yang menuduh berzina untuk menjaga
keturunan, melarang pencampuran keturunan dan memelihara

95

kehormatan dan martabat kemanusiaan. *

Pernyataan ini berasal dari karya monumental Imam Abu Hamid al-
Ghazali (w. 505 H) dalam kitab al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Usul. Dalam
pembahasan mengenai Magasid al-Shari’ah , Al-Ghazali menegaskan
bahwa seluruh. tujuan penetapan_hukum Islam pada dasarnya ditujukan
untuk . memelihara kemaslahatan .manusia_(maslahah- al-‘ibad).. Allah
SWT menurunkan syariat bukan untuk membebani manusia dengan
aturan-aturan yang kaku, tetapi untuk menjaga dan melindungi
kepentingan dasar manusia agar tercapai kesejahteraan di dunia dan
kebahagiaan di akhirat.*®

Dengan demikian, tujuan syariat (Magqasid al-Shari’ah ) menurut Al-
Ghazali adalah terwujudnya kehidupan manusia yang harmonis, adil, dan

sejahtera, dengan menjaga keseimbangan antara kepentingan spiritual

dan material, individu dan sosial, dunia dan akhirat.

194 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Figh....., 220.

19 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Figh....., 220.

19 Zulfia, Rifda, “Perlindungan Hukum Pasca Perceraian Terhadap Kesejahteraan Anak Menurut
Undang-Undang No 23 Tahun 2002 Dalam Perspektif Magdasid Syariah” (Disertasi, Universitas
Islam Indonesia, 2025), 21.



145

o e e o285 U O (Gl S0 00 0N s 6 55
G F U G St ) i e R 2
Artinya: keharaman dari meninggalkan lima pokok ini dan peringatan
keras tentangnya, mustahil tidak tercakup dalam suatu agama atau
syariat yang diinginkan untuk memperbaiki manusia.*’
Selanjutnya, al-Ghazali menegaskan bahwa keharaman dari
meninggalkan lima pokok ini serta adanya peringatan keras tentangnya
mustahil tidak tercakup dalam suatu agama atau syariat yang
dimaksudkan untuk memperbaiki kehidupan manusia. Hal ini bermakna
bahwa setiap agama atau sistem hukum yang benar-benar bertujuan
mewujudkan kebaikan dan kemaslahatan manusia pasti mengandung
prinsip penjagaan terhadap lima kebutuhan dasar tersebut. Sebaliknya,
jika suatu ajaran mengabaikan pemeliharaan atas lima unsur itu, maka
ajaran tersebut tidak mungkin berasal dari syariat yang benar. Dengan
demikian, pemikiran al-Ghazali menegaskan bahwa Magqgasid al-Shari’ah
bukan hanya konsep normatif yang menjelaskan tujuan hukum Islam,
tetapi juga menjadi tolak ukur kebenaran dan kemaslahatan suatu sistem
hukum. Menjaga lima unsur tersebut merupakan perwujudan dari prinsip
kemaslahatan yang menjadi inti dari Magasid al-Shari’ah, sedangkan
mengabaikannya termasuk dalam kategori keharaman karena
bertentangan dengan tujuan syariat untuk memperbaiki kehidupan

manusia secara menyeluruh.198

97 Abu Hamid Alghazali, Al-Mustasfa 2....., 483.
1% Maulidi, “Magasid ~Syariah Sebagai Filsafat Hukum Islam: Sebuah Pendekatan Sistem
Menurut Jasser Auda,” AI-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 3 (2022), 20-29.



146

d. Sejarah Maqasid al-Shari’ah
1) Masa Rasulullah SAW dan Sahabat (Masa Awal Gagasan Maslahah)

Secara historis, istilah Magdsid al-Shari’ah  memang belum
dikenal di masa-masa awal Islam, bahkan sampai abad ketiga dan
kempat, masa keemasan. Akan tetapi pada masa-masa awal tersebut,
sudah dikenal istilah maslahah yaitu sejak masa Rasulullah SAW dan
masa setelah Rasulullah SAW, yang digunakan dalam menentukan
sebuah hukum.'*®

Sejarah hadirnya pemikiran dari suatu gagasan tentang tujuan,
hikmah, dan maksud maupun sasaran atau lebih dikenal dengan
Magqasid al-Shari’ah , dibalik banyaknya perintah dari Al-Qur’an dan
As-Sunnah pada mulanya muncul sejak masa para sahabat
raddhiyallahu” “anhum. Ini° menjadi jelas dari penelusuran. pada
peristiwa-peristiwa yang pernah terjadi. Diantaranya seperti hadits Nabi
tentang salat ashar di Bani Quraidzhah, yang diriwayatkan dengan
banyaknya jalur dan meluas: bahwasanya Rasulullah SAW.
memerintahkan kepada para sahabat untuk pergi ke perkampungan Bani
Quraidzhah, dan agar mereka tidak menunaikan salat Asar sebelum
sampai di perkampungan Bani Quraidzah. Para sahabat belum sampai
juga ke perkampungan Bani Quraidzah sedangkan waktu salat Asar
ketika itu sudah mulai hampir habis. Kemudian para sahabat terbagi

menjadi dua kelompok. Satu kelompok bersikukuh tidak akan

199 Agus Hermanto, Magasid Al-Syari’ah (Malang: Cv Literasi Nusantara Abadi, 2018), 8.



147

melaksanakan salat ashar sebelum sampai kepada perkampungan Bani
Quraidzah, walaupun waktu salat ashar telah berlalu. Sedangkan
kelompok vyang lain menunaikan salat sebelum sampai di
perkampungan Bani Quraidzah agar tidak keluar dari waktu salat
Asar.”®

Dari peristiwa di atas adalah contoh klasik dari kajian Magdasid al-
Shari’ah , karena dari bagaimana para sahabat dalam menyikapi dan
memahami perintah nabi mampu memunculkan dan menghadirkan dua
pendekatan yang berbeda, yaitu pendekatan secara tekstual (harfiah)
dan kontekstual (Magasidiyyah). Satu kelompok melalui pendekatan
secara tekstual (harfiah), mereka memahami perintah nabi secara literal,
yaitu tetap tidak menunaikan salat ashar sebelum sampai di tujuan
sebagaimana dalam " teks perintah nabi. Lalu kelompok "yang lain
memalui pendekatan secara ‘kontekstual © (Magasidiyah), mereka
memahami perintah nabi secara tujuan, yaitu bahwa maksud dan tujuan
dari sabda Rasulullah adalah supaya bersegera menuju ke
perkampungan Bani Quraidzah, bukan malah sebaliknya, yaitu
menunda salat hingga habis waktunya. Menariknya Rasulullah ketika
mengetahui para sahabat berbeda pendapat beliau tidak menyalahkan
diantara keduanya maupun salah satu dari keduanya, sebagaimana
ditegaskan oleh Jasser Auda dalam kitab Magasid al-Shari’ah . Hal ini

menjadi bukti nyata bahwa Islam menghargai Ijtihad yang berlandasan

2 yasser Audah, Magqasid As-Syari’ah Dalil Li Al-Mubtadi’ (Beirut: Maktab Al-Tauzi’, 2011), 30.



148

pada pemahaman terhadap Magdsid (Tujuan). Dari peristiwa inilah
ulama berpendapat bahwa Magasid al-Shari’ah sudah ada sejak zaman
sahabat.?"

Sejarah ide tentang Magasid al-Shari’ah atau tujuan-tujuan atau
maksud yang mendasari perintah al-Qur’an dan Sunnah dapat dilacak
hingga masa sahabat Nabi Muhammad SAW.?%? Sebagaimana
diriwayatkan dalam sejumlah peristiwa. Salah satu contoh paling
populer adalah hadits yang bersilsilah banyak (mutawatir) tentang salat
asar di Bani Quraizhah, di mana Rasulullah SAW mengutus
sekelompok sahabat ke Bani Quraizhah dan memerintahkan mereka
untuk melaksanakan salat asar di sana. Namun yang terjadi batas waktu
salat asar hampir habis dan para sahabat tiba di Bani Quraizhah. Lalu
para sahabat terbagi menjadi pendukung dua pendapat yang berbeda:
pendapat pertama bersikukuh salat Asar di Bani Quraizhah dengan
konsekuensi apapun yang terjadi, sedangkan pendapat kedua
bersikukuh salat Asar di perjalanan (sebelum waktu salat Asar habis).
Rasionalisasi di balik pendapat yang pertama adalah bahwa perintah
Rasulullah SAW itu secara tekstual meminta setiap orang untuk
melaksanakan salat Asar di Bani Quraizhah, sedangkan rasionalisasi

pendapat kedua adalah maksud/tujuan perintah Rasulullah SAW adalah

201 Rosidah, Aminatur, A. Halil Thahir, & Muhammad Haris Abdul Hakim, "Paradigma Ijtihad
Magqasidi Dalam Pemikiran Ahmad Ar-Raisuni," Carong: Jurnal Pendidikan, Sosial dan
Humaniora, 2 (2025), 927-939.

202 Akbar, Ahmad Roza’i, “Analisis Pemikiran Satria Effendi M. Zein Tentang Hukum Keluarga
Islam di Indonesia Ditinjau dari Magasid Syari’ah” (Disertasi, UIN Sultan Syarif Kasim Riau,
2020), 56.



149

meminta para sahabat bergegas menuju Bani Quraizhah dan bukan
bermaksud menunda salat Asar hingga habis waktu salat. Menurut
perawi, ketika para sahabat melaporkan cerita tersebut kepada
Rasulullah, Rasulullah meneguhkan kebenaran kedua opini para
sahabat. Takrir Rasulullah sebagaimana para fakih dan ulama,
menunjukkan kebolehan dan kebenaran kedua sudut pandang di atas.
Satu-satunya ulama yang tidak setuju dengan para sahabat yang
mengerjakan salat di perjalanan adalah Ibn Hazm al-Zhahiri (seorang
fakih terkemuka madzhab leteralis atau zhahiri), yang menulis bahwa
kelompok Sahabat tersebut seharusnya mengerjakan salat Asar setelah
sampai di Bani Quraizhah, sebagaimana disabdakan oleh Rasulullah
bahkan setelah tengah malam sekalipun.”®®

Contoh™ di atas memberikan “ilustrasi ungkapan sejarah. awal
konsep-konsep Magqasid al-Shari’ah ‘dalam ‘aplikasi hukum Islam dan
implikasi yang muncul akibat memberikan kedudukan fundamental
pada Magqdsid sudah ada sejak zaman Rasulullah dan para Sahabat.
Seperti halnya tabiat perkembangan ilmu-ilmu lain yang melewati
beberapa fase mulai dari pembentukan hingga mencapai
kematangannya, ilmu Magqasid al-Shari’ah pun tidak lepas dari sunnah
ini. la tidak lahir secara tiba-tiba di dunia dan menjadi sebuah ilmu

seperti saat ini, tetapi ia juga melewati fase-fase seperti di atas.?*

203 Satria Darma, "Urgensi Magqasid al-Shari’ah Dalam Pengembangan Ekonomi," 4/ Mashaadir:
Jurnal Ilmu Syariah, 2 (2021), 44-53.
204 Agus Hermanto, Magasid Al-Syari’ah....., 7.



150

2) Masa Pra-Sistematisasi dan Penggunaan Istilah
Imam al-Syafi’i (w. 204 H): Imam al-Syafi’i (w. 204 H), di dalam

kitab ushul figih beliau yakni, al-Risalah dalam bab ta’lil al-ahkam, telah

memperkenalkan sebagian dari Magasid kulliyyah hifdz al-nafs dan hifdz

al-mal yang selanjutnya dianggap sebagai cikal bakal tema-tema ilmu

Maqcisid.zo5

Akan tetapi perlu kita semua untuk memperhatikan bahwa pada abad
ke-3 pertama hijriah, pemikiran gagasan mengenai Magasid telah muncul,
meskipun waktu itu belum memiliki istilah magqdsid, tetapi dengan istilah
al-hikam (hikmah), al- ‘ilal (sebab hukum), al-munasabat (kesesuaian), al-
aghrad (tujuan) dan al-ma’ani (makna) di sisi ulama Usul Figh dari lintas
madzhab ﬁqh.206

At-Tirmidzi al-Hakim (w. 285 H/296 H / 908 M), Kata al-Magasid
sendiri pertama kali digunakan oleh Abu'Abdillah bin Ali al-Turmudzi (al-
Hakim), yaitu seorang ulama yang hidup di akhir abad ke-3 dan awal abad
ke-4. Beliaulah yang pertama kali menggunakan istilah Magasid lewat
karya-karyanya seperti Ashalah Wa Maquiduha.207 At-Tirmidzi al-Hakim
(w. 296 H / 908 M) dengan kitabnya yang berjudul Al-Salat wa

Magasiduha. Kitab ini merupakan kitab pertama yang dikenal secara

khusus di dalam pembahasannya tentang tema Magasid. Pada kitab ini

205 Muhammad Ibn Idris Al-Shafi‘i, 4/-Risalah FT Usil Al-Figh (Kairo: Mustafa Al-Babi Al-Halabi
Wa Awladuh, 1357 H/1938 M), 357-365.

206 “Abd Al-Jabbar Al-Hamadani, Al-Mughni Fi Abwab Al-Tawhid Wa Al-‘adl (Kairo: Al-
Mu’assasah Al-Misriyyah Al-‘ammah Li Al-Ta’Iif Wa Al-Nashr, 1960 M), 12—-14.

27 M. Izudin, Dinamika Atas Perlindungan Hukum Terhadap Anak Yang Lahir Di Luar
Perkawinan (Books Google Com), 2023.



151

memiliki keunikan tersendiri, yaitu terletak pada penggunaan istilah
“Magasid” dalam judul kitab. Hal ini menegaskan pada kita bahwa
penamaan tersebut mulai menghadirkan tempat dalam diskursus keilmuan
Islam sejak masa awal. Meskipun al-Tirmidzi belum menghadirkan
pengembangan pada teori beliau tentang Magasid secara sistematis
sebagaimana yang telah dilakukan oleh al-Juwaini dan Al-Syathibi.
Menurut al-Raisany, ulama yang pertama kali menggunakan istilah
Magasid di dalam judul karyanya adalah al-Hakim al-Tirmidzy (w. 320 H)
lewat karyanya al-Shalatu wa Magasiduha*®

Abu Zayd al-Balkhi (w. 322 H / 933 M), Memiliki karya kitab yang
berjudul Al-Ibanah ‘an ‘ilal al-Diyanah. Kitab ini merupakan kitab pertama
yang-dikenal ‘dalam  pembahasannya ‘seputar Magasid - dalam konteks
hukum-hukum sosial dan interaksi antara-manusia satu dengan yang lain.
Keikutsertaan Abui Zayd dalamMagqasid al-Shari’ah sangat penting dalam
sejarah Magasid al-Shari’ah, karena secara tidak langsung beliau
menunjukkan bahwa kesadaran terhadap maksud dan tujuan hukum tidak
hanya dibatasi pada bidang ibadah, akan tetapi juga mengandung dimensi
sosial dan kemasyarakatan, yang kelak menjadi bagian penting dari teori
Magasid yang lebih matang seperti yang dikembangkan oleh al-Juwayni
dan Al-Shatibi.”*®

Abu Mansur al-Maturidy (w. 333 H/944 M) adalah seorang ulama

penting yang memberikan kontribusi signifikan dalam ilmu Usil al-Figh

208 Waldi Saputra, W. S. A. “Kdrt Perspektif Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004 Dan Analisis
Magasid Syari’ah” (Thesis, Uin Suska Riau, 2024), 78.

209 Akbar & Ahmad Roza’l, “Analisis Pemikiran Satria Effendi M. Zein Tentang Hukum Keluarga
Islam Di Indonesia Ditinjau Dari Magasid Syari’ah” (Disertasi, UIN Sultan Syarif Kasim Riau,
2020), 67.



152

dan teologi Islam. Setelah ulama pendahulunya seperti al-Hakim al-
Tirmidzi, al-Maturidy muncul dengan karyanya yang berjudul Ma khadh
al-Shara’i’, yang membahas prinsip-prinsip syariat. Meskipun
pengembangan teoritis dan sistematis Magasid al-Shari’ah (tujuan-tujuan
syariat) mencapai puncaknya pada masa Imam al-Shatibi, al-Maturidy
diakui oleh sebagian ahli sebagai tokoh pertama yang secara eksplisit
memperkenalkan atau mempopulerkan istilah Magasid al-Shari’ah ke

dalam terminologi Ushul al-Figh melalui karyanya, sehingga meletakkan

fondasi penting bagi studi tujuan hukum Islam selanjutnya.210

Abu Bakar Al-Qaffal Al-Kabir Al-Shashi (w. 365 H / 975 M):
Merupakan salah satu dari ulama awal yang juga ikut serta dalam
memberikan kontribusi penting terhadap pengembangan gagasan tentang
Magqasid al-Shari’ah. Al-Qaffal memiliki karya yang merupakan naskah
tertua yang membahas seputar pembahasan tentang Magasid al-Shari’ah ,
dan disimpan di Dar al-kutub al-Misriyyah (Perpustakaan Nasional Mesir)
dengan judul Mahasin al-Syari’ah. kemudian disusul Abu Bakar al-Qaffal
al-Syasyii (w.365) dengan karyanya Mahasin al-Syari’ah. Berikutnya al-
Qaffal (w. 365 H), Abu Bakar Muhammad Al-Qaftal al-Kabir, menyebut
kalimat yang senada dalam judul karyanya, yakni Mahasin al-Syari ‘ah.?

Abu Bakar al-Abhari (w. 375 H), Salah satu karyanya, Mas'alatu al-
Jawab wa al-Dala'il wa al-Tlal,”'? secara eksplisit membahas tentang

alasan-alasan hukum (al-'ilal). Pembahasan tentang 'ilal merupakan pintu

I Nailur Rahmi, "Sejarah Dan Perkembangan Magasid al-Shari’ah Serta Karya Ulama
Tentangnya Sebelum Imam Syatibi," Jurnal Al-Ahkam, 14 (2023), 54-69.

21 Abi Bakr Muhammad Ibn ‘ali Al-Qaffal Al-Kabir Al-Shashi, Mahasin Al-Syari‘Ah (Beirut: Dar
Al-Kutub Al-‘ilmiyyah, 2004 M), 15-18.

212 Sutisna, Panorama Magosid Syariah (Bandung, Media Sains Indonesia, 2020), 2.



153

gerbang utama untuk memahami dan merumuskan Magqgasid al-Shari’ah
karena Magqdasid itu sendiri adalah tujuan tertinggi dari 'ilal tersebut.

Ibnu Babawayh Al-Qummi (Al-Shaduq) (w. 381 H/ 991 M): Sebagian
peneliti berpendapat bahwa pembahasan mengenai Magasid al-Shari’ah
terbatas hanya pada madzhab-madzhab fikih Sunni sampai abad ke-20.
Akan tetapi kenyataannya, kajian sistematis dan menyeluruh telah
dilakukan oleh Ibnu Babawayh al- Saduq al-Qummi dari abad ke-4 H.
Ibnu Babawayh al- Saduq al-Qummi merupakan ulama besar dari
kalangan Syiah Imamiyah. la menulis karya yang terdiri dari 335 bab
seputar Magasid al-Shari’ah, serta Syekh Shodug (w.381) dengan
karyanya I’lal Syara’i. Sepeninggal al-Qaffal (w. 365 H), muncul al-
Shaduq (w. 381 H) dalam karyanya I’lalu al-Syarai’ wa al-Ahkam. Kitab
karya"al-Shaduq 'ini memuat serpihan-serpihan dari ta /il al-ahkam dari
berbagai kalangan ulama sezamannya, termasuk ‘dari kalangan Syi’a.h.213

Al-Amiri al-Faylasuf (Abu Hasan al-Amiri) (w. 381 H / 991 M),
adalah tokoh pertama yang diketahui membuat dan mengarang sebuah
karya tentang seputar pengelompokan teoritis Magasid syariah
sebagaimana kita semua mengenalnya hari ini. Al-Amiri al-Faylasuf
menuangkan pemikirannya itu dalam sebuah karya yang berjudul al-I’lam
bi-Manaqib al-Islam. Al-Raisuni dalam bukunya Min A’lami Magasid al-
Shari’ah menambahkan Abu Hasan al-Amiri (w.381) dengan karyanya al-

I’lam Bi Managqibil Islam. Ulama yang sezaman dengan al-Shaduq adalah

13 Al-Sadiiq & Muhammad Ibn ‘ali, ‘ilal Al-Shara’i* Wa Al-Ahkam (Qum: Mu’assasat Al-Nashr
Al-Islami, 1965), 102.



154

al-Amiry (w. 381 H) yang bertepatan tahun wafatnya sama. Al-Amiry
menuliskan karyanya yang membahas fiqih Magasid ini dalam kitab al-
I’lam bi Manaqibi al-Islam. Di dalam kitab ini, al-Amiry sudah membahas
tentang masalah al-Dlarariyyatu al-Khams (lima pokok kebutuhan primer
yang harus dijaga). Menurutnya, al-Dlaruriyyatu al-Khams itu terdiri dari
hifdz al-din (menjaga agama), hifdz al-nafs (menjaga jiwa), hifdz al-‘aql
(menjaga akal), hifdz al-nasl (menjaga keturunan), dan hifdz al-mal
(menjaga harta). Kelimanya pada perkembangan berikutnya adalah
menjadi tema sentral dari Magasid al-Shari’ah ***
3) Masa Sistematisasi dan Pematangan.

Dimulainya teori Magasid dan klasifikasinya berkembang dan
menyebar setelah masa sahabat, namun kita belum mengenalnya dengan
bentuk konsep Magasid secara utuh hingga datanglah ulama yang ahli
dalam bidang Usul Figh pada masa berikutnya, yaitu pada abad ke-5
sampai abad ke-8 Hijriah.

Al-Juwaini (Imam Haramain) (w. 478 H / 1085 M): Lalu pada
akhirnya banyak dari ulama kontemporer yang mengemukakan tentang
Magqasid yang bersifat universal. Pada abad ke-5 hijriyah, konsep Magqdsid
al-Shari’ah mulai diformulasikan secara sistematis, terutama melalui teori
“tingkatan-tingkatan kebutuhan (darajat al-darurah)” yang dirumuskan
oleh imam al-Juwaini (w. 478 H / 1085 M). Pasca ulama-ulama di atas,

muncullah al-Juwaini atau yang dikenal dengan Imam Haramain. Dengan

214 Al-Amiri & Abu Al-Hasan Muhammad Ibn Yusuf, 4/-I‘Lam Bi-Manaqib Al-Islam (Kairo: Dar
Al-Fikr Al-‘arabi, 1947), 20.



155

analisisnya mengenai maslahah sebagai basis ekstra tekstual penalaran
dalam konteks Qiyas dan [Illat. Dalam kitabnya al-Burhan, beliau
mengatakan kesahihan penalaran atas dasar maslahah menjadi
perbincangan sehingga melahirkan tiga madzhab pemikiran dalam
menyikapi hal tersebut. Pada rentang abad ke-5-8 Hijriyah, muncul
beberapa tokoh penggagas Magasid seperti Abu al-Ma’ali Abdul Malik bin
Abdullah al-Juwayni (w. 478 H.), beliau adalah guru Imam al-Ghazali.
Sepeninggal al-Amiry (w. 381 H dan al-Shaduq (w. 381 H), muncul al-
Juwainy (w. 478 H) yang dikenal dengan panggilan Imam Haramain. Al-
Juwainy tampil membawakan Magasid al-Shari’ah ini dalam kitabnya al-
Burhan fi Ushul al-Figh. Kitab beliau yang lain dalam bidang yang sama
antara lain: al-Waraqat, al-Tuhfah, al-Asalib fi al-Khilafah, al-Kafiyah dan
al-Durrah al-Mudliah fi Ma waqa’a min Khilafin baina al-Syafi iyyah wa
al-Hanaﬁyyah.215

Abu al-Qasim al-Qusyairy (w. 500-an H), Saking hebatnya Al-
Juwainy, beliau memiliki dua orang murid yang juga menghasilkan karya
besar serupa, yaitu al-Ghazali (w. 505 H) dan Abu al-Qasim al-Qusyairy
(w. 500-an H). Adapun tentang murid al-Juwainy yang lain, yaitu Abu Al-
Qasim al-Qusyairy, karya beliau kelak di kemudian hari menjadi inspirasi
bagi Al-Syathibi untuk menuliskan kitabnya al-Muwafaqgat, yang
sebenarnya berisikan materi kompromistik antara pendapat Abu al-Qasim

al-Qusyairy dengan kalangan Hanafiyyah di bidang Magqasid al-Shari’ah .

25 Arif Sugian, “Konsep Maslahah Al-Juwayni Dalam Kitab 4/-Burhan FT Usil Al-Figh Pada
Penyelesaian Kasus Bayi Tabung,” Tasyri’: Journal Of Islamic Law, 12 (2024), 199-234.



156

Al-Ghazali (w. 505 H / 1111 M): Gagasan tentang Magasid al-
Shari’ah sejatinya telah ada sejak masa Islam klasik, tetapi pertama kali
dijabarkan secara gamblang oleh Al-Ghazali (wafat 1111) yang
berpendapat bahwa secara umum tujuan Allah menurunkan hukum Islam
adalah demi kemaslahatan umum, dan secara khusus untuk menjaga lima
unsur penting dalam kehidupan manusia: agama, hidup, akal, keturunan,
dan harta. Konsep mashalih mempunyai peran yang sangat penting.
Diantaranya ada dua tahap untuk mengatakan kemajuan yang sangat
penting itu; pertama, perkembangan yang ditunjukkan oleh Imam Ghazali
pada abad ke-12 dalam karyanya Al-Mustashfa. Imam Al-Ghazali dalam
karyanya membahas tentang maslahah dengan lengkap, beliau membagi
maslahah menjadi tiga kategori. Pertama, jenis maslahah yang memiliki
bukti tekstual (dapat digunakan untuk mengqiyaskan). Kedua, maslahah
yang diingkari (dilarang mengqiyaskan).- Ketiga, maslahah yang tidak
didukung atau disangkal oleh bukti tekstual (maslahah yang memerlukan
pertimbangan). Dari segi ini kemudian ada tingkatan maslahah lagi, yaitu
daruriyat, hajjiyat, tahsiniyyat. Kitab Al-Mustashfa Imam Ghazali
merupakan sumber utama yang mempengaruhi pemikiran-pikran
selanjutnya. Setelah al-Juwainy adalah Muhammad bin Muhammad bin
Muhammad Abu Hamid al-Ghazali (w. 505 H.). Al-Ghazaly tampil dengan
karyanya yaitu al-Mustashfa min Ilmi al-Ushul yang menawarkan dua
metode penjagaan Magqdasid al-Shari’ah , yakni pertama melalui al-wujud

yang berisikan riwayat serta batasan penjagaan (hifdz) dan kedua al-adam



157

yang berisikan ketentuan bisa batalnya tanggung jawab penjagaan
(hifdz).?

Al-Razi (Fakhru al-Din al-Razy) (w. 606 H / 1209 M): Kedua yaitu
melalui Al-Razi pada abad ke-13 melalui karyanya Al-Mahsul. Sehingga
muncul karya Al-Razi yang berjudul Al-Mahsul. Dalam karyanya A/-
Mahsul, Al-Razi tidak mendefinisikan tentang maslahah tetapi dalam
pemikirannya bahwa manasib dan maslahah saling berkaitan erat.
Manasib dalam pandangan Al-Razi mempunyai dua pengertian. Pertama,
manasib sebagal apa yang membawa manusia kepada apa yang baik-
baiknya dalam memperoleh ataupun pelestarian. Kedua, manasib sebagai
apa-apa yang biasanya cocok dengan perbuatan orang-orang bijaksana.
Dalam hal ini, Al-Razi menjelaskan bahwa definisi pertama diterima oleh
mereka yang menisbatkan hikmah dan maslahah sebagai sebab-sebab atau
motif-motif dari perintah Tuhan. Sedangkan definisi kedua digunakan oleh
mereka yang tidak menerima kausalitas. Dalam hal ini, Al-Razi mirip
dengan Al-Ghazali yaitu membagi maslahah menjadi tiga tingkatan yaitu
maslahah dharuri, maslahah hajiy dan maslahah tahsini. Setelah al-
Ghazaly (w. 505 H) dan al-Qusyairy (w. 500-an H), muncul Fakhru al-Din
al-Razy (w. 606 H).217

Izzuddin Abd Salam (Izzudin Ibn Abdussalam) (w. 660 H / 1263 M):

Setelah al-Amidi adalah Azzuddin Abd Salam (w. 660 H.). Kecenderungan

218 Pparyadi, “Magdsid Syariah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama,” Cross-Border Journal,
(2021), 201-206.

1" Minanur Rahman & Wawan Gunawan Abdul Wahid, “Illat, Hikmah, Qiyas: Studi Pemikiran
Imam Ar-Razi Dan Imam Al-Amidi Tentang Penetapan Hukum Dalam Istinbat Qiyas1,” Al-
Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 21 (2023), 23-31.



158

yang sufistik tentang hukum dalam konsep pembahasan maslahah. Dalam
hal ini ada Izzudin Ibn Abdussalam (660/1263). Dalam pemikirannya,
maslahah adalah kenyamanan, kegembiraan serta sarana-sarana yang
membawa kepada keduanya. Oleh karena itulah, masalih terbagi menjadi
dua yaitu Masalih Ukhrowi dan Masalih Duniawi. Masalih Duniawi bisa
diketahui melalui akal, sedangkan Masalih Ukhrowi hanya bisa diketahui
melalui naql.218

Al-Qarafi (Syihabudin Al-Qarafi) (w. 684 H / 1285 M): Setelah
Izzuddin Abd Salam adalah al-Qarafi (w. 684 H.). Beliau merujuk kepada
mereka yang konsepsinya tentang maslahah adalah secara dominan mirip
dengan konsep Al-Razi tentang munasib dan maslahah. Al-Qarafi (w. 1285
H/1868 M) mengaitkan kemaslahatan dan Magasid dengan kaidah ushul
figh yang menyatakan: “Suatu maksud tidak sah kecuali jika mengantarkan
pada pemenuhan kemaslahatan atau menghindari kemudaratan”. %

Najmuddin al-Tufi (w. 716 H / 1316 M), Setelah al-Qarafi adalah
Najmuddin al-Tufi (w. 716 H.). Beliau mendefinisikan kemaslahatan
sebagai apa yang memenuhi tujuan sang Pembuat Syariah (al-Syari’),
yaitu Allah SWT.#

Ibnu Taimiyyah (w. 728 H / 1328 M), Setelah al-Thafi inilah Ibnu

Taimiyah muncul. Kecenderungan yang ditampilkan oleh Ibnu Taymiyyah

*% Maidawa, Ibrahim, Fa'iza Kabir Umar, & Shuaibu Umar Gokaru, "The Contributions Of Al-
Shatibi, Izzuddin Ibn Abdul Salam And Ibn Ashur On Magdasid ~ Al-Shariah: An
Exploration," Jurnal Usuluddin, 52 (2024), 135-148.

9 Sarwat & Syahrul A, Magasid Al-Syari’ah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama (Jakarta
Selatan: Rumah Figih Publishing, 2019), 33.

220 Sarwat & Syahrul A, Magasid Al-Syari’ah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama....., 41.



159

(728/1328) dan Ibnu Qayyim Al-Jauziyah (751/1350) yang mencoba
menemukan jalan tengah, antara penolakan total dan penerimaan total
terhadap maslahah. Beliau memandang A/-Maslahah Mursalah sama
dengan metode Ra'yu, Istihsan, Kasyf dan Dzaug yang dicurigai
kesahihannya dan karenanya beliau tolak. Sedangkan dilain pihak, beliau
menolak implikasi-implikasi maslahah dari penyangkalan perintah Tuhan.
Lebih jauh Ibnu Taymiyah menyimpulkan bahwa berargumen dengan
maslahah mursalah berarti membuat hukum dalam agama dan tuhan tidak
membolehkan hal itu, karena melakukan hal tersebut sama saja dengan
melakukan tahsin aql. Ibnu Taymiyah juga mengakui syariat tidak
bertentangan dengan maslahah.??!

Setelah Ibnu Taimiyyah adalah Ibn al-Qayyim al-Jauzi (w. 751 H.).
Ibn" al-Qayyim al-Jauziyyah adalah "tokoh ‘penting ‘dalam Magasid al-
Shari’ah karena ia menekankan bahwa hukum'Islam harus berlandaskan
keadilan, rahmat, kemaslahatan, dan hikmah (kebijaksanaan).
Kontribusinya yang paling menonjol adalah mengembangkan konsep 7a'lil
al-Ahkam (penentuan sebab hukum) dan gagasannya tentang perubahan
fatwa yang didorong oleh perubahan faktor-faktor seperti zaman dan
tempat, menjadikannya kunci dalam fleksibilitas hukum demi mencapai

tujuan utama syariat, yaitu kebaikan bagi umat manusia.’?

221 Sarwat & Syahrul A, Magdsid Al-Syari’ah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama....., 43.

22 Hasan & Lucky Omega, “Rekonstruksi Kedudukan Hukum Dsn-Mui Dalam Sistem
Pengawasan Ekonomi Syariah Perspektif Magdasid Asy-Syari’ah™ (Disertasi, Universitas Islam
Indonesia, 2024), 85.



160

Abu Ishaq Al-Syathibi (w. 790 H / 1388 M), Setelah Ibn al-Qayyim,
muncullah al-Syathibi. Sebagian ulama usul Fikih menganggap bahwa
imam Al-Syathibi ulama dari madzhab Maliki merupakan peletak
pertama, termasuk Ibnu ‘Asyur bersepakat bahwa imam Al-Syathibi
adalah bapak Magasid al-Shari’ah pertama sekaligus peletak dasarnya.
Namun itu tidak berarti bahwa sebelum beliau, ilmu Magdasid al-Shari’ah
tidak ada. Imam al-Syathibi lebih tepat disebut orang pertama yang
menyusunnya secara sistematis konstruksi Magasid al-Shari’ah . Pada
pertengahan abad ke-8 H, muncullah pemikir berlian yaitu Abu Ishaq Al-
Syathibi seorang tokoh usul fikih madzhab Maliki yang mensistematiskan
Magqdasid al-Shari’ah dengan menambah porsi kajian Magasid dalam kitab
usul fikihnya yang berjudul al-Muwafaqat. Dar1 Al-Syathibilah kajian
Magqasid al-Shari’ah = yang sebelumnya masih ™ tercecer dalam bab
maslahat dan gqiyas dapat dirangkum dengan'baik dalam sebuah teori
tersendiri. Diakui oleh banyak kalangan bahwa termasuk Magasid al-
Shari’ah sebagaimana yang sekarang ada merupakan salah satu contoh
yang dipopulerkan oleh Al-Syathibi (w. 790 H.), karena kepiawaiannya
dalam menyusun teori-teori Magqdasid secara sistematis, beliau bahkan
dijuluki bapak Magasid al-Shari’ah %

Namun sayang, proyek besar Al-Syathibi dengan mengangkat tema
Magasid al-Shari’ah tidaklah didukung oleh kondisi pada saat itu, kondisi

umat Islam sedang mengalami masa kebangkrutan pemikiran karena buku

?2 Hasibuan & Akhmad Sayuti, “’Azl Menurut Imam Malik (179 H) Perspektif Magasid Al-
Syari'ah” (Disertasi, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2020), 54.



161

al-Muwafagat yang memuat rumusan-rumusan lengkap tentang Magdsid
al-Shari’ah  ditulis kira-kira setengah abad sebelum runtuhnya Kota
Granada, wilayah umat Islam yang paling akhir di Andalusia, Spanyol.
Akhirnya, karya besar itu terkubur begitu saja dan tidak dan tidak ditindak
lanjuti oleh generasi setelahnya. Baru pada tahun 1884 M. buku al-
Muwafaqat mulai dikenal dan dikaji pertama kali di Tunis. Mulai sejak
itulah orang memanfaatkan dan mengkaji konsep Magqgasid al-Shari’ah 224
4) Masa Kontemporer
Muhammad Tahir Asyur (Ibnu Asyur) (w. 1393 H/ 1973 M): Ide itu
baru muncul kembali pada abad ke-20 dengan Muhammad Tahir Asyur (w.
1393 H./1973M.) sebagai tokohnya. Bahkan tokoh besar asal Tunisia ini
dianggap sebagai bapak Magasid kontemporer setelah Al-Syathibi. Pada
masa Ibnu Asyur dan setelahnya bermunculan para tokoh kontemporer
yang mengangkat permasalahan Magasid al-Shari’ah , bahkan buku yang
berjudul Magasid al-Shari’ah misalnya Toha Jabir al-Alwani, Allal al-
Fasi, dan lainnya. Setelah Al-Syathibi adalah tokoh Ibnu Asyur (w. 1393
H). Thahir bin Asura’ (w. 1325 H / 1907 M) tentang pemikiran suatu
gagasan yang menyatakan bahwa Magqdsid yang universal terhadap syariat
Islam adalah pengukuhan pada prinsip-prinsip besar seperti menjaga
tatanan umat, kesetaraan, kebebasan, ruang gerak dan kelapangan serta
menjaga dan memelihara fitrah manusia. Lewat karyanya juga, banyak

tokoh modern seolah mendapatkan inspirasi untuk menelaah bab Magasid

224 Mawardi Djalaluddin, “Pemikiran Abu Ishaq Al-Shatibi Dalam Kitab Al-Muwafaqat,” A/-
Daulah: Jurnal Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan, 16 (2015), 289-300.



162

ini termasuk di antaranya adalah Ibnu Asyur (w. 1393 H). Pada akhirnya,
Ibnu Asyur mempromosikan keberadaan fiqih Magasid ini sebagai wahana
disiplin ilmu baru dalam penggalian illat (alasan dasar) hukum terpisah
dari figih dan calbamgnyat.225

Rasyid Ridha (w. 1354 H / 1935 M): Ulama kontemporer yang
mengemukakan tentang Magdasid yang bersifat universal. Para ulama
tersebut beristinbath langsung melalui sumber-sumber nash seperti Al-
Qur’an dan As-Sunnah dan bukan hanya melalui kitab figh yang hanya
terbatas pada pembahasan satu madzhab tertentu dari Madzhab -madzhab
yang dikenal. Pendekatan yang dilakukan sangat nampak sekali dalam
karya-karya para ulama kontemporer seperti Rashid Ridha (w. 1354 H /
1935 M) dengan mengkaji Al-Qur’an untuk menemukan yang ada di
dalam Al-Qur’an dari Magdasid (tujuan-tujuan). Ia mendapati di“dalam
Magqasid tersebut mengandung beberapa aspek seperti perbaikan sendi-
sendi agama, keterangan mengenai sesuatu yang tidak diketahui oleh
orang-orang tentang hakikat kenabian, keterangan tentang Islam bahwa
Islam adalah agama pemikiran, akal, ilmu, hikmah, argumentasi,
kebebasan, kemandirian, perbaikan sosial, kemanusiaan dan politik. Selain
nama-nama di atas, ulama’ kontemporer juga telah banyak menulis dan

menggeluti bidang ini, di antaranya Rasyid Ridha (w. 1354 H./1935 H).226

?%Achmad Zubairin, Abd Muid N, & Kamal Figry Musa, “The Magasidi Approach In Islamic
Legislation According To Ibn ’Ashiir In Al-Tahrir Wa Al-Tanwir,” llmu Ushiluddin, 11 (2024), 25-
46.

2Moh Soim, “Islamic Renewal: A Critical Analysis of Rashid Ridha’s Thought: Pembaharuan
Islam Di Mesir: Analisis Kritis Pemikiran Rasyid Ridha’,” Al-Maktabah: Jurnal Studi Islam
Interdisiplin, 1 (2024), 35-56.



163

Muhammad Al-Ghazali (w. 1416 H / 1996 M): Ulama kontemporer.
Muhammad Al-Ghazali (w. 1416 H / 1996 M) dengan mengambil suatu
pelajaran dari Empat Belas abad yang lalu dari sejarah peradaban Islam.
Lalu dari sini maka kemudian Muhammad Al-Ghazali memasukkan
prinsip keadilan dan kebebasan di dalam Magdsid syariah pada tingkatan
dharuriyyat.227

Yusuf al-Qardhawi (Lahir 1345 H / 1926 M): Ulama kontemporer.
Yusuf al-Qardhawi (1345 H / 1926 M) dengan mengkaji Al-Qur’an lalu
memperoleh dari hasil kajian tersebut kepada Magdsid umum, yaitu:
membenarkan akidah di dalam gambaran pemahaman tentang ketuhanan,
kerasulan dan hari pembalasan, serta menetapkan martabat manusia dan
hak asasi.?®®

Taha al-Alwani (Lahir 1345 H /1935 M): Ulama kontemporer.. Taha
al-Alwani (1345 H / 1935 M) juga mengadakan kajian Al-Qur’an untuk
membatasi terhadap Magqdsid al-Shari’ah  “‘tujuan-tujuan syariat yang
agung yang bersifat mengadili”’. Al-Alwani mensifati tujuan-tujuan
tersebut terhadap tiga unsur utama, yaitu tauhid, penyucian diri, dan
pembangunan peradaban.229

Yusuf Al-Qardhawi (w. 2022 M). Al-Qardhawi dikenal karena

penerapan praktis Magasid dalam Figh kontemporer. Kontribusi kuncinya

27 Majid, A, “Islamic Legal Reform Based on Magdsid Syari’ah,” Usrah: Jurnal Pengkajian
Hukum Islam, 6 (2025), 12.

28 R Rasito, “Moderation of Figh Through Yusuf Al-Qaradhawi,” Journal of Religious
Moderation, 3 (2022), 10-15.

229 Wildah Nurul Islami, “Magasid Al-Qur’an Perspektif Taha Jabir Al-*Alwani Dan Implikasinya
Bagi Kajian Tafsir Maqasidi Di Indonesia,” Nun: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir Di
Nusantara, 9 (2023), 7.



164

adalah mengembangkan konsep Figh al-Awlawiyyat (Figih Prioritas).
Konsep ini menggunakan Magasid untuk menetapkan urutan kepentingan
dalam implementasi hukum Islam, memastikan bahwa tujuan yang lebih
tinggi atau lebih mendesak selalu didahulukan demi mencapai
kemaslahatan terbesar.”*

Ahmad al-Raysuni (L. 1953 M). Al-Raysuni berperan besar dalam
menghidupkan dan mensistemasi teori Al-Shatibi untuk generasi modern.
la tidak hanya menyajikan teori Al-Shatibi secara mudah dipahami, tetapi
juga mengaplikasikan  Magasid secara eksplisit dalam reformasi
pemerintahan dan politik, menekankan bahwa Magasid harus menjadi
dasar untuk merumuskan konstitusi dan kebijakan publik kontemporer.?*!

Jamal al-Din 'Atiyyah (L. 1947 M). 'Atiyyah fokus pada pendalaman
dan perincian” Maqasid pada area-area spesifik.” Kontribusi® kuncinya
meliputi pembahasan Magasid Khusus (Khassah) untuk bab-bab hukum
tertentu, seperti dalam hukum keluarga, dan ia termasuk ulama yang
mengadvokasi tujuan baru seperti perlindungan lingkungan (hifz al-bi'ah),
menekankan perlunya pengaktifan Magasid di ranah Figh kontemporer.?*

Jasser Auda (L. 1966 M). Auda dikenal sebagai pemikir magasid

kontemporer yang mereformulasikan Magqasid al-Shari‘ah  melalui

2%0 Sri Hidayanti & Muannif Ridwan, "Ijtihad Kontemporer Perspektif Yusuf Al-Qardhawi: (Studi
Kitab Al-Ijtihad Fi Asy-Syari’ah Al-Islamiyyah)," Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin, 2
(2022), 98-103.

B Ali Akbar, “Pengelolaan Zakat Diindonesia Dalam Undang-Undang No. 23 Tahun 2011
Perspektif Maqgasid Asy-Syari'ah Imam-AIl-Syathibi (W. 790 H/1388 M)~ (Thesis, UIN Sumatera
Utara, 2021), 121.

2 Wisnu Indradi, “Konstruksi Hukum Pencatatan Perkawinan Sebagai Rukun Tambahan
Perspektif Maqgasid Asy-Syari’ah Jamaluddin Atiyah” (Disertasi, Universitas Islam Indonesia,
2025), 119



165

pendekatan manhaj al-nizham. la menegaskan bahwa magdasid bukan
sekadar daftar tujuan yang bersifat jumud, tetapi kerangka yang hidup dan
bergerak menilai hukum serta kebijakan berdasarkan atsar dan maslahat
bagi manusia. Kontribusi pentingnya meliputi pengembangan konsep
magqasid yang bersifat multideminsional, kritik terhadap fikih yang terlalu
legalistik yang kaku, serta gagasan bahwa magasid harus menjadi landasan
pembaruan sosial. Karyanya seperti Maqasid al-Shari‘ah kafalsafah li al-
tashri’  al-Islami  memberikan fondasi metodologis baru bagi

pengembangan maqasid di era modern.

Tabel 2.5

Tabel sejarah perkembangan Magasid al-Shari’ah dari masa ke masa.

No.

Masa/Periade

Tokoh Kunci (jika
ada)

Peristiwa/Kontribusi/Karya
Penting

Masa Awal:
Rasulullah &
Sahabat (Abad 1 H)

Konsep maslahah sudah digunakan
dalam penentuan hukum.

Peristiwa Salat Asar di Bani
Quraidzhah menjadi contoh praktis
perbedaan pendekatan tekstual vs.

kontekstual (Magqasid iyyah).

Rasulullah SAW mengakui
validitas ijtihad kedua kelompok,
menunjukkan penghargaan
terhadap ijtihad yang memahami
tujuan hukum.

Abad ke-2 sampai
ke-4 H (Pra-
Sistematisasi)

Imam al-Syafi'i (w.
204 H)

Dalam kitab al-Risalah,
memperkenalkan cikal bakal
Magqasid kulliyyah, seperti hifdz al-
nafs (menjaga jiwa) dan hifdz al-
mal (menjaga harta).

Al-Tirmidzi al-
Hakim (w. 285/296 H)

Pertama kali menggunakan istilah
Magasid" dalam judul karya,
seperti "Al-Salat wa Maqasiduha”.

Abu Zayd al-
Balkhi (w. 322 H)

Karya "Al-lbanah 'an 'ilal al-
Diyanah™ memperluas cakupan
Magasid ke bidang hukum sosial
dan kemasyarakatan.




166

No.

Masa/Periode

Tokoh Kunci (jika
ada)

Peristiwa/Kontribusi/Karya
Penting

Abu Mansur al-
Maturidy (w. 333 H)

Dalam "Ma'khadh al-Shara'i™,
dianggap sebagai tokoh pertama
yang memopulerkan istilah
"Magasid al-shari‘ah™ dalam
terminologi Ushul Figh.

Abu Bakar al-
Qaffal (w. 365 H)

Menulis "Mahasin al-Syari'ah™,
salah satu naskah tertua yang
membahas Magasid al-Shari’ah .

Abu Bakar al-
Abhari (w. 375 H)

Membahas al-'ilal (sebab-sebab
hukum) yang menjadi gerbang
memahami Magqasid al-Shari’ah .

Ibnu Babawayh al-
Qummi (al-
Shaduq) (w. 381 H)

Ulama Syiah Imamiyah yang
menulis karya sistematis tentang
Magasid al-Shari’ah , "I'lal al-
Syarai"'.

Al-Amiri al-
Faylasuf (w. 381 H)

Dalam "al-I'lam bi Manaqib al-
Islam™, pertama kali
mengelompokkan al-Dlaruriyyat al-
Khams (lima kebutuhan primer)
yang menjadi tema sentral Magasid
al-Shari’ah .

Abad ke-5 hingga
ke-8
H (Sistematisasi &
Pematangan)

Al-Juwaini (Imam
Haramain) (w. 478 H)

Memformulasikan konsep Magasid
lebih sistematis, termasuk
teori "darajat al-darurah™ (tingkatan
kebutuhan) dalam kitab al-Burhan.

Al-Ghazali (w. 505 H)

Menjabarkan lima tujuan universal
syariat (agama, jiwa, akal,
keturunan, harta).

Dalam "Al-Mustashfa",
membagi maslahah menjadi tiga
kategori dan tingkatan (dharuriyyat,
hajiyyat, tahsiniyyat).

Al-Razi (w. 606 H)

Dalam "Al-Mahsul”, mengaitkan
erat konsep manasib (kesesuaian)
dengan maslahah.

Ibn al-Qayyim al-
Jauzi (w. 751 H)

Menghidupkan kembali konsep
maslahah dalam karyanya "I'lam al-
Muwaqqi'in”, menekankan ijtihad
dan tujuan syariat.

Abu Ishaq Al-
Syathibi (w. 790 H)

Dianggap sebagai "Bapak Magqasid
al-Shari’ah "' yang menyusun ilmu
ini secara sistematis dan




167

No.

Masa/Periode

Tokoh Kunci (jika
ada)

Peristiwa/Kontribusi/Karya
Penting

komprehensif dalam kitab
monumentalnya, "al-Muwafagat".

Masa
Kontemporer (Abad
20 M - Sekarang)

Muhammad Tahir Ibnu
Asyur (w. 1973 M)

Dianggap sebagai "Bapak Magqasid
Kontemporer".

Memperkenalkan Magasid sebagai
disiplin ilmu independen dan
menekankan prinsip universal

seperti keadilan dan kebebasan.

Yusuf al-Qardhawi (w.
2022 M)

Mengembangkan Figh al-
Awlawiyyat (Figih Prioritas)
berdasarkan Magasid al-Shari’ah .

Menerapkan Magasid dalam figh
kontemporer.

Ahmad al-Raysuni (L.
1953 M)

Mensistematisasikan dan
mempopulerkan teori Al-Syathibi
untuk konteks modern.

Mengaplikasikan Magasid dalam
reformasi politik dan
Ketatanegaraan.

Jamal al-Din
‘Atiyyah (L. 1947 M)

Memperdalam Magasid Khusus
(Khassah) untuk bidang hukum
tertentu.

Mengadvokasi perluasan Magasid
al-Shari’ah , seperti perlindungan
lingkungan (hifz al-bi‘ah).

Jasser Auda (L. 1966
M)

Mereformulasikan magqasid sebagai
kerangka dinamis dan
multidimensi, mengkritik fikih
yang terlalu legalistik dan kaku,
menjadikan maqasid sebagai dasar
perubahan dan pembaruan sosial

Magasid sebagai orientasi nilai
yang hidup, bertumpu pada
maslahat manusia dan atsar

kebijakan

Sumber: diolah oleh peneliti, 2025.

e. Biografi Jasser Auda

Jasser Auda lahir di Kairo, Mesir, pada tahun 1966. Sejak usia

dini, ia menunjukkan minat yang besar pada studi keagamaan. Fondasi



168

pengetahuannya diletakkan melalui pendidikan tradisional di
lingkungan yang sangat terpelajar. Ia belajar secara talagqqi (sanad) di
Masjid Al-Azhar, Kairo, sebuah lembaga yang menjadi pusat studi
Islam klasik. Di sinilah ia berhasil menghafal Al-Qur'an sebuah
pencapaian yang diakui dengan memenangkan penghargaan nasional
pada tahun 1991 serta menguasai berbagai disiplin ilmu fundamental
seperti Hadis, Fiqih, dan Usul Fiqih.233

Paralel dengan studi keagamaannya, Jasser Auda juga
menempuh jalur pendidikan formal modern. Ta menunjukkan keahlian
di bidang sains terapan, yang menghasilkan gelar Sarjana Teknik
(B.Sc.) dari Universitas Kairo pada tahun 1988. Penguasaan ilmu
teknik, khususnya dalam analisis sistem dan logika, menanamkan cara
berpikir yang sistematis dan analitis. Dualitas antara latar belakang
keilmuan agama yang kaya dan'ilmu teknik modern ini menjadi ciri
khas yang membedakan Auda dari kebanyakan sarjana Islam
tradisional, membuka jalan bagi pendekatan interdisipliner dalam
pemikirannya di masa depan.

Setelah lulus dari Kairo, Auda melanjutkan studi di Amerika
Utara, memperdalam studi keislamannya. Ia meraith Sarjana Studi
Islam (BA) dan kemudian Magister Fikih (LL.M.) dari Universitas
Islam Amerika pada tahun 1994. Disertasi magisternya sudah mulai

menyentuh topik perbandingan mazhab dan embrio studi Magqasid al-

23 Sanjaya, & Edi, "Fatwa of the Indonesian Council of Ulama (MUI) Number 11 of 2012 on the
Status of Children Born Out of Wedlock: An Analysis of Magdasid Al-Shari’ah Using Jasser Auda's
System Approach," Sakina: Journal of Family Studies, 8 (2024), 498-517.



169

Syari'ah. Proses inilah yang memperkuat keputusannya bahwa
pemahaman hukum Islam memerlukan pendekatan yang lebih
filosofis dan metodologis untuk mengatasi kerumitan yang timbul dari
perbedaan mazhab dan konteks zaman yang berubah.?*

Titik balik metodologis Auda adalah perolehan gelar Doktor
(Ph.D.) pertamanya dalam Analisis Sistem dari Universitas Waterloo,
Kanada, pada tahun 1996. Ilmu sistem, yang melihat objek kajian
sebagai entitas yang saling terkait dan berorientasi tujuan,
memberikan kerangka teoretis yang sangat dibutuhkan. Dengan
kerangka ini, Auda kembali ke ranah hukum Islam, meraih Ph.D.
keduanya dalam Filsafat Hukum Islam dari University of Wales pada
tahun 2008. Inilah cikal bakal di mana ia mengembangkan tesis bahwa
Syariah harus dilihat sebagai sebuah Sistem Utuh (Wholeness) dan
bukannya sekumpulan hukum yang terfragmentasi (atomistik).

Kontribusi utama Jasser Auda tertuang dalam bukunya yang
terkenal, Magqasid al-Shari’ah Ka Falsafah Ii al-Tasyri al-Islami: Ru’yah
Mandzumiyyah. Ta merevolusi studi Magasid (tujuan Syariah) dengan
menggeser fokusnya. Auda menantang Magasid klasik yang
cenderung berfokus pada Dharuriyyat al-Khamsah (perlindungan lima
hal pokok) yang bersifat defensif dan individual. Sebaliknya, ia
mendorong Magasid untuk dilihat melalui lensa enam fitur sistem,

menekankan pentingnya Keterbukaan (Openness) dan Orientasi

3% Samsul Hadi, "Pendekatan Multidisipliner Dalam Pengembangan Hukum Islam (Menurut
Pandangan: Jasser Auda)," (2020).



170

Tujuan (Purposefulness). Tujuan inti Syariah, menurutnya, harus
diperluas untuk mencakup nilai-nilai universal kontemporer seperti
Keadilan Sosial, Hak Asasi Manusia, dan Pengembangan Sains,
menjadikannya figur sentral dalam reformasi metodologis.235
Jasser Auda telah memegang berbagai posisi akademik penting
di seluruh dunia, mencerminkan jangkauan pemikirannya yang
universal. Ia menjabat sebagai Profesor di Fakultas Studi Islam Qatar
(QFTS), dan menjadi dosen tamu di lembaga-lembaga bergengsi
termasuk Universitas Alexandria, Mesir, dan Universitas Ryerson,
Kanada. Selain mengajar, ia juga menjadi Direktur Pendiri Magasid
Research Center di London, Inggris. Dengan mempromosikan
pemikiran yang menekankan pada sistem nilai yang fleksibel dan
relevan dengan konteks modern, Auda diakui secara luas sebagai salah
satu bapak Magqasid kontemporer yang paling berpengaruh.
f. Magasid al-Shari’ah Jasser Auda
Magqasid al-Shari‘ah menurut Jasser Auda adalah kumpulan
tujuan, nilai, dan prinsip dasar syariah yang berfungsi sebagai
kerangka filosofis untuk memahami, menimbang, dan menerapkan
hukum Islam secara sistemik, holistik, dan berorientasi pada

kemaslahatan manusia serta transformasi sosial.?>®

2% Ah Soni Irawan, "MaqaShid al-Shariah Jasser Auda Sebagai Kajian Alternatif Terhadap
Permasalahan Kontemporer." The Indonesian Journal of Islamic Law and Civil Law 3.1 (2022):
39-55.

2% Jasser Auda, Magasid al-Shari’ah (Lebanon: Maktab Al Tauzi’, 2012), 29.



171

Auda menegaskan bahwa magasid bukan sekadar “lima tujuan
daruriyyah”, tetapi suatu metodologi yang menjadikan syariah sebagai
sistem nilai yang terbuka, dinamis, dan mampu menjawab perubahan
zaman melalui realisasi keadilan, kemanusiaan, dan perbaikan
kehidupan manusia (i.sldh).237

Dalam pendekatan ini, magasid dipahami sebagai arah tujuan
syariah yang menghubungkan teks dengan realitas, menilai dampak
sosial-hukum, serta memandu proses pengambilan keputusan agar
tetap berfokus pada kemaslahatan yang komprehensif. Kerangka
pendekatan sistem (system approach) yang ditawarkan dan
dikembangkan serta diperluas oleh Jasser Auda dalam kitabnya
Magasid al-Shari’ah , dalam karyanya dia mengatakan:

Cl LI sl ALl Sl 55F B i &
ﬁjx v;;jr o B, @Q\j wujja:;ﬂ} Lz_ﬁ;sm M_M a3

z0 s s 0
of

RSEATIAR R LI z(MJ\ o BUS

7 e

Artinya: dan atas dasar ini, maka analisis yang menyeluruh dalam
buku ini akan diarahkan pada enam karakteristik berikut: Sifat
kognitif, sistemik, kehimpunan atau totalitas, keterbukaan,
Struktur hierarkis dengan hubungan antar unsur dan multi
dimensi, serta tujuan atau orientasi maksud.*®

Menurut Auda, analisis hukum dan ekonomi Islam semestinya

diarahkan pada enam karakteristik sistemik, yaitu:

27 Jasser Auda, Magasid al-SharT’ah.....,31.
238 Jasser Auda, Magasid al-Shari’ah (Lebanon: Maktab Al Tauzi’, 2012), 95.



172

1) Sifat Kognitif Sistem Hukum Islam

su.:d\ deJ 69 \M Lg.lj\ 3}/\43\ LSAU\MY\ C;ﬂ.U 4:4;:4,\\ ‘u)}a.l\ db

’/

S J\U\M‘JAMQ‘L‘M\J\ ‘J”Y\C’\JG’U
Artinya: Bahwa sistem hukum Islam yang dimaksud adalah sebuah

konsep yang terbentuk dalam pikiran seorang ahli fikih,

bukan realitas objektif di luar dirinya, sebagaimana

diungkapkan oleh Ibn Taymiyyah.239

Menurut Auda, hukum Islam (figih) merupakan hipotesis
hasil konstruksi kognitif para ahli hukum fikih. Hukum Islam
merupakan hasil dari penalaran dan ijtihad para ahli figh yang
mencoba untuk mengungkap makna tersembunyi atau implikasi
praktis dari syari’at yang ada di dalam Al-Qur’an dan di dalam
hadits. Sehingga sifat kognitif dari hukum Islam ini diperlukan
dalam memvalidasi ' pandangan ‘yang ' sangat ' bervariatif dalam
penentuan hukum Islam. Maksud dari ini; dikarenakan hukum
Islam itu merupakan produk hasil pemikiran dan ijtihad para ulama
maka tentunya antara ulama (madzhab) satu dengan ulama yang
lain tentunya ada perbedaan. Hal ini dikarenakan setiap ulama
mempunyai pemikiran tersendiri yang mungkin berbeda dengan
pemikiran ulama lain. Oleh karena itu, latar belakang pemikiran
setiap ulama fiqih sangat berpengaruh atau menentukan produk
hukum hasil ijtihadnya.

Dengan demikian, dikarenakan produk dari hukum Islam

(figih) merupakan hasil dari aktivitas kognitif (yang kemungkinan

239 Jasser Auda, Magasid al-Shari’ah ....., 95.



173

bisa ada kesalahan atau kekurangannya) tentunya memungkinkan
untuk diadakan kritik maupun pengkajian ulang.**°

Hal ini menunjukkan bahwa pemahaman tentang nilai-nilai
keadilan, kemudahan, dan solidaritas selalu bisa berkembang sesuai
konteks.

2) Keutuhan Sistem Hukum Islam

D (o R T O G G B 55 O e £
S Al BE o Al D Bl s el il il B
P IS BV W H W I ] ol ol G GNP
H0 BT GRSl e sl s (i
Artinya: dilihat dari sudut teori sistem (systems theory):Telah dijelaskan
sebelumnya bahwa ciri utama analisis parsial menurut filsafat
sistem ' adalah. sifatnya. yang menyeluruh dan terpadu (kulliyyah
syumuliyyah), yang berlawanan dengan pendekatan atomistik
tradisional,  yang' memandang bagian-bagian secara terpisah.
Metode berpikir manusia pada masa lalu umumnya bersifat parsial
(uz’i), yaitu didasarkan pada hubungan sebab tunggal dengan
akibat tunggal. . Cara' berpikir' seperti ini sudah dijelaskan

sebelumnya sebagai pendekatan yang terbatas, karena tidak
melihat keterkaitan antara berbagai faktor dan dimensi. 241

Keholistikan atau keutuhan hukum Islam yakni dapat dilihat dari
hujjah yang digunakan oleh para ulama ushul figh yaitu bersifat “holistic
evidence” (hujjah al-kulliy) yang dijadikan pertimbangan dalam
menentukan hukum Islam. Pemikiran yang holistik atau menyeluruh pun
juga diperlukan dalam mengkaji filsafat hukum Islam untuk

mengembangkan semantik dan ilmu kalam.

0 Abdurrahman Misno, Panorama Magqasid al-Shari’ah (Bandung: Cv. Media Sains Indonesia,
2021), 165.
1 Jasser Auda, Magasid al-Shar’ah ....., 96.



174

Jadi hukum Islam ini menyangkut keseluruhan aspek baik itu
terkait dengan ilmu ushul figh itu sendiri maupun kaitannya dengan ilmu-
ilmu yang lain. Oleh karena itu dalam penentuan hukum Islam tidak boleh
dilepaskan dari ilmu-ilmu agama yang lain seperti ilmu kalam. Dalam
hukum Islam dibutuhkan kesatuan antara hukum dengan moralitas
sehingga tercipta pendekatan yang bersifat holistik.?*?

Syariat Islam dipandang sebagai satu kesatuan yang utuh, bukan
potongan hukum yang terisolasi. Misalnya, hukum tentang muamalah
tidak bisa dilepaskan dari prinsip keadilan dan solidaritas sosial, begitu

pula hukum ibadah tidak dapat dipisahkan dari nilai kemudahan.

3) Keterbukaan Sistem Hukum Islam

o Je sty ksl s \uujm\””\yﬁwuup\jp o
o I e S el el G A o A e

Al B [ 2B o e 2

Artinya: Para ahli teori sistem membedakan antara sistem yang terbuka

dan sistem yang tertutup, dan mereka menegaskan bahwa setiap

sistem yang hidup harus bersifat terbuka.** Sistem yang terbuka

berinteraksi dengan lingkungan di luar dirinya, berbeda dengan
sistem tertutup yang terpisah dari lingkungannya.244

Menurut Auda, tidak ada istilah penutupan pintu ijtihad dalam
hukum Islam sebagaimana dikemukakan oleh para ulama klasik. Hal ini
dikarenakan hukum Islam dapat dikembangkan sesuai dengan kebutuhan

zaman jika memang menghadapi perubahan-perubahan baru dalam

242 Abdurrahman Misno, Panorama Magasid al-Shart’ah ....., 166.
23 Jasser Auda, Magasid al-Shari’ah ....., 97.
24 Jasser Auda, Magasid al-SharT’ah ....., 98.



175

beberapa aspek kehidupan manusia. Hukum Islam bisa bersifat fleksibel
sesuai dengan konteks zaman, keadaan, maupun tempat.

Jadi, meskipun hukum Islam yang telah ada baik itu syari’at, figh,
maupun fatwa yang dicetuskan oleh para ulama terdahulu bisa
dikembangkan sesuai dengan konteks kebutuhan manusia di era sekarang
ini. Selagi dalam pengembangan hukum Islam itu tetap berlandaskan pada
sumber hukum Islam yang utama yakni al-Qur’an dan hadits dan tetap
menjunjung tinggi Maqgasid al-Shari’ah sebagai filsafat hukum Islam.?*

Maka dapat diambil gambaran bahwa Hukum Islam sendiri tidak
statis, tetapi terbuka terhadap perubahan sosial, budaya, maupun
teknologi. Hal ini yang menjadikan prinsip martabat kemanusiaan dan
kebebasan memilih senantiasa cocok dan relevan di berbagai zaman dan
tempat.

4) Struktur Hierarki dalam Sistem 'Hukum Islam dan Hubungan Antar
unsurnya
s LT R (0 05 578 ) B0 s b s AR PG i
;\’,;f W ol 65\ RPN c,)fa;\ﬁ KHP i PL dji)\
o 5 G o ol 13 B0E S Sy 05 ) ;i
Gl o LI 6.5\ RRTH @uu) REN I ;w PR

}cf:.: . U..:-‘})\ L@.}\.A..w ‘_51-9 g_,.l;: LSJ\ ;\:,.;‘YU 44...&.“ )\ d&jA}L&\ J&ﬂjg:&w‘

o7 30 .

Wuw)\d&w

AN z AN

Artinya: Menganalisis suatu hal dengan cara memandangnya sebagai
susunan hierarkis merupakan pendekatan yang mendasar dan
umum, baik dalam metode sistemik maupun empiris. Membagi
keseluruhan sistem menjadi kelompok atau bagian-bagian

%5 Abdurrahman Misno, Panorama Magqasid al-Shari’ah....., 166.



176

merupakan proses untuk membedakan perbedaan dan kesamaan di
antara karakteristik bagian-bagian tersebut. Setiap karakteristik
menentukan suatu dimensi dalam ruang yang memiliki banyak
dimensi sifat. Dengan demikian, bagian-bagian yang memiliki
kemiripan sifat termasuk dalam kelompok atau kategori yang sama,
sedangkan bagian-bagian yang memiliki perbedaan sifat termasuk
dalam kelompok yang lain.**®

Meskipun dalam Magasid al-Shari’ah sebagaimana dirumuskan
oleh para ulama klasik seperti Al-Syathibi misalnya terdapat hieraki atau
tingkatan-tingkatan dari Magqdsid yang paling mendasar yakni dzaruriyat,
hajiyat, dan tahsiniyat, namun pada hakikatnya antara ketiganya saling
berhubungan dan berkaitan satu sama lain.

Bahkan pemenuhan salah satu kebutuhan itu harus dalam rangka
mewujudkan kebutuhan dasar di bawahnya. Dalam rangka memudahkan
pemahaman, kita bisa mengadopsi contoh antara kewajiban shalat, zakat,
puasa, kemudian kebutuhan manusia untuk makan  dan ‘kebutuhan
manusia untuk refreshing dalam ‘rangka menyegarkan kembali pikiran
yang dinilai sama-sama menjadi kebutuhan yang harus dipenuhi oleh
manusia. Meskipun yang harus didahulukan adalah kewajiban shalat,
zakat dan puasa, tetapi bukan berarti kebutuhan manusia untuk makan dan
refreshing tidak dipenuhi.?*’

Setiap hukum spesifik merupakan bagian dari hierarki tujuan
syariat yang lebih luas. Contohnya, larangan riba bukan hanya hukum

transaksi finansial, tetapi juga terkait dengan tujuan keadilan sosial dan

perlindungan martabat manusia.

28 Jasser Auda, Magasid al-SharT’ah....., 102.

247

Abdurrahman Misno, Panorama Magqasid al-Shari’ah ....., 167.



177

5) Multidimensional Sistem Hukum Islam

(S )y A3TN U (ol a3 sV 508 kel B o) S 00k Bl
Artinya: Dalam istilah teori sistem, terdapat dua dimensi utama yang

diperhitungkan dalam konsep multidimensi, yaitu tingkatan dan
taraf atau level **®

Dikarenakan sistem merupakan suatu kesatuan dari berbagai sub
sistem yang saling berkaitan begitu juga dengan hukum Islam yang
merupakan suatu sistem maka dalam berijtihad menentukan hukum Islam
harus berpikir multidimensi.

Dalam hal ini Auda mengkritik para ulama wshu/ maupun ulama
figih klasik yang cenderung berpikirnya hanya satu atau dua dimensi saja.
Misalnya memandang segala sesuatu hanya dari sisi hitam dan putih, fisik
dan metafisik, universal dan spesifik dan lain sebagainya. Misalnya dalam
ta’arud al-dalalah yang ‘terkadang ‘ada’ yang menganggap ada
pertentangan ayat dalam al-Qur’an,

Padahal jika kita berpikir multidimensional maka tidak mungkin
ada pertentangan ayat dalam al-Qur’an. Melainkan yang ada adalah
pemahaman manusia yang terbatas pada satu atau dua aspek saja sehingga
ketika memahami ayat merasa ada yang saling bertentangan.249

Syariat Islam mempunyai macam-macam dimensi yang saling
terhubung. Tidak dapat dipahami oleh penglihatan dari segi halal dan
haramnya saja. Nilai toleransi dan kemudahan, misalnya, tidak bisa
direduksi pada satu dimensi hukum, melainkan hadir dalam aspek sosial,

etika, dan spiritual.

8 Jasser Auda, Magasid al-SharT’ah ....., 102.
49 Abdurrahman Misno, Panorama Maqasid al-Shart’ah....., 168.



178

6) Kebertujuan Sistem Hukum Islam

z
s o} -

el

Ty

;/' 2l 1 )Ja_,k\ u\

35 ) Aol st D ads 105 44;,5\ u.w BB
Artinya: sesungguhnya sebuah sistem dianggap kebertu]uan apabila
mampu memperoleh hasil yang sama dengan cara yang beragam,
atau memperoleh hasil yang beragam di dalam lingkungan yang
sama, selama hasil tersebut tetap mewujudkan Magqgasid (tujuan-
. | . 250

tujuan) yang dikehendaki.

Dalam suatu sistem, tujuan adalah menjadi sesuatu yang paling inti.

- 2
jLWg%M\M@u\JW\b

|
s
e -
°

Hal ini dikarenakan suatu sistem dibentuk memang dalam rangka
mencapai tujuan tertentu, begitu juga dengan hukum Islam. Dalam hal ini
Magasid atau tujuan dari dimunculkannya suatu hukum Islam itu
merupakan inti dari hukum Islam itu sendiri. Kebertujuan hukum Islam
ini mengkover kelima fitur sistem hukum Islam di atas yakni sifat
kognitif, keutuhan, keterbukaan, keterkaitan antar tingkatan, maupun
multidimensional.” Jadi antara keenam fitur pendekatan sistem tersebut
saling berkaitan satu sama lain, dengan kebertujuan sebagai intinya. Hal
ini dikarenakan fitur itu disusun dalam rangka untuk mencapai tujuan.”*
C. Kerangka Konseptual.

Kerangka konseptual pada tesis ini berfungsi sebagai peta jalan teoretis
yang memandu seluruh proses penelitian. Kerangka ini dibangun berdasarkan
sintesis dari beberapa teori dan temuan penelitian sebelumnya yang relevan
dengan topik ini. Tujuannya adalah untuk secara jelas menggambarkan
hubungan antar variabel yang diteliti, serta menjelaskan bagaimana dan

mengapa hubungan tersebut diasumsikan ada.

0 yasser Auda, Magasid al-SharT’ah....., 102.
21 Abdurrahman Misno, Panorama Maqasid al-Shari’ah ....., 168.



179

Diagram visual dari kerangka ini disajikan untuk memudahkan

pemahaman.

Panah-panah

yang

menghubungkan

setiap  variabel

merepresentasikan hipotesis yang akan diuji dalam penelitian ini. Dengan

demikian, kerangka konseptual ini tidak hanya berfungsi sebagai landasan

teoretis, tetapi juga sebagai dasar untuk pengembangan instrumen penelitian

dan metode analisis data yang akan digunakan.

Gambar 1.1
Kerangka Konseptual

Kontruksi Pemikiran

l

f
\

)
)

Ekonomi Islam Muhammad

Baqir Al-Shadr

I

\_

Kepemilikan Ganda

Kebebasan Ekonomi Dalam
Batasan Tertentu

dan Keadilan Sosial

l

Magqasid al-Shari’ah Jasser
Auda

;

N 4

A
v

J -

~

Sifat Kognitif
Keutuhan Sistem
Keterbukaan Sistem
Keterkaitan Antar Tingkatan
Multidimensional
Kebertujuan

)

»

Pendekatan Metodologis
Fitur Maqgashid melalui
Analisis Kritis dan
Rekontruksi

}

Model Ekonomi Yang

Adaptif dan Relevan dengan

Tantangan Zaman




BAB III
PENYAJIAN DATA DAN ANALISIS

A. Penyajian Data dan Analisis

Penyajian data dalam poin ini menyajikan berbagai data yang
diperoleh selama masa penelitian mengenai Konstruksi Pemikiran Ekonomi
Islam Muhammad Baqir As-Sadr Perspektif Magasid Syariah Jasser Auda.
Data ini dikumpulkan melalui metode pengumpulan data yang meliputi
dokumentasi karya primer dan sekunder, kajian pustaka mendalam, serta
analisis kritis dari pemikiran Muhammad Bagir As-Sadr dan metodologi
Magasid Syariah Jasser Auda. Selanjutnya, data tersebut dipaparkan
sebagaimana data yang terhimpun dalam proses pengumpulan data tersebut.
Data, hasil yang dikumpulkan_tersebut berupa-data pokok yang berkaitan
dengan kerangka metodologis dan konsep-konsep sentral dalam pemikiran
ekonomi Islam As-Sadr, analisis keselarasan pemikiran ekonomi As-Sadr
dalam perspektif Magasid Syariah Jasser Auda yang sistemik, serta analisis
sintesis antara konstruksi pemikiran As-Sadr dengan kerangka Magasid
Syariah Jasser Auda untuk pengembangan teori ekonomi Islam kontemporer.

Data yang dikumpulkan diperkuat dengan hasil analisis teks-teks
primer secara langsung serta pendokumentasian kutipan-kutipan kunci,
berdasarkan teknik pengumpulan data tersebut sehingga dapat menjadi data
pendukung atau sumber data sekunder yang terdapat dalam penelitian ini.
Berikut hasil dari penyajian atau pemaparan data sekaligus hasil analisa data

penelitian yang berkaitan dengan konstruksi pemikiran ekonomi Islam

180



181

Muhammad Baqir As-Sadr, analisisnya dari perspektif Magdsid Syariah
Jasser Auda, serta analisis implikasi sintesis keduanya dalam pengembangan
teori ekonomi Islam sebagai berikut
1. Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-Shadr
a. Konsep Dasar Konstruksi
Secara sosiologis, konstruksi pemikiran terbentuk melalui tiga
tahapan dialektis yang saling berkaitan. Melalui magnum opus
Iqtishaduna, Muhammad Baqir Al-Shadr melakukan konstruksi
epistemologi ekonomi Islam yang mandiri melalui tiga tahapan
dialektika Berger yaitu: eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi
untuk membentuk paradigma ekonomi Islam yang utuh dan koheren
sebagai respons terhadap hegemoni sistem ekonomi Barat. Tahapan-
tahapan sebagai berikut:
1) Eksternalisasi
Tahap Eksternalisasi merupakan momen pertama dimana
individu sebagai aktor sosial secara aktif memproyeksikan
kesadarannya ke dalam dunia sosial. Pada tahap eksternalisasi,
Muhammad Bagqir Al-Shadr bertindak sebagai subyek yang aktif
mencipta, merespons kegagalan sistem ekonomi impor dengan
menuangkan sebuah sistem alternatif yang mandiri. Karya
monumentalnya, Iqtishaduna, dibuka dengan sebuah deklarasi yang

jelas tentang tujuan konstruktifnya. Ia tidak sekadar mengkritik,



182

tetapi membangun. Dalam pengantarnya, Al-Sadr secara eksplisit
menyatakan:
2LalSUI 5 gl b pdi O (sl (Lslasdl) jE1 e U3 (OIS 1S

“*—:J.L;:’j GJJW&A(};J\‘\A@-AJ L«fcdﬂ)}w}ﬂ J\.@EY\JC«LMU

Artinya: Dan  begitulah  adanya, dan kami fokus untuk
menyempurnakan ekonomi kami (Iqtishaduna), serta berupaya
menyajikan di dalamnya gambaran ekonomi Islam yang relatif
lengkap, sebagaimana kita fahami saat ini dari sumber dan
asal-usulnya.2 i

Eksternalisasi al-Shadr tidak berhenti pada kritik moral, ia
juga melakukan kritik epistemologis terhadap fondasi intelektual
kedua sistem tersebut. Dalam Iqtishaduna, ia menggambarkan
bagaimana kapitalisme bertumpu pada individualisme ekstrem,
sedangkan ‘sosialisme meniadakan" kepemilikan - pribadi hingga
mematikan kreativitas manusia. Kedua ideologi ini, menurut al-
Shadr, lahir dari-asumsi filosofis yang keliru tentang manusia dan
tujuan hidupnya. Ketika al-Shadr mengemukakan analisis tersebut,
ia sedang memproyeksikan gagasan internalnya menjadi wacana
publik, yang kemudian menjadi bahan dialog, kritik, dan
transformasi pemikiran. Inilah hakikat eksternalisasi yaitu gagasan
subjektif berpindah ke ruang sosial.

Pernyataan ini adalah jantung dari proses eksternalisasi. Di
sini, Al-Sadr tidak lagi sebagai penerima pasif, melainkan sebagai
arsitek yang secara sadar merancang bangunan pemikiran baru.

Konteks sosial dan intelektualnya ditandai oleh hegemoni

22 Bagir Al-Shadr, Iqtishaduna. ..., 26.



2)

183

kapitalisme dan sosialisme yang menuntut untuk memproyeksikan
(eksternalisasi) sebuah jawaban yang orisinal, yang berakar pada
identitas keislaman.

Obyektivasi

Tahap Obyektivasi terjadi ketika produk hasil eksternalisasi
tersebut memperoleh status realitas independen di luar diri
penciptanya. Pemikiran yang semula subyektif kini membeku
menjadi fakta sosial yang dapat diamati, dikaji, dan dikritik oleh
orang lain.

Lebih lanjut lagi dalam Igtishaduna, Al-Shadr kemudian
melakukan proses obyektivasi dengan cara yang sangat
metodologis. Ia memisahkan pemikirannya dari arus utama lainnya,
menjadikannya ~ sebuah “entitas ~yang berbeda  dan “.dapat
diidentifikasi. Hal ini tercermin dalam struktur Iqtishaduna itu
sendiri, yang secara gamblang membedakan dirinya dari teori lain.
Ia menulis:

ol ) LR A aaly Y oLyl Jis o= O awy
3 Jgln CSIB 1S J b o bl iy i O) gt bl
3 Jrex Lake TW) Sl b ) \ZJ&;) ¢ SO Cadll JoY fal
Ll o lgs) e S o 1in V) s i et &l
io 8 1 Badal) eV Gy SIS L 525 6580 5 gemy Condl)
g i gl il by aes Ll o) oS e pai o)
o) 3LVl ey Ledle Ll (3 (i y el )1 oyl



184

Gl (W) il e §8le 3 sear oDl sLasYl dul s Tug .
sLasV¥l kb Al G 0 i gast o faadll M 3
Artinya: Setelah mendefinisikan makna ekonomi Islam untuk
memudahkan pemahaman studi-studi selanjutnya, kita akan
membahas secara singkat bab-bab dalam buku ini. Bab
pertama membahas Marxisme. Mengingat materialisme
historis yang mendasarinya, kita terlebih dahulu mengkaji
kerangka intelektual ini sebelum secara langsung mengkritik
doktrin tersebut, yang pada akhirnya membongkar fondasi
ilmiah yang dianggap mendasari struktur ideologis Marxisme.
Bab kedua didedikasikan untuk mengkaji dan mengkritik
kapitalisme, mengeksplorasi fondasinya, dan mendefinisikan
hubungannya dengan ekonomi politik. Kajian ekonomi Islam
dimulai  langsung dari  bab ketiga, yang membahas
serangkaian konsep fundamental sistem ekonomi ini. 253

Pendekatan ini bukanlah sekedar kritik, ini adalah sebuah
tindakan untuk mengobyektivasi ekonomi Islam sebagai sebuah
sistem yang setara, bahkan lebih unggul, dalam dialektika umum.
Dengan membedah. kapitalisme dan marxisme hingga ke akar
filsafatnya, Al-Sadr menjadikan pemikirannya sebagai obyek baru
yang harus diperhitungkan. Karya tulisnya yang kompleks dan
sistematis itu sendiri menjadi bukti fisik dari obyektivasi. hal ini
menjadi fakta intelektual yang sekarang dapat dirujuk, dikritik,
atau didukung.

3) Internalisasi
Tahap Internalisasi menyempurnakan siklus dialektika ini
dengan proses dimana realitas yang telah terobyektivasi diserap
kembali oleh individu dalam masyarakat. Melalui sosialisasi dan

pembelajaran, pemikiran yang telah menjadi fakta sosial tersebut

253 Bagir Al-Shadr, Iqtishaduna....., 30.



185

diambil-alih dan dijadikan bagian dari kesadaran subyektif anggota
masyarakat.

Agar pemikiran dalam Igtishaduna terinternalisasi, ia
membutuhkan kerangka konseptual yang dapat dipahami dan
dijadikan pedoman. Al-Sadr menyadari hal ini dan melakukan
eksternalisasi lebih lanjut dengan menciptakan terminologi dan
klasifikasi khas yang memudahkan adopsi. Salah satu kontribusi
terbesarnya adalah teorinya tentang bentuk-bentuk kepemilikan. Ia

membedakannya dengan jelas:
AAQ.AJ\ T:\::a ;JJ.,\; c.p_.& ‘v\.?'\) g_,JJ LS’ mm‘ :JL/{:ZL?}M 3;;:_; ::\
.x;-\’jj\ JLJ\ \.u L 0o (4.&}351)\ JL{,AJ\ o3 ASLJ\) ﬁ;.-jfs}d\

°

e 4.§uu Ll RV ggjjj\ ST o L
ki 4 bl ek My ] L

//} -, 2 0

G Gls 7y L;L;::MU \zj.u Lgie e i Uy cad J,w AT
djj)ai\ i:;p_:a\
Artinya:  Islam  menetapkan  bermacam-macam  bentuk
kepemilikan secara kebersamaan, sehingga menegakkan
prinsip kepemilikan ganda (vaitu kepemilikan dengan
bentuk  beragam) sebagai pengganti dari prinsip
kepemilikan tunggal yang dianut oleh kapitalisme dan
sosialisme. Islam mengakui adanya kepemilikan pribadi,
kepemilikan umum, dan kepemilikan negara, masing-
masing memiliki bidangnya sendiri untuk dijalankan. Islam
tidak memandang salah satu diantaranya sebagai
penyimpangan, pengecualian, dan solusi sementara yang
muncul karena keadaan tertentu.”>*

Dengan mendefinisikan dan memberi nama yang spesifik

pada konsep-konsep ini, Al-Shadr telah menciptakan sebuah bahasa

24 Bagir Al-Shadr, Igtishaduna....., 280.



186

operasional untuk ekonomi Islam. Klasifikasi ini bukan hanya teori
namun ia menjadi alat untuk menganalisis kebijakan publik,
menilai keadilan distributif, dan membedakan praktik ekonomi
yang sesuai syariah. Bahasa inilah yang kemudian memfasilitasi
internalisasi, karena para aktivis, ekonom, dan masyarakat dapat
mulai berpikir tentang ekonomi menggunakan kategorisasi yang
ditawarkan Al-Shadr, mengubah konsep abstrak menjadi kesadaran
kolektif dan pedoman bertindak.

Pemikiran ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-Sadr dalam
Igtishaduna merepresentasikan sebuah konstruksi intelektual yang
brilian yang dapat dipahami melalui tiga tahapan dialektis.
Pertama, melalui eksternalisasi, Al-Sadr secara aktif merespons
kekosongan ‘ideologis ‘zamannya dengan  membangun “sistem
ekonomi alternatif 'yang ‘berakar dari sumber-sumber Islam,
sebagaimana ditegaskannya tentang upaya menetapkan teori
ekonomi Islam yang mandiri. Kedua, melalui objektivasi,
pemikirannya berubah dari gagasan subjektif menjadi entitas
intelektual yang mandiri dan terlembagakan, dengan metodologi
jelas yang memaparkan teori ekonomi Marxis dan Kapitalis
sebelum membangun teori ekonomi Islam di atas puing-puing
keduanya.  Ketiga, melalui internalisasi, konsep-konsep

fundamental seperti klasifikasi kepemilikan menjadi tiga jenis yaitu



187

individu, umum, dan negara diadopsi menjadi kesadaran kolektif
dan kerangka operasional komunitas Muslim.
b. Prinsip-Prinsip Dasar Konstruksi Pemikiran
1) Prinsip Aktivitas

Prinsip Aktivitas menekankan peran aktif individu dalam
membangun pengetahuan. Menurut prinsip ini, pikiran manusia
bukanlah wadah kosong yang hanya menerima informasi,
melainkan alat  yang mengolah, menyeleksi, dan menata
pengalaman sehingga menghasilkan pemahaman baru. Aktivitas
intelektual ini mencakup kemampuan berpikir kritis, menganalisis
fenomena, dan menyusun konsep-konsep yang relevan dengan
kehidupan nyata. Dalam konteks ekonomi Islam, prinsip ini
menjadi landasan bagi pembaca “atau pelaku ekonomi“untuk
memahami hukum-hukum Islam secara mendalam, bukan sekadar
menerima aturan secara pasif.

Lebih jauh, prinsip aktivitas menekankan bahwa pemikiran
ekonomi Islam harus bersifat konstruktif dan kreatif. Individu
diajak untuk membangun pemahaman yang kontekstual terhadap
konsep kepemilikan, distribusi, dan tanggung jawab sosial. Dalam
Igtishaduna, al-Shadr menekankan bahwa ekonomi Islam bukan
sekadar kumpulan hukum rinci, tetapi metodologi berpikir yang
memungkinkan individu menyusun sistem ekonomi yang sesuai

prinsip syariah sekaligus adaptif terhadap perubahan zaman.



188

Selain itu, prinsip ini terkait dengan fondasi kepemilikan
ganda  (al-milkiyah  al-muzdawijah).  Aktivitas  berpikir
memungkinkan individu memahami keseimbangan antara hak
kepemilikan pribadi dan kepentingan publik. Dengan berpikir aktif,
seseorang dapat menafsirkan batasan kepemilikan, memastikan
tidak ada penumpukan kekayaan, dan menjaga keseimbangan sosial
sesuai maqasid al-shari‘ah . Prinsip aktivitas menegaskan bahwa
pemahaman ekonomi Islam tidak bisa bersifat pasif, melainkan
membutuhkan keterlibatan intelektual dan analisis kritis dari setiap
individu.

Bagqir al-Shadr menunjukkan penerapan prinsip aktivitas
melalui pemikiran tentang kepemilikan pribadi dan publik. Ia
menekankan bahwa kepemilikan™ tidak™ boleh disalahgunakan dan
harus dikaitkan dengan tanggung. jawab sosial. Individu harus
memahami konsep kepemilikan ganda dan menyesuaikan praktik
ekonomi mereka agar sesuai prinsip Islam, misalnya dalam hal
distribusi kekayaan, larangan riba, dan peran zakat sebagai
mekanisme keseimbangan sosial.

Selain itu, al-Shadr menekankan bahwa ekonomi Islam
adalah sistem hidup yang memerlukan pemikiran aktif dan
reflektif. Ia mengevaluasi sistem ekonomi kontemporer (kapitalis
atau sosialis) dan membandingkannya dengan prinsip Islam,

sehingga dapat merumuskan alternatif yang lebih adil dan sesuai



189

syariah. Aktivitas berpikir menjadi inti metodologi ekonomi Islam,
karena pemahaman yang pasif tidak akan menghasilkan sistem
ekonomi yang seimbang dan berkeadilan.

Hal ini menegaskan keterkaitan prinsip aktivitas dengan
fondasi kepemilikan ganda. Prinsip aktivitas menegaskan bahwa
pemikiran ekonomi Islam bersifat konstruktif dan reflektif.
Individu harus mampu menginternalisasi prinsip kepemilikan
ganda, memahami batasan hak milik, dan menyeimbangkan
kepentingan pribadi dan publik. Tanpa aktivitas intelektual,
ekonomi Islam hanya akan menjadi kumpulan aturan formal,
kehilangan relevansi dengan realitas masyarakat.

Lebih jauh, prinsip ini juga menghubungkan kebebasan
ekonomi dan keadilan sosial. ‘Aktivitas berpikir memungkinkan
individu merancang sistem ‘ekonomi yang memberikan kebebasan
untuk berinovasi sekaligus menjaga keseimbangan sosial. Dengan
demikian, prinsip aktivitas menjadi fondasi bagi implementasi tiga
fondasi utama ekonomi Islam: kepemilikan ganda, kebebasan
ekonomi terbatas, dan keadilan sosial.

Prinsip aktivitas terlihat jelas dalam Iqtishaduna, di mana
al-Shadr menekankan metodologi berpikir sebagai inti pemikiran
ekonomi Islam. Bukti teks eksplisit menunjukkan bahwa
pemahaman ekonomi Islam menuntut keterlibatan aktif individu.

Dengan aktivitas berpikir, individu dapat memahami, menafsirkan,



190

dan menerapkan prinsip ekonomi, sebagaimana dikemukakan oleh
Bagqir as-Shadr:
5 OB dslan Yl Rl adblan by e Sl S S
Q) a1l 5 clasls] Il Flall s 3 ,ae e 3,0l

Artinya: Agar manusia mampu memenuhi (atau menyediakan)
kepentingan alami dan sosialnya, ia harus dibekali dengan
kemampuan  untuk mengetahui kepentingan-kepentingan
tersebut dan cara untuk mewujudkannya, serta dengan
dorongan (motivasi) yang mendorongnya untuk berusaha
demi kepentingan tersebut.*

Selain itu, prinsip ini memastikan bahwa ekonomi Islam
tidak bersifat dogmatis, melainkan adaptif, kritis, dan relevan.
Aktivitas intelektual memungkinkan penerapan prinsip syariah
secara kontekstual, menjadikan ekonomi Islam sistem yang hidup
dan progresif.

2) Prinsip Sosialitas

Prinsip Sosialitas menekankan bahwa pemikiran manusia
tidak terbentuk secara individual semata, melainkan selalu
dipengaruhi oleh interaksi sosial, budaya, bahasa, dan nilai-nilai
masyarakat. Pemahaman terhadap konsep-konsep ekonomi, politik,
atau hukum syariah tidak dapat dilepaskan dari konteks komunitas
tempat individu itu hidup. Dengan kata lain, manusia hanya bisa

mencapai kesempurnaan pengetahuan dan kemanusiaannya melalui

2% Bagir Al-Shadr, Igtishaduna. ...., 300.



191

keterlibatan dalam hubungan sosial, dialog, dan pengalaman
bersama orang lain.

Dalam konteks ekonomi Islam, prinsip sosialitas
menunjukkan bahwa kesejahteraan individu tidak dapat dipisahkan
dari kesejahteraan masyarakat. Al-Shadr menekankan pentingnya
interaksi sosial dalam mengatur distribusi kekayaan melalui
mekanisme seperti zakat, sedekah, dan sistem perdagangan yang
adil. Ekonomi Islam bukan sekadar aturan transaksi, tetapi sistem
sosial yang menekankan tanggung jawab kolektif dan hubungan
harmonis antar anggota masyarakat.

Lebih jauh, prinsip sosialitas juga terkait dengan fondasi
keadilan sosial (al-‘adalah al-ijtima ‘iyyah) dalam pemikiran al-
Shadr. Sosialitas memastikan bahwa aturan ekonomi Islam“selalu
mempertimbangkan dampak sosial- dan ‘keseimbangan komunitas,
sehingga setiap tindakan ekonomi yang dilakukan individu selalu
dikaitkan dengan kebaikan kolektif. Pemahaman ekonomi Islam
yang diwarnai sosialitas akan mendorong masyarakat untuk
bersikap adil, berempati, dan saling menjaga kesejahteraan
bersama.

Al-Shadr secara eksplisit menekankan bahwa manusia
adalah makhluk sosial dan kesempurnaan kemanusiaannya hanya
tercapai dalam interaksi sosial. Dalam membahas distribusi

kekayaan dan kepemilikan, ia menunjukkan bahwa sistem ekonomi



192

Islam harus memperhatikan keadilan antar anggota masyarakat, dan
setiap individu memiliki tanggung jawab moral terhadap
kesejahteraan orang lain.

Selain itu, ia menekankan bahwa praktik ekonomi Islam,
seperti zakat, sedekah, dan larangan penimbunan kekayaan,
dirancang untuk memperkuat solidaritas sosial. Dengan kata lain,
prinsip sosialitas memungkinkan ekonomi Islam tidak hanya fokus
pada kepentingan individu, tetapi juga membangun harmoni sosial.
Interaksi sosial inilah yang menjadi mekanisme nyata bagi
tercapainya keadilan dan kesejahteraan komunitas.

Hal ini menegaskan bahwa manusia hanya dapat
mengembangkan kemanusiaannya dalam konteks sosial, dan
pemikiran ekonomi tidak terlepas dari interaksi sosial. ‘Selain itu,
dalam membahas keadilan distribusi kekayaan, ia menegaskan:

S Al el e bVl Bl £ sl e e 0B
il Lgo i, Belonm V) el | (ool e g 080

(\:J\

Artinya: Maka sesungguhnya, ketika Islam memasukkan keadilan
sosial ke dalam prinsip-prinsip dasar yang membentuk
mazhab ekonominya, ia tidak mengadopsi keadilan sosial
dengan konsepnya yang abstrak secara umum?®®

Prinsip sosialitas dalam Iqtishaduna menunjukkan bahwa
pemikiran ekonomi Islam tidak bersifat individualistik, melainkan

selalu dikaitkan dengan kesejahteraan komunitas. Interaksi sosial

2% Bagir Al-Shadr, Igtishaduna....., 301.



193

menjadi dasar pembentukan aturan ekonomi yang adil dan
berimbang, termasuk penerapan zakat, sedekah, dan distribusi
kekayaan. Hal ini menguatkan fondasi keadilan sosial dalam
ekonomi Islam.

Prinsip sosialitas juga memastikan bahwa ekonomi Islam
responsif terhadap nilai dan norma masyarakat. Dengan memahami
konteks sosial, individu dapat menerapkan kebebasan ekonomi
terbatas (al-hurriyyah al-igtishadiyyah fi nithagi al-mahdud) secara
proporsional, menjaga keseimbangan antara hak individu dan
tanggung jawab kolektif. Prinsip sosialitas menjadikan ekonomi
Islam relevan, manusiawi, dan aplikatif.

Prinsip sosialitas terlihat jelas dalam Iqtishaduna, di mana
al-Shadr menekankan pentingnya interaksi sosial 'dan tanggung
jawab kolektif. 'Bukti teks eksplisit-menunjukkan bahwa pemikiran
ekonomi Islam selalu mempertimbangkan kesejahteraan
masyarakat, solidaritas sosial, dan keadilan antar anggota.

Selain itu, prinsip sosialitas berperan menguatkan fondasi
keadilan sosial al-Shadr. Interaksi sosial menjadi mekanisme nyata
bagi penerapan prinsip ekonomi Islam, sehingga kebebasan
ekonomi, kepemilikan ganda, dan keadilan sosial saling terintegrasi

dalam sistem yang harmonis dan berkeadilan.



194

3) Prinsip Kontekstualitas

Prinsip Kontekstualitas menegaskan bahwa pemikiran
manusia tidak terbentuk dalam ruang hampa, melainkan selalu
dipengaruhi oleh kondisi historis, budaya, sosial, dan situasional.
Pemahaman terhadap konsep-konsep ekonomi atau hukum syariah
sangat bergantung pada lingkungan dan pengalaman individu.
Konteks berfungsi sebagai batasan sekaligus peluang bagi
perkembangan pola pikir, sehingga setiap teori atau sistem harus
dipahami dalam kerangka sosial dan historisnya.

Dalam ekonomi Islam, prinsip kontekstualitas menunjukkan
bahwa penerapan hukum syariah harus menyesuaikan dengan
kondisi masyarakat. Al-Shadr menekankan bahwa sistem ekonomi
Islam tidak" dapat diterapkan secara identik di setiap komunitas,
karena perbedaan adat, norma, dan kondisi ekonomi memerlukan
penyesuaian tertentu. Konteks sosial ekonomi menentukan
bagaimana prinsip kepemilikan, kebebasan, dan keadilan dapat
diimplementasikan secara efektif.

Prinsip kontekstualitas juga terkait dengan fondasi
kebebasan ekonomi terbatas (al-hurriyyah al-igtishadiyyah fi
nithaqi al-mahdud). Konteks sosial dan budaya menentukan
batasan kebebasan individu dalam kegiatan ekonomi. Dengan
memahami konteks, individu dapat menerapkan kebebasan

ekonomi secara proporsional, tanpa melanggar norma sosial atau



195

prinsip keadilan. Prinsip ini memastikan bahwa ekonomi Islam
responsif, adaptif, dan relevan dengan realitas masyarakat.

Al-Shadr menekankan bahwa penerapan ekonomi Islam
harus memperhitungkan adanya perbedaan kondisi masyarakat,
sejarah, dan budaya. la membandingkan sistem kapitalis, sosialis,
dan Islam, lalu menunjukkan bahwa prinsip ekonomi Islam hanya
dapat berjalan efektif jika disesuaikan dengan konteks sosial
tertentu. Misalnya, mekanisme distribusi kekayaan atau aturan
perdagangan harus mempertimbangkan norma lokal dan struktur
masyarakat.

Selain itu, al-Shadr menunjukkan bahwa kebebasan
ekonomi dalam Islam tidak bersifat mutlak, melainkan dibatasi
oleh kebutuhan ‘masyarakat, keadilan, dan kepentingan kolektif.
Pemahaman ini- menegaskan bahwa' ekonomi Islam selalu
kontekstual, menyesuaikan prinsip universal dengan realitas lokal,
sehingga tetap sesuai dengan magqasid al-shari‘ah dan menjaga
keseimbangan sosial. Dalam hal ini, Al-Shadr menulis:

OOl Gl DY) L ey ) dslas ) Al obllaze OB
c«:a.m.U Lalanyl Oy b))

Artinya: Sesungguhnya, tuntutan (atau persyaratan) keadilan sosial
vang diserukan oleh Islam, berbeda-beda sesuai dengan

. . 257
perbedaan kondisi ekonomi masyarakat

7 Bagir Al-Shadr, Igtishaduna....., 283.



196

Prinsip kontekstualitas menegaskan bahwa ekonomi Islam
tidak bersifat dogmatis atau seragam, melainkan adaptif terhadap
lingkungan dan kondisi masyarakat. Pemahaman dan penerapan
prinsip kepemilikan ganda, kebebasan ekonomi terbatas, dan
keadilan sosial harus disesuaikan dengan konteks lokal agar efektif
dan relevan.

Kontekstualitas memungkinkan individu dan masyarakat
untuk mengintegrasikan pengalaman sosial, budaya, dan historis ke
dalam praktik ekonomi. Dengan demikian, kebebasan ekonomi
tetap dijaga, kepemilikan diatur, dan keadilan sosial terpenuhi
tanpa melanggar norma syariah, menjadikan sistem ekonomi Islam
responsif dan aplikatif.

Prinsip kontekstualitas terlihat jelas dalam Iqtishaduna, di
mana al-Shadr' menekankan ' adaptasi ' penerapan ekonomi Islam
terhadap kondisi sosial, budaya, dan sejarah masyarakat. Bukti teks
eksplisit menunjukkan bahwa prinsip ini menentukan batasan dan
peluang dalam implementasi kebebasan ekonomi, kepemilikan, dan
keadilan sosial.

Selain itu, prinsip ini juga berperan penting untuk
memastikan ekonomi Islam relevan dengan realitas masyarakat,
sehingga prinsip universal syariah dapat diterapkan secara efektif

tanpa kehilangan fleksibilitas atau nilai-nilai keadilan. Prinsip ini



4)

197

menguatkan fondasi kebebasan ekonomi terbatas dan menjaga
keseimbangan antara kepentingan individu dan kolektif.
Prinsip Dinamika

Prinsip Dinamika menekankan bahwa pengetahuan dan
pemikiran manusia bersifat berubah, berkembang, dan progresif
seiring waktu. Setiap pengalaman baru, informasi, atau perubahan
sosial-ekonomi dapat mempengaruhi, memperkaya, atau bahkan
merombak struktur pemikiran yang telah ada. Dengan kata lain,
pemikiran manusia tidak statis, melainkan selalu mengalami proses
pengembangan dan pembaruan agar tetap relevan dengan
kebutuhan dan tantangan zaman.

Dalam konteks ekonomi Islam, prinsip dinamika
menegaskan bahwa sistem ekonomi Islam tidak kaku, ia - mampu
menyesuaikan diri dengan ‘perkembangan masyarakat, teknologi,
dan praktik ekonomi kontemporer. Dinamika ini memungkinkan
prinsip-prinsip universal syariah tetap efektif dan aplikatif, bahkan
di tengah perubahan sosial, ekonomi, dan budaya. Dinamika juga
berfungsi sebagai mekanisme adaptasi agar ekonomi Islam selalu
relevan dengan kebutuhan masyarakat.

Prinsip ini juga berkaitan dengan fondasi kebebasan
ekonomi terbatas (al-hurriyyah al-igtishadiyyah fi nithaqi al-
mahdud) dan keadilan sosial (al-‘adalah al-ijtima ‘iyyah). Dengan

pemikiran yang dinamis, individu dan masyarakat dapat



198

menyesuaikan implementasi kebebasan ekonomi dan distribusi
kekayaan sesuai kondisi baru, tanpa melanggar prinsip syariah.
Prinsip ini menegaskan bahwa ekonomi Islam adalah sistem hidup
yang adaptif, progresif, dan responsif terhadap perubahan zaman.
Al-Shadr menunjukkan bahwa ekonomi Islam adalah sistem
hidup yang dapat berkembang. Ia menekankan bahwa prinsip-
prinsip kepemilikan, kebebasan ekonomi, dan keadilan sosial harus
diterapkan dengan mempertimbangkan perubahan sosial, teknologi,
dan budaya. Misalnya, mekanisme distribusi kekayaan dan aturan
perdagangan harus disesuaikan agar tetap relevan dan efektif.
Selain itu, al-Shadr juga mengevaluasi sistem ekonomi lain,
seperti kapitalisme dan sosialisme, lalu menyesuaikan penerapan
prinsip ekonomi Islam agar sesuai realitas kontemporer. Dinamika
berpikir ini memastikan ‘bahwa . ekonomi Islam tidak kaku,
melainkan mampu menanggapi tantangan zaman sambil tetap
menjaga keseimbangan antara hak individu dan kepentingan
kolektif. Al-Shadr menulis:
ged 55 A ) el ULy 200 3 ns poo 3 S Jonais (S SS
B3y g gy &) bl aiay wiby olad YL I
Uy gl 3 il ¥l e 005 0 o Oleis Lb 21391 ol 4
e @ O el

Artinya: Maka, hal itu tidak mungkin dirinci dalam rumusan
(formula) konstitusional yang kaku. Sebaliknya, satu-satunya
jalan adalah membuka ruang bagi Wali al-Amr (pemegang
kekuasaan/penguasa), untuk menjalankan fungsinya sebagai
otoritas pengawas dan pengarah, serta membatasi kebebasan



199

individu dalam hal yang mereka lakukan atau tinggalkan dari

perkara yang dibolehkan dalam Syariat, sesuai dengan prinsip

Islam dalam masyarakat.”>®

Prinsip dinamika menegaskan bahwa ekonomi Islam tidak
bersifat statis, ia menyesuaikan diri dengan perubahan zaman dan
tantangan kontemporer. Pemikiran dinamis memungkinkan
penerapan prinsip kepemilikan ganda, kebebasan ekonomi terbatas,
dan keadilan sosial tetap relevan dan efektif dalam konteks baru.

Lebih jauh, dinamika berpikir memungkinkan individu dan
masyarakat melakukan evaluasi dan adaptasi terhadap praktik
ekonomi yang berubah. Dengan demikian, ekonomi Islam tetap
progresif; aplikatif, .dan responsif; mengintegrasikan, fleksibilitas
dengan prinsip universal syariah, menjaga- keseimbangan-antara
hak individu dan kepentingan kolektif.

Prinsip dinamika terlihat jelas dalam Iqtishaduna, di mana
al-Shadr menekankan ekonomi Islam sebagai sistem hidup yang
adaptif terhadap perubahan zaman dan masyarakat. Bukti teks
eksplisit menunjukkan penerapan prinsip ini pada kebebasan
ekonomi dan keadilan sosial.

Selain itu, prinsip dinamika memastikan ekonomi Islam
selalu relevan dan progresif, mampu menyesuaikan diri dengan
perkembangan sosial-ekonomi, teknologi, dan budaya. Dinamika

berpikir mendukung penerapan prinsip kebebasan ekonomi

258 Bagqjir Al-Shadr, Iqtishaduna....., 284.



5)

200

terbatas, kepemilikan ganda, dan keadilan sosial, sehingga sistem
ekonomi Islam tetap aplikatif dan seimbang.
Prinsip Refleksivitas

Prinsip Refleksivitas menekankan bahwa individu memiliki
kemampuan untuk menilai, mengevaluasi, dan meninjau kembali
pemahamannya sendiri. Kesadaran diri ini memungkinkan individu
untuk memperbaiki, merevisi, atau memperkuat struktur pemikiran
yang telah terbentuk. Dengan refleksivitas, pemikiran manusia
tidak hanya pasif menerima informasi, tetapi juga mampu
mengkritisi, membandingkan, dan menyesuaikan diri dengan
realitas baru.

Dalam konteks ekonomi Islam, refleksivitas menjadi
landasan bagi individu ‘dan’ masyarakat untuk mengukur ‘sejauh
mana penerapan- prinsip syariah dalam praktik ekonomi sudah
sesuai dengan magasid al-shari‘ah . Individu dapat menilai sistem
ekonomi modern, menganalisis kesesuaiannya dengan prinsip
Islam, dan merancang alternatif yang lebih adil dan efektif.
Refleksivitas memastikan bahwa penerapan prinsip kepemilikan,
kebebasan ekonomi, dan keadilan sosial tidak bersifat dogmatis,
melainkan selalu dievaluasi sesuai kebutuhan masyarakat.

Lebih jauh, prinsip refleksivitas berfungsi sebagai
mekanisme pengawasan terhadap kebijakan ekonomi dan praktik

masyarakat. Dengan evaluasi yang berkesinambungan, individu



201

dapat menyeimbangkan antara hak pribadi dan tanggung jawab
sosial, sehingga ekonomi Islam menjadi progresif, adaptif, dan
harmonis. Refleksivitas menguatkan fondasi ketiga ekonomi al-
Shadr kepemilikan ganda, kebebasan ekonomi terbatas, dan
keadilan sosial, karena setiap kebijakan dan praktik ekonomi selalu
dikaji ulang sebelum diterapkan.

Al-Shadr menekankan bahwa masyarakat Islam harus
menilai dan mengevaluasi sistem ekonomi lain, baik kapitalis
maupun sosialis, untuk mengembangkan alternatif yang sesuai
prinsip syariah. Evaluasi ini memungkinkan individu dan
masyarakat memahami kelemahan dan kekuatan masing-masing
sistem, serta merumuskan solusi yanglebih adil dan efektif.

Selain itu; al-Shadr! menekankan ‘bahwa: individu harus
meninjau kembali praktik ekonomi sehari-hari agar tetap sesuai
syariah. Misalnya, kebijakan distribusi kekayaan atau kebebasan
ekonomi harus dievaluasi secara berkala agar tetap relevan dengan
kondisi sosial dan budaya masyarakat. Proses reflektif ini menjaga
keseimbangan antara kepentingan individu dan kepentingan
kolektif. Al-Shadr menulis:

B U gy anlal (3 Gugey AV anle 3 W81y sladl g
Balal) Lpailax 5 Lol 5y Lmmday ASLSY) w815 an oo

Artinya: Maka, ia (ekonomi Islam) adalah ekonomi yang realistis
dalam tujuannya, karena dalam sistem dan hukumnya, ia
menargetkan tujuan-tujuan yang selaras dengan realitas

kemanusiaan, yaitu sifat, kecenderungan (dorongan batin),
dan karakteristik umumnya.

?9 Bagir Al-Shadr, Iqtishaduna. ...., 288.



202

Prinsip refleksivitas menegaskan bahwa ekonomi Islam
bersifat evaluatif dan progresif. Setiap kebijakan atau praktik
ekonomi harus dikaji ulang untuk memastikan keseimbangan
antara hak individu dan kepentingan sosial, serta kesesuaian
dengan prinsip syariah. Refleksivitas juga mengintegrasikan
pengalaman masyarakat, budaya, dan kondisi ekonomi dalam
penerapan prinsip ekonomi Islam.

Lebih jauh, refleksivitas memungkinkan implementasi
ketiga fondasi ekonomi al-Shadr kepemilikan ganda, kebebasan
ekonomi terbatas, dan keadilan sosial secara adaptif. Proses
evaluasi dan peninjauan ulang menjadikan ekonomi Islam tidak
kaku, relevan, dan responsif terhadap perubahan zaman, sekaligus
memastikan tujuan maqasid al-shari‘ah tercapai secara optimal.

Prinsip ‘refleksivitas terlihat jelas dalam Iqtishaduna, di
mana al-Shadr menekankan pentingnya evaluasi dan perbandingan
sistem ekonomi modern dengan prinsip Islam. Bukti teks eksplisit
menunjukkan bahwa refleksi berkesinambungan adalah mekanisme
untuk menjaga penerapan kepemilikan, kebebasan, dan keadilan
tetap sesuai syariah.

Selain itu, refleksivitas menguatkan ketiga fondasi ekonomi
al-Shadr. Dengan meninjau dan menilai praktik ekonomi secara
kritis, individu dan masyarakat dapat mengintegrasikan

kepemilikan ganda, kebebasan ekonomi terbatas, dan keadilan



203

sosial dalam sistem ekonomi Islam yang progresif, adaptif, dan
relevan dengan realitas kontemporer.
2. Keterbatasan Pemikiran Al-Shadr Dalam Menjawab Tantangan
Ekonomi Kontemporer
a. Ketimpangan Pendapatan Dan Kekayaan

Ketimpangan pendapatan dan kekayaan merupakan
fenomena ekonomi yang menggambarkan distribusi yang tidak
merata atas sumber daya ekonomi di antara individu atau
kelompok dalam masyarakat. Dalam konteks ekonomi global
modern, ketimpangan ini semakin mencolok karena meningkatnya
disparitas antara pemilik modal dan pekerja, antara negara maju
dan berkembang, serta antara kelas sosial yang memiliki akses
berbeda terhadap pendidikan, teknologi, dan kesempatan ekonomi.
Peningkatan ketimpangan bukan' hanya' berdampak pada kondisi
ekonomi mikro, tetapi juga menciptakan ketidakstabilan makro,
melemahkan kohesi sosial, dan memperbesar potensi konflik
horizontal.

Dalam teori ekonomi kontemporer, Thomas Piketty
merumuskan salah satu penjelasan paling berpengaruh mengenai
ketimpangan melalui prinsip r > g, yakni kondisi ketika tingkat
pengembalian modal (refurn on capital) secara konsisten lebih
tinggi dibandingkan pertumbuhan ekonomi. Ketika hal ini terjadi,

kekayaan akan terakumulasi pada mereka yang sudah memilikinya,



204

sementara pendapatan bagi mereka yang hanya bergantung pada
upah meningkat jauh lebih lambat. Mekanisme ini menjelaskan
mengapa ketimpangan meningkat bahkan di negara dengan
pertumbuhan ekonomi tinggi, karena struktur kapitalisme modern
memberikan keuntungan yang tidak seimbang bagi pemilik aset.

Ketimpangan pendapatan juga dipengaruhi oleh perubahan
dalam struktur pasar tenaga kerja. Teori Skill-Biased Technological
Change menjelaskan bahwa teknologi baru meningkatkan
permintaan terhadap tenaga kerja berkeahlian tinggi, terutama yang
mampu mengoperasikan atau menciptakan teknologi digital,
sekaligus menurunkan permintaan untuk pekerja berkeahlian
rendah yang mudah digantikan oleh mesin. Akibatnya, upah
pekerja terampil meningkat lebih cepat dibandingkan pekerja rutin
atau manual. Dengan demikian, ketimpangan tidak hanya muncul
dari kepemilikan modal, tetapi juga dari perubahan pola produksi
dan kebutuhan tenaga kerja yang semakin berpihak pada kelompok
tertentu dalam masyarakat.

Muhammad  Baqir  al-Shadr  dalam  Iqtishaduna
mengemukakan konsep keadilan distribusi berdasarkan struktur
kepemilikan Islam yang memadukan tiga komponen utama:
kepemilikan pribadi, kepemilikan publik, dan kepemilikan negara.

Ia menegaskan bahwa Islam menolak akumulasi kekayaan yang



205

menutup akses masyarakat terhadap sumber daya ekonomi. Dalam

hal ini ia mengutip ayat 7 dari Surah Al-Hasyr:

A o g0 Lo Z - - 2 P - o -

S Ul D5 0 SSU LS

Artinya: agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang
kaya saja di antara kamu

Sebagai dasar bahwa sistem distribusi Islam harus
mencegah konsentrasi kekayaan pada sekelompok kecil elite
ekonomi. Dengan kerangka itu, al-Shadr berusaha membangun
sistem ekonomi yang adil melalui mekanisme zakat, kharaj,
larangan riba, dan pengaturan kepemilikan sumber daya vital.

Meskipun  demikian, Iqtishaduna tidak membahas
mekanisme, . ketimpangan - ; modern , yang -, muncul akibat
perkembangan kapitalisme ; finansial,, terutama - pola rakumulasi
berbasis financial assets yang menjadi inti teori Piketty. Al-Shadr
hanya menyebutkan bahwa tidak meratanya distribusilah yang
menjadi faktor ketimpangan sendiri.

E3 ¢y T g ]y el ) o L e 0L 15l 0

Artinya: Kemiskinan dan ketimpangan bukan berasal dari alam itu
sendiri, tetapi merupakan hasil dari distribusi yang buruk dan
penyimpangan dari hubungan yang seharusnya yang harus
menjembatani orang kaya dan orang miskin.

Tidak memiliki perangkat teoritis untuk menjelaskan
hubungan antara tingkat pengembalian modal, pertumbuhan

ekonomi, warisan kekayaan lintas generasi, dan struktur pajak

20 Bagir Al-Shadr, Igtishaduna. ..., 323.



206

modern. Kajiannya lebih banyak berfokus pada hubungan produksi
klasik dan distribusi berbasis kebutuhan, bukan dinamika pasar
finansial global yang berkembang pesat setelah era 1980-an.
Akibatnya, penjelasan ketimpangan dalam Iqtishaduna terbatas
pada mekanisme ekonomi konvensional pra-finansialisasi.

Selain itu, Igtishaduna tidak mengantisipasi perubahan
teknologi yang bersifat skill-biased, yang menjadi penyebab utama
polarisasi pendapatan di era digital. Al-Shadr mengasumsikan
struktur tenaga kerja yang relatif stabil, dengan relasi antara
pekerja dan pemilik modal dalam konteks industri tradisional. la
tidak membahas bagaimana revolusi digital menghasilkan
permintaan tinggi terhadap tenaga kerja berkeahlian khusus,
sementara pekerjaan rutin digantikan oleh otomatisasi. Dengan
demikian, teori al-Shadr tidak dapat secara langsung menjelaskan
ketimpangan modern yang muncul bukan hanya dari kepemilikan
modal, tetapi juga dari transformasi teknologi global.

Meskipun al-Shadr tidak membahas ketimpangan versi
modern, gagasannya tetap relevan sebagai fondasi normatif
mengenai keadilan distribusi. la menawarkan kerangka moral yang
menegaskan bahwa kekayaan tidak boleh beredar hanya di antara
kelompok kaya, dan bahwa negara memiliki kewenangan untuk
melakukan intervensi demi menjaga keseimbangan sosial. Prinsip-

prinsip tersebut memberikan arah nilai bagi pembentukan



207

kebijakan redistribusi, meskipun tidak menyediakan perangkat
empiris dan analitis seperti teori r > g. Dengan demikian, karya al-
Shadr dapat dibaca sebagai kritik terhadap ketimpangan struktural
kapitalisme, meski tidak dapat digunakan untuk menjelaskan
secara teknis bagaimana ketimpangan modern terbentuk.

Untuk menjawab tantangan kontemporer, pemikiran al-
Shadr perlu diintegrasikan dengan teori ekonomi modern yang
lebih empiris. Hal ini termasuk pemahaman mengenai pajak
kekayaan, regulasi sektor finansial, kebijakan redistribusi berbasis
data, serta strategi peningkatan keterampilan tenaga kerja di era
digital. Integrasi ini dapat memperkuat relevansi nilai-nilai Islam
mengenai keadilan sosial, sambil mengakomodasi perubahan
ekonomi yang tidak mungkin dibahas oleh al-Shadr karena kenteks
historis dan perkembangan intelektual pada masanya. Dengan kata
lain, Iqtishaduna memberikan prinsip moral, sementara teori
ekonomi modern memberikan perangkat teknis.

Ketimpangan pendapatan dan kekayaan merupakan
tantangan besar yang tidak sepenuhnya diantisipasi oleh al-Shadr
dalam Iqtishaduna, terutama karena perubahan besar dalam sistem
keuangan, teknologi, dan struktur pasar tenaga kerja baru terjadi
setelah masa hidupnya. Meskipun demikian, prinsip-prinsip dasar
ekonomi Islam yang ia rumuskan tetap memberikan fondasi

normatif yang kuat untuk merumuskan kebijakan distribusi yang



208

adil. Untuk konteks kontemporer, pemikiran al-Shadr perlu
diperkaya dengan analisis empiris modern agar mampu menjawab
dinamika ketimpangan yang semakin kompleks.

Perubahan iklim dan degradasi lingkungan

Perubahan iklim merupakan fenomena pemanasan global
yang terjadi akibat peningkatan emisi gas rumah kaca yang
dihasilkan oleh aktivitas manusia, terutama dari industri,
transportasi, dan penggunaan energi berbasis fosil. Fenomena ini
menciptakan berbagai dampak lingkungan seperti kenaikan suhu
global, perubahan pola cuaca ekstrem, kekeringan berkepanjangan,
banjir besar, serta hilangnya keanekaragaman hayati. Dalam
kerangka ekonomi, perubahan iklim menciptakan risiko sistemik
baik terhadap pertanian, keschatan, energi, maupun stabilitas.sosial
yang dapat mengganggu fondasi- produktivitas jangka panjang
suatu negara.

Selain perubahan iklim, degradasi lingkungan muncul
sebagai akibat dari eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan.
Polusi udara, pencemaran air, deforestasi masif, dan penipisan
tanah subur adalah contoh nyata kerusakan ekologis yang
mendorong sistem ekonomi ke arah kehancuran berkelanjutan
(unsustainable development). Penyebab utamanya adalah logika
kapitalisme ekstraktif, yang memandang alam hanya sebagai

komoditas untuk dimaksimalkan nilai ekonominya tanpa



209

mempertimbangkan kapasitas regeneratifnya. Hal ini menciptakan
ketidakseimbangan antara pertumbuhan ekonomi dan kelestarian
lingkungan.

Fenomena perubahan iklim juga dapat dipahami melalui
teori eksternalitas negatif, di mana biaya kerusakan lingkungan
tidak ditanggung oleh pelaku ekonomi yang menyebabkan polusi,
tetapi oleh masyarakat luas dan generasi mendatang. Ditambah
lagi, fenomena Tragedy of the Commons menjelaskan bagaimana
sumber daya alam yang bersifat milik bersama (common goods)
tereksploitasi secara berlebihan karena tidak ada mekanisme
insentif atau tanggung jawab individu untuk menjaganya. Dengan
demikian, krisis lingkungan global merupakan persoalan struktural
yang = ‘memerlukan - perubahan” ‘paradigma ~ekonomi “secara
menyeluruh.

Dalam Iqtishaduna, Baqir al-Shadr lebih menekankan aspek
moral, keadilan distribusi, dan struktur kepemilikan, tetapi
pembahasan tentang lingkungan dan keberlanjutan ekologis tidak
muncul sebagai tema eksplisit. Fokus utama Al-Shadr adalah
rekonstruksi sistem ekonomi Islam yang mampu menyeimbangkan
antara kepemilikan individu, publik, dan negara untuk menciptakan
keadilan sosial-ekonomi. la tidak menyinggung isu degradasi
lingkungan sebagai tantangan global maupun sebagai konsekuensi

langsung dari struktur ekonomi kapitalis dan sosialis pada



210

masanya. Dengan demikian, teori ekologis hampir tidak hadir
sebagai diskusi tersendiri dalam karya tersebut.

Salah satu bagian yang secara tidak langsung berhubungan
adalah konsep al-milkiyyah al- ‘ammah (kepemilikan umum), yang
mencakup sumber daya alam seperti air, tanah, padang rumput, dan
energi. Shadr menjelaskan bahwa aset publik harus dikelola negara
untuk kemaslahatan umum, bukan untuk eksploitasi oleh individu
atau kelompok.

@l 033 2,V ol el Gl a2 Ll 20l Y o)
a3, x5l ey Yy Aaladl ASU 0k 3 =T e L) Ll
ol 1S o,
Artinya: umat Islam dengan sepanjang sejarahnyalah yang memiliki
tanah ini, tanpa ada keistimewaan seorang Muslim atas
Muslim lainnya dalam kepemilikan umum ini. Individu juga
tidak diizinkan untuk memiliki hak kepemilikan mutlak atas
tanah sebagai milikpribadi.261

Namun, pembahasan ini lebih berorientasi pada masalah
keadilan distribusi sumber daya, bukan pada keberlanjutan
ekologis atau dampak lingkungan dari eksploitasi sumber daya
tersebut. Dengan kata lain, meskipun kepemilikan umum
memberikan ruang untuk penafsiran ekologis, Shadr tidak
menguraikannya secara langsung.

Keterbatasan lain terletak pada absennya pembahasan

mengenai eksternalitas dan kerusakan lingkungan sebagai

kegagalan pasar. Shadr menulis dalam konteks Irak 1960-an ketika

201 Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna....., 420.



211

isu perubahan iklim belum mengemuka secara global. Karena itu,
Igtishaduna tidak mengembangkan teori ekonomi lingkungan,
tidak membahas mekanisme perlindungan ekosistem, tidak
menawarkan instrumen kebijakan seperti pajak karbon, dan tidak
mengevaluasi model pertumbuhan ekonomi yang merusak
lingkungan. Kekosongan ini menunjukkan bahwa gagasan Shadr
masih memerlukan perluasan metodologis agar mampu menjawab
tantangan ekologis kontemporer.

Meskipun Shadr tidak membahas perubahan iklim secara
eksplisit, kerangka etik dan ekonominya memiliki potensi untuk
dikembangkan menjadi teori ekonomi Islam berwawasan
lingkungan. Konsep keadilan sosial yang ia tekankan dapat
dipahami sebagai dasar normatif untuk menjaga hubungan manusia
dengan alam ' agar " tidak -~ eksploitatif. Lebih jauh, prinsip
kepemilikan umum atas sumber daya vital dapat diinterpretasikan
sebagai mekanisme teoretis untuk mencegah privatisasi berlebihan
yang sering menjadi penyebab utama kerusakan ekologis. Dalam
konteks kontemporer, ini dapat diperluas menjadi argumentasi
bahwa negara memiliki kewajiban syar‘t untuk menjaga
keberlanjutan lingkungan sebagai bagian dari hifz al-bi’ah
(perlindungan lingkungan).

Namun, agar pemikiran Shadr benar-benar mampu

menjawab krisis lingkungan modern, diperlukan reinterpretasi dan



212

pengembangan teoritis yang mengintegrasikan Iqtishaduna dengan
maqasid al-shari‘ah kontemporer, khususnya magasid ekologis
(magasid  al-bi’ah). Pendekatan sistemik seperti  yang
dikembangkan Jasser Auda dapat menjadi jembatan untuk
memperluas gagasan Shadr ke arah ekonomi hijau (green
economy), ekonomi sirkular, dan pembangunan berkelanjutan.
Dengan demikian, meskipun Iqtishaduna tidak memberikan
jawaban langsung, ia menyediakan fondasi etik dan struktural
untuk membangun teori ekonomi Islam yang ramah lingkungan.

Secara keseluruhan, perubahan iklim dan degradasi
lingkungan merupakan tantangan besar yang tidak dibahas secara
eksplisit dalam Iqtishaduna. Namun, konsep kepemilikan umum
dan prinsip keadilan yang dikembangkan Shadr dapat dijadikan
dasar awal untuk merumuskan teori ekonomi Islam yang lebih
responsif terhadap persoalan ekologis. Pemikiran Shadr tetap
relevan, tetapi membutuhkan pengembangan metodologis dan
integrasi dengan perspektif ekologis modern agar mampu
menjawab krisis lingkungan global secara komprehensif.
Disrupsi Teknologi dan Masa Depan Pekerjaan

Disrupsi teknologi adalah fenomena perubahan struktural
dalam ekonomi akibat inovasi digital seperti otomatisasi,
kecerdasan buatan (Al), robotika, big data, dan Internet of Things.

Transformasi teknologi ini mengubah cara produksi, distribusi, dan



213

konsumsi, serta menciptakan pergeseran besar dalam struktur pasar
tenaga kerja. Teknologi tidak hanya menggantikan pekerjaan
manual, tetapi juga mulai menggantikan pekerjaan kognitif,
sehingga menciptakan paradigma baru dalam hubungan antara
manusia dan mesin. Hal ini menimbulkan pertanyaan mendasar
mengenai masa depan pekerjaan dan distribusi pendapatan.

Dalam teori ekonomi, disrupsi teknologi dijelaskan oleh
Creative Destruction (Schumpeter), yakni proses inovasi yang
menghancurkan struktur lama untuk menciptakan struktur baru.
Kemunculan teknologi baru menciptakan peluang bagi industri-
industri baru, tetapi sekaligus menghancurkan lapangan kerja
tradisional. Selain itu, teori Skill-Biased Technological Change
(SBTC) "menjelaskan ~ bagaimana ~teknologi = modern <. lebih
menguntungkan pekerja berkeahlian tinggi sambil menggantikan
pekerja berkeahlian rendah, sehingga menciptakan polarisasi
pekerjaan. Pekerjaan kelas menengah berkurang, sementara
pekerjaan berupah rendah dan berkeahlian tinggi meningkat,
memperlebar ketimpangan pendapatan.

Perubahan ini memunculkan tantangan baru dalam keadilan
sosial, stabilitas pasar tenaga kerja, dan keberlanjutan ekonomi.
Jika tidak diantisipasi, disrupsi teknologi dapat menyebabkan
pengangguran  struktural, krisis identitas pekerjaan, dan

ketidaksetaraan ekonomi yang semakin parah. Selain itu, kapasitas



214

manusia untuk beradaptasi tidak selalu sejalan dengan kecepatan
perkembangan teknologi. Akibatnya, muncul kesenjangan besar
antara institusi sosial dengan mesin yang berkembang cepat,
menciptakan tekanan bagi negara untuk menyesuaikan kebijakan
publiknya.

Dalam Iqgtishaduna, al-Shadr tidak secara langsung
membahas disrupsi teknologi atau dampak otomatisasi terhadap
pasar tenaga kerja, karena isu tersebut belum muncul dalam
konteks historis pada masa ia menulis. Fokus utama Shadr adalah
pada struktur ekonomi Islam, kepemilikan, distribusi kekayaan,
dan mekanisme keadilan sosial. Ia tidak mengembangkan analisis
mengenai bagaimana teknologi dapat menggeser permintaan
tenaga kerja atau memperluas ketimpangan, sebab konsep-konsep
ini baru berkembang puluhan tahun-setelah Iqtishaduna diterbitkan.

Meski demikian, Shadr memberikan perhatian terhadap isu
keadilan ekonomi dan distribusi pendapatan. Ia menegaskan bahwa
negara memiliki peran protektif untuk memastikan tidak adanya
kelompok masyarakat yang terpinggirkan secara ekonomi.

Sl Gl ol s ol 3 ms Ol Wpll e oSV 55
Wyl e A LoV A= N ot e e dagll sds pui B3le
ikl ealanY) blad) 3 ag S alllll s by Jeadl Jlay 5 4l

Sy sl e Tl Al OIS 136 ey dhas Wbl e e
WWYJW\J}L}QJM\QKJ&ML{M L ak,

er Godad 2ol Wb )l ol il Al L jes el ¢ Jaall 05



215

P A gy il bl ald (@S JU 2k g b e Ol
Artinya: Islam mewajibkan negara untuk menjamin penghidupan
para individu dalam masyarakat Islam secara penuh.
Biasanya, negara melaksanakan tugas ini dalam dua tahap:
Pada tahap pertama, negara menyiapkan bagi individu
sarana-sarana kerja dan kesempatan untuk berkontribusi
secara terhormat dalam aktivitas ekonomi yang produktif, agar
ia dapat hidup berdasarkan hasil kerja dan usahanya sendiri.
Apabila individu tersebut tidak mampu bekerja dan mencari
nafkah sendiri secara penuh, atau jika negara dalam kondisi
vang luar biasa tidak dapat memberinya kesempatan kerja,
maka tibalah peran tahap kedua. Pada tahap ini, negara
menerapkan prinsip jaminan sosial dengan cara menyediakan
dana yang cukup untuk memenuhi kebutuhan individu dan
menjamin standar hidup minimum tertentu baginya.

Dalam konteks modern, prinsip ini dapat ditafsirkan
sebagai dasar untuk menyusun kebijakan penyesuaian sosial akibat
distupsi , teknologi, _seperti, pelatihan. ulang, tenaga kerja atau
jaminan sosial. Namun, Shadr tidak menawarkan teori spesifik
tentang dinamika teknologi dalam produksi atau bagaimana pasar
tenaga kerja merespons perubahan struktural akibat inovasi.

Shadr juga membangun sistem yang menekankan pada
keterlibatan manusia dalam proses produksi melalui kerja sama
ekonomi berbasis kemitraan (syirkah). Namun, ia tidak membahas
kemungkinan bahwa teknologi dapat menggantikan peran manusia
secara masif dalam proses produksi. Dengan demikian, Iqtishaduna
memiliki keterbatasan dalam menganalisis tantangan teknologi

modern, karena tidak membahas struktur pasar tenaga kerja di era

digital, dominasi platform digital, atau potensi monopoli teknologi.



216

Teori Shadr masih perlu dikembangkan agar dapat menjawab
disrupsi teknologi secara konseptual dan praktis.

Meskipun tidak dibahas secara eksplisit, beberapa prinsip
dasar Shadr dapat digunakan sebagai landasan normatif
menghadapi disrupsi teknologi. Pertama, fokusnya pada keadilan
sosial menunjukkan bahwa perkembangan teknologi tidak boleh
menghasilkan ketimpangan ekstrem atau marginalisasi kelas
pekerja. Kedua, pembagian kepemilikan dalam ekonomi Islam
Shadr khususnya kepemilikan umum dan kepemilikan negara dapat
dimanfaatkan untuk mengatur aset digital strategis seperti data,
infrastruktur digital, dan algoritma, agar tidak dikuasai oleh
segelintir perusahaan. Dalam konteks ini, Iqtishaduna menyediakan
kerangka “etis, meski belum menjadi solusi teknis atas tantangan
teknologi modern.

Namun, untuk menjawab disrupsi teknologi secara
komprehensif, pemikiran Shadr perlu diintegrasikan dengan teori
kontemporer seperti ekonomi digital, ekonomi berbasis platform,
dan teori polarisasi pekerjaan. Pendekatan sistemik ala Jasser Auda
juga dapat memperluas gagasan Shadr agar lebih sensitif terhadap
perubahan cepat dalam teknologi dan struktur pasar tenaga kerja.
Dengan demikian, kerangka ekonomi Islam yang dibangun Shadr

tetap relevan secara filosofis, tetapi memerlukan rekonstruksi



217

metodologis untuk dapat mengatasi fenomena digitalisasi dan
otomasi.

Disrupsi teknologi dan masa depan pekerjaan merupakan
tantangan besar yang tidak dibahas secara eksplisit oleh Baqir al-
Shadr dalam Iqtishaduna. Meski demikian, prinsip keadilan sosial,
pembagian kepemilikan, dan peran negara dalam melindungi
kelompok rentan dapat menjadi fondasi etis untuk
mengembangkan teori ekonomi Islam yang adaptif terhadap era
digital.  Teori Shadr tetap relevan, tetapi membutuhkan
pemutakhiran agar mampu menggambarkan dinamika pasar tenaga
kerja yang dipengaruhi oleh otomatisasi dan kecerdasan buatan.
Ketidakstabilan sistem keuangan global

Ketidakstabilan sistem keuangan global adalah kondisi di
mana pasar keuangan' internasional mengalami fluktuasi ekstrem,
krisis berulang, dan tekanan sistemik yang dapat mengguncang
perekonomian banyak negara secara simultan. Ketidakstabilan ini
dapat berasal dari berbagai faktor seperti gelembung aset,
tingginya leverage, spekulasi finansial, atau ketidakseimbangan
struktural antara negara-negara maju dan berkembang. Sistem
finansial global saat ini sangat terintegrasi, sehingga guncangan di
satu sektor atau negara dapat menular dengan cepat melalui

mekanisme pasar, menciptakan krisis yang bersifat sistemik.



218

Henry Minsky menjelaskan fenomena ini melalui Financial
Instability Hypothesis, yang menyatakan bahwa periode stabilitas
ekonomi justru melahirkan perilaku spekulatif. Ketika kepercayaan
pasar meningkat, pelaku ekonomi mengambil risiko lebih besar,
beralih dari pembiayaan hedge ke speculative dan akhirnya ke
Ponzi finance. Ketika terjadi guncangan kecil, sistem yang rapuh
tersebut runtuh dan menciptakan krisis finansial besar, yang
dikenal sebagai Minsky Moment. Teori ini menjelaskan bagaimana
ketidakstabilan bukan penyimpangan sistem, tetapi justru bagian
inheren dari kapitalisme finansial modern.

Sumber ketidakstabilan lainnya adalah  globalisasi
keuangan yang mempercepat pergerakan modal lintas negara.
Aliran ‘modal jangka pendek "yang cepat keluar masuk*.dapat
mengguncang stabilitas makro ' ekonomi negara berkembang,
menciptakan volatilitas nilai tukar, lonjakan inflasi, dan krisis
neraca pembayaran. Mekanisme pasar keuangan internasional yang
tidak memiliki satu otoritas global dalam pengawasannya
menjadikan sistem ini sangat rentan terhadap krisis berulang.
Dengan demikian, ketidakstabilan sistem keuangan global bukan
hanya persoalan teknis, tetapi juga persoalan desain struktural yang
belum memiliki tata kelola internasional yang efektif.

Dalam Iqtishaduna, Baqir al-Shadr memberikan kritik

mendasar terhadap sistem keuangan kapitalis, terutama terkait



219

bunga (riba), spekulasi (al-maysir), dan transaksi yang tidak
berbasis sektor riil. Ia menjelaskan bahwa akar ketidakstabilan
ekonomi terletak pada pemisahan antara sektor riil dan finansial
yang memungkinkan terbentuknya harta tanpa aktivitas produktif.
Shadr menggagas sistem di mana pembiayaan harus berbasis kerja
sama, investasi riil, dan partisipasi risiko untuk menghindari
ketidakseimbangan finansial. Namun, pembahasan ini berfokus
pada level nasional, bukan level internasional.

Shadr tidak membahas dinamika ketidakstabilan keuangan
global, volatilitas kurs internasional yang mendominasi pasar
modern. Iqtishaduna ditulis sebelum globalisasi finansial
berkembang pesat dan sebelum krisis-krisis besar seperti krisis
Asia 1997 atau krisis global 2008 terjadi. Karena itu, Shadr. tidak
memberikan analisis terhadap fenomena Minsky, global /everage
cycles, antarnegara. Karya Shadr memiliki fokus struktural
domestik sehingga tidak mencakup analisis geopolitik ekonomi
global.

Keterbatasan lainnya adalah bahwa Iqtishaduna belum
menawarkan kerangka kebijakan makro atau tata kelola finansial
internasional. Shadr menekankan peran negara dalam menjaga
stabilitas, namun tidak menguraikan bagaimana negara dapat
mempertahankan stabilitas ketika pasar finansial berada di luar

kontrol pemerintah.



220

sladyl & degd) ool e em @slasl) sl 3 Al s

J i)y laga¥l o 3,080 5 5 4l amid ) ¢ DY)

Artinya: Intervensi negara dalam kehidupan ekonom*i di;mggap

sebagai salah satu prinsip penting dalam ekonomi Islam, yang

memberinya kekuatan, kemampuan untuk beradaptasi, dan
cakupan yang menyeluruh.262

Dunia modern diwarnai oleh dominasi lembaga keuangan
besar, investor global, dan instrumen keuangan yang sangat
kompleks. Dengan demikian, meskipun Shadr menawarkan kritik
filosofis yang kuat terhadap ketidakstabilan finansial, ia belum
menyediakan desain institusional untuk menghadapi tantangan
global.

Kerangka kritis Shadr terhadap riba dan spekulasi memiliki
nilai relevansi tinggi. dalam menjelaskan. akar ketidakstabilan
keuangan global. Ia menekankan bahwa transaksi finansial yang
terputus dari sektor riil akan menciptakan ketidakseimbangan
struktural yang mengarah pada krisis. Dalam konteks modern,
gagasan ini dapat dihubungkan dengan kritik terhadap kapitalisme
finansial, shadow banking, dan leverage yang tidak terkendali.
Namun, untuk menjawab tantangan global secara komprehensif,
pemikiran Shadr perlu dikembangkan lebih lanjut agar mencakup
mekanisme internasional seperti koordinasi kebijakan moneter

global, regulasi lintas negara, dan pembiayaan internasional

berbasis nilai riil.

262 Bagir Al-Shadr, Igtishaduna. ..., 670.



221

Pendekatan sistem berbasis magasid seperti yang
dikembangkan oleh Jasser Auda dapat digunakan untuk
memperluas ide-ide Shadr ke ranah global. Prinsip-prinsip seperti
keadilan, stabilitas, dan perlindungan kemaslahatan publik dapat
menjadi dasar untuk merumuskan sistem keuangan internasional
yang lebih etis dan stabil. Dengan demikian, Iqtishaduna dapat
dianggap sebagai fondasi etis untuk membangun model keuangan
global alternatif, tetapi tidak cukup sebagai solusi operasional
tanpa pengembangan metodologis yang lebih mendalam.

Ketidakstabilan sistem keuangan global merupakan
tantangan besar yang tidak dibahas secara eksplisit oleh Bagqir al-
Shadr dalam Igtishaduna. Meskipun demikian, kritiknya terhadap
riba, spekulasi, "dan pemisahan “sektor finansial dari ‘sektor riil
memberikan fondasi ‘etis untuk ‘'memahami akar ketidakstabilan
tersebut. Teori Shadr tetap memiliki relevansi filosofis, tetapi
memerlukan pengembangan agar mampu menjawab tantangan
finansial internasional modern yang sangat kompleks.

Tekanan Pada Sistem Perdagangan Global

Sistem perdagangan global pada era kontemporer
menghadapi tekanan yang semakin kompleks akibat dinamika
ekonomi internasional, perubahan geopolitik, dan ketimpangan
struktural antarnegara. Perdagangan yang sebelumnya dipandang

sebagai instrumen untuk meningkatkan kesejahteraan global justru



222

kerap menciptakan pola ketergantungan yang tidak seimbang, di
mana negara-negara berkembang berada pada posisi yang lemah
dalam rantai nilai internasional. Fenomena seperti praktik
proteksionisme baru, perang dagang, dan ketidakstabilan harga
komoditas memperlihatkan bahwa perdagangan global bukan
sekadar pertukaran barang dan jasa, tetapi arena perebutan
kepentingan politik-ekonomi yang menentukan arah perekonomian
dunia.

Selain itu, proses globalisasi mempercepat integrasi
ekonomi internasional hingga melampaui kapasitas regulatif
banyak negara. Perusahaan multinasional memegang pengaruh
dominan dalam menentukan standar produksi, distribusi, dan
harga, 'sehingga” mengurangi kedaulatan ekonomi negara-negara
kecil. Tekanan'pada’ sistem perdagangan global menjadi semakin
nyata ketika mekanisme pasar internasional tidak mampu
menjamin keadilan distribusi, pengembangan industri domestik,
dan perlindungan terhadap sektor-sektor ekonomi yang rentan.
Ketimpangan akses pasar, hambatan tarif maupun non-tarif, serta
dominasi negara kuat semakin memperlebar kesenjangan ekonomi
global.

Di sisi lain, ketidakstabilan perdagangan global semakin
diperburuk oleh faktor eksternal seperti fluktuasi nilai tukar,

geopolitik, dan teknologi digital yang mengubah model akses



223

pasar. Negara-negara Muslim, sebagian besar sebagai eksportir
komoditas mentah, sangat rentan terhadap tekanan perdagangan
global karena berada pada posisi marjinal dalam rantai pasok
dunia. Ketergantungan pada ekspor sumber daya alam
menyebabkan ekonomi mereka mudah terguncang oleh perubahan
permintaan global. Dengan demikian, tantangan ini menuntut
adanya model ekonomi alternatif yang dapat menciptakan
kemandirian, keadilan, dan daya tahan terhadap ketidakpastian
sistem perdagangan internasional.

Dalam Iqtishaduna, al-Shadr tidak secara khusus membahas
dinamika perdagangan global dalam bentuk sebagaimana dipahami
dalam ekonomi internasional kontemporer. As-Shadr lebih fokus
pada = struktur ©internal -~ sistem ekonomi = Islam, ‘mencakup
kepemilikan, distribusi kekayaan, peranan negara, dan relasi antara
individu serta masyarakat. Oleh karena itu, al-Shadr tidak
menguraikan problem struktural perdagangan internasional seperti
ketimpangan akses pasar, dominasi perusahaan multinasional, atau
ketergantungan komoditas yang menjadi ciri utama tekanan
perdagangan global saat ini. Aspek tersebut belum menjadi bagian
integral dari analisis ekonomi pada era beliau, sehingga ruang
lingkup pembahasannya masih bersifat domestik.

Namun, terdapat elemen-elemen konseptual dalam

Iqtishaduna yang dapat dipandang sebagai respons tidak langsung



224

terhadap problem perdagangan global. Salah satu konsep penting
adalah penekanan al-Shadr pada prinsip istiglal al-ummah
(kemandirian umat) yang mengharuskan negara Muslim tidak
terjebak dalam ketergantungan ekonomi yang merusak struktur
masyarakat. Al-Shadr juga menegaskan pentingnya pengendalian
negara terhadap sektor-sektor strategis agar kekuatan monopoli
tidak menyebabkan ketidakadilan dalam pertukaran. Walaupun
konteksnya domestik, prinsip ini relevan ketika ditransposisikan ke
level internasional, di mana negara-negara yang lemah sering kali
menjadi objek monopoli kekuatan global.
Jrm b0l sl Y e o anl) (sl all Syl S
u,b}a'J\ P (\JJ\ Cw\ & Sy oF EJJJ;M BJJJJ\
Artinya: Dan Islam ftidak hanya mencukupkan diri dengan pajak-
pajak ~ tetap yang ditetapkannya untuk  menciptakan
keseimbangan, tetapi juga menjadikan negara bertanggung
Jjawab untuk pengeluaran di sektor publik untuk tujuan ini.”®
Di sisi lain, al-Shadr juga menolak struktur ekonomi yang
memungkinkan pihak kuat mengeksploitasi pihak lemah dalam
mekanisme pertukaran. Prinsip keadilan pertukaran (‘addlah fi al-
tabadul) menjadi dasar nilai yang dapat dikembangkan untuk kritik
terhadap ketimpangan perdagangan internasional. Keterbatasan
beliau terletak pada belum adanya perangkat analitis mengenai

perdagangan lintas negara, sehingga konsep-konsep tersebut belum

diterjemahkan  menjadi teori perdagangan Islam yang

263 Bagir Al-Shadr, Igtishaduna. ..., 676.



225

komprehensif. Dengan demikian, meskipun Iqtishaduna tidak
menyediakan teori perdagangan global secara eksplisit, ia
menawarkan kerangka etis yang dapat digunakan sebagai fondasi
untuk mengembangkan teori perdagangan Islam yang lebih
responsif terhadap dinamika global.

Tekanan pada sistem perdagangan global menuntut analisis
yang melampaui batas-batas ekonomi nasional, sesuatu yang belum
dilakukan oleh al-Shadr dalam Iqtishaduna. Namun, prinsip-prinsip
dasar yang beliau rumuskan tetap memiliki relevansi kuat,
terutama dalam konteks keadilan, distribusi, dan perlindungan
terhadap pihak yang lemah. Struktur berpikir al-Shadr yang
berbasis pada figh al-nizham memungkinkan penyusunan regulasi
yang melindungi masyarakat dari dominasi kekuatan ekonomi,
baik domestik ‘maupun internasional. ‘Karena itu, pengembangan
teori perdagangan Islam kontemporer dapat menjadikan gagasan
al-Shadr sebagai titik awal untuk membangun kerangka regulatoris
yang lebih kuat dalam menghadapi ketimpangan perdagangan
global.

Lebih jauh lagi, konsep kepemilikan publik dan
kewenangan negara dalam mengatur sektor strategis dapat menjadi
landasan untuk membangun strategi industrialisasi  dan
diversifikasi ekonomi bagi negara-negara Muslim. Dengan

demikian, negara dapat mengurangi ketergantungan pada ekspor



226

komoditas mentah dan memperkuat posisi tawar dalam
perdagangan internasional. Tanpa penguatan struktur domestik,
negara-negara Muslim akan tetap berada dalam posisi tidak
seimbang dalam sistem perdagangan global. Pemikiran al-Shadr,
meskipun belum lengkap, menyediakan kerangka normatif untuk
memastikan perdagangan berjalan dalam koridor keadilan dan
kemandirian.

Secara keseluruhan, tekanan pada sistem perdagangan
global merupakan tantangan besar yang tidak dibahas secara
eksplisit oleh al-Shadr dalam Iqtishaduna. Namun, konsep-konsep
fundamental yang beliau rumuskan kemandirian ekonomi, keadilan
pertukaran, dan perlunya negara mengendalikan struktur ekonomi
agar tidak didominasi aktor kuat dapat menjadi fondasi awal‘dalam
mengembangkan-teort perdagangan Islam yang mampu merespons
dinamika dan ketidakadilan dalam perdagangan global
kontemporer.

Utang Pemerintah yang Tinggi

Utang pemerintah merupakan instrumen yang lazim
digunakan oleh negara untuk membiayai pembangunan, menutup
defisit anggaran, atau mengatasi krisis ekonomi. Namun, pada era
kontemporer, akumulasi utang publik telah mencapai level yang
mengkhawatirkan, terutama pascakrisis finansial global dan

pandemi. Banyak negara mengalami peningkatan rasio utang



227

terhadap PDB hingga melewati batas aman, sehingga menimbulkan
pertanyaan serius terkait keberlanjutan fiskal jangka panjang.
Situasi ini semakin rumit ketika basis penerimaan negara tidak
berkembang sejalan dengan peningkatan pengeluaran, sehingga
mendorong praktik refinancing utang yang berkelanjutan dan
memunculkan risiko gagal bayar.

Di sisi lain, perdebatan akademik mengenai efektivitas
utang publik semakin mengemuka. Teori Ricardian Equivalence
mengasumsikan bahwa pembiayaan defisit melalui utang tidak
memberikan dampak stimulatif bagi perekonomian, karena
masyarakat memperkirakan kenaikan pajak di masa depan dan
meningkatkan tabungannya. Sebaliknya, perspektif Keynesian
menegaskan “bahwa pada situasi /liquidity trap dan kontraksi
permintaan agregat, © defisit fiskal * justru diperlukan untuk
menstabilkan perekonomian. Perdebatan ini menunjukkan bahwa
utang publik bukan sekadar pilihan teknis, melainkan persoalan
struktural yang menyangkut orientasi kebijakan, kondisi
makroekonomi, dan kapasitas negara.

Lebih jauh, tingginya utang publik membawa konsekuensi
politik dan sosial yang signifikan. Negara yang bergantung pada
pinjaman luar negeri berpotensi kehilangan sebagian kedaulatan
ekonominya karena terikat pada syarat-syarat lembaga kreditur

internasional  seperti IMF atau Bank Dunia. Kebijakan



228

penghematan sering menjadi tuntutan dalam program stabilisasi,
yang kemudian berdampak pada pemotongan subsidi, pengurangan
belanja sosial, dan meningkatnya beban hidup masyarakat.
Tantangan utang publik, dengan demikian, tidak hanya terkait
aspek fiskal, tetapi juga menyentuh isu keadilan sosial,
pemerataan, dan kemandirian ekonomi.

Dalam Igtishaduna, al-Shadr tidak membahas fenomena
utang publik modern sebagaimana dipahami dalam ekonomi
kontemporer. Beliau hidup dalam konteks ekonomi domestik yang
belum mengenal kompleksitas pasar keuangan global, instrumen
utang negara, maupun dominasi lembaga kreditur internasional.
Oleh karena itu, tidak ditemukan pembahasan eksplisit mengenai
1su sustainability ~fiskal, "rasio “utang terhadap PDB, ataupun
persoalan sovereign default'yang menjadi tantangan utama negara-
negara saat ini. Keterbatasan temporal dan struktural ini membuat
analisis al-Shadr lebih terfokus pada kerangka internal ekonomi
Islam daripada dinamika fiskal lintas negara.

Meskipun demikian, al-Shadr memberikan perhatian besar
pada konsep peranan negara dalam memastikan keadilan distribusi
dan stabilitas ekonomi, yang dapat dijadikan titik awal untuk
memahami posisi beliau terhadap utang publik. Al-Shadr menolak
mekanisme ekonomi yang menciptakan ketergantungan struktural,

baik pada individu maupun kelompok. Prinsip ini dapat



229

diekstrapolasi untuk membaca kecenderungan al-Shadr terhadap
ketergantungan negara pada utang luar negeri. Dalam kerangka
pemikirannya, negara harus menjaga kemandirian fiskal agar tidak
terjerumus dalam pola eksploitasi oleh kekuatan eksternal
meskipun konsep ini tidak dibahas secara langsung dalam konteks
utang publik modern.

Al-Shadr juga mengembangkan gagasan tentang al-mal al-
‘amm_ (harta publik) dan tanggung jawab negara dalam
mengelolanya  secara amanah dan produktif. Prinsip ini
mengandung implikasi bahwa negara tidak boleh mengambil
kebijakan yang membebani masyarakat dengan beban ekonomi
yang tidak adil, termasuk dalam bentuk utang yang berlebihan.
Ol y 05l i 5 a) dmy il (3 pdszad JWYI OF O a3 el

C"";"‘ o JWJ gl
Artinya: Anda mengetahui bahwa Al-Anfal (harta rampasan perang)

digunakan dalam Syariah untuk tujuan menjaga keseimbangan
dan memastikan perputaran harta di antara semua 0rang.264
Namun demikian, Iqtishaduna tidak menyediakan
mekanisme analitis yang dapat langsung diterapkan untuk menilai
kebijakan utang pemerintah modern. Dengan demikian, meskipun
terdapat nilai-nilai normatif yang relevan, karya al-Shadr tetap

memiliki keterbatasan dalam menjawab persoalan kompleks utang

publik kontemporer.

264 Bagir Al-Shadr, Igtishaduna. ..., 678.



230

Pada level konsep, pemikiran al-Shadr dapat dijadikan
sebagai fondasi normatif untuk merumuskan kebijakan fiskal yang
tidak bergantung berlebihan pada utang, terutama utang luar
negeri. Prinsip kemandirian ekonomi dan larangan eksploitasi
memberikan landasan moral untuk mengkritik praktik pinjaman
yang menjerumuskan negara dalam ketergantungan struktural pada
lembaga-lembaga internasional. Namun, karena Iqtishaduna tidak
menyediakan perangkat teknis mengenai instrumen fiskal modern,
pemikiran al-Shadr perlu dikembangkan lebih lanjut melalui
kerangka ekonomi makro Islam agar dapat menawarkan alternatif
konkret terhadap tantangan utang publik.

Selain itu, analisis al-Shadr mengenai kepemilikan publik
dan distribusi kekayaan dapat digunakan untuk memperkuat. basis
fiskal negara melalui optimalisasi aset negara dan pengelolaan
sektor-sektor strategis. Jika negara mampu meningkatkan
pendapatan dari sektor real dan mengurangi kebocoran ekonomi,
kebutuhan terhadap utang publik dapat ditekan. Namun, strategi ini
memerlukan kerangka kebijakan yang lebih detail dan
komprehensif daripada apa yang tersedia dalam Iqtishaduna.
Dengan demikian, kontribusi al-Shadr lebih bersifat filosofis dan
normatif daripada teknis dan aplikatif dalam konteks kebijakan

fiskal modern.



231

Dengan demikian, tantangan utang pemerintah yang tinggi
tidak dibahas secara eksplisit oleh al-Shadr dalam Iqtishaduna,
namun kerangka nilai yang beliau tawarkan khususnya mengenai
kemandirian ekonomi, keadilan distribusi, dan pengelolaan harta
publik dapat dijadikan pijakan untuk merumuskan pendekatan
Islam terhadap keberlanjutan fiskal. Meski demikian, karya beliau
tetap memiliki keterbatasan substansial dalam menjawab
kompleksitas utang pemerintah modern yang bersifat global,
institusional, dan makro ekonomi.

Inflasi dan biaya hidup

Inflasi merupakan fenomena kenaikan harga barang dan
jasa secara umum dan terus-menerus dalam suatu perekonomian.
Pada “era” kontemporer, inflasi tidak hanya" dipicu” oleh “faktor
domestik, tetapi juga oleh dinamika global yang sangat kompleks.
Inflasi dapat muncul karena melemahnya nilai mata uang,
meningkatnya biaya produksi, gangguan rantai pasok, atau
tingginya permintaan agregat. Dalam konteks modern, inflasi
memiliki dampak langsung terhadap biaya hidup masyarakat,
terutama kelompok berpendapatan rendah yang paling rentan
terhadap kenaikan harga kebutuhan pokok.

Inflasi kontemporer juga sering kali bersifat multidimensi.
Di satu sisi, kebijakan fiskal dan moneter yang sangat ekspansif

pasca pandemi COVID-19 menyebabkan fenomena demand-pull



232

inflation, di mana tingginya likuiditas dan konsumsi mendorong
kenaikan harga di berbagai sektor. Di sisi lain, guncangan di sisi
penawaran (cost-push inflation) seperti meningkatnya harga energi
global, perang geopolitik, dan gangguan logistik mengakibatkan
kenaikan biaya produksi yang kemudian diteruskan kepada
konsumen. Dengan demikian, inflasi modern merupakan
kombinasi antara dinamika struktural dan siklus ekonomi yang
saling berkaitan.

Inflasi memiliki implikasi sosial dan politik yang sangat
signifikan. Kenaikan harga bahan pangan, energi, dan kebutuhan
dasar berpotensi memicu keresahan sosial, memperbesar tingkat
kemiskinan, dan menggerus stabilitas politik. Negara-negara
dengan struktur ekonomi yang lemah atau sangat bergantung pada
impor komoditas akan mengalami tekanan biaya hidup yang lebih
besar. Oleh karena itu, inflasi merupakan tantangan multidimensi
yang membutuhkan analisis ekonomi yang komprehensif dan
kebijakan yang sistematis untuk melindungi kesejahteraan
masyarakat.

Baqir al-Shadr membahas isu harga, kelangkaan, dan
spekulasi secara luas dalam Igtishaduna, terutama ketika
mengkritik mekanisme pasar kapitalis yang membuka ruang bagi
distorsi dan ketidakadilan dalam pembentukan harga. Beliau

menegaskan bahwa kenaikan harga tidak dapat dilepaskan dari



233

faktor moral, kelemahan struktur produksi, serta kegagalan negara
dalam mengendalikan monopoli. Dalam banyak bagian, al-Shadr
mengaitkan kenaikan harga dengan peran ihtikar (penimbunan),
kekuatan pasar, dan ketiadaan regulasi yang mampu melindungi
konsumen. Dengan demikian, /gtishaduna memberikan landasan
normatif untuk menilai inflasi sebagai fenomena ekonomi yang
memiliki akar struktural dan moral.
oA g ks il S e LS B L LN ab s 2
RS O s e ) U E5 8 O3 s ¢ e iy
Artinya: Dan di dalamnya (sistem ekonomi Islam) riba diharamkan
secara mutlak, sebagaimana (Islam) juga mencegah
penimbunan harta (al-iktinaz) dengan melarangnya atau
memberlakukannya pajak atasnya.. Maka, . hal itu akan
menghasilkan ' kecenderungan = selurul ' orvang  untuk
membelanjakan kekayaan mereka. 265
Namun, pembahasan al-Shadr tentang inflasi masih bersifat
mikro dan internal. Beliau tidak mendiskusikan inflasi dalam
kerangka moneter makro seperti hubungan antara momney supply
dan tingkat harga, dampak kebijakan suku bunga, ataupun
implikasi fiskal dan moneter modern. Konsep-konsep seperti
demand-pull dan cost-push inflation, liquidity trap, atau teori
ekspektasi inflasi tidak dijumpai dalam Igtishaduna. Hal in1 dapat
dipahami karena konteks ekonomi pada masa al-Shadr belum

mengalami kompleksitas inflasi modern yang dipengaruhi global

value chain dan dinamika geopolitik.

265 Baqjir Al-Shadr, Iqtishaduna....., 314.



234

Keterbatasan lain adalah bahwa al-Shadr tidak membahas
fluktuasi harga akibat faktor eksternal, seperti perang, perubahan
iklim, atau volatilitas pasar energi global yang kini menjadi faktor
utama inflasi dan kenaikan biaya hidup. Sementara Igtishaduna
memberikan konsep keadilan harga, distribusi, dan regulasi pasar,
ia tidak menawarkan teori makroekonomi yang dapat menjelaskan
fluktuasi harga pada level internasional. Karenanya, meskipun al-
Shadr menawarkan fondasi etis dan struktural yang sangat kuat,
teori beliau belum mencakup dimensi makro dan global yang
diperlukan untuk memahami inflasi kontemporer.

Pada tataran normatif, pemikiran al-Shadr tetap memiliki
relevansi besar dalam merespons inflasi modern. Kritik beliau
terhadap monopoli, penimbunan, dan distorsi pasar sangat sejalan
dengan realitas ekonomi kontemporer,. di mana banyak sektor
strategis dikuasai oleh segelintir pelaku usaha yang dapat
mempengaruhi harga secara signifikan. Kerangka Iqtishaduna
mendorong negara untuk bertindak aktif dalam menjaga stabilitas
harga dan mencegah praktik yang merugikan masyarakat. Ini
merupakan kontribusi penting bagi pengembangan kebijakan anti-
inflasi berbasis etika Islam.

Namun demikian, untuk menjawab tantangan inflasi dan
biaya hidup secara komprehensif, pemikiran al-Shadr perlu

dikembangkan melalui sintesis dengan ekonomi makro modern.



235

Konsep-konsep kunci seperti peran bank sentral, kebijakan suku
bunga, pengendalian jumlah uang beredar, serta manajemen risiko
global masih belum ada dalam Igtishaduna. Oleh karena itu,
pemikiran beliau harus diperkaya dengan analisis struktural dan
makro agar dapat menjawab dinamika inflasi global yang
dipengaruhi perdagangan internasional, energi, dan geopolitik.

Dengan demikian, meskipun Bagqir al-Shadr membahas
secara luas isu harga, keadilan pasar, dan distorsi dalam
mekanisme pertukaran, Iqtishaduna tetap memiliki keterbatasan
dalam menjelaskan inflasi dan biaya hidup dalam konteks
makroekonomi dan global saat ini. Kerangka etis dan struktural
yang ditawarkannya memberikan fondasi penting, tetapi tidak
cukup ‘untuk  menjawab kompleksitas inflasi ‘modern, sehingga
diperlukan' pengembangan ‘teori- ekonomi Islam yang lebih
integratif.
Transisi Demografi

Transisi demografi merujuk pada perubahan struktur usia
dan komposisi penduduk sebagai akibat dari dinamika kelahiran,
kematian, dan migrasi. Pada tahap awal, masyarakat mengalami
tingkat kelahiran dan kematian yang tinggi, tetapi seiring waktu
terjadi penurunan angka kematian diikuti penurunan angka
kelahiran, sehingga menghasilkan struktur penduduk yang semakin

menua. Fenomena ini menimbulkan perubahan besar dalam pola



236

konsumsi, produksi, ketenagakerjaan, dan sistem kesejahteraan
negara. Di banyak negara berkembang, transisi demografi juga
menampilkan bentuk yang lebih kompleks: kombinasi antara bonus
demografi yang besar dan awal mula penuaan penduduk.

Transisi ini membawa dampak multidimensional. Di satu
sisi, tingginya proporsi penduduk usia produktif menciptakan
peluang ekonomi melalui bonus demografi yang dapat
meningkatkan pertumbuhan jika disertai kualitas pendidikan,
kesehatan, dan kesempatan kerja yang memadai. Di sisi lain, ketika
proses transisi mengalami akselerasi atau ketidakseimbangan,
negara menghadapi risiko meningkatnya beban ketergantungan
karena populasi yang menua, menyusutnya tenaga kerja, serta
bertambahnya ‘kebutuhan * pembiayaan ~jaminan  sosial. dan
kesehatan. Ketidaksiapan struktur ekonomi untuk menyerap tenaga
kerja produktif dapat mengubah bonus demografi menjadi beban
demografi.

Lebih jauh, transisi demografi mempengaruhi stabilitas
ekonomi, distribusi kekayaan, dan arah kebijakan publik.
Kebutuhan untuk menyesuaikan sistem pendidikan, pasar tenaga
kerja, serta mekanisme perlindungan sosial menjadi sangat
mendesak. Struktur keluarga pun berubah dari model besar menuju
model kecil, sehingga solidaritas sosial dan kemampuan keluarga

untuk menopang anggota yang tidak produktif mengalami tekanan.



237

Dengan demikian, transisi demografi merupakan tantangan makro
yang tidak hanya mempengaruhi angka statistik, tetapi juga
struktur sosial-ekonomi secara keseluruhan.

Muhammad Bagqir al-Shadr dalam Igtishaduna tidak
membahas transisi demografi secara eksplisit sebagai fenomena
makro modern, karena konteks sosial-ekonomi pada masa beliau
belum menghadapi fenomena penuaan penduduk, bonus
demografi, atau kompleksitas migrasi global sebagaimana terjadi
saat ini. Pembahasan beliau lebih terfokus pada konsep manusia
sebagai subjek ekonomi (al-insan fi al-nizam al-igtisadi) dan
bagaimana sistem kepemilikan serta distribusi kekayaan
mempengaruhi  kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan.
Dengan demikian, isu-isu spesifik terkait struktur umur, “beban
ketergantungan, atau transformasi keluarga tidak muncul sebagai
tema tersendiri.

Meskipun demikian, pemikiran al-Shadr menyentuh tema-
tema dasar yang relevan dengan transisi demografi, terutama dalam
aspek keadilan distribusi, keseimbangan antara hak individu dan
masyarakat, serta mekanisme pengelolaan kebutuhan publik.
Beliau menekankan pentingnya negara dalam menjamin
kesejahteraan umum melalui prinsip al-kafalah al-‘aGmmah, yang
dapat diinterpretasikan sebagai landasan normatif bagi negara

dalam menyediakan perlindungan sosial, layanan publik, dan



238

kebutuhan kelompok rentan termasuk lansia dan penduduk non-
produktif. Akan tetapi, Igtishaduna tidak menyajikan kerangka
teknis tentang bagaimana negara harus merespon perubahan
struktur penduduk secara kuantitatif.

S~ Gerkes Olawal cBpsliasV) 3L (3 Wyl i okl s L

Aslas) o) 3V 5Lt e ol edlal

Artinya: Dalam bidang penerapan, negara turut campur tangan
dalam kehidupan ekonomi untuk memastikan penerapan
hukum-hukum Islam yang terkait dengan kehidupan ekonomi
individu.”®®

Selain itu, pemikiran al-Shadr lebih banyak berputar pada
fungsi manusia dalam sistem ekonomi, bukan dinamika populasi
sebagai. variabel makro. Sehingga tantangan seperti menurunnya
angka fertilitas, meningkatnya usia harapan. hidup, atau persoalan
pembiayaan jaminan sosial dalam masyarakat menua tidak
memiliki dasar analitis langsung dalam karya beliau. Dengan
demikian, relevansi pemikiran al-Shadr terhadap transisi demografi
perlu dibangun melalui reinterpretasi, bukan melalui pembacaan
literal terhadap Igtishaduna.

Ketidakhadiran pembahasan transisi demografi secara
eksplisit dalam [Igtishaduna menunjukkan bahwa aspek ini
merupakan wilayah baru yang perlu dielaborasi ulang dalam

kerangka ekonomi Islam kontemporer. Meskipun demikian,

fondasi pemikiran al-Shadr tentang keadilan, keseimbangan hak-

2% Bagir Al-Shadr, Igtishaduna. ..., 670.



239

hak publik, dan peran negara dalam menjamin kebutuhan dasar
memberikan pijakan normatif yang sangat penting untuk
membangun sistem yang responsif terhadap perubahan struktur
penduduk. Dengan memahami bahwa demografi mempengaruhi
distribusi kebutuhan dan kapasitas produksi, prinsip al- ‘adalah al-
ijtima ‘iyyah dapat dikembangkan sebagai dasar kebijakan untuk
memastikan bahwa setiap kelompok umur mendapatkan
perlindungan dan kesempatan yang adil.

Pada saat yang sama, transisi demografi menuntut
reinterpretasi konsep al-milkiyyah al-‘ammah untuk mengatur
pembiayaan jangka panjang seperti jaminan pensiun, asuransi
kesehatan nasional, serta perlindungan sosial bagi populasi rentan.
Sistem ™ ekonomi Islam yang menekankan ~keseimbangan dan
solidaritas = sosial memungkinkan ruang untuk merumuskan
kebijakan demografi modern tanpa mengkhianati nilai-nilai
syariah. Dengan demikian, meski Igtishaduna tidak menyediakan
solusi teknis, kerangka nilainya tetap menjadi landasan penting
bagi pembangunan model kebijakan demografi yang berorientasi
keadilan.

Dengan demikian, transisi demografi merupakan tantangan
besar yang tidak dibahas secara eksplisit oleh Bagqir al-Shadr,
namun prinsip-prinsip dasar yang beliau rumuskan dalam

Iqtishaduna khususnya tentang keadilan sosial, peran negara, dan



240

perlindungan bagi kelompok Ilemah menyediakan kerangka
normatif yang dapat diadaptasi untuk merespon perubahan struktur
penduduk. Tantangan ini memerlukan elaborasi baru dalam
ekonomi Islam kontemporer, tetapi tetap dapat ditopang oleh
fondasi pemikiran al-Shadr.

Keamanan Pangan dan Energi

Keamanan pangan merujuk pada kondisi ketika seluruh
individu memiliki akses fisik, ekonomi, dan sosial yang
berkelanjutan terhadap pangan yang cukup, aman, dan bergizi
untuk memenuhi kebutuhan hidup yang aktif dan sehat. Tantangan
ini semakin mengemuka di tengah pertumbuhan penduduk global,
urbanisasi, perubahan pola konsumsi, serta tekanan terhadap sistem
produksi pangan. Dalam konteks ekonomi kontemporer, keamanan
pangan tidak hanya ‘berkaitan dengan'ketersediaan, tetapi juga
distribusi, keberlanjutan produksi, dan kemampuan masyarakat
untuk membeli pangan tersebut.

Pada tingkat global, persoalan keamanan pangan dipicu
oleh ketimpangan produksi antara negara maju dan berkembang,
dominasi korporasi multinasional, serta ketergantungan pada impor
pangan strategis. Hal ini menciptakan kerentanan, terutama bagi
negara-negara yang tidak memiliki ketahanan produksi domestik.
Selain itu, volatilitas harga komoditas pangan dunia, fluktuasi nilai

tukar, serta kebijakan ekspor-impor yang proteksionis semakin



241

memperburuk stabilitas pasokan pangan. Situasi ini menimbulkan
risiko kelangkaan, inflasi pangan, hingga potensi krisis gizi.
Keamanan pangan juga menghadapi tantangan struktural
berupa kerusakan lahan, menurunnya produktivitas pertanian,
biaya input yang tinggi, minimnya inovasi teknologi lokal, serta
lemahnya infrastruktur distribusi. Ketergantungan pada sistem
pangan global yang sentralistik memperparah ketidakmandirian
pangan negara-negara yang ekonominya lemah. Dengan demikian,
persoalan keamanan pangan bukan sekadar persoalan teknis
pertanian, tetapi problem ekonomi, sosial, dan politik yang
membutuhkan fondasi nilai dan sistem distribusi yang adil.
Berbeda dengan beberapa tantangan ekonomi kontemporer
lainnya, isu keamanan pangan justru dibahas ‘secara ‘sangat
komprehensif oleh Baqir al-Shadr dalam Iqtishaduna. Al-Shadr
menekankan bahwa krisis pangan bukanlah akibat kekurangan
sumber daya, tetapi karena lemahnya distribusi, struktur
kepemilikan, dan dominasi kapitalisme global yang menciptakan
ketimpangan antara produsen dan konsumen. la menegaskan
bahwa Islam memberikan sistem distribusi yang mampu menjamin
akses pangan bagi seluruh anggota masyarakat melalui mekanisme
keadilan sosial, kepemilikan publik, dan intervensi negara yang

proporsional. Dalam pandangannya, negara bertanggung jawab



242

memastikan ketersediaan kebutuhan dasar, termasuk pangan, bagi

rakyat.

s Dyl S Gerkes Olasal ¢ BalasY) LA (3 4y s
5 hadl ol LG U el 0 gs Ste J g L BaliasY) ) V) L
B SV Gt s Wl ) LS el Os Y1 e
L (3 el 051l slam NI Olasal) Slas Gimesd ¢ 3 ake W Lag 5
oLl Gl G ¢ Leelil S s o) 45, bl 2oLyl
Artinya: Negara turut campur tangan dalam kehidupan ekonomi
untuk memastikan penerapan hukum-hukum Islam yang
terkait dengan kehidupan ekonomi individu. Sebagai contoh,
negara mencegah masyarakat melakukan transaksi riba,
atau menguasai tanah tanpa mengelolanya. Di sisi lain,
negara juga sendiri menerapkan hukum-hukum yang terkait
langsung dengannya, seperti mewujudkan jaminan sosial dan
keseimbangan umum dalam kehidupan ekonomi dengan cara
yang diizinkan Islam untuk diikuti ,guna mewujudkan prinsip-
prinsip tersebut.*®
Dalam Iqgtishaduna, al-Shadr mengkritik kapitalisme yang
membebaskan akumulasi lahan dan produksi pangan ke tangan
pemilik modal besar sehingga petani kecil tersingkir dan
masyarakat rentan kekurangan pangan. la menilai bahwa
kepemilikan tanah dalam pandangan Islam tidak bersifat absolut
seperti dalam kapitalisme yaitu tanah harus produktif, dan siapapun
yang tidak memanfaatkannya akan dicabut hak kepemilikannya.
Konsep ini memungkinkan terciptanya pemerataan produksi dan
pencegahan monopoli pangan. Selain itu, al-Shadr menjelaskan

mekanisme distribusi seperti zakat, khums, al-fai’, serta intervensi

harga untuk mengamankan stabilitas pangan masyarakat.

287 Bagir Al-Shadr, Igtishaduna. ...., 670.



243

Satu-satunya keterbatasan al-Shadr mungkin terletak pada
konteks historis, ia belum berhadapan langsung dengan tantangan
kontemporer seperti teknologi pangan industri, rekayasa genetika,
rantai pasok global modern, dan dominasi agroindustri
multinasional. Namun dari segi prinsip, Iqtishaduna memberi
kerangka normatif dan sistemik yang kuat untuk menjawab
masalah keamanan pangan. Bahkan, dalam aspek distribusi,
keadilan produksi, dan perlindungan petani kecil, gagasan al-Shadr
sangat relevan dengan isu modern seperti food sovereignty,
agroekologi, dan ketahanan pangan nasional.

Jika dilihat dari keseluruhan kerangka Iqtishaduna, al-Shadr
memberikan solusi konseptual yang sangat kuat untuk isu
keamanan ~ pangan melalui® reformasi struktur kepemilikan,
pengaturan produksi, dan pemerataan distribusi. Ia melihat pangan
sebagai kebutuhan dasar yang tidak boleh tunduk pada permainan
pasar bebas. Oleh karena itu, negara dalam ekonomi Islam
memiliki peran besar dalam memastikan tanah dimanfaatkan
secara optimal, mencegah monopoli, dan mengatur stabilitas harga.
Distribusi kekayaan melalui mekanisme syariat juga diperuntukkan
bagi pemenuhan kebutuhan pangan masyarakat miskin. Dengan
demikian, pendekatan al-Shadr bersifat struktural, bukan responsif

sesaat.



244

Pada saat yang sama, ketahanan pangan masa kini
memerlukan integrasi antara prinsip-prinsip normatif al-Shadr dan
realitas baru, seperti industrialisasi pertanian, global supply chain,
dan pasar pangan digital. Kerangka nilai yang ditawarkan al-Shadr
tetap dapat menjadi fondasi untuk mengoreksi ketidakadilan
global, namun membutuhkan elaborasi baru dalam konteks
teknologi dan ekonomi modern. Hal ini menempatkan Iqtishaduna
sebagai fondasi etis sekaligus sistemik dalam merumuskan strategi
keamanan pangan di era global yang mengalami perubahan cepat.
Ekonomi digital dan kesenjangan digital

Ekonomi digital mencakup seluruh aktivitas ekonomi yang
ditopang oleh teknologi informasi, data, platform daring,
kecerdasan' “buatan, ‘dan" = perdagangan - berbasis = internet.
Transformasi ini- mengubah ‘cara produksi, distribusi, konsumsi,
serta hubungan antara pelaku ekonomi. Ekonomi digital
menciptakan peluang besar berupa efisiensi, percepatan inovasi,
dan penciptaan model bisnis baru, namun juga memunculkan
tantangan serius seperti ketimpangan akses dan dominasi
perusahaan teknologi raksasa.

Kesenjangan digital terjadi ketika kelompok masyarakat
tertentu tidak memiliki akses yang memadai terhadap teknologi,
internet, dan keterampilan digital. Ketimpangan ini menyebabkan

mereka tertinggal dalam pendidikan, layanan publik, serta



245

kesempatan ekonomi. Pada tingkat global, kesenjangan digital
memperlebar jurang antara negara maju yang memiliki
infrastruktur digital kuat dan negara berkembang yang masih
berjuang membangun kapasitas teknologinya.

Selain itu, ekonomi digital memunculkan isu etika baru:
monopoli data, eksploitasi privasi, bias algoritmik, dan
ketergantungan ekstrem pada platform global. Negara yang tidak
mampu mengendalikan ekosistem digital akan menjadi konsumen
pasif teknologi asing, bukan produsen. Hal ini melemahkan
kedaulatan ekonomi, daya saing nasional, serta kemandirian digital
jangka panjang.

Tantangan ini merupakan salah satu yang paling jauh dari
cakupan analisis Baqir al-Shadr. Pada masa “al-Shadr menulis,
teknologi 'digital belum ‘berkembang; sehingga beliau tidak
memberikan pembahasan terkait data, platform digital, atau
teknologi informasi. Dengan demikian, Igtishaduna tidak
menyediakan instrumen teknis maupun analitis yang dapat
diterapkan secara langsung pada isu ekonomi digital modern.

Namun, kerangka prinsip al-Shadr tetap dapat memberikan
etika dasar untuk menghadapi kesenjangan digital. Misalnya,
prinsip ‘adalah, distribusi akses, dan pencegahan monopoli dapat
menjadi dasar moral dalam menolak dominasi platform raksasa

yang mengendalikan data dan informasi publik. Selain itu, konsep



246

peran negara dalam mengontrol sektor strategis dapat diterapkan
dalam konteks pengelolaan infrastruktur digital dan data nasional.
UV r)@ ;SJ\ Ay 2l 3ys2l O3 'C\J;J\ Qs Yl )
Ol bR [ shas (S5 & il Lzl oSad (iyaliasy)
Artinya: Islam menetapkan adanya area kosong dalam kerangka
legislatif yang digunakan untuk mengatur kehidupan ekonomi,
agar dapat mencerminkan unsur yang dinamis dan mengikuti
perkembangan hubungan antara manusia dengan alam Dan ia
menangkal — bahaya-bahaya yang mungkin timbul dari
perkembangan yang terus meningkat seiring berjalannya
waktu.

Keterbatasan fundamentalnya adalah bahwa al-Shadr tidak
membahas aspek-aspek inti ekonomi digital kepemilikan data,
ekonomi platform, kecerdasan buatan,. dan teknologi berbasis
algoritma. = Oleh' karena itu, ' prinsip-prinsip. beliau perlu
dikembangkan | dalam epistemologi ekonomi Islam kontemporer
yang mampu merespons tantangan teknologi tinggi secara
operasional.

Ekonomi digital menuntut kerangka ekonomi Islam yang
lebih dinamis, fleksibel, dan responsif terhadap transformasi
teknologi. Walaupun konsep al-Shadr dapat memberi dasar moral,
kebijakan teknis membutuhkan analisis baru yang mencakup tata

kelola data, literasi digital, pembangunan infrastruktur, dan regulasi

monopoli  teknologi. Dengan demikian, ekonomi Islam

2%8 Bagir Al-Shadr, Igtishaduna (Beirut: Daar Al Ta’aruf Al Matbu’ath, 1987), 302.



247

memerlukan pendekatan integratif yang menggabungkan prinsip
moral, teori ekonomi kontemporer, dan teknologi mutakhir.

Kesenjangan digital juga harus dipandang sebagai masalah
keadilan distribusi modern. Prinsip-prinsip al-Shadr mengenai
keadilan sosial sebenarnya sangat relevan, tetapi perlu diperluas
pada ranah teknologi. Ini mencakup akses internet yang merata,
digitalisasi layanan publik berbasis inklusif, serta mencegah
teknologi menjadi sumber ketimpangan sistemik baru.

Ekonomi digital dan kesenjangan digital merupakan
tantangan kontemporer yang tidak dibahas oleh al-Shadr, namun
prinsip-prinsip dasar beliau tetap dapat dijadikan fondasi etik untuk
memastikan distribusi akses yang adil, mencegah monopoli
teknologi, ~ dan” memperkuat ~ peran” negara dalam™ menjaga
kedaulatan' digital. 'Pengembangan teori baru diperlukan agar

ekonomi Islam mampu hadir secara substantif dalam era teknologi

tinggi.

3. Rekonstruksi Pemikiran Ekonomi islam Muhammad Baqir as-

Shadr Dengan Lensa Magqasid al-shari‘ah Jasser Auda.

a.

Konsep Dasar Rekonstruksi

Rekonstruksi adalah proses yang lebih kritis, yaitu
membongkar dan menyusun kembali suatu gagasan atau sistem
yang sudah mapan. Rekonstruksi tidak bertujuan untuk

menghancurkan, melainkan untuk memperbarui dan memberikan



248

makna baru yang lebih relevan dengan konteks yang berubah.
Secara metodologis, proses Rekonstruksi Pengetahuan melibatkan
tiga tahapan kritis:
1) Analisis Ideologi Total
Analisis ideologi vyaitu mengungkap kategori-kategori
pemikiran mendasar dan asumsi ontologis suatu kelompok yang
ditentukan oleh posisi sosialnya.
Pada tahap ideologi total, pemikiran ekonomi Muhammad
Baqir al-Shadr dalam Igtishaduna dipahami sebagai suatu
konstruksi nilai yang menyeluruh dan terintegrasi. Shadr tidak
sekadar menyusun perangkat normatif, tetapi merumuskan sistem
ekonomi Islam sebagai weltanschauung yang menawarkan
alternatif total terhadap kapitalisme dan sosialisme. Hal ini tampak
ketika Shadr menegaskan bahwa kapitalisme beroperasi atas asas
kebebasan ekonomi absolut yang menghasilkan ketimpangan dan
eksploitasi, sebagaimana ia menyatakan:
Q) Gney (505 ) aallal) aalas¥) 4 4 T e 2l 2l ) Oy
) 3 W ¢ e sl 38 s 35 81 (50 5

Artinya: Kapitalisme didasarkan pada prinsip kebebasan ekonomi
absolut, yang pada hakikatnya mengarah pada akumulasi
kekayaan oleh sekelompok kecil orang dan meluasnya
eksploitasi dalam masyarakat. 269

Kutipan ini menunjukkan bahwa kritik Shadr bukan kritik

teknis, melainkan kritik ideologis yang menyasar fondasi moral-

?%9 Bagir Al-Shadr, Igtishaduna. ...., 280.



249

ekonomi sistem kapitalis. Dengan demikian, Islam baginya adalah
sistem nilai tandingan yang mampu membebaskan manusia dari
keterpisahan moral akibat ideologi ekonomi modern.

Dalam konstruksi ideologi total ini, Shadr menegaskan
bahwa Islam tidak boleh dipahami sebagai kumpulan aturan
sektoral, tetapi sebagai sistem kehidupan menyeluruh. Landasan
ideologis Shadr bahwa ekonomi Islam harus memiliki struktur
filosofis yang menempatkan keadilan, keseimbangan, dan
perlindungan manusia sebagai pusat orientasinya. Doktrin ini
menjadi titik tolak bagi rekonstruksi berbasis magdasid, karena
Shadr memperlakukan syariah sebagai entitas nilai yang
mengarahkan perilaku sosial ekonomi, bukan sebagai sekumpulan
regulasi teknis yang terpisah dari tujuan etisnya. Dengan karakter
inilah, Igfishaduna' “menyediakan ruang epistemologis untuk
pembacaan sistemik ala Jasser Auda.

Lebih jauh, Shadr juga memaknai tujuan utama ekonomi
Islam sebagai upaya menyusun kesejahteraan sosial yang
berkeadilan. Dalam teksnya ia menegaskan:
ey elaz V) Al 532 e LY slasd) LA sl )

= s\ 3 = ag S sl o 5y (I e OLusY)

Artinya: Tujuan utama ekonomi Islam adalah mencapai keadilan
sosial, melindungi masyarakat dari eksploitasi, dan
memberikan kehidupan yang bermartabat bagi seluruh
anggota masyarakat.270

2% Bagir Al-Shadr, Igtishaduna. ...., 287.



2)

250

Ungkapan ini menegaskan bahwa ideologi total Shadr
memiliki struktur magdsid yaitu menjaga martabat manusia,
menutup peluang eksploitasi, memastikan distribusi yang adil, dan
mengarahkan negara untuk menciptakan kehidupan yang layak.
Pada tahap ini, pemikiran Shadr dibaca sebagai bangunan nilai
menyeluruh (fofal ideology) yang menjadi fondasi rekonstruksi
lebih lanjut. Dalam perspektif Mannheim, seluruh kerangka Shadr
diposisikan sebagai ekspresi kesadaran kolektif Islam terhadap
konteks krisis ekonomi modern, yang kelak akan ditafsir ulang
secara dialogis dan sintesis.

Konkurensi Perspektif

Proses konkurensi in1t memungkinkan identifikasi fragmen-
fragmen kebenaran (fragments of truth) yang tersebar di berbagai
tradisi pemikiran, sekaligus mengungkap keterbatasan parsialitas
setiap perspektif.

Memasuki tahap konkurensi perspektif, pemikiran Shadr
ditempatkan dalam ruang dialog dengan sistem ekonomi lain dan
dengan tantangan kontemporer. Mannheim menilai bahwa
pengetahuan menjadi lebih kaya ketika dilihat melalui
keberagaman perspektif; demikian pula, pemikiran Shadr
memperoleh kedalaman baru ketika dibaca berdampingan dengan
kapitalisme, sosialisme, ekonomi kelembagaan, teori pasar modern,

serta maqasid sistemik Jasser Auda. Shadr menunjukkan kesadaran



251

kritis bahwa mekanisme pasar tidak mampu menghasilkan keadilan

secara otomatis. la menegaskan:
ielaal) drols Y @l J_Zj; of gbiad Y by B sud) 20 3l
o 3 A BT paly 4 A
Artinya: Mekanisme pasar saja tidak dapat memberikan keadilan,
karena mekanisme ini bergantung pada kepentingan
individu dan ketidakseimbangan kekuasaan dalam
masyarakat.*™

Kutipan ini menunjukkan keterbukaan Shadr untuk
mengkritik teori pasar dari sudut pandang moral dan struktur
kekuasaan, sehingga membuka ruang kompetisi perspektif antara
analisis syariah dan teori pasar modern.

Di sisi lain, Shadr tidak menolak seluruh aspek mekanisme
pasar. Ia. mengakui bahwa pasar memiliki.kemampuan distribusi
yang efektif, tetapi,ia.menekankan bahwa efektivitas itu harus
dikendalikan oleh norma syariah dan fungsi sosial negara. Hal ini
secara tegas memperlihatkan karakter pemikiran Shadr yang tidak
reduktif ia tidak menolak pasar, tetapi menolak absolutisme pasar.
Analisis ini dapat dipertemukan dengan perspektif baru seperti
market regulation, state capacity, dan inclusive market policies.
Inilah hakikat konkurensi perspektif pemikiran Shadr diuji,

diperluas, dan dibaca dalam interaksi dengan kerangka ilmu

modern.

2! Bagir Al-Shadr, Igtishaduna. ..., 287.



252

Konkurensi perspektif juga tampak dalam kesadaran Shadr
terhadap pentingnya memahami perubahan realitas sosial. Ia

menyatakan dengan tegas:
RSLRCVIEV e P walsl 3 Oogrn oY @l 3 oy slasl g

el Ll 5 L6815 Lgms « BLGY) 1) o s
Artinya: Maka, ia (ekonomi Islam) adalah ekonomi yang realistis
dalam tujuannya, karena dalam sistem dan hukumnya, ia
menargetkan tujuan-tujuan yang selaras dengan realitas
kemanusiaan, yaitu sifat, kecenderungan (dorongan batin),

dan karakteristik umumnya. -

Kutipan ini menjadi landasan epistemologis untuk
mengintegrasikan analisis sistemik Jasser Auda yang menekankan
dinamika, keterbukaan, dan kompleksitas. Di sini, Shadr secara
implisit mengakui bahwa sistem ekonomi Islam tidak dapat
dibangun " tanpa” memahami konteks dan perkembangan zaman.
Dengan demikian, tahap konkurensi® perspektif memungkinkan
pemikiran Shadr untuk berdialog dengan isu kontemporer seperti
ekonomi digital, fintech, krisis sistemik, keberlanjutan lingkungan,
dan tantangan pasar global. Tahap ini menciptakan ruang untuk
reinterpretasi yang kritis, progresif, dan adaptif.

3) Sintetis Integratif
Proses sintesis tidak sekadar menggabungkan elemen-

elemen dari berbagai tradisi pemikiran, melainkan menciptakan

dialektika kreatif yang partikular setiap perspektif. Hasilnya adalah

272 Bagir Al-Shadr, Igtishaduna. ..., 288.



253

terciptanya suatu totalitas pemahaman (comprehensive totality)
yang mampu merepresentasikan kompleksitas realitas sosial secara
lebih utuh.

Tahap sintesis integratif merupakan fase ketika nilai-nilai
ideologis Shadr dan perspektif baru yang muncul dari dialog
interdisipliner dipadukan menjadi model ekonomi Islam yang lebih
operasional. Pada tahap ini, magqdasid sistemik Jasser Auda menjadi
alat rekonstruksi, bukan hanya sumber nilai.

a) Sifat Kognitif Hukum Islam

Dalam kerangka sifat kognitif hukum Islam, Jasser
Auda menegaskan bahwa magasid harus dipahami sebagai
sebuah sistem pemikiran yang berangkat dari konstruksi
kognitif manusia, bukan sekadar norma hukum yang"kaku.
Menurut Auda, struktur kognitif manusia memiliki kapasitas
untuk menafsirkan realitas secara dinamis, sehingga magqdasid
perlu didekati dengan epistemologi yang menempatkan akal
(‘aql), fakta sosial, dan nilai-nilai normatif syariah sebagai
kesatuan yang saling memperkuat. Pendekatan ini mengubah
pemahaman magqgasid dari sekadar tujuan menjadi cara berpikir
yang memberikan kerangka penalaran terhadap realitas
kontemporer.

Metode pendekatan magasid dalam fitur kognitif ini

menggunakan integrasi antara data empiris, rasionalitas, dan



254

nilai syariah. Jasser Auda menolak pendekatan normatif-
tekstual yang membatasi magdasid hanya pada pengulangan
model klasik, ia mengusulkan metodologi pengetahuan yang
terbuka pada sains sosial, psikologi kognitif, dan hermeneutika
sistem. Dengan demikian, magasid menjadi perangkat berpikir
(cognitive framework) untuk memahami gejala sosial termasuk
ekonomi modern.

Dalam  Igtishaduna, Baqir al-Shadr membangun
ckonominya melalui fondasi epistemologi yang sangat rasional
dan konseptual. Ia menolak ekonomi kapitalisme dan
sosialisme  berdasarkan argumen  kognitif, kemudian
merumuskan sistem ekonomi Islam melalui analisis terhadap
fungsi ~kepemilikan, ‘keadilan™ distribusi, dan™ mekanisme
interaksi pasar. Pendekatan al-Shadr sebenarnya mengandung
sifat kognitif yang kuat karena ia memperlakukan realitas
ekonomi sebagai objek rasional teoritis yang dapat
dikonseptualisasi melalui metode analisis fikih, sejarah, dan
teori sosial.

Namun, dari perspektif sistem kognitif Jasser Auda,
struktur epistemik al-Shadr cenderung linear dan belum
sepenuhnya menggunakan pendekatan kognitif multidisipliner.
Al-Shadr sangat kuat dalam analisis filsafat ekonomi, tetapi

kurang mengeksplorasi aspek psikologi manusia, perilaku



255

konsumen, dinamika kognitif pasar, atau struktur kognitif sosial
kontemporer. Sehingga, sistemnya rasional, tetapi belum
holistik sebagaimana didefinisikan Auda.

Dalam ekonomi digital modern seperti algoritma pasar,
behavioral economics, dan kecerdasan buatan, banyak
fenomena ekonomi ditentukan oleh perilaku kognitif manusia
dan mesin. Dengan pendekatan sifat kognitif, magdasid dapat
membaca perubahan perilaku tersebut, misalnya dalam
konsumsi yang dipengaruhi media sosial, iklan digital, atau
bias kognitif. Pemikiran al-Shadr perlu diperluas agar relevan
dengan dinamika kognitif ekonomi digital ini.

Al-Shadr menegaskan epistemologi rasional ekonomi
Islam sebagai berikut:

b SRS LN L b Ly Gty au O

s0 - AR oo

(sslas il @ OLSYI s vy e & Gzibyy sl
Artinya: Struktur ekonomi Islam didasarkan pada landasan-
landasan  pemikiran  yang  menentukan  sifat
kepemilikan dan fungsinya dalam kehidupan, serta
menggariskan peran manusia dalam sistem ekonomi.
Fitur kognitif ini memperlihatkan bahwa al-Shadr
memiliki fondasi epistemologis rasional yang kuat, namun
belum sampai pada kerangka kognitif sistemik seperti yang

ditawarkan Auda dalam masa kontemporer. Untuk

memperbarui  Igtishaduna, diperlukan integrasi dimensi



256

psikologis, sosial, dan kognitif manusia yang memengaruhi
perilaku ekonomi modern.

Pendekatan sistem kognitif dalam magasid menurut
Jasser Auda menunjukkan bahwa hukum Islam harus dipahami
melalui  kerangka  pengetahuan yang dinamis dan
multidisipliner, dengan mengintegrasikan akal, data empiris,
dan nilai syariah untuk membaca realitas kontemporer,
termasuk ekonomi digital yang dipengaruhi oleh perilaku
kognitif manusia dan algoritma teknologi. Sementara itu,
pemikiran Baqir al-Shadr dalam Igtishaduna memiliki fondasi
epistemologi rasional yang kuat dan berhasil menawarkan
konstruksi ekonomi Islam melalui analisis konseptual terhadap
kepemilikan, distribusi, dan mekanisme pasar. Namun, jika
dilihat dari perspektif sistem' kognitif Auda, metode al-Shadr
masih cenderung linear dan belum mengakomodasi dimensi
psikologi kognitif, perilaku konsumen, dan dinamika sosial
ekonomi digital. Karena itu, integrasi antara rasionalisme al-
Shadr dan pendekatan kognitif Auda menjadi penting untuk
memperluas relevansi teori ekonomi Islam agar lebih responsif
terhadap perubahan perilaku manusia dan kompleksitas

ekonomi modern.



257

b) Keutuhan sistem hukum Islam (holistik)

Fitur Holistik dalam teori Auda menyatakan bahwa
syariah harus dibaca sebagai sebuah sistem keseluruhan yang
saling terhubung, bukan sekadar kumpulan hukum parsial.
Holisme menuntut agar setiap fenomena dilihat dari banyak
dimensi: sosial, ekonomi, spiritual, etis, dan politik. Auda
menolak pendekatan sektoral karena syariah pada hakikatnya
adalah sistem komprehensif yang memiliki koherensi internal
dan eksternal.

Metodologinya menekankan integrasi disiplin, terutama
antara hukum, ekonomi, filsafat, sosiologi, dan kebijakan
publik. Dengan demikian, magasid digunakan bukan hanya
untuk menentukan hukum “tertentu, tetapi sebagai kerangka
evaluasi sistem yang melihat dampak suatu kebijakan terhadap
seluruh dimensi kehidupan manusia.

Iqtishaduna dibangun dengan cara holistik tertentu, ia
tidak hanya membahas mekanisme pasar, tetapi juga filsafat
kepemilikan, aspek sosial keadilan, moralitas, produksi
distribusi, dan fungsi negara. Hal ini menunjukkan bahwa al-
Shadr memahami ekonomi sebagai fenomena multidimensi.
Namun, pendekatan holistik al-Shadr masih berada dalam

struktur fikih dan teologi, belum memasukkan dimensi sains



258

sosial kontemporer atau perspektif lintas-disiplin kontemporer
saat ini.

Dari kacamata Auda, Igtishaduna memiliki potensi
holistik tetapi memerlukan perluasan analitis yang mencakup
faktor budaya, geopolitik global, teknologi, perilaku pasar, dan
struktur kekuasaan global. Inilah titik yang perlu direkonstruksi
agar sistem ekonomi Islam menjadi truly holistic.

Dalam ekonomi global saat ini, krisis pangan, krisis
energi, inflasi, dan geopolitik saling berkaitan. Pendekatan
holistik Auda diperlukan untuk membaca hubungan ini secara
komprehensif. Pemikiran al-Shadr perlu diperluas agar

mencakup realitas global tersebut.
Jhie B el 0o Ladh b3 Lo SR 3 S0t o)
RIS IV PR TN e

Artinya: ekonomi dalam Islam bukanlah bagian yang terpisah dari
struktur kehidupan, melainkan ia terintegrasi (atau saling
terkait) secara utuh dengan nilai-nilai, akhlak (moral), dan
sistem sosial.

Sistem holistik Auda melengkapi Ilgtishaduna dengan
perspektif multidisipliner. Pemikiran al-Shadr sudah memiliki
kerangka holistik dasar, tetapi harus diperluas ke arah holisme
sistemik yang mencakup seluruh dinamika ilmu modern saat

ini.



259

Pendekatan holistik Jasser Auda menekankan bahwa
syariah adalah sistem utuh yang harus dibaca melalui berbagai
dimensi kehidupan secara terpadu. Kerangka ini menjadikan
maqasid sebagai alat evaluasi sistemik yang melibatkan
disiplin hukum, ekonomi, sosiologi, dan kebijakan publik.
Igtishaduna karya al-Shadr sudah memiliki dasar holistik
melalui pembahasannya tentang kepemilikan, pasar, keadilan,
dan peran negara, namun pendekatannya masih berada dalam
batas fikih dan teologi sehingga belum mencakup analisis
multidisipliner modern seperti geopolitik, teknologi, atau
dinamika pasar global. Dengan demikian, holisme Auda
menawarkan perluasan yang dapat memperkuat dan
memodernisasi kerangka = dasar “al-Shadr agar lebih “sesuai
dengan kompleksitas ekonomi kontemporer.

c) Keterbukaan Sistem Hukum Islam
Fitur keterbukaan ini menyatakan bahwa sistem magasid
sepenuhnya terbuka terhadap perkembangan zaman. Artinya,
pemahaman syariah tidak bersifat final dan harus terus diperbarui
melalui realitas baru, pengetahuan baru, serta kebutuhan
kemanusiaan yang berubah. Auda menggunakan pendekatan
epistemologi terbuka yang memungkinkan reinterpretasi maqasid

sesuai konteks dan tantangan kontemporer.



260

Metode ini mendorong penggunaan data empiris, kajian
perbandingan, dan adaptasi terhadap perubahan sosial. Dengan
keterbukaan ini, magasid menjadi mekanisme rekonstruksi hukum
Islam berdasarkan perubahan realita.

Al-Shadr memiliki karakter keterbukaan yang kuat dalam
kritiknya terhadap kapitalisme dan sosialisme. Ia tidak meniru
keduanya tetapi mengambil pendekatan kreatif untuk membangun
sistem baru. Namun, kerangka /qtishaduna masih banyak berputar
pada model ekonomi klasik yang notabene membahas pertanian
dan perdagangan serta belum sepenuhnya membuka ruang
dialektika untuk perubahan sosial dan teknologi kontemporer.

Jika dibandingkan dengan fitur keterbukaan Auda,
Igtishaduna lebih tertutup secara struktur metodologis karena
mengandalkan * pendekatan' rasional-normatif dan fikih klasik
sebagai basis utama, bukan pada perkembangan empiris masa
depan.

Dalam ekonomi algoritmik, blockchain, fintech, dan Al,
sistem ekonomi sangat dinamis. Pendekatan ini diperlukan agar
ekonomi Islam tidak tertinggal. Igtishaduna perlu direkonstruksi

dengan menerima realitas baru ini.

2% F

d\ JJ cc\..;b ;,J\jb 69 oL;L\ .kvu ol Lsﬂy\-wy‘ QWY‘ o2 3):421‘ Lj“j/)
uwy\éwmw o~y G ””)

Artinya: Tujuan dari ekonomi Islam bukanlah untuk membekukan
kehidupan dalam cetakan-cetakan (pola-pola) yang kaku,
melainkan untuk mengarahkannya dan membentuknya



261

kembali sesuai dengan kemaslahatan (kesejahteraan/
kepentingan) manusia.

Fitur keterbukaan Jasser Auda mengajak ekonomi Islam
untuk terus bergerak mengikuti perkembangan zaman. Igtishaduna
memiliki fondasi keterbukaan ide tetapi belum mencapai openness
sistemik yang sepenuhnya adaptif.

Fitur keterbukaan menurut Jasser Auda menempatkan
magqasid sebagail sistem yang selalu dapat diperbarui, selaras
dengan perubahan zaman dan perkembangan pengetahuan. Dalam
kerangka ini, syariah dipahami sebagai proses yang terus bergerak,
bukan bangunan yang sudah selesai. Berbeda dengan itu,
Iqtishaduna karya 'al-Shadr, meskipun ‘menunjukkan keberanian
intelektual dalam merumuskan alternatif terhadap kapitalisme dan
sosialisme, tetap beroperasidalam batasan metodologis fikih klasik
dan realitas ekonomi tradisional. Karena itu, dibandingkan dengan
konsep keterbukaan Auda yang benar-benar dinamis, pendekatan
al-Shadr terlihat kurang fleksibel dalam merespons fenomena
mutakhir seperti ekonomi digital, blockchain, fintech, dan
kecerdasan buatan. Untuk menjaga relevansinya, ekonomi Islam
dalam kerangka Iqtishaduna perlu diperluas dengan spirit
keterbukaan sistemik sebagaimana yang ditawarkan Auda.

d) Hierarki dalam Sistem Hukum Islam
Struktur hierarki dalam sistem syariah merujuk pada

susunan unsur-unsur yang saling berhubungan secara bertingkat



262

dan teratur, di mana tidak ada hukum atau kebijakan yang berdiri
sendiri tanpa mempengaruhi aspek lainnya. Pendekatan sistem
adalah metode analisis yang digunakan untuk memahami
keterhubungan kompleks ini, dengan memeriksa hubungan sebab-
akibat, umpan balik (feedback loops), dan interaksi dinamis antar
variabel dalam sistem.

Struktur Hierarki menekankan bahwa semua unsur dalam
sistem syariah saling berhubungan. Tidak ada hukum atau
kebijakan yang berdiri sendiri tanpa memengaruhi aspek lain.
Dalam konteks magasid, setiap tujuan syariah terkait dengan
tujuan lain sehingga kebijakan ekonomi, sosial, dan politik harus
dilihat sebagai sistem hubungan sebab-akibat yang kompleks.

Auda” menggunakan  ‘teori sistem untuk = membaca
keterhubungan ini, termasuk analisis feedback loops, causality, dan
dampak interaksi antar variabel. Metode ini memungkinkan
pembacaan kebijakan syariah yang lebih ilmiah dan terukur.

Iqtishaduna sebenarnya menampilkan struktur hierarki,
misalnya hubungan antara kepemilikan, keadilan distribusi, dan
mekanisme pasar. Namun, struktur analisis al-Shadr masih linear,
bukan sistemik. Ia menjelaskan hubungan antar variabel tetapi
belum sampai pada model analisis keterhubungan kompleks seperti

yang dibahas Auda.



263

Pendekatan Auda dapat memperkuat Igtishaduna dengan
membaca dampak kebijakan ekonomi secara lebih komprehensif,
terutama dalam konteks ekonomi global yang sangat terkait satu
sama lain.

Misalnya, kenaikan bunga, geopolitik, dan harga pangan
dunia saling terkoneksi. Tanpa analisis keterkaitan sistemik,

kebijakan ekonomi Islam akan kurang akurat.

2

P T i S oSl Lol a L
&=V e VL
Artinya: orientasi ekonomi Islam berkaitan erat dengan

pembangunan masyarakat, di mana setiap bagian di

dalamnya saling memengaruhi dan dipengaruhi oleh

bagian-bagian lainnya.

Fitur .ini .menegaskan bahwa. Iqtishaduna. perlu-dibaca
dengan pendekatan sistemik agar lebih relevan dan mampu
menjelaskan keterkaitan ekonomi global.

Fitur hierarki dalam pemikiran Auda menekankan bahwa
setiap elemen syariah saling terkait dan membentuk jaringan
pengaruh yang tidak bisa dipisahkan. Dengan teori sistem, ia
membaca hubungan antar variabel melalui pola sebab-akibat dan
feedback yang membuat analisis kebijakan lebih menyeluruh.
Iqtishaduna sebenarnya telah memuat struktur hubungan, seperti
keterkaitan = kepemilikan,  distribusi, dan  pasar, tetapi

pendekatannya masih linear sehingga kurang menangkap

kerumitan relasi ekonomi modern. Dengan kerangka hierarki Auda,



264

analisis al-Shadr dapat diperluas untuk menjelaskan keterhubungan
ekonomi global yang kini semakin kompleks dan saling
memengaruhi.
e) Multidimensional

Merupakan sebuah prinsip yang menyatakan bahwa setiap
fenomena dalam kehidupan khususnya yang dikaji dalam
perspektif syariah tidak dapat dipahami hanya melalui satu sudut
pandang tunggal, melainkan terdiri dari berbagai dimensi yang
saling berkaitan, seperti material, spiritual, sosial, psikologis,
hukum, dan politik. Dalam kerangka pemikiran Jasser Auda,
pendekatan terhadap magasid syariah harus mampu menangkap
keseluruhan dimensi ini secara bersamaan dan terintegrasi. Hal ini
dilandasi oleh pemahaman bahwa manusia sendiri adalah ‘entitas
multidimensi, ‘sehingga hukum " dan "kebijakan yang mengatur
kehidupannya harus responsif terhadap kompleksitas tersebut.

Multidimensional berarti setiap fenomena memiliki banyak
dimensi: material, spiritual, sosial, psikologis, hukum, dan politik.
Dalam pendekatan Auda, magasid harus menangkap semua
dimensi ini secara simultan.

Metodenya  mencakup  analisis  multidisiplin ~ dan
penggunaan berbagai perspektif ilmu.

Igtishaduna memiliki kesadaran multidimensional dalam

hal kepemilikan dan keadilan, tetapi masih terbatas pada dimensi



265

hukum sosial moral. Ia belum memasukkan dimensi psikologis,
teknologi, dan budaya secara memadai.

Fenomena seperti crypto, welfare state, dan kesenjangan
digital  hanya  dapat = dipahami  melalui = pendekatan
multidimensional.

S 4 ol 57l 5 5 A O O ) sy R
Artinya: Islam memandang harta dengan pandangan yang
kompleks karena harta adalah hak bagi individu dan bagi
masyarakat secara bersamaan, serta memiliki dimensi etika

(moral) dan sosial

Auda membantu memperluas analisis Igtishaduna ke arah
multidimensi modern yang lebih komprehensif.

Multidimensi.- menurut, Auda menuntut .-agar. setiap
fenomena dibaca melalui banyak lapisan material, spiritual, sosial,
psikologis, hukum, hingga politik secara bersamaan melalui
pendekatan multidisipliner. Igtishaduna memang menunjukkan
kesadaran multidimensi dalam isu kepemilikan dan keadilan, tetapi
masth terbatas pada dimensi hukum-sosial dan belum mencakup
aspek psikologis, teknologi, dan budaya. Dengan munculnya
fenomena seperti crypto, welfare state, dan kesenjangan digital,
pendekatan multidimensi menjadi semakin penting. Kerangka

Auda dapat memperluas analisis al-Shadr sehingga lebih mampu

membaca kompleksitas ekonomi modern secara komprehensif.



266

f) Tujuan Sistem Hukum Islam

Tujuan sistem hukum islam adalah sebuah pendekatan
evaluasi kebijakan dalam sistem Islam yang menempatkan
maqasid al-shari’ah sebagai orientasi fundamental dan kerangka
acuan utama. Pendekatan ini menggeser fokus dari sekadar
kepatuhan formal terhadap teks hukum menuju penilaian substantif
berdasarkan dampak nyata suatu kebijakan terhadap pencapaian
kemaslahatan manusia.

Dalam fitur ini, menegaskan bahwa setiap kebijakan harus
diarahkan pada tujuan syariah. Auda mengembalikan magasid
sebagai orientasi nilai yang menggerakkan seluruh sistem hukum.

Metode ini menuntut evaluasi kebijakan berdasarkan
dampaknya terhadap kemaslahatan manusia.

Iqtishaduna ' sangat “kuat. dari sisi tujuan: keadilan,
distribusi, keseimbangan sosial, dan mengurangi eksploitasi.
Namun orientasi tujuan al-Shadr masih terikat pada magasid klasik
(hifz al-mal, ‘adl, ijtimd’), bukan pada magasid baru seperti
pembangunan manusia, kesejahteraan publik, atau martabat digital.

Dalam era digital, tujuan syariah harus mencakup
keamanan data, keadilan digital, perlindungan konsumen online,

dan kesejahteraan algoritmik.



267

°
IS R e s -8 ¥

BULS 53y DR 35 Y slazsy) (LLU A 10y
QLAY

Artinya: Tujuan mendasar dari sistem ekonomi Islam adalah untuk
mewujudkan keadilan dan menghilangkan penderitaan
umat manusia."

Fitur ini memperkuat arah moral dan nilai Igtishaduna,
namun perlu diperluas pada tujuan maqdasid masa kini.

Fitur orientasi tujuan menurut Auda menempatkan magqdasid
sebagai arah mnilai yang harus memandu seluruh kebijakan,
sehingga setiap keputusan dievaluasi berdasarkan kontribusinya
pada kemaslahatan manusia. /gtishaduna sudah kuat dalam tujuan
dasar seperti keadilan dan distribusi, tetapt masih berpegang pada
magqasid klasik sehingga belum' menjangkau tujuan-tujuan baru
seperti kesejahteraan digital ‘atau perlindungan data. Karena itu,
orientasi tujuan ala Auda dapat memperluas cakrawala Igtishaduna
agar lebih relevan dengan kebutuhan magdasid di era digital.

Pemikiran ekonomi As-Shadr dalam Iqtishaduna terikat
secara inheren dengan kerangka epistemologi dan figh mazhab
Syiah Imamiyah, yang mencakup konsep Imamah dan wilayah al-
faqih. Keberadaan landasan teologis yang spesifik ini menimbulkan
hambatan resepsi yang signifikan dalam lingkungan intelektual
Sunni yang mayoritas. Pendekatan magasid Auda, yang
menekankan tujuan-tujuan universal syariah, berfungsi sebagai
instrumen hermeneutik untuk mengekstraksi prinsip substantif

pemikiran As-Shadr sekaligus mendetensikannya dari ikatan



268

doktrinal partikular, sehingga memfasilitasi transmisibilitas lintas
mazhab.

Konsep As-Shadr tentang sistem ekonomi Islam yang
komprehensif mensyaratkan implementasi dalam sebuah negara
yang homogen secara religius, yang tidak lagi merepresentasikan
realitas mayoritas negara-negara kontemporer dengan komposisi
masyarakat multireligius. Pendekatan magasid Auda menawarkan
fleksibilitas operasional dengan mentransformasi prinsip-prinsip
ekonomi Islam yang rigid menjadi nilai-nilai etika universal seperti
keadilan, kemaslahatan, dan penghindaran kerusakan. Nilai-nilai
ini memiliki kompatibilitas tinggi untuk diintegrasikan ke dalam
kerangka hukum positif negara-negara sekuler maupun plural tanpa
kehilangan relevansi normatifnya.

Konsep' kepemilikan ‘As-Shadr yang membedakan antara
kepemilikan natural individu dan kepemilikan sosial atas sumber
daya alam, meskipun visioner, sering dipersepsikan memiliki bias
intervensionis yang kuat. Melalui lensa magqdsid Auda, konsep ini
tidak dibaca sebagai doktrin final, tetapi sebagai instrumentality
untuk mencapai tujuan-tujuan syariah yang lebih tinggi (magdasid
'ulya), khususnya keadilan distributif (‘ad/). Dengan demikian,
evaluasi dan aplikasinya menjadi kontekstual, terbuka terhadap

modifikasi bentuk kelembagaan selama prinsip dasar pencegahan



269

konsentrasi kekayaan dan pemenuhan kebutuhan dasar masyarakat

tetap terpelihara.

Tabel 3.1

Tabel Sintesis Integratif berbasis Fitur Maqgasid al-Shart’ah Jasser

Auda

Sintesis Integratif

Fitur Magqasid Jasser L Bentuk Rekonstruksi
No. terhadap Pemikiran .
Auda ! Ekonomi Islam
Ekonomi al-Shadr
Pemikiran ekonomi al- Al-Shadr tidak
Shadr diperlakukan diposisikan sebagai
1. Sifat Kognitif sebagai hasil ijtihad doktrin final, tetapi
historis yang dapat | sebagai fondasi terbuka
dikaji ulang untuk pengembangan
Kepemilikan,
kebebasan, dan Ekonomi Islam dibaca
2. Fitur Holistik keadilan dipahami secara holistik, tidak
sebagali satu kesatuan parsial atau sektoral
sistem
Keterbukaan'Sistem Prinsip ekonomi al- Sistem ekonomi Islam
3. Hukurs Isldm Shadr dldlalo_gkan menja}dl adaptif tanpa
dengan realitas meninggalkan nilai
ekonomi kontemporer syariah
Fitur Hierarki Dalam Ekonomi Islam al- Terbentuk model
4 Sistem Huk Shadr ditempatkan ekonomi Islam
' fstem Hukum dalam relasi negara, | maqasidi yang dinamis
pasar, dan masyarakat dan kontekstual
Keadilan al-Shadr Terbentuk keadilan
diperluas melampaui ekonomi van
5. Fitur Multidimensi aspek legal menuju __cxonomi yang
: A distributif, struktural,
dimensi sosial dan .
: dan antargenerasi
kemanusiaan
Norma ekonomi al- Penekanan bergeser
6 Tujuan sistem hukum | Shadr diarahkan pada | dari kepatuhan formal

islam

pencapaian maslahat
substantif

ke kesejahteraan nyata
umat

Sumber: Data diolah oleh peneliti, 2025.




BAB IV
PEMBAHASAN

Bab ini menyajikan hasil kajian dan analisis mendalam mengenai
konstruksi pemikiran ekonomi Islam yang dikembangkan oleh Muhammad Bagqir
as-Sadr, khususnya melalui karya monumentalnya Iqtishaduna, yang kemudian
ditinjau dan dihubungkan dari perspektif teoritis Magdasid Syariah yang
dikemukakan oleh Jasser Auda. Pembahasan ini berfokus pada penggabungan
antara pemahaman teoretis Sadr tentang sistem ekonomi Islam yang dibangun di
atas fondasi filosofis kepemilikan ganda (al-milkiyah al-muzdawijah) dan prinsip
kebebasan eckonomi dalam batasan tertentu (al-hurriyyah al-igtishadiyyah fi
nithaq al-mahdud), .dan  keadilan sosial. (al-‘adalah al-ijtima iyyah) dengan
kerangka,magqasid.yang sistemik;, kognitif, dan multidimensional dari Jasser Auda.
Tujuan utama dari bab ini adalah untuk memberikan pemahaman yang lebih
mendalam mengenai bagaimana kerangka normatif dan filosofis ekonomi Islam
yang diusung oleh Sadr dapat diinternalisasikan, dievaluasi, dan direkonstruksi
dalam konteks pencapaian tujuan-tujuan syariah yang lebih luas. Dalam konteks
ini, kegiatan ekonomi dimaknai sebagai manifestasi nilai-nilai spiritual dan sosial,
berlandaskan prinsip Tauhid dan ‘Adl dalam rangka Khilafah.

Analisis kritis ini tidak sekadar membandingkan dua pemikiran, tetapi
merupakan upaya untuk membangun model ekonomi Islam alternatif yang
adaptif, berkeadilan sosial, dan relevan dengan tantangan modern, sebagai respons
terhadap kegagalan sistem ekonomi konvensional. Pembahasan ini secara

struktural bertujuan untuk menganalisis konstruksi pemikiran ekonomi

270



271

Muhammad Bagqir as-Sadr secara filosofis dan struktural, dan menganalisis
kerangka Magasid Syariah Jasser Auda yang sistemik, kemudian menganalisis
kompatibilitas serta potensi rekontruksi pemikiran Sadr perspektif Magdsid Auda.
Hasil penelitian ini memberikan kontribusi signifikan bagi penguatan model
analisis ekonomi Islam berbasis magdasid yang tidak hanya menekankan aspek
figh, tetapi juga menumbuhkan kesadaran etis dan struktural, sehingga
berorientasi pada kemaslahatan (maslahah) umat secara berkelanjutan.
A. Konstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir Al-Shadr
Secara teoritis, Teori konstruksi merupakan landasan pemikiran yang
menjelaskan bagaimana individu dan masyarakat secara aktif membangun
realitas, pengetahuan, dan makna mereka. Konsep ini menentang pandangan
positivisme yang menganggap realitas sebagai entitas objektif yang terpisah
dari ‘subjek. Inti ‘dari teori ini adalah proses pembentukan atau perakitan
gagasan, di mana pengetahuan 'tidak" ditransfer' secara pasif, melainkan
diciptakan melalui interaksi antara pengalaman, interpretasi, dan konteks
sosial.?”® Konstruksi pemikiran terbentuk melalui tiga tahapan dialektis yang
saling berkaitan, tahapan-tahapan sebagai berikut:
1. Ekternalisasi
Dalam konteks intelektual, tahap ini mencakup proses
perenungan, respons terhadap tantangan zaman, dan formulasi awal

gagasan sebagai jawaban atas problem sosial yang dihadapi.

2" Mulyadi, "Teori Belajar Konstruktivisme Dengan Model Pembelajaran (Inquiry)," A/ Yasini:
Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan, 7 (2022), 174-174.



272

Tahap eksternalisasi merupakan fase ketika Baqir al-Shadr
memproyeksikan gagasan internalnya ke ruang sosial sebagai respons
kritis terhadap kegagalan kapitalisme dan sosialisme. Dalam Igtishaduna,
ia menyatakan secara eksplisit bahwa tujuannya bukan hanya mengkritik,
tetapi membangun suatu sistem ekonomi Islam yang lengkap, berdasarkan
sumber-sumber autentik Islam. Al-Shadr menolak fondasi filosofis
kapitalisme yang bertumpu pada individualisme dan sosialisme yang
meniadakan kepemilikan pribadi, serta menganggap keduanya tidak
sesuai dengan hakikat manusia. Proses eksternalisasi ini menjadikan al-
Shadr bukan sekadar pengamat, tetapi arsitek intelektual yang
menyuguhkan alternatif sistem ekonomi yang mandiri dan berakar pada
identitas Islam.

Uralan = mengenai —tahap eksternalisasi” Baqir ~al-Shadr ini
menunjukkan bahwa 'lgtishaduna lahir dari’ kesadaran kreatif seorang
pemikir yang tidak sekadar menanggapi arus intelektual global, tetapi
juga menegaskan identitas epistemologis Islam dalam wacana ekonomi
modern. Dari tahap eksternalisasi juga memperlihatkan bagaimana al-
Shadr menjadikan kritiknya sebagai titik awal untuk memproyeksikan
sistem alternatif yang orisinal, sehingga eksternalisasi di sini tampak
bukan sebagai proses teoritis yang abstrak, melainkan sebagai langkah
konstruktif yang menandai pergeseran peran al-Shadr dari penerima
gagasan menjadi arsitek pemikiran ekonomi Islam. Dengan demikian

dapat disimpulkan, tahap ini menegaskan bahwa eksternalisasi berfungsi



273

sebagai fondasi awal bagi lahirnya sistem ekonomi Islam yang mandiri,
konsisten, dan berakar pada nilai-nilai syariah.
Obyektivasi

Produk-produk manusia memperoleh karakter sebagai fakta yang
berada di luar dan terlepas dari produsennya. Dalam dunia intelektual,
tahap ini terwujud melalui publikasi karya, sistemasi teori, dan
institusionalisasi gagasan yang membuatnya menjadi warisan budaya
objektif.

Tahap obyektivasi terjadi ketika gagasan subjektif yang
sebelumnya diekspresikan oleh Baqir al-Shadr melalui proses
eksternalisasi kemudian berubah menjadi entitas intelektual yang berdiri
sendiri. Dalam Igtishaduna, al-Shadr mengobyektivasi pemikirannya
melalut penyusunan struktur ‘yang sistematis dan terpisah jelas dari
kapitalisme maupun marxisme. Ia menempatkan ekonomi Islam sebagai
sistem mandiri dengan memaparkan kritik fundamental terhadap kedua
ideologi tersebut sebelum masuk pada bangunan ekonomi Islam. Kutipan
Arab yang ia tuliskan menunjukkan bagaimana kritiknya diformalkan
menjadi kerangka epistemik yang dapat dipelajari, diuji, dan dikritik oleh
pembaca. Pada tahap ini, pemikiran al-Shadr tidak lagi berada dalam
ranah subjektif, tetapi telah menjadi realitas ilmiah yang dapat dirujuk dan
diperlakukan sebagai objek kajian.

kajian mengenai obyektivasi ini memperlihatkan bagaimana

Iqtishaduna berhasil mengukuhkan pemikiran al-Shadr sebagai struktur



274

pengetahuan yang beroperasi secara independen dari penciptanya.
Dengan membedakan secara tegas ekonomi Islam dari kapitalisme dan
marxisme, al-Shadr tidak hanya menyajikan sistem tandingan, tetapi juga
mengonstitusi ekonomi Islam sebagai sebuah realitas ilmiah yang dapat
diuji dengan kriteria akademik yang sama. Dari penjelasan ini dapat
disimpulkan bahwa obyektivasi dalam konteks al-Shadr bukan hanya
penyusunan metodologis, melainkan transformasi gagasan menjadi fakta
sosial yang hidup dalam ruang wacana keilmuan. Melalui tahap inilah,
pemikiran al-Shadr memperoleh keberadaan objektif yang melampaui
dirinya dan terus direproduksi dalam diskursus ekonomi Islam
kontemporer.
3. Internalisasi

Melalui & internalisasi, = ‘dunia = sosial ~ yang terobyektivasi
ditransformasikan kembali ke ' dalam- kesadaran. Dalam konteks
keilmuan, tahap ini terwujud ketika suatu pemikiran diadopsi oleh
komunitas akademik, mempengaruhi paradigma keilmuan, dan akhirnya
membentuk cara berpikir kolektif.

Tahap internalisasi merupakan fase ketika gagasan yang telah
terobyektivasi di masyarakat kemudian diserap kembali ke dalam
kesadaran individu. Dalam konteks Igtishaduna, internalisasi terjadi
ketika pembaca, akademisi, pembuat kebijakan, dan masyarakat mulai
memahami serta menggunakan konsep-konsep yang dirumuskan Baqir

al-Shadr sebagai pedoman berpikir dan bertindak. Untuk mempermudah



275

proses internalisasi ini, al-Shadr menciptakan terminologi dan klasifikasi
yang sistematis, salah satunya melalui teori bentuk-bentuk kepemilikan
dalam ekonomi Islam. Dengan menegaskan adanya kepemilikan pribadi,
umum, dan negara sebagai struktur permanen dalam syariah, al-Shadr
tidak hanya menyampaikan teori, tetapi membangun ‘“bahasa teknis”
yang memungkinkan masyarakat mengadopsi ekonominya sebagai
kerangka analisis dan tindakan. Melalui bahasa konseptual ini, pemikiran
al-Shadr bergerak dari teori abstrak menjadi kesadaran kolektif yang
dapat dioperasionalkan dalam kehidupan sosial.

Pada pembahasan ini memperlihatkan bagaimana internalisasi
dalam pemikiran al-Shadr berlangsung bukan sekadar sebagai
penerimaan ide, melainkan transformasi cara berpikir kolektif. Dengan
menciptakan istilah dan kategori yang khas, al-Shadr berhasil menjadikan
ekonomi Islam bukan hanya sistem ‘alternatif, tetapi juga kerangka
konseptual yang hidup dalam kesadaran masyarakat. Dapat Kkita
simpulkan bahwa internalisasi merupakan puncak dari dialektika
penciptaan pengetahuan. Gagasan al-Shadr yang awalnya bersifat
subjektif kini beredar sebagai bahasa umum yang membentuk pola
analisis dan tindakan sosial. Di sinilah terlihat bahwa Igtishaduna tidak
hanya membangun teori, tetapi juga mempengaruhi cara umat memaknai

realitas ekonomi atas dasar nilai-nilai syariah.



276

Pembahasan mengenai lima prinsip dasar konstruksi pemikiran
dalam [Igtishaduna yakni prinsip aktivitas, sosialitas, kontekstualitas,
dinamika, dan refleksifitas juga menunjukkan bahwa Bagqir al-Shadr
membangun sistem ekonomi Islam sebagai suatu manhaj pemikiran yang
hidup, bukan sebagai kumpulan al-ahkam al-tafsiliyyah al-jamidah. Kelima
prinsip ini bekerja secara integratif dan saling menguatkan, sehingga
membentuk sistem ekonomi yang asli dan mandiri, dibangun di atas landasan
pemikiran yang khas, serta berdiri dalam kerangka nilai dan konsep yang
unik, yang justru bertentangan dengan asas, nilai, dan konsep yang menjadi
dasar kapitalisme bebas dan sosialisme Marxis.?"

1. Prinsip aktivitas
Berdasarkan teori dalam konsep dasar konstruksi prinsip ini
menyatakan ~ bahwa “individu = berperan aktif dalam  membangun
pengetahuannya sendiri.?”

Prinsip aktivitas dalam Iqtishaduna menegaskan bahwa individu
bukan penerima pasif, tetapi subjek berpikir yang melakukan
pengolahan, penafsiran, dan konstruksi pemahaman terhadap realitas
ekonomi. Aktivitas intelektual inilah yang memungkinkan individu
menginternalisasi al-milkiyah al-muzdawijah, memahami batas hak

milik, serta menempatkannya dalam kerangka al- ‘adalah al-ijtima ‘iyyah.

Bagi al-Shadr, tanpa aktivitas berpikir ini, ekonomi Islam akan

2% Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 280-281.
2% Siska Nerita, Azwar Ananda, & Mukhaiyar,"Pemikiran konstruktivisme dan implementasinya
dalam pembelajaran," Jurnal Education and development, 11 (2023), 292-297.



277

kehilangan karakter metodologisnya sebagai manhaj, dan hanya akan
menjadi struktur normatif yang beku.

Berdasarkan prinsip ini, dapat ditarik kesimpulan bahwasanya
prinsip aktivitas dalam Igtishaduna menempatkan individu sebagai
subjek yang secara aktif membangun dan menafsirkan pengetahuan
ekonominya, bukan sekadar penerima pasif atas ketentuan normatif.
Melalui aktivitas intelektual yang terus-menerus, individu mampu
menginternalisasi konsep kepemilikan ganda, memahami batas hak milik,
serta menempatkannya dalam kerangka keadilan sosial. Dengan
demikian, al-Shadr menegaskan bahwa ekonomi Islam hanya dapat
berfungsi sebagai manhaj yang hidup apabila ditopang oleh keterlibatan
kognitif individu. Tanpa proses konstruktif ini, ekonomi Islam akan
kehilangan dinamika metodologisnya dan berubah menjadi struktur yang
beku.

2. Prinsip sosialitas

Konstruksi pemikiran tidak terlepas dari interaksi sosial. Bahasa,
budaya, nilai, dan lingkungan sosial memainkan peran penting dalam
membentuk cara seseorang memahami dunia. Pemaknaan atas suatu
konsep sering kali dihasilkan melalui dialog, diskusi, dan proses sosial
lainnya.276

Dalam prinsip ini, pemikiran manusia dan praktik ekonomi tidak

pernah berdiri sendiri, tetapi selalu terbentuk dalam jaringan hubungan

?’® Lisda Romdani, "Teori Konstruksi Sosial: Sebuah Teori Bagaimana Warga Negara memaknai
Pelaksanaan Pemilihan Kepala Daerah di Masa Pandemic" Jurnal llmu Sosial dan Ilmu Politik, 10
(2021), 116-123.



278

sosial. Ekonomi Islam, sebagaimana dijelaskan al-Shadr, tidak dibangun
untuk kepentingan individualitas ekonomi sebagaimana dalam
kapitalisme, melainkan berorientasi pada struktur sosial masyarakat.
Mekanisme seperti zakat, larangan ihtikar, distribusi yang adil, serta
regulasi pasar merupakan manifestasi dari al- ‘adalah al-ijtimd iyyah dan
peran sosial masyarakat dalam mengatur keseimbangan ekonomi. Prinsip
ini memastikan bahwa konsep seperti al-hurriyyah al-igtishadiyyah fi
nitdq al-mahdid tidak disalah artikan sebagai kebebasan absolut,
melainkan kebebasan yang selalu berada di bawah kepentingan kolektif.
Berdasarkan analisis kritis dari Iqtishaduna, menunjukkan
bahwa konstruksi pemikiran dan praktik ekonomi dalam perspektif al-
Shadr selalu berakar pada interaksi sosial yang membentuk cara individu
memahami ‘dan’ merespons realitas. Pengetahuan ekonomi tidak. lahir
secara individual, melainkan tumbuh melalui dialog, nilai, budaya, serta
dinamika sosial yang mengitarinya. Dalam konteks ini, ekonomi Islam
dipahami bukan sebagai sistem yang menonjolkan individualitas
ekonomi, tetapi sebagai struktur yang berorientasi pada kemaslahatan
kolektif. Karena itu, konsep kebebasan ekonomi dalam Islam tidak
dimaknai sebagai kebebasan mutlak, melainkan kebebasan yang dibatasi
oleh tujuan sosial dan keadilan, sehingga setiap aktivitas ekonomi selalu

berada dalam kerangka kepentingan masyarakat secara keseluruhan.



3.

279

Prinsip Kontekstualitas

Pemikiran terbentuk dalam konteks tertentu baik historis,
budaya, maupun situasional. Artinya, cara seseorang membangun konsep
sangat dipengaruhi oleh lingkungan dan pengalaman yang
melingkupinya. Konteks ini memberikan batasan sekaligus peluang bagi
terbentuknya pola pikir tertentu.”’’

Berdasarkan prinsip ini, penerapan ekonomi Islam tidak dapat
dilepaskan dari kondisi sosial, budaya, dan historis masyarakat. Al-Shadr
menegaskan bahwa tuntutan al-‘adalah al-ijtima ‘iyyah berbeda menurut
keadaan ekonomi komunitas tertentu, sehingga implementasi ekonomi
Islam harus mempertimbangkan lingkungan sosial di mana ia diterapkan.
Kontekstualitas inilah yang membuat al-milkiyah al-muzdawijah dan al-
hurriyyah al-igtishadiyyah fi nitaq al-mahdiid dapat diwujudkan-secara
proporsional sesuai kebutuhan masyarakat. Dengan prinsip ini, ekonomi
Islam tidak tampil sebagai sistem yang kaku, tetapi sebagai struktur nilai
yang menyesuaikan diri dengan realitas empiris.

Berdasarkan analisis tersebut, dapat disimpulkan bahwa
ekonomi Islam menurut al-Shadr hanya dapat diterapkan secara efektif
apabila dibaca dalam konteks sosial, budaya, dan historis masyarakat.
Konsep-konsep ekonomi As-Shadr dapat diterapkan secara proporsional

sesuai kebutuhan komunitas, sehingga ekonomi Islam hadir bukan

2" Balya Ziaulhaq Achmadin, "Urgensi Historical Thinking Skills Bagi Peserta Didik Dalam
Pembelajaran Sejarah Kebudayaan Islam," Muta'allim: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1 (2022),

96-114.



280

sebagai sistem yang kaku, tetapi sebagai manhaj yang menyesuaikan diri
dengan realitas empiris tanpa meninggalkan orientasi keadilan sosial.
4. Prinsip dinamika

Pengetahuan dan pemikiran bersifat berubah dan berkembang
seiring waktu. Setiap pengalaman baru berpotensi mempengaruhi,
memperkaya, atau bahkan mengubah struktur pemikiran yang telah ada
sebelumnya. Dengan demikian, konstruksi pemikiran selalu bersifat
progresif.278

Prinsip dinamika dalam Igtishaduna bersifat progresif dan
berkembang sejalan perubahan zaman. Al-Shadr menjelaskan bahwa
formulasi ekonomi Islam tidak mungkin dibekukan dalam satu bentuk
konstitusional yang tetap, melainkan harus memberi ruang bagi otoritas
(Wali ™ al-Amr) ©untuk = melakukan™ ~pengaturan,” pembatasan;. dan
penyesuaian sesuai kondisi masyarakat.'Dinamika ini menjadikan konsep
seperti batasan kebebasan ekonomi atau aturan distribusi tidak hanya
normatif, tetapi terus ditinjau dalam kerangka al-muthul al-Islamiyyah fi
al-mujtama * (nilai-nilai ideal Islam dalam masyarakat).

Melalui pengamatan yang dilakukan, peneliti menyimpulkan
bahwa prinsip dinamika dalam /gtishaduna menempatkan ekonomi Islam
sebagai sistem yang progresif dan selalu terbuka terhadap perubahan.
Pemikiran dan kebijakan ekonomi tidak dibekukan dalam satu formulasi,

tetapi terus berkembang melalui interpretasi baru sesuai kebutuhan

2"® Muhammad Rijal Fadli, "Hubungan filsafat dengan ilmu pengetahuan dan relevansinya di era
revolusi industri 4.0 (Society 5.0)," Jurnal filsafat, 31 (2021), 130-161.



281

masyarakat dan arahan otoritas yang berwenang. Dengan demikian,
konsep-konsep seperti pembatasan kebebasan ekonomi maupun aturan
distribusi tidak hanya bersifat normatif, tetapi senantiasa ditinjau ulang
dalam kerangka nilai-nilai ideal Islam agar tetap relevan dan aplikatif
dalam konteks zaman yang berubah.
5. Prinsip refleksivitas
Prinsip ini menekankan bahwa individu memiliki kemampuan
untuk mengevaluasi dan meninjau kembali pemahamannya. Kesadaran
diri dalam melakukan refleksi memungkinkan seseorang merevisi,
memperbaiki, atau memperkuat struktur pemikiran yang telah
terbentuk.?”
Dalam prinsip refleksivitas, analisis ini dapat memberikan
mekanisme * ‘evaluatif bagi “scluruh © sistem. Melalui refleksivitas,
masyarakat dan  individu' mampu’ menilai ‘penerapan al-milkiyah al-
muzdawijah, efisiensi al-hurriyyah al-iqtishadiyyah fi nitaq al-mahdid,
dan realisasi al-‘adalah al-ijtimd iyyah dalam kehidupan ekonomi.
Refleksivitas memungkinkan ekonomi Islam melakukan kritik terhadap
kapitalisme dan sosialisme, menilai realitas masyarakat, serta
merumuskan alternatif yang realistis (wagqi ‘iyy) sekaligus selaras dengan
tujuan syariah. Dengan demikian, ekonomi Islam tidak jatuh pada
stagnasi, melainkan berkembang melalui siklus penilaian, koreksi, dan

penyempurnaan yang berkelanjutan.

% Y. Yulianti, Andi Ana Vera, & S. Saprin. "Prinsip-Prinsip Situational Pembelajaran (Prinsip-
Prinsip Situasional dan Sistem-Sistem Umum Metode Pembelajaran)," Socius.: Jurnal Penelitian
Illmu-Ilmu Sosial, 2 (2025).



282

Berdasarkan pengamatan oleh peneliti, dapat disimpulkan
bahwa konstruksi ekonomi yang dibangun al-Shadr bukan hanya
menawarkan alternatif terhadap kapitalisme dan sosialisme, tetapi
menyodorkan paradigma yang berangkat dari falsafah keberadaan
manusia (al-insan al-mujtama ‘1) dan hakikat ekonomi sebagai aktivitas
nilai (al-ihtiraf al-igtisadi al-qiyami). Melalui prinsip aktivitas, sosialitas,
kontekstualitas, serta struktur kepemilikan ganda dan mekanisme
distribusi yang berbasis keadilan, al-Shadr menampilkan bangunan
ekonomi yang tidak sekadar normatif, tetapi operasional dan relevan bagi
tantangan kontemporer.

Dapat ditarik kesimpulan bahwasanya, pemikiran al-Shadr lebih
tepat dipahami sebagai manhaj bukan hanya sekadar sistem ekonomi
Islam ‘dalam pengertian teknis. Ia menyediakan kerangka kerja filosofis
sekaligus perangkat metodologis yang dapat dipakai untuk menganalisis
isu kontemporer seperti digitalisasi ekonomi, ketimpangan global,
keamanan pangan, maupun perubahan demografi. Dengan demikian,
relevansi Iqtishaduna tidak terletak pada aplikasinya secara literal,
melainkan pada kedalaman kerangka berpikir yang menempatkan

ekonomi sebagai arena etika, hukum, dan realitas sosial yang terus

berubah.



283

B. Keterbatasan Pemikiran Al-Shadr Dalam Menjawab Tantangan
Ekonomi Kontemporer.

Tantangan Ekonomi Kontemporer merujuk pada serangkaian
masalah, isu, dan tekanan ekonomi yang kompleks, saling terkait, dan sedang
dihadapi oleh perekonomian global pada masa kini (abad ke-21). Istilah
kontemporer menekankan bahwa tantangan ini adalah hasil dari dinamika
zaman modern, yang didorong oleh globalisasi, revolusi teknologi, perubahan
geopolitik, dan kesadaran akan keberlanjutan.280

Dalam kerangka berpikir Iqtishaduna juga menerangkan bahwa
perencanaan ekonomi Islam selalu berdiri di atas pandangan realistis terhadap
manusia, serta mengarah pada tujuan-tujuan yang sesuai dengan kenyataan
manusia itu sendiri.?*

Berdasarkan penelitian yang diperoleh dari analisis kritis pemikiran
ekonomi Islam as-Shadr dengan -~ tantangan® ekonomi kontemporer
menunjukkan bahwa tantangan ekonomi kontemporer memiliki karakter yang
jauh lebih kompleks dibandingkan konteks kajian Baqir al-Shadr ketika
menulis Iqtishaduna.

1. Ketimpangan Pendapatan Dan Kekayaan
Teori  Skill-Biased  Technological ~Change menerangkan

bagaimana kemajuan teknologi secara tidak seimbang meningkatkan

permintaan dan upah bagi pekerja terampil, sekaligus menggerus

280 Judijanto, Loso, Sri Yani Kusumastuti, and Rina Mudjiyanti. Ekonomi Kontemporer: Dinamika
dan Tantangan Abad 21, (Jambi: PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2025), 5.
281 Bagqir Al-Shadr, Igtishaduna....., 288.



284

pekerjaan rutin kelas menengah, sehingga memperlebar disparitas
pendapataln.282

Ketimpangan modern dipicu oleh akumulasi modal finansial,
pertumbuhan ekonomi yang tidak seimbang, dan perubahan teknologi
yang menguntungkan pemilik modal serta pekerja berkeahlian tinggi.
Sementara itu, al-Shadr memberikan kerangka normatif berbasis
kepemilikan ganda dan distribusi yang adil, namun tidak memiliki
perangkat teoritis untuk menjelaskan dinamika ketimpangan modern
seperti r > g, akumulasi aset finansial, atau polarisasi pasar tenaga kerja.

Berdasarkan dari hasil analisi kritis, dapat ditarik kesimpulan
bahwasanya. Pemikiran ekonomi Islam menurut al-Shadr bersifat
progresif dan terbuka terhadap perubahan. Pengetahuan manusia yang
terus berkembang sejalan pengalaman menjadi landasan bagi prinsip
dinamika dalam Igtishaduna, di'mana formulasi ekonomi Islam tidak
dibekukan, tetapi selalu disesuaikan oleh otoritas yang berwenang sesuai
kebutuhan masyarakat. Dengan demikian, batasan kebebasan ekonomi
maupun aturan distribusi dipahami sebagai konsep yang terus dievaluasi

dalam kerangka nilai-nilai ideal Islam agar tetap relevan dengan

perubahan sosial dan zaman.

%82 Muhammad Putra Hababil, Muhammad Kharis Firdaus, Nabil Nazhmi, Mochamad Rajendra
Alghifary, Mohammad Dandi Hamdani, Arif Fadilla "Analisis pengaruh pemerataan ekonomi
dalam upaya menghapus ketimpangan sosial-ekonomi antar masyarakat," Journal of
Macroeconomics and Social Development, 1 (2024), 1-9.



285

2. Perubahan iklim dan degradasi lingkungan,
Situasi ini diperburuk oleh fenomena Tragedi Kepemilikan
Bersama (Tragedy of the Commons), di mana sumber daya alam global
seperti atmosfer dieksploitasi berlebihan karena tidak ada insentif
individu untuk menjaganya, sehingga intervensi kebijakan seperti pajak
karbon menjadi imperatif.283
Krisis ekologis masa kini muncul dari eksternalitas negatif
kapitalisme ekstraktif, sementara Igtishaduna tidak membahas isu
lingkungan secara eksplisit. Meski begitu, konsep kepemilikan umum
dan keadilan sosial memberi landasan normatif yang dapat
dikembangkan sebagai kerangka ekonomi Islam yang ramah lingkungan.
Berdasarkan pengamatan peneliti, krisis ekologis modern lahir
dari eksternalitas negatif kapitalisme yang mendorong eksploitasi sumber
daya bersama, sebagaimana ‘terlihat dalam 'Tragedy of the Commons.
Meskipun Igtishaduna tidak membahas lingkungan secara eksplisit,
konsep kepemilikan umum dan keadilan sosial yang dikemukakan al-
Shadr tetap menyediakan dasar normatif bagi pengembangan ekonomi
Islam yang berorientasi pada keberlanjutan dan perlindungan lingkungan.
3. Tantangan Disrupsi Teknologi Dan Masa Depan Pekerjaan

Transformasi digital menciptakan paradoks dalam pasar tenaga

kerja yang dapat dipahami melalui teori Creative destruction Schumpeter,

283 M. Khairunnisa Musari, "Kegagalan Pasar Dan Eksternalitas Lingkungan." Islam Dan Green
Economics (2022): 29.



286

di mana inovasi menghancurkan lapangan kerja lama sambil
menciptakan yang baru.”®*

Dalam pembahasan digitalisasi ini juga menunjukkan
keterbatasan Igtishaduna. Revolusi digital dan otomatisasi mengubah
struktur produksi dan memperlebar ketimpangan, namun al-Shadr tidak
membahas perubahan teknologi karena konteks historisnya berbeda.
Meski demikian, prinsip keadilan sosial, perlindungan kelompok lemabh,
dan peran negara memberikan dasar etis untuk merespons dampak sosial
disrupsi teknologi.

Dari pengamatan peneliti, dapat disimpulkan bahwa meskipun
Iqtishaduna tidak membahas disrupsi teknologi karena konteks
zamannya, prinsip keadilan sosial dan peran negara yang ditegaskan al-
Shadr tetap 'memberi dasar = etis ‘untuk merespons = paradoks
ketenagakerjaan ' era  digital = sebagaimana 'digambarkan dalam teori
creative destruction.

4. Ketidakstabilan sistem keuangan global,

Teori ini memaparkan siklus di mana stabilitas ekonomi yang
berkepanjangan  justru menumbuhkan kepercayaan berlebihan,
mendorong peralihan dari pembiayaan yang prudent (hedge) ke
spekulatif dan akhirnya Ponzi, yang berujung pada kolaps ketika terjadi

guncangan kepercayaan (Minsky Moment).*®

284 Wibowo, Agus. "Riset Kelanggengan Bisnis Dalam Ekosistem Digital: Business Sustainability
Research In Digital Ecosystems," (Semarang: Penerbit Yayasan Prima Agus Teknik, 2024), 16.

%85 Anggraeni, Annisa Fitri, Institusi Keuangan Dan Pasar Modal (Jambi: Pt. Sonpedia Publishing
Indonesia, 2025)



287

Pada tantangan keuangan global, finansial modern
menghadirkan risiko krisis berulang akibat spekulasi dan integrasi pasar
modal. Sementara al-Shadr mengkritik riba dan kegiatan non-riil, ia tidak
membahas mekanisme krisis global, pergerakan modal spekulatif, atau
instrumen finansial kompleks. Dengan demikian, gagasan beliau tetap
relevan sebagai kritik etis tetapi memerlukan pengembangan untuk
menghadapi realitas keuangan internasional.

Hasil pengamatan yang dilakukan oleh peneliti terkait tantangan
As-Shadr dalam menghadapi krisis finansial global menunjukkan bahwa
meskipun Iqtishaduna tidak mengulas dinamika krisis finansial global
sebagaimana dijelaskan dalam siklus instabilitas Minsky, kritik al-Shadr
terhadap riba dan‘.aktivitas. non-riil tetap memberi pijakan etis bagi
analisis 'ekonomi ' modern: | Namun, ' kerangka ' ini | masih  perlu
dikembangkan agar mampu menjawab_ kompleksitas pasar keuangan
internasional yang sarat spekulasi dan risiko krisis berulang.

5. Tekanan Sistem Perdagangan Global

Gelombang proteksionisme dan gangguan supply
chain menantang tatanan multilateral yang selama ini dijaga
berdasarkan Teori Hegemonic Stability, yang mensyaratkan adanya
negara hegemon untuk menciptakan keteraturan. Sementara itu, New
Trade Theory menjelaskan konsentrasi rantai pasokan global yang justru

rentan terhadap guncangan geopolitik dan p:smdemi.286

286 Mohamad Irvansyah, Mohamad Irwan Ramdhan, David Panjaitan, & Khairun Nisa, "Kajian
Sistematis Literatur Mengenai Proteksionisme dan Dinamika Perdagangan Internasional:
Pendekatan Systematic Literature Review (SLR) Berdasarkan Prisma 2020." Jurnal Bahtera
Inovasi, 9 (2025).



288

Pada tantangan ekonomi global, al-Shadr juga tidak memberikan
analisis khusus karena fokus /gtishaduna berada pada struktur ekonomi
domestik. Namun prinsip kemandirian ekonomi, keadilan pertukaran, dan
pencegahan monopoli dapat menjadi dasar normatif dalam merespons
dominasi negara kuat dalam perdagangan internasional.

Berdasarkan hasil pengamatan, peneliti menilai bahwa meskipun
Iqtishaduna tidak membahas dinamika proteksionisme atau kerentanan
rantai pasok global sebagaimana dijelaskan oleh Hegemonic Stability
Theory dan New Trade Theory, prinsip kemandirian ekonomi, keadilan
pertukaran, dan anti-monopoli yang ditegaskan al-Shadr tetap
memberikan arah normatif untuk menghadapi dominasi negara kuat
dalam perdagangan internasional.

6. Hutang Pemerintah Yang Tinggi
Berdsarkan teoritis “'ekonomi ‘global® dan ekonomi makro,
perspektif Keynesian berargumen bahwa dalam kondisi liquidity trap,
defisit anggaran justru diperlukan untuk menopang permintaan agregat,
meski berisiko pada sustainability fiskal jangka panj ang.287

Fenomena hutang publik modern yang berkaitan dengan
keberlanjutan fiskal, dominasi lembaga internasional, dan risiko
ketergantungan struktural tidak dibahas oleh al-Shadr. Meski begitu,
konsep kemandirian ekonomi dan pengelolaan harta publik tetap relevan

sebagai kritik normatif terhadap ketergantungan utang, sekaligus

7 Udin Bahrudin, & Edy Suranta Karina Sembiring, "Pengaruh Perubahan Kebijakan Fiskal
Terhadap Perilaku Konsumen: Tinjauan Dari Perspektif Ekonomi Makro," Hikamatzu| Journal Of
Multidisciplinary ,1 (2024), 107-120.



7.

289

menegaskan perlunya kerangka fiskal Islam kontemporer yang lebih
teknis.

Dari analisi kritis pemikiran as-Shadr, peneliti melihat bahwa
meskipun Iqtishaduna tidak menyinggung isu keberlanjutan fiskal, utang
publik, maupun dinamika liquidity trap yang dibahas dalam ekonomi
makro modern, prinsip kemandirian ekonomi dan pengelolaan harta
publik yang ditegaskan al-Shadr tetap memberi kritik normatif terhadap
ketergantungan utang. Namun, kerangka tersebut masih memerlukan
pengembangan teknis agar relevan dengan tantangan fiskal kontemporer.
Inflasi Dan Biaya Hidup

Inflasi kontemporer bersifat multidimensi, berasal dari
konfluensi faktor permintaan dan penawaran. Teori Tarikan Permintaan
(Demand-Pull) menjelaskan peran kebijakan fiskal dan moneter. yang
sangat akomodatif pasca pandemi, sementara Teori Desakan Biaya (Cost-
Push) menekankan kontribusi guncangan supply chain, kenaikan harga
energi, dan perang geopolitik, menciptakan tantangan kompleks bagi
bank sentral 2%

Dalam iqtishaduna Al-Shadr membahas keadilan harga,
penimbunan, dan distorsi pasar, namun tidak mengembangkan teori
makroekonomi yang mampu menjelaskan inflasi modern yang

dipengaruhi rantai pasok global, moneter, energi, dan geopolitik. Prinsip

288

Fitri

Kurniawati. "Analisis Perbandingan Inflasi Dalam Perspektif Islam dan

Konvensional," Syntax Idea, 6 (2024), 1403-1418.



290

keadilan pasar tetap relevan tetapi perlu integrasi dengan teori makro
kontemporer.

Berdasarkan pengamatan peneliti tentang inflasi, peneliti
melihat bahwa meskipun /gtishaduna menekankan keadilan harga dan
larangan distorsi pasar, kerangka ini belum mampu menjelaskan inflasi
modern yang dipengaruhi kebijakan moneter global, rantai pasok, energi,
dan geopolitik. Oleh karena itu, prinsip moral al-Shadr tetap berguna
sebagai dasar etis, tetapi perlu dipadukan dengan analisis makroekonomi
kontemporer agar lebih relevan.

8. Transisi demografi

Teori ini memprediksi penurunan tabungan nasional agregat
seiring dengan membesarnya proporsi populasi lansia yang berada dalam
fase” konsumsi, sekaligus ‘membebani sistem pensiun dan kesehatan
akibat memburuknya rasio ketergantungan (dependency ratio).?®

Menghadapi tantangan demografi perubahan struktur umur,
bonus demografi, dan penuaan penduduk ternyata tidak muncul dalam
karya al-Shadr, tetapi konsep al-kafalah al-‘ammah dan keadilan sosial
dapat menjadi landasan normatif bagi kebijakan demografis modern.

Berdasarkan pengamatan analisis kritis terhadap As-shadr
peneliti memandang bahwa meskipun Igtishaduna tidak menyinggung
persoalan demografi modern seperti penurunan tabungan nasional akibat

penuaan penduduk, meningkatnya rasio ketergantungan, maupun tekanan

289 Gst Ayu Arini, Ida Ayu Putri Suprapti, M.Irwan, & Tuti Handayani, "Analisis Dampak Penuaan
Populasi Penduduk Terhadap Keseimbangan Jangka Panjang Ekonomi Makro di
Indonesia," Jurnal Pendidikan Indonesia, 5 (2024).



291

terhadap sistem pensiun dan kesehatan gagasan al-Shadr tentang al-
kafdlah al-‘ammah dan keadilan sosial tetap menawarkan kerangka etis
yang relevan. Prinsip-prinsip tersebut dapat dikembangkan lebih lanjut
untuk menopang perumusan kebijakan demografis kontemporer yang
menuntut distribusi beban antar generasi secara adil serta penguatan
jaring pengaman sosial dalam menghadapi dinamika struktur umur
masyarakat.
9. Keamanan Pangan dan Energi

Kerawanan komoditas kunci ini pada hakikatnya merupakan
manifestasi dari guncangan sisi penawaran (Supply-Side Shocks) yang
dipicu oleh faktor eksternal seperti perubahan iklim (gagal panen),
konflik geopolitik (mengganggu pasokan), dan distorsi kebijakan.
Guncangan  ini tidak  hanya  mendorong inflasi ~“global ™ tetapi. juga
berpotensi memicu krisis ' humanitarian- dan ‘gejolak sosial di negara-
negara rentan.?%

Pada tantangan ketahanan pangan merupakan tema yang paling
kuat dibahas oleh al-Shadr. Ia menjelaskan struktur kepemilikan tanah,
pencegahan monopoli, distribusi kekayaan, dan intervensi negara untuk
menjamin kebutuhan dasar masyarakat. Meskipun belum menyentuh
teknologi pangan industri atau rantai pasok global modern, kerangka ini
sangat relevan dan dapat menjadi pijakan sistemik untuk membangun

ketahanan pangan nasional.

2% Erry Tka Rhofita Rhofita, "Optimalisasi Sumber Daya Pertanian Indonesia Untuk Mendukung
Program Ketahanan Pangan Dan Energi Nasional," Jurnal Ketahanan Nasional, 28 (2022), 82.



292

Dari pengamatan peneliti, meskipun kerawanan pangan modern
dipicu oleh berbagai tekanan sisi penawaran seperti perubahan iklim,
konflik geopolitik, dan kebijakan yang tidak efektif, pemikiran al-Shadr
dalam Igtishaduna tetap menawarkan orientasi dasar yang relevan. Walau
belum menyinggung teknologi pangan industri maupun rantai pasok
global, gagasannya mengenai pengaturan kepemilikan tanah, pencegahan
dominasi pasar, distribusi kekayaan, dan peran negara dalam menjamin
kebutuhan pokok dapat dijadikan landasan normatif untuk merumuskan
strategi ketahanan pangan nasional.

10. Ekonomi digital dan kesenjangan digital.

Masyarakat digital melahirkan bentuk kesenjangan baru yang
dijelaskan oleh Teori Efek Jaringan, di mana platform digital cenderung
bergerak menuju monopoli-alamiah karena nilai layanannya meningkat

seiring jumlah pengguna. I\

Tantangan ekonomi digital merupakan tantangan yang sama
sekali baru dan tidak ditemukan dalam Igtishaduna. Namun prinsip
keadilan akses, pencegahan monopoli, dan peran negara dalam sektor
strategis tetap menjadi dasar etis untuk menghadapi ketimpangan digital
dan dominasi platform teknologi raksasa.

Berdasarkan rangkaian analisis di atas, dapat dipahami bahwa
meskipun kesenjangan digital yang dipicu oleh network effects yang

mendorong platform menuju monopoli alamiah merupakan fenomena

29 Mukhlis, Arsad, Zainuddin Mukhsin, & Sitaman Said, "Transformasi Digital Dalam Ekonomi
Modern," Jurnal Penkomi: Kajian Pendidikan Dan Ekonomi, 7 (2024), 59-65.



293

yang tidak dibahas dalam Igtishaduna, prinsip-prinsip al-Shadr mengenai
keadilan akses, pencegahan dominasi pasar, dan peran negara dalam
sektor-sektor strategis tetap menyediakan kerangka etis awal untuk
merespons ketimpangan digital serta konsentrasi kekuasaan pada
perusahaan teknologi besar.

Secara keseluruhan hasil analisis kritis, hemat penulis
menyimpulkan bahwa kekuatan utama Iqgtishaduna terletak pada prinsip-
prinsip fundamental yang menempatkan manusia sebagai subjek ekonomi
yang memiliki kebutuhan material sekaligus moral. Namun, realitas ekonomi
kontemporer menghadirkan skala dan kompleksitas persoalan yang tidak
mungkin dijawab secara memadai hanya dengan kerangka klasik.
Ketimpangan digital, globalisasi finansial, perubahan iklim, tekanan
perdagangan global, hingga dinamika pasar tenaga kerja digital memerlukan
seperangkat analisis baru yang belum ada ‘pada ‘masa al-Shadr. Karena itu,
tantangan terbesar ekonomi Islam hari ini bukan sekadar bagaimana
mempertahankan  prinsip normatif Igtishaduna, tetapi bagaimana
mengembangkan perangkat teori, metodologi, dan instrumen kebijakan yang
mampu menjembatani nilai dengan realitas.

Rekonstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir As-Shadr
dengan Lensa Magqasid Al-Shari‘ah Jasser Auda

Rekonstruksi adalah proses yang lebih kritis, yaitu membongkar dan
menyusun kembali suatu gagasan atau sistem yang sudah mapan.

Rekonstruksi tidak bertujuan untuk menghancurkan, melainkan untuk



294

memperbarui dan memberikan makna baru yang lebih relevan dengan
konteks yang berubah. Secara metodologis, proses Rekonstruksi Pengetahuan
melibatkan tiga tahapan kritis:

1. Analisis Ideologi Total

Proses analisis meliputi dekonstruksi terhadap skema konseptual
yang membingkai realitas, pelacakan determinasi sosial dari berbagai
bentuk kesadaran, serta pemetaan relasi antara posisi sosial dengan
struktur kognitif yang berkembang.

Pada tahap ideologi total, pemikiran ekonomi Muhammad Baqir
al-Shadr dalam Igtishaduna dipahami sebagai bangunan nilai yang
menyeluruh dan terintegrasi, bukan sekadar kumpulan aturan ekonomi.
Shadr mengonstruksi ekonomi Islam sebagai sistem operasi yang menjadi
alternatif total terhadap kapitalisme dan sosialisme. Kritiknya terhadap
kapitalisme bersifat " ideologis karena -ia ‘menyerang prinsip dasar
kebebasan ekonomi absolut yang menurutnya melahirkan ketimpangan
dan eksploitasi. Bagi Shadr, Islam merupakan sistem nilai tandingan yang
mengembalikan dimensi moral dalam kehidupan ekonomi. Ia
memosisikan ekonomi Islam sebagai sistem berfondasi magasid keadilan,
keseimbangan, perlindungan manusia serta menegaskan bahwa tujuan
ekonomi Islam adalah menciptakan keadilan sosial dan kehidupan
bermartabat bagi semua. Dengan demikian, Igtishaduna menjadi
kerangka ideologis menyeluruh yang mencerminkan kesadaran kolektif

Islam dalam merespons krisis ekonomi modern.



295

Pada pembahasan ini, menunjukkan bahwa tahap ideologi total
dalam pemikiran Shadr merupakan fase di mana ekonomi Islam
diperdekatkan sebagai visi dunia yang komprehensif. Analisisnya
terhadap kapitalisme dan sosialisme bukan sekadar teknis, tetapi menggali
akar moral dan ontologis kedua sistem tersebut. Uraian ini menegaskan
bahwa Shadr menempatkan ekonomi Islam sebagai sistem nilai yang
menyatu dengan tujuan-tujuan etis syariah, sehingga rekonstruksi berbasis
maqasid muncul secara natural dari kerangka ideologisnya. Berdasarkan
hasil pengamatan peneliti menunjukkan bahwa Igfishaduna tidak hanya
menawarkan teori ekonomi, tetapi membentuk fondasi konseptual bagi
kebangkitan kesadaran ekonomi Islam yang holistik dan berorientasi pada
keadilan sosial.

Konkurensi Perspektif

Melalui metode komparasi yang rigor, setiap perspektif dipetakan
dalam konteks sosio-historisnya masing-masing, sementara klaim-klaim
kebenarannya dievaluasi berdasarkan koherensi internal dan relevansi
sosialnya.

Tahap konkurensi perspektif menempatkan pemikiran Shadr dalam
dialog dengan berbagai tradisi ekonomi seperti kapitalisme, sosialisme,
teori pasar modern, dan pendekatan maqasid kontemporer. Shadr
menunjukkan bahwa pasar tidak mampu menghadirkan keadilan karena
tunduk pada kepentingan individu dan ketimpangan kekuasaan, namun ia

tetap mengakui efektivitas pasar selama dikendalikan nilai syariah dan



296

peran negara. Kesadaran bahwa ekonomi Islam harus selaras dengan
realitas manusia membuat pemikiran Shadr terbuka untuk dibaca bersama
isu-isu modern seperti regulasi pasar, kapasitas negara, dan ekonomi
digital. Pada tahap ini, pemikiran Shadr diuji, diperdalam, dan diperkaya
oleh beragam perspektif.

Berdasarkan pengamatan peneliti penjelasan ini menunjukkan
bahwa Shadr tidak menutup diri pada satu pandangan, tetapi
menempatkan ekonomi Islam dalam arena dialog yang luas.
Pendekatannya yang  kritis namun terbuka menegaskan bahwa
Iqtishaduna memiliki potensi untuk terus dikembangkan melalui
interaksi dengan teori modern. Konkurensi perspektif di sini
memperlihatkan dinamika pemikiran al-Shadr ia tetap berakar pada
syariah, namun cukup fleksibel untuk membaca kompleksitas zaman dan
memberi ruang bagi reinterpretasi‘yang lebih progresif.

3. Sintesis Integratif

Tahap sintesis integratif merupakan fase ketika nilai-nilai ideologis
Shadr dan perspektif baru yang muncul dari dialog interdisipliner
dipadukan menjadi model ekonomi Islam yang lebih operasional. Pada
tahap ini, maqasid sistemik Jasser Auda menjadi alat rekonstruksi, bukan
hanya sumber nilai.

Magasid al-Shart ‘ah menurut Jasser Auda adalah kumpulan tujuan,
nilai, dan prinsip dasar syariah yang berfungsi sebagai kerangka filosofis

untuk memahami, menimbang, dan menerapkan hukum Islam secara



297

sistemik, holistik, dan berorientasi pada kemaslahatan manusia serta
transformasi sosial.?%

Secara teoritis, Auda menegasakan bahwa magasid bukan sekadar
lima tujuan daruriyyah, tetapi suatu metodologi yang menjadikan syariah
sebagai sistem nilai yang terbuka, dinamis, dan mampu menjawab
perubahan zaman melalui realisasi keadilan, kemanusiaan, dan perbaikan
kehidupan manusia (isldh).293

Berdasarkan hasil analisis kritis pemikiran ekonomi Islam
Muhammad Bagqir as-Shadr dengan pendekatan magasid Jasser Auda,
menunjukkan bahwa magqdasid Jasser Auda menawarkan pendekatan yang
lebih sistemik, kognitif, dan multidisipliner untuk membaca realitas
kontemporer, sementara Igtishaduna Baqir al-Shadr menyediakan
fondasi rasional dan normatif bagi ekonomi Islam:.

a. Sifat Kognitif
Menurut Auda, hukum Islam (figih) merupakan hipotesis hasil
konstruksi kognitif para ahli hukum fikih. Hukum Islam merupakan
hasil dari penalaran dan ijtihad para ahli figh yang mencoba untuk
mengungkap makna.?®*

Auda memandang magasid sebagai kerangka pengetahuan

berbasis akal, data empiris, dan nilai syariah, sehingga mampu

membaca perilaku ekonomi modern seperti bias kognitif, algoritma,

dan pola konsumsi digital. Igtishaduna sudah menggunakan

292 Jasser Auda, Magasid al-Shari’ah (Lebanon: Maktab Al Tauzi’, 2012), 29.
293 Jasser Auda, Magasid al-SharT’ah.....,31.
294 Jasser Auda, Magasid al-Shari’ah ....., 95.



298

pendekatan rasional, namun masih linear dan belum mencapai
integrasi multidisipliner sebagaimana yang dikembangkan Auda.
Hasil pengamatan peneliti menunjukkan bahwa Auda
menempatkan hukum Islam sebagai hasil konstruksi kognitif para
ahli fikih yang bekerja melalui proses penalaran, pengamatan
empiris, dan orientasi nilai, sehingga maqasid berfungsi sebagai
kerangka epistemik yang mampu membaca dinamika ekonomi
modern, termasuk bias perilaku dan pola konsumsi digital. Jika
dibandingkan, Igtishaduna telah menggunakan pendekatan rasional
yang kuat; namun karakter analisisnya masih bergerak dalam pola
linear dan belum mencapai integrasi multidisipliner sebagaimana
kerangka sistemik yang ditawarkan Auda.
b. Fitur holistik
Keholistikan: atau keutuhan hukum'Islam yakni dapat dilihat
dari hujjah yang digunakan oleh para ulama ushul figh yaitu bersifat
“holistic evidence” (hujjah al-kulliy) yang dijadikan pertimbangan
dalam menentukan hukum Islam.**®
Auda menekankan bahwa syariah adalah sistem terpadu yang
mencakup aspek sosial, ekonomi, moral, dan politik secara
menyeluruh. Igtishaduna menunjukkan karakter holistik melalui
analisis kepemilikan, pasar, dan keadilan, tetapi masih berorientasi

pada kerangka fikih klasik. Dalam konteks global saat ini yang

2% Jasser Auda, Magasid al-Shari’ah ....., 96.



299

ditandai krisis energi, pangan, dan geopolitik, pendekatan holistik
Auda memberi ruang analisis lebih luas dibanding struktur
Igtishaduna yang masih sempit dari perspektif disiplin modern.
Berdasarkan analisi kritis terhadap pemikirian As-Shadr,
peneliti menilai bahwa meskipun /gtishaduna menunjukkan karakter
holistik melalui pembahasan kepemilikan, pasar, dan keadilan,
kerangka analisisnya masih terikat pada perspektif fikih klasik.
Pendekatan holistik ala Auda, yang mencakup dimensi sosial,
ekonomi, moral, dan politik secara menyeluruh, menawarkan ruang
analisis yang lebih luas dan relevan untuk menangkap kompleksitas
isu global kontemporer, seperti krisis energi, pangan, dan geopolitik.
c. Keterbukaan Sistem Hukum Islam
Menurut Auda, tidak ada” istilah penutupan pintu “ijtihad
dalam hukum Islam ‘sebagaimana dikemukakan oleh para ulama
klasik. Hal ini dikarenakan hukum Islam dapat dikembangkan sesuai
dengan kebutuhan zaman jika memang menghadapi perubahan-
perubahan baru dalam beberapa aspek kehidupan manusia. Hukum
Islam bisa bersifat fleksibel sesuai dengan konteks zaman, keadaan,
maupun tempat.296
Auda menegaskan bahwa syariah bersifat dinamis dan harus
direkonstruksi sesuai perkembangan pengetahuan dan realitas baru.

Iqtishaduna memiliki semangat terbuka pada kritik terhadap

2% Jasser Auda, Magasid al-SharT’ah ....., 166.



300

kapitalisme dan sosialisme, tetapi tetap memakai model ekonomi
tradisional sehingga kurang adaptif terhadap fenomena baru seperti
fintech, blockchain, dan Al. Dengan pendekatan keterbukaan Auda,
kerangka al-Shadr dapat diperbarui agar selaras dengan perubahan
ekonomi digital.

Berdasarkan pengamatan terhadap kerangka magasid,
peneliti berpendapat bahwa meskipun Igtishaduna menunjukkan
semangat kritis terhadap kapitalisme dan sosialisme, kerangka
ekonominya masih berlandaskan model tradisional sehingga kurang
responsif terhadap perkembangan teknologi dan ekonomi digital,
seperti fintech, blockchain, dan Al. Dengan mengadopsi pendekatan
fleksibel dan dinamis ala Auda, yang menekankan rekontruksi
syariah sesuai konteks zaman dan realitas baru, kerangka al-Shadr
dapat diperluas dan diperbarui-agar lebih adaptif terhadap tantangan
ekonomi kontemporer.

. Fitur Hierarki Dalam Sistem Hukum

Menganalisis suatu hal dengan cara memandangnya sebagai
susunan hierarkis merupakan pendekatan yang mendasar dan umum,
baik dalam metode sistemik maupun empiris. Membagi keseluruhan
sistem menjadi kelompok atau bagian-bagian merupakan proses

untuk membedakan perbedaan dan kesamaan di antara karakteristik



301

bagian-bagian tersebut. Setiap karakteristik menentukan suatu
dimensi dalam ruang yang memiliki banyak dimensi sifat.”%’

Auda menggambarkan hubungan saling memengaruhi antar
variabel syariah, sehingga kebijakan harus dianalisis dalam jaringan
sebab-akibat yang kompleks. /gtishaduna memiliki struktur hierarki
dasar antara kepemilikan, distribusi, dan pasar, tetapi cara
pembacaannya masih linier. Pendekatan sistemik Auda memperluas
kemampuan analisis al-Shadr, terutama dalam memahami
keterhubungan ekonomi global seperti suku bunga internasional,
geopolitik, dan fluktuasi harga komoditas.

Hasil pengamatan yang dilakukan oleh peneliti terkait fitur
hierarki dalam sistem hukum Islam yaitu meskipun Igtishaduna
memiliki struktur ‘hierarki ‘dasar ‘yang mengatur kepemilikan,
distribusi, dan pasar, pendekatannya masih bersifat linier. Dengan
mengadopsi pendekatan sistemik ala Auda, yang menekankan
hubungan saling memengaruhi antar variabel syariah dan analisis
dalam jaringan sebab-akibat kompleks, kemampuan analisis al-Shadr
dapat diperluas untuk memahami keterkaitan ekonomi global,
termasuk dinamika suku bunga internasional, geopolitik, dan

fluktuasi harga komoditas.

297 Jasser Auda, Magasid al-SharT’ah....., 102.



302

e. Fitur multidimensional
Dikarenakan sistem merupakan suatu kesatuan dari
berbagai sub sistem yang saling berkaitan begitu juga dengan hukum
Islam yang merupakan suatu sistem maka dalam berijtihad
menentukan hukum Islam harus berpikir multidimensi.?®

Dalam hal ini, Auda menuntut pembacaan fenomena
ekonomi dari berbagai lapisan material, sosial, psikologis, teknologi,
dan politik secara serentak. /gtishaduna telah menampilkan dimensi
moral-sosial, tetapi belum memasukkan dimensi budaya, psikologi
ekonomi, dan teknologi yang membentuk pasar modern. Pendekatan
multidimensi Auda memungkinkan ekonomi Islam membaca
fenomena crypto, welfare state, dan kesenjangan digital secara lebih
lengkap.

Berdasarkan analisis terhadap pemikiran As-Shadr, peneliti
menilai bahwa meskipun Igtishaduna telah menekankan dimensi
moral dan sosial dalam analisis ekonomi, kerangka tersebut belum
memasukkan seluruh aspek kehidupan yang membentuk pasar
modern. Dengan pendekatan multidimensi ala Auda, yang membaca
fenomena ekonomi secara simultan dari lapisan material, sosial,
psikologis, teknologi, dan politik, ekonomi Islam memiliki
kemampuan lebih komprehensif untuk memahami dinamika

kontemporer dan kesenjangan digital.

2% Jasser Auda, Magasid al-SharT’ah ....., 102.



303

f. Tujuan sistem hukum Islam
Sesungguhnya sebuah sistem dianggap kebertujuan apabila
mampu memperoleh hasil yang sama dengan cara yang beragam,
atau memperoleh hasil yang beragam di dalam lingkungan yang
sama, selama hasil tersebut tetap mewujudkan Magasid (tujuan-
tujuan) yang dikehendaki.**

Auda mengembalikan maqasid sebagai orientasi nilai yang
menilai kebijakan berdasarkan dampaknya terhadap kemaslahatan
manusia. Iqtishaduna sudah menekankan keadilan, distribusi, dan
keseimbangan sosial, tetapi tujuannya masih terikat magdasid klasik.
Di era digital, magdasid perlu mencakup keamanan data, keadilan
digital, dan perlindungan konsumen online. Pendekatan Auda
memberikan perluasan penting bagi tujuan-tujuan baru tersebut.

Berdasarkan pengamatan dari analisis kritis tersebut, peneliti
berpendapat bahwa meskipun Igtishaduna telah menekankan prinsip
keadilan, distribusi, dan keseimbangan sosial, fokusnya masih
terbatas pada magasid klasik. Dengan menempatkan magqdasid
sebagai tolak ukur nilai dan kemaslahatan manusia seperti yang
ditawarkan Auda, kerangka ekonomi Islam dapat diperluas untuk

mengakomodasi tantangan kontemporer, termasuk isu keamanan

data, keadilan digital, dan perlindungan konsumen di dunia maya.

% Jasser Auda, Magasid al-SharT’ah....., 102.



304

Magasid al-Shari‘ah dalam pandangan Jasser Auda
menghadirkan cara baru memahami syariah sebagai sistem nilai
yang hidup, terbuka, dan terus bergerak mengikuti perubahan
manusia dan zamannya. Ketika gagasan ini dipadukan dengan
konstruksi ekonomi Islam Baqir al-Shadr dalam Igtishaduna, terlihat
bahwa keduanya sebenarnya bertemu pada orientasi besar dan
menghadirkan keadilan, kemaslahatan, dan perbaikan hidup
manusia. Hanya saja, Auda menawarkan pendekatan yang lebih
luwes dan multidisipliner sehingga nilai-nilai yang dibangun al-
Shadr dalam konteks abad ke-20 dapat diperluas dan diterjemahkan
ulang untuk menjawab realitas baru seperti digitalisasi ekonomi,
perubahan perilaku manusia, dan kompleksitas sosial global. Maka
dapat disimpulkan bahwasanya, integrasi keduanya bukan sekadar
penggabungan teori, ‘tetapi ‘usaha menempatkan ekonomi Islam
sebagai ilmu yang tidak hanya normatif, tetapi juga manusiawi,
adaptif, dan benar-benar relevan dengan kehidupan manusia hari ini.

Model ekonomi rekonstruktif Shadr dan Auda merupakan
sistem ekonomi Islam yang dibangun dengan mengintegrasikan
fondasi keadilan distribusi dan etika kepemilikan Bagqir al-Shadr
dengan pendekatan sistemik-multidimensi Jasser Auda. Model ini
memiliki karakteristik utama berupa orientasi nilai, struktur ekonomi
yang berlapis, serta mekanisme kebijakan yang adaptif terhadap

perubahan zaman. Dalam model ini, prinsip-prinsip ekonomi Shadr



305

seperti distribusi kekayaan yang adil, larangan akumulasi tanpa
kerja, dan kontrol moral atas pasar tidak direduksi, melainkan
ditempatkan dalam kerangka yang lebih luas melalui konsep
maqasid sistemik yang memungkinkan syariah terbaca secara
dinamis dan kontekstual. Integrasi ini menghasilkan sistem ekonomi
yang tidak hanya menjaga substansi ajaran syariah, tetapi juga
mampu menafsirkan realitas baru seperti ekonomi digital,
transformasi teknologi, dan hubungan ekonomi global yang saling
terkait.

Secara struktural, model ini berpijak pada tiga komponen
utama: kepemilikan multilevel, pasar kendali magasid, dan distribusi
multidimensi. Kepemilikan multilevel memadukan konsep Shadr
tentang kepemilikan pribadi, publik, dan mnegara dengan “fungsi
adaptif yang memungkinkan ‘pengelolaan‘sumber daya baru seperti
data digital dan infrastruktur teknologi sebagai amanah publik. Pasar
dalam model ini tetap berfungsi sebagai mekanisme penentuan
harga, tetapi dikendalikan oleh magqdasid sehingga praktik-praktik
merusak seperti spekulasi teknologi, manipulasi algoritmik, atau
eksploitasi platform dapat dicegah melalui regulasi yang dinamis dan
berbasis data. Selain itu, distribusi tidak lagi terbatas pada
penyaluran fisik seperti zakat dan jaminan sosial, melainkan juga

mencakup distribusi akses teknologi, kesempatan kerja digital yang



306

adil, serta perlindungan konsumen dan keamanan data sebagai
bagian dari kemaslahatan kontemporer.

Dalam operasionalnya, model ini bekerja melalui mekanisme
penilaian kebijakan berbasis magdsid yang memeriksa dampak suatu
kebijakan terhadap keadilan, keseimbangan sosial, stabilitas digital,
dan perlindungan manusia. Mekanisme ini menggantikan pendekatan
linear Shadr dengan analisis jaringan sebab akibat yang
diperkenalkan Auda, sehingga setiap kebijakan ekonomi dapat
dinilai secara lebih komprehensif. Dengan cara ini, tidak hanya
menghasilkan perluasan nilai, tetapt juga menciptakan model
kebijakan yang mampu menanggapi isu-isu baru seperti fintech,
kecerdasan buatan, dan ekonomi platform. Sistem ekonomi yang
lahir dari rekonstruksi ini pada akhirnya memiliki karakter normatif
yang jelas, struktur yang teratur, ‘dan perangkat operasional yang
memungkinkan penerapannya dalam kebijakan publik, sehingga
menjadikannya model yang utuh, sistematis, dan relevan untuk

menjawab tantangan ekonomi modern.



BAB YV
PENUTUP

A. Kesimpulan
Bab ini menyajikan perumusan akhir dari seluruh proses penelitian.

Bagian ini menegaskan temuan utama dan pemenuhan tujuan penelitian serta

memperlihatkan posisi model rekonstruksi yang telah dihasilkan juga

menegaskan kontribusi penelitian dalam membangun rekonstruksi pemikiran
ekonomi Islam berdasarkan gagasan Al-Shadr dan pendekatan magasid Jasser

Auda. Seluruh hasil analisis dirangkum secara sistematis untuk memberikan

gambaran utuh mengenai kontribusi penelitian bagi pengembangan studi

ekonomi Islam.

1. Konstruksi dasar pemikiran ekonomi Islam dalam-/lgtishaduna dibangun
al-Shadr melalui = tiga  prinsip. utama  yang “membentuk = kerangka
fundamental sistem ekonominya, yaitu prinsip, keadilan distributif yang
menempatkan pemerataan dan penghapusan eksploitasi sebagai tujuan
utama, prinsip moralitas pasar yang menegaskan bahwa mekanisme pasar
hanya dapat dibenarkan jika tunduk pada nilai-nilai etik syariah, serta
prinsip integrasi antara nilai, hukum, dan struktur sosial yang menjadikan
ekonomi Islam bukan sekadar aturan teknis, tetapi bagian dari visi
ideologis Islam tentang masyarakat yang adil. Ketiga prinsip ini
menunjukkan bahwa al-Shadr merumuskan ekonomi Islam sebagai sistem
nilai yang utuh dan sebagai alternatif menyeluruh terhadap kapitalisme dan
sosialisme, sehingga Igtishaduna tidak hanya berfungsi sebagai teks

ekonomi, tetapi sebagai konstruksi ideologis yang menata kepemilikan,

307



308

pasar, distribusi, dan peran negara dalam satu kesatuan konseptual yang
koheren.

Relevansi pemikiran al-Shadr terhadap tantangan ekonomi kontemporer,
penelitian ini menemukan bahwa gagasan al-Shadr sangat kuat dalam
menjawab isu-isu klasik seperti keamanan pangan, distribusi kekayaan,
peran negara, dan struktur kepemilikan. Ia memberikan solusi sistemik
yang berbasis nilai, terutama mengenai pemerataan, penggunaan optimal
sumber daya publik, dan perlindungan masyarakat. Namun, pemikiran al-
Shadr memiliki keterbatasan dalam menjawab tantangan modern secara
tekhnis yang bersifat global, teknologis, dan makro-struktural, seperti
ketimpangan berbasis financial capitalism, perubahan iklim, disrupsi
teknologi, ketidakstabilan sistem keuangan internasional, utang negara
modern, inflasi “global, ekonomi "digital, serta perubahan demografi.
Keterbatasan tersebut lebih 'disebabkan oleh konteks historis masa hidup
al-Shadr yang belum mengenal dinamika global saat ini. Meski demikian,
fondasi nilai yang ia tawarkan tetap relevan untuk dijadikan basis normatif
dalam merumuskan pengembangan teori ekonomi Islam yang lebih adaptif
dan kontekstual.

Pendekatan sistem magasid Jasser Auda mampu menawarkan jalan
rekonstruksi yang menjadikan pemikiran al-Shadr lebih relevan dan
responsif. Melalui fitur-fitur sistemik seperti sifat kognitif, keholistikan,
hierarki analisis, keterbukaan ijtihad, dan multidimensionalitas, magasid

Auda memberikan perangkat metodologis yang mampu memperluas



309

jangkauan analitis al-Shadr. Rekonstruksi yang dihasilkan yaitu berupa
model ekonomi yang memungkinkan konsep kepemilikan mencakup
sumber daya digital, pasar dipahami sebagai jaringan sebab-akibat yang
menuntut regulasi adaptif, serta distribusi tidak hanya dalam bentuk
material tetapi juga distribusi akses, literasi, perlindungan, dan kesempatan
ekonomi. Dengan demikian, nilai keadilan yang menjadi inti pemikiran al-
Shadr dapat diwujudkan dalam konteks yang lebih luas dan sesuai dengan
tantangan ekonomi kontemporer, hingga isu-isu privasi digital.
B. Saran
1. Bagi Akademisi dan Lembaga Pendidikan Tinggi

Penelitian ini membuka wacana baru dalam epistemologi ekonomi
Islam, sehingga para akademisi dan program studi Ekonomi Syariah
didorong untuk menjadikan sintesis pemikiran Al-Shadr dan Auda sebagai
bahan kajian dan pengembangan kurikulum yang lebih dinamis. Untuk
memperkuat landasan teoretis ini, perlu dilakukan penelitian lebih lanjut
yang bersifat empiris guna menguji model rekonstruksi yang dihasilkan,
sekaligus mengeksplorasi penerapan pendekatan Magasid sistemik Jasser
Auda dalam ranah ekonomi Islam lainnya, seperti keuangan mikro syariah,
ekonomi digital, atau pembangunan berkelanjutan.

2. Bagi Akademisi dan Peneliti Ekonomi Islam.

Lembaga keuangan syariah dan otoritas pengatur seperti OJK dan

DSN-MUI dapat mempertimbangkan kerangka Maqasid sistemik yang

holistik dalam merumuskan produk, kebijakan, dan regulasi, dengan



310

mengintegrasikan ~ konsep  keberlanjutan  lingkungan,  keadilan
antargenerasi, serta nilai universal lainnya yang diusung Auda ke dalam
praktik bisnis syariah, sementara prinsip-prinsip normatif Al-Shadr yang
telah direkonstruksi dapat dijadikan landasan filosofis untuk membangun
model ekonomi komunitas atau koperasi syariah yang lebih adil, mandiri,
dan tidak hanya berfokus pada profitabilitas semata.Bagi Peneliti Lanjutan

Kajian tentang relevansi al-Shadr perlu diperluas kepada isu-isu
khusus seperti ekonomi digital, keamanan data, green economy, ekonomi
platform, ketahanan energi, dan desain tata kelola sistem keuangan yang
berlandaskan magdasid. Penelitian tematik ini menunjukkan arah baru bagi
pengembangan ekonomi Islam agar lebih aplikatif dan siap menjawab

tantangan masa depan.



DAFTAR RUJUKAN

Abd Al-Jabbar Al-Hamadani, AI-Mughni Fi Abwab Al-Tawhid Wa Al- ‘adl Kairo:
Al-Mu’assasah Al-Misriyyah Al-‘ammah Li Al-Ta’lif Wa Al-Nashr,
1960 M.

Abdullah, Suhaila Nur Izzaty Mohamad, & Mohd Nizam Sahad, "The Quranic
Principle of Wasatiyyah as the Foundation of Malaysia Madani’s
Civilizational ~ Framework," International  Journal of  World
Civilizations and Philosophical Studies 2 2025.

Abi Ishaq As-Syatibi, A/-Muwafaqat Maroko: Al-Basyir Bin Atiyyah, 2017.

Abt Bakr Muhammad Ibn ‘ali Al-Qaffal Al-Kabir Al-Shashi, Mahasin Al-
Syari ‘ah Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘ilmiyyah, 2004 M

Abu Hamid Alghazali, A-Mustasfa 2 Al-Madinah: Al-Jami’ah Al-Islamiyah,
1996.

Abu Hamid al-Ghazali, Thya” ‘Ulum al-Din, trans. Fazl-ul-Karim, vol. II, The
Book of Worldly Usages Karachi: Darul-Ishaat, 1993.

Achmad Fageh, "Contextualization Of Maslahah Jasser Auda’s Thought In
Islamic: Economy," Indonesian. Interdisciplinary Journal Of Sharia
Economics (lijse), 4 2021.

Agatha Olivia Purba, et al., "Analisis Validitas Isi ‘Pada Buku Teks Bahasa
Indonesia Smp Kelas Viii Kurikulum Merdeka Tahun 2021," Jurnal
Intelek Dan Cendikiawan Nusantara, 1 2024.

Agus Hermanto, Magasid Al-Syari’ah Malang: Cv Literasi Nusantara Abadi,
2018.

Ah Soni Irawan, "Maqashid Al-Shartah Jasser Auda Sebagai Kajian Alternatif
Terhadap Permasalahan Kontemporer," The Indonesian Journal Of
Islamic Law And Civil Law, 3 2022.

Ahmad Jalili, Teori Magasid al-Shari’ah Dalam Hukum Islam Teraju: 2021.

Akbar & Ahmad Roza’l, “Analisis Pemikiran Satria Effendi M. Zein Tentang
Hukum Keluarga Islam Di Indonesia Ditinjau Dari Magasid
Syari’ah” Disertasi, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2020.

Al-Amiri & Abu Al-Hasan Muhammad Ibn Yusuf, 4/-I ‘Lam Bi-Managqib Al-Islam
Kairo: Dar Al-Fikr Al-‘arabi, 1947

311



312

Al-Ghazali, Thya’, vol. I, The Mysteries of Zakat, trans. Fazl-ul-Karim Darul-
Ishaat ed.

Ali Akbar, “Pengelolaan Zakat Diindonesia Dalam Undang-Undang No. 23
Tahun 2011 Perspektif Magqasid Asy-Syari'ah Imam-Al-Syathibi (W.
790 H/1388 M) Thesis, UIN Sumatera Utara, 2021.

Al-Kailani , Magdasid As-Syari’ah ‘Inda Imam Al-Ghazali Libiyah : Alukah, 2009.

Al-Sadiiq & Muhammad Ibn ‘ali, ilal Al-Shara’i* Wa Al-Ahkam Qum: Mu’assasat
Al-Nashr Al-Islami, 1965.

Andri Sutrisno, "The Concept Of Magdasid Sharia According To Jasser Auda," El-
Fagqih: Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam, 8 2022.

Anggraeni, Annisa Fitri, Institusi Keuangan Dan Pasar Modal Jambi: Pt.
Sonpedia Publishing Indonesia, 2025.

Anjani Rangkuti, Ririn, & Muhammad Arif, "Pemikiran Ekonomi Islam M. Umer
Chapra dalam Konteks Era Kontemporer," Jurnal Ilmiah Research
Student 1.3 2024.

Arfan Harahap, Muhammad, Sukiman, &-Isnaini\ Harahap, "Measuring Muslim
Welfare: A Falah-Based Indeks," Share: Jurnal Ekonomi Dan
Keuangan Islam 12 2023.

Arif Sugian, “Konsep Maslahah Al-Juwayni Dalam Kitab A/-Burhan F1 Usul Al-
Figh Pada Penyelesaian Kasus Bayi Tabung,” Tasyri’: Journal Of
Islamic Law, 12 2024.

Arini,Gst Ayu 1, Ida Ayu Putri Suprapti, M.Irwan, & Tuti Handayani, "Analisis
Dampak Penuaan Populasi Penduduk Terhadap Keseimbangan
Jangka Panjang Ekonomi Makro Di Indonesia," Jurnal Pendidikan
Indonesia 5 2024.

At-Tufi, Risalah Fi Nihayat Al-Ri’Yah Lebanon, Daarul Qolam, 1993.

Ayu Anggraini Hulu, & Muhammad Irwan Padli Nasution, "Analisis Komparatif
Dimensi Kualitas Data Pada Sistem Informasi Publik: Studi Sintesis
Literatur 2015-2024," Jurnal Ilmiah Nusantara, 2 2025.

Azharsyah Ibrahim, Pengantar Ekonomi Islam Jakarta: Bank Indonesia, 2021.

Azwar Syahbuddin Dalimunthe, Razi, "Analisis Pemikiran Ekonomi Islam
Muhammad Bagqir Shadr: Studi Literatur Sistematis Terhadap
Konsep Dan Implementasinya," Ekonomikawan: Jurnal Ilmu
Ekonomi Dan Studi Pembangunan, 24 2024.



313

Bahrudin, Udin, & Edy Suranta Karina Sembiring, "Pengaruh Perubahan
Kebijakan Fiskal Terhadap Perilaku Konsumen: Tinjauan Dari
Perspektif Ekonomi Makro," Hikamatzu| Journal of
Multidisciplinary 1 2024.

Bahrum Subagiya, "Eksplorasi Penelitian Pendidikan Agama Islam Melalui
Kajian  Literatur: Pemahaman Konseptual Dan  Aplikasi
Praktis," Ta'dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 12 2023.

Baiquni Syihab, Muhammad "Telaah Kritis Pemikiran Jasser Auda Dalam Buku
“Magdasid Al-Shariah As Philosophy Of Islamic Law: A Systems
Approach," An Nur: Jurnal Studi Islam, 15 2023.

Baqir Al-Shadr, Iqtishaduna Beirut: Daar Al Ta’aruf Al Matbu’ath, 1987.
Bagqir Al-Shadr, Muhammad, Our Economics Iran: Al Islam, 1991.

Bagqir Al-Shadr, Muhammad, Our Filosophy : Smith Alhadar Bandung: Mizan
Pustaka, 2014.

Burr, Viv, And Penny Dick, Social Constructionism: The Palgrave Handbook Of
Critical Social Psychology London: Palgrave Macmillan Uk, 2017.

Dematria Pringgabayu, & Mochamad Arief Rahman Ramadhian, "Proses
Manajemen Pengetahuan -Dalam Pendidikan: Sebuah Penelitian
Teoritis-Konseptual," Jiip-Jurnal llmiah llmu Pendidikan, 7 2024.

Desi Yuniarti, & Rahmawati. Mu’in, "Pemikiran ' Ekonomi Islam Menurut
Muhammad Baqir Ash-Shadr," Jurnal Ilmiah Falsafah: Jurnal
Kajian Filsafat, Teologi Dan Humaniora, 10 2024.

Dewi Rahmi Fauziah & Sarkani, "Analisis Perbandingan Sistem Ekonomi
Kapitalis Dengan Ekonomi Islam,” Aksioma Al-Musaqoh, 6 2023.

Didik Dalam Pembelajaran Sejarah Kebudayaan Islam," Muta'allim: Jurnal
Pendidikan Agama Islam 1 2022.

Didit Wahyudi, “ Konsep Distribusi Menurut Muhammad Baqir Ash Shadr”
Disertasi, IAIN Palopo, 2021.

Dzakwan & Mohammad Elwim Cahyadi, "Islamic Economics In The
Interpretation Of The Qur'an," Rihlah Iqtishad: Jurnal Bisnis Dan
Keuangan Islam, 2 2025.

Edward Shils, Ideology And Utopia’ By Karl Mannheim Daedalus: 1974.



314

Erry Ika Rhofita Rhofita, "Optimalisasi Sumber Daya Pertanian Indonesia Untuk
Mendukung  Program  Ketahanan  Pangan  Dan  Energi
Nasional," Jurnal Ketahanan Nasional 2 2022.

Fairus, Muhammad , Kamus Munawwir Surabaya: Pustaka Progressif, 2007.

Fazlur Rahman, Revival And Reform In Islam: A Study Of Islamic
Fundamentalism Simon And Schuster, 2021.

Fitri Kurniawati. "Analisis Perbandingan Inflasi Dalam Perspektif Islam Dan
Konvensional," Syntax Idea 6 2024.

Ghazali & Thya’, vol. II, The Book of Worldly Usages, 1991

Hafas Furgani, Gunawan Adnan, & Ratna Mulyany, "Ethics in Islamic economics:
microfoundations for an ethical endogeneity," International Journal
of Ethics and Systems 3 2020.

Hafsarim, Muthia Hsb, & Hendra, "Relevansi Pemikiran Muhammad Baqir As-
Shadr Terhadap Peran Negara Di Dalam Pembangunan Sistem
Ekonomi Yang Berkeadilan," Modeling:  Jurnal Program Studi
Pgmi, 10 2023.

Hakan Kalkavan, Hasan Dinger, & Serhat Yiiksel, "Analysis of Islamic moral
principles for ' sustainable - economic development in developing
society," International “Journal of Islamic “and Middle Eastern
Finance andManagement 14:2021.

Halimi Mohd Khalid, Azman Hasan, Abdullah Sulaiman, Shakila Ahmad, &
Hemmy Abd. Jalal, "Tawhidic Paradigm Index as a Measuring Tool
of Tawhidic Practice: A Research in Universiti Tun Hussein Onn

Malaysia," Advances in Humanities and Contemporary Studies 2
2021.

Hamida Olfah, "Rekonstruksi Pemikiran Pendidikan Islam: Perspektif
Transformasi Sosial Dan Kontemporer," Jurnal Pendidikan Dan
Keguruan, 3 2025.

Hammadi Ubaidi, Asy-Al-Syathibiwa Magqasid As-Syari’ah Damaskus: Dar Al-
Qutaibah, 1992.

Hasan & Lucky Omega, “Rekonstruksi Kedudukan Hukum Dsn-Mui Dalam
Sistem Pengawasan Ekonomi Syariah Perspektif Magasid Asy-
Syari’ah” Disertasi, Universitas Islam Indonesia, 2024.

Hasibuan & Akhmad Sayuti, “’Azl Menurut Imam Malik (179 H) Perspektif
Magqasid Al-Syari'ah” Disertasi, UIN Sultan Syarif Kasim Riau,
2020.



315

Hisyam Azhar, Magdsid As-Syari’ah ‘Inda Imam Al-Haramain Riyad: Maktabah
Ar-Rusyd, 2010.

Husna, Fina Mazida, et al,. Refleksi Hermeneutika Dalam Studi Islam Mengupas
Pemikiran Tokoh Hermeneutika Barat Maupun Timur (Islam)
Bandung: Tahta Media, 2024.

Ibn Khaldun, The Mugaddimah Princeton: Princeton University Press, 1967.
Ibnu Hajar, Bulugh AlI-Maram Surabaya, Nurul Huda: T, T, 2021.

Imtinan, Qori, "Pemikiran Ekonomi Islam Oleh Muhammad Abdul Mannan: Teori
Produksi (Mazhab Mainstream)," Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 7.3
2021.

Irvansyah, Mohamad, Mohamad Irwan Ramdhan, David Panjaitan, & Khairun
Nisa, "Kajian Sistematis Literatur Mengenai Proteksionisme Dan
Dinamika Perdagangan Internasional: Pendekatan Systematic
Literature Review (Slr) Berdasarkan Prisma 2020." Jurnal Bahtera
Inovasi 9 2025.

Ishandawi, Yadi Janwari, & Dedah Jubaedah, Madzhab Dan Pemikiran Ekonomi
Islam Kontemporer," Rayah Al-Islam, 7 2023.

Isman, Syamsul Hidayat, et.al, "Penelitian’ Hukum Empiris Betbasis Teori
Magqdsid al-Shari’ah Jasser Auda," Al-Afkar: Journal For Islamic
Studies, 6 2023.

Jacques Derrida, Of Grammatology Baltimore: Johns Hopkins University Press,
1976.

Jasser Auda, Maghasid Al Syari’ah Lebanon: Maktab Al Tauzi’, 2012.

Jasser Audah, Magdsid As-Syari’ah Dalil Li Al-Mubtadi’ Beirut: Maktab Al-
Tauzi’, 2011.

Judijanto, Loso, Sri Yani Kusumastuti, and Rina Mudjiyanti. Ekonomi
Kontemporer: Dinamika dan Tantangan Abad 21.(Jambi: PT.
Sonpedia Publishing Indonesia, 2025.

Khalini Sari, & Dilla Andini, "Distribusi Kekayaan Dalam Pemikiran Muhammad
Baqir Al-Shadr: Studi Kasus Kenaikan Harga Beras Di Indonesia,"
Al-Figh, 2 2024.

Khoirul Fathoni, "Penerapan Epistemologi Ke Dalam Kajian Ekonomi Islam:
Telaah Pemikiran Muhammad Bagqir Al-Shadr," fjois: Indonesian
Journal Of Islamic Studies, 1 2020.



316

Labib Muhsin, Para Filosof Sebelum Dan Sesudah Mulla Shadra Jakarta: Al-
Huda, 2005.

Lisda Romdani, "Teori Konstruksi Sosial: Sebuah Teori Bagaimana Warga Negara
memaknai Pelaksanaan Pemilihan Kepala Daerah di Masa
Pandemic" Jurnal Ilmu Sosial dan Ilmu Politik 10 2021.

M. Alfazri, & Mike Meiranti, "Rekonstruksi Pendekatan Kritik Budaya Dalam
Komunikasi: Dari Media Konvensional Hingga Revolusi
Digital," Intercode, 4 2024.

M. lzudin, Dinamika Atas Perlindungan Hukum Terhadap Anak Yang Lahir Di
Luar Perkawinan (Books Google Com), 2023.

M. Khairunnisa Musari, "Kegagalan Pasar Dan Eksternalitas Lingkungan." Islam
Dan Green Economics 2022.

M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge Leicester: Islamic
Foundation, 1992.

Mahanum, "Tinjauan Kepustakaan," Alacrity: Journal Of Education, 2 2021.

Mahmud Yunus, Kamus, Arab-Indonesia Ciputat: PT -Mahmud Yunus Wa
Dzurriyah, 2007.

Maidawa, * Ibrahim, " Fa'iza™ Kabir ~Umar, & * Shuaibu Umar Gokaru;" "The
Contributions Of -Al-Shatibi, Izzuddin Ibn Abdul Salam And Ibn
Ashur  On = Magasid Al-Shariah: ' "An  Exploration," Jurnal
Usuluddin, 52 2024.

Majid, A, “Islamic Legal Reform Based on Magasid Syarm’ah,” Usrah: Jurnal
Pengkajian Hukum Islam, 6 2025.

Matthew B. Miles & A. Michael Huberman, Qualitative Data Analysis: An
Expanded Sourcebook, 2nd ed. Thousand Oaks, CA: Sage, 1994.

Maulana, Mohammad Robbi, et al., "Pemikiran Ekonomi Ilmuwan Muslim
Kontemporer Madzhab Igtishaduna," Jurnal Ilmiah Research
Student, 1 2024.

Maulidi, “Magasid Syariah Sebagai Filsafat Hukum Islam: Sebuah Pendekatan
Sistem Menurut Jasser Auda,” AI-Mazaahib: Jurnal Perbandingan
Hukum, 3 2022.

Mawardi Djalaluddin, “Pemikiran Abu Ishaq Al-Shatibi Dalam Kitab Al-
Muwafaqat,”  Al-Daulah:  Jurnal  Hukum  Pidana  Dan
Ketatanegaraan, 16 2015.



317

Md. Kausar Alam, Mohammad Mizanur Rahman, Mahfuza Kamal Runy,
Babatunji Samuel Adedeji, & Md. Farjin Hassan, "The influences of
Shariah governance mechanisms on Islamic banks performance and
Shariah compliance quality." Asian Journal of Accounting
Research 72022.

Mehmet Asutay, & Isa Yilmaz, "Constituting an Islamic Social Welfare Function:
an Exploration Through Islamic Moral Economy," International
Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and
Management 14.3 (2021), 524-540.

Misno, Abdurrahman. Panorama Magasid al-Shari’ah. Bandung: Cv. Media
Sains Indonesia, 2021.

Muchtar & Kamaruddin, “Imam Al-Ghazali’s Perspective on Money,” Istihlak, 1
2024.

Muhammad Ibn Idris Al-Shafi‘i, Al-Risalah Fi Usiil Al-Figh Kairo: Mustafa Al-
Babi Al-Halabi Wa Awladuh, 1357 H/1938 M.

Muhammad Tohir, Magdasid Al-Syariah Ardan: Dar An-Nafais, 2001.

Mukhlis, Arsad; ZainuddinMukhsin, & “Sitaman Said, "Transformasi Digital
Dalam Ekonomi Modem," Jurnal Penkomi: Kajian Pendidikan Dan
FEkonomi 7.1 2024.

Mulyadi, "Teori Belajar ; Konstruktivisme ; Dengan Model Pembelajaran
(Inquiry)," Al Yasini: “Jurnal’ Keislaman, Sosial, Hukum Dan
Pendidikan, 7 2024.

Nabilah, Wardatun, Dewi Putri, & Deri Rizal, "Jasser Auda’s System Approach In
The Rules Of Marriage Dispensation In Indonesia (Review Of
Magasid al-Shari’ah," The Indonesian Journal Of Islamic Law And
Civil Law, 5 2024.

Nashrullah, Mochamad, Filsafat Pengetahuan & Metodologi llmiah Yogyakarta:
Karya Bakti Makmur, 2025.

Nashuha, Anas Asy’ari, & Mariam Elbanna, "An Analysis of Jasser Auda’s
Thought On Magdasid Sharia And Its Implications For Sharia
Economic Law," Solo International Collaboration And Publication
Of Social Sciences And Humanities, 3 2025.

Nasrudin Dan Ani Fatimah Zahra Saifi, "Muhammad Baqir Al-Shadrd Thoughts
In Building A Fair Economic System," JES: Jurnal Ekonomi
Syariah, 8 2023.



318

Nasution, Faisal Hakim, M. Syahran Jailani, & Roni Junaidi, "Kombinasi (Mixed-
Methods) Dalam Praktis Penelitian Ilmiah," Jurnal Genta Mulia, 15
2024.

Nasution, Muhammad Hasan, Faisar Ananda, & Nurasiyah, "Keadilan Dalam
Pendekatan Magasid Al-Syari'ah," Al-Usrah: Jurnal Al Ahwal As
Syakhsiyah, 12 2025.

ndradi, Wisnu, “Konstruksi Hukum Pencatatan Perkawinan Sebagai Rukun
Tambahan Perspektif Magasid Asy-Syari’ah Jamaluddin Atiyah”
Disertasi, Universitas Islam Indonesia, 2025.

Nurmalia Sari, Mike, Nelvia Susmita, Al Ikhlas, Melakukan Penelitian
Kepustakaan Sukoharjo: Pradina Pustaka, 2025.

Paryadi, “Magasid Syariah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama,” Cross-Border
Journal, 2021.

Pertiwi & Sri Herianingrum, "Menggali Konsep Magasid al-Shari’ah : Perspektif
Pemikiran Tokoh Islam," Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 7 2024.

Pringgabayu, Dematria, & Mochamad Arief Rahman Ramadhian, "Proses
Manajemen Pengetahuan Dalam ' Pendidikan: Sebuah Penelitian
Teoritis-Konseptual," Jiip-Jurnal llmiah Illmu Pendidikan, 7 2024.

Putra Hababil, =~ Muhammad, Muhammad Kharis Firdaus, Nabil Nazhmi,
Mochamad Alghifary, Rajendra, Mohammad Dandi Hamdani, Arif
Fadilla "Analisis- pengaruh’ pemerataan- ekonomi dalam upaya
menghapus ketimpangan sosial-ekonomi antar masyarakat," Journal
of Macroeconomics and Social Development 1 2024.

Qomaruddin, & Halimah Sa'diyah, "Kajian Teoritis Tentang Teknik Analisis Data
Dalam Penelitian Kualitatif: Perspektif Spradley, Miles Dan
Huberman," Journal — Of  Management,  Accounting,  And
Administration, 1 2024.

Qs. Al-Bagarah (2): 284.
Qs. An-Nisa’ (5): 58.

R Rasito, “Moderation of Figh Through Yusuf Al-Qaradhawi,” Journal Of
Religious Moderation, 3 2020.

Rahman, Minanur & Wawan Gunawan Abdul Wahid, “Illat, Hikmah, Qiyas: Studi
Pemikiran Imam Ar-Razi Dan Imam Al-Amidi Tentang Penetapan
Hukum Dalam Istinbat Qiyast,” Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan
Hukum, 21 2023.



319

Rahmi, Nailur, "Sejarah Dan Perkembangan Magasid al-Shari’ah Serta Karya
Ulama Tentangnya Sebelum Imam Syatibi," Jurnal Al-Ahkam, 14
2023.

Redyantanu & Bramasta Putra, "Redefinisi Perancah: Potensi Arsitektur Temporer
Pada Keberlanjutan: Redefining Scaffolding: The Potential Of
Temporary Architecture In Sustainability," Aksen: Journal Of Design
And Creative Industry, 9 2025.

Rijal Fadli, "Hubungan filsafat dengan ilmu pengetahuan dan relevansinya di era
revolusi industri 4.0 (Society 5.0)," Jurnal filsafat 3 2021.

Rivai Poli, Abdul "Karakteristik Dan Pendekatan Aspek Sosial Hukum Islam,
Fungsi, Tujuan Hukum Islam Serta Korelasinya Dengan Pembinaan
Masyarakat," Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 5
2024.

Robbi Maulana, Mohammad Et Al, "Pemikiran Ekonomi Ilmuwan Muslim
Kontemporer Madzhab Iqtishaduna," Jurnal Ilmiah Research
Student, 1 2024.

Rofi’i, Muhammad Arwani, & Ahmad Khoirul Fata, "Meeting The Challenges Of
Time: Exploring The Concept Of Magasid Shari’ah In The Thought
of Jasser Auda," Al-Mizan, 21 2025.

Rosidah, Aminatur, A. ‘Halil Thahir, & Muhammad Haris Abdul Hakim,
"Paradigma | Ijtihad 'Maqasidi Dalam » Pemikiran Ahmad Ar-
Raisuni," Carong:~ Jurnal Pendidikan, "Sosial Dan Humaniora, 2
2025.

Saepudin,Saep "Telaah Kritis Pemikiran Ekonomi Muhammad Baqir Al-Shadr
Dan Timur Kuran," A/-Muamalat: Jurnal Ekonomi Syariah, 8 2021.

Samsul Hadi, "Pendekatan Multidisipliner Dalam Pengembangan Hukum Islam
(Menurut Pandangan: Jasser Auda)," (2020).

Sanjaya, & Edi, "Fatwa of the Indonesian Council of Ulama (MUI) Number 11 of
2012 on the Status of Children Born Out of Wedlock: An Analysis of
Magasid  Al-Shari’ah Using Jasser  Auda's System
Approach," Sakina: Journal of Family Studies 8.4 2024.

Saputra, Waldi, W. S. A. “Kdrt Perspektif Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2004
Dan Analisis Magasid Syari’ah” (Thesis, Uin Suska Riau, 2024), 78.

Sarwat & Syahrul A, Magasid Al-Syari’ah: Definisi Dan Pendapat Para Ulama
Jakarta Selatan: Rumah Fiqih Publishing, 2019.



320

Selviani, "Literasi Ekonomi Dalam Pandangan Filsuf Adam Smith Dan
Kontribusinya Terhadap Pendidikan," Jurnal Riset Rumpun Agama
Dan Filsafat, 2 2023.

Shahid, Mohd Noh, “Konsep Figh Di Dalam Pemikiran Ekonomi Imam Al-
Ghazalt,” Journal of Ifta and Islamic Heritage, 8 2022.

Siska Nerita, Azwar Ananda, & Mukhaiyar, "Pemikiran konstruktivisme dan
implementasinya dalam pembelajaran," Jurnal Education and
development 11 2023.

Siti Nur A’isyah, Et Al, "Membaca Kritis: Bagaimana Mengidentifikasi Informasi
Yang Akurat," Pijar: Jurnal Pendidikan Dan Pengajaran, 3 2025.

Soim, Moh, “Islamic Renewal: A Critical Analysis of Rashid Ridha’s Thought:
Pembaharuan Islam Di Mesir: Analisis Kritis Pemikiran Rasyid
Ridha’,” Al-Maktabah: Jurnal Studi Islam Interdisiplin, 1 2024.

Sri Hidayanti & Muannif Ridwan, "Ijtthad Kontemporer Perspektif Yusuf Al-
Qardhawi: (Studi  Kitab Al-Ijtthad Fi  Asy-Syari’ah  Al-
Islamiyyah)," Jurnal Indragiri Penelitian Multidisiplin, 2 2022.

Sri Wahyuni, & Rahman Ambo Masse,"Pemikiran “Mazhab Baqir Al-Shadr
(Kajian_Teori Dasar Dalam Membangun Ekonomi Islam),"Jurnal
Asy-Syarikah: Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi Dan Bisnis
Islam, 6 2024.

Supoyo, “Rekonstruksi Regulasi ‘Aspirasi- Masyarakat Dalam Pembentukan
Peraturan Perundang-Undangan Berbasis Nilai Keadilan Pancasila.”
Disertasi, Universitas Islam Sultan Agung, 2023.

Suripto, & Mohammad Riza Zaenuddin "Rekonstruksi Metode Pendidikan Dalam
Pemikiran Filsafat Mohammad Iqgbal," Edukasi: Jurnal Pendidikan
Islam, 12 2024.

Suriyanti, Fakhruddin, & Ifnaldi Nurmal, “Kreativitas Guru Mengajar Dalam
Pengembangan Literasi Peserta Didik Di Ra Tunas Literasi Qur’ani”
Disertasi, IAIN Curup, 2024.

Sutisna, Panorama Magqosid Syariah (Bandung, Media Sains Indonesia, 2020), 2.

Suziraha Dzulkepli, & Mohd Nizam Barom, "Financial Inclusion and the goal of
distributive justice in Islamic economics," The Journal of Muamalat
and Islamic Finance Research 2021.

Tubagus, Munir, Et al. "Studi Komparatif Antara Pembelajaran Berbasis Proyek
Dan Metode Ceramah Dalam Memperkuat Konsep Fisika Serta
Kemampuan Pemecahan Masalah: A Comparative Study Between



321

Project-Based Learning And Lecture Methods In Strengthening
Physics Concepts And Problem-Solving Skills," Numbers: Jurnal
Pendidikan Matematika & llmu Pengetahuan Alam, 2 2024.

Ubaidillah, Iffatin Nur, & Ahmad Muhatdi Anshor, "Konstruksi Ekonomi Islam
Berbasis Interdisipliner: Studi Islam Dan Magasid al-Shari’ah
" Adzkiya: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Syariah, 3 2024.

Umar, Magasid Syari’ah ‘Inda Izzuddin Ibn Abd As-Salam, (Amman: An-Nafa’is,
2003.

Viv Burr, and Penny Dick, Social Constructionism: The Palgrave Handbook Of
Critical Social Psychology (London: Palgrave Macmillan Uk, 2017),
59-80.

Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Usul Figh (Damaskus: Dar Al-Figr, 1999.

Wahid, Abdurrahman, Yadi Janwari, & Dedah Jubaedah, "Mazhab Dan Pemikiran
Ekonomi Islam Kontemporer," Rayah Al-Islam, 7 2023.

Wardani & Nurwahidin, “Pemikiran Ekonomi Muslim Klasik Masa Al-Ghazali,”
JIEL 9 2023.

Waruwu, Marinu, "Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian
Kualitatif, Metode Penelitian . Kuantitatif Dan Metode Penelitian
Kombinasi (Mixed Method)," Jurnal Pendidikan Tambusai, 7 2023.

Wibowo, Agus. "Riset Kelanggengan Bisnis Dalam Ekosistem Digital: Business
Sustainability Research In Digital Ecosystems," Semarang: Penerbit
Yayasan Prima Agus Teknik, 2024.

Wildah Nurul Islami, Wildah “Magasid Al-Qur’an Perspektif Taha Jabir Al-
‘Alwani Dan Implikasinya Bagi Kajian Tafsir Magqasidi Di
Indonesia,” Nun: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir Di Nusantara, 9
2023.

Yulianti, Y, Andi Ana Vera, & S. Saprin. "Prinsip-Prinsip Situational Pembelajaran
(Prinsip-Prinsip Situasional dan Sistem-Sistem Umum Metode
Pembelajaran)," Socius: Jurnal Penelitian [lmu-Ilmu Sosial 2.11
2025.

Zakaria, Aceng, Et Al. "Perspektif Al-Quran Dalam Keseimbangan Beraama:
Menakar Moderasi Beragama Melalui Magdasid al-Shari’ah " Al-
Tadabbur: Jurnal Illmu Al-Qur'an Dan Tafsir, 9 2024.

Zubairin, Achmad, Abd Muid N, & Kamal Fiqry Musa. The Maqasidi Approach
In Islamic Legislation According To Ibn ’>Ashir In Al-Tahrir Wa Al-
Tanwir,” Ilmu Ushiiluddin, 11 2024.



322

Zulfia, Rifda, “Perlindungan Hukum Pasca Perceraian Terhadap Kesejahteraan
Anak Menurut Undang-Undang No 23 Tahun 2002 Dalam Perspektif
Magqasid Syariah” Disef.m.i, lJnjversitas Islam Indonesia, 2025.

,—/ 1
W=
" 4

ll

F_— R
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
J]EMB E R

digilib.uinkhas.ac.id digilib.uinkhas.ac.id digilib.uinkhas.ac.id digilib.uinkhas.ac.id digilib.uinkhas.ac.id



PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN

Yang bertanda tangan dibawah ini;

Nama : Ahmad Mundir

MNIM 1 24 3206060001

Prodi : Ekonomi Syariah

Institusi : Pascasagjann Universitas lslam Negeri Kiai Haji Achmad
Siddig Jember

Dengan ini menyatakan bahwa tesis yang berjudul “Konstruksi

Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Bagir Al-Shadr Perspektll Magdyid
Al-Shariah Jasser Auda” merupakan hasil penelitian dan karya saya sendiri,
kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbemnya,

Demikian pemyataan keaslian tulisan tesis ini, dibuat dengan sebenar-
benamya,

Jemhe:r 25 November 2025
: , Sava'vang i:lmymn,

M1M: 243206060001



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA e
\[ll. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 0=
=" PASCASARJANA SO

JI. Mataram No. 1 Mangli, Jember, Kode Pos 68136 Telp. (0331) 487550 Fax (0331) 427005 CERTIFIED
e-mail: pascasarjana@uinkhas ac.id, Website : hilp: i i

UNIVEISITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBE

No : B.3035/Un.22/DPS.WD/PP.00.9/10/2025
Lampiran i-
Perihal : Permohonan Izin Penelitian untuk Penyusunan Tugas Akhir Studi
Yth.
Kepala Perpustakaan UIN KHAS Jember
Di -
Tempat

Assalamu’alaikum Wr.Wb

Dengan hormat, kami mengajukan permohonan izin penelitian di
lembaga yang Bapak/lbu pimpin untuk keperluan penyusunan tugas akhir
studi mahasiswa berikut ini:

Nama : Ahmad Mundir

NIM : 243206060001

Program Studi :  Ekonomi Syariah

Jenjang : Magister (S2)

Waktu Penelitian : 3 Bulan (terhitung mulai tanggal diterbitkannya surat)

Judul . Rekonstruksi Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad
Baqir Al-Shadr Perspektif Magashid Syariah Jasser
Auda

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dipergunakan sebagaimana
mestinya.
Wassalamu'alaikum Wr.Wb

Jember, 28 Qktober 2025
An. Direktur,
Wakil Direktur

Saihan

Tembusan :
Direktur Pascasarjana

@ Dokumen ini telah ditanda tangani secara elektronik.
h) Token : PGKlula9 @



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
§."|l¢_ UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
A UPT. PERPUSTAKAAN “MATA AIR KEILMUAN”
R (NPP.3509002B1003210)

JI. Mataram No. 1 Mangli, Jember, Kode Pos 68136
Telp. (0331) 487550 Fax (0331) 427005 e-mail: info@uinkhas.ac.id
Website: www.lib.uinkhas. ac.id

SURAT KETERANGAN
NOMOR : B.288/Un.22/U.1/11/2025

Yang bertanda tangan di bawah ini menerangkan bahwa :

Nama : Ahmad Mundir
NIM : 243206060001
Program Studi : Ekonomi Syariah
Jenjang : Magister (S2)

telah melakukan studi pustaka di Perpustakaan UIN KHAS Jember dalam rangka
penyelesaian penyusunan Tugas Akhir Studi dengan judul “Rekontruksi Pemikiran
Ekonomi Islam Muhammad Bagqir Al-Shadr Perspektif Magashid Syariah Jasser
Auda”.

Demikian ‘surat" keterangan ini" dibuat ‘untuk' dapat dipergunakansebagaimana
mestinya.

Jember, 20 November 2025
Kepala Perpustakaan,

v

Lot
Hafidz

@ Dokumen ini telah ditanda tangani secara elektronik.
A ) Token : KZMGOEaZ



RIWAYAT HIDUP

Ahmad Mundir dilahirkan di banyuwangi, Jawa Timur tanggal
01 Juli 2000, anak pertama dari tiga bersaudara Pasangan Bapak
Ahmad Ramli dan lbu Marfuah. Alamat: Desa Curahdami
Krajan Kecamatan Curahdami Kabupaten Bondowoso, Hp.
085234512354, Email: achmadmundzirQ7 @gmail.com

Pendidikan Dasar ditempuh di SDN Curahdami 01 dan Madrasah
Tsanawiyah Nurul Huda serta Madrasah Aliyah Nurul Huda ditempuh di pondok
pesantren Al Maliki. Sekolah Dasar tamat pada tahun 2012. Sekolah Madrasah
Tsanawiyah tamat pada tahun 2015, dan Madrasah Aliyah tamat pada tahun 2018.
Pendidikan berikutnya ditempuh di Sekolah Tinggi Agama Islam Al Maliki
hingga selesai pada tahun 2023. Lalu melanjutkan studi Pascasarjana di Perguruan
Tinggi yang sama Universitas Kiai Haji Achmad Siddig Jember.

Semasa menjadi mahasiswa penulis aktif dalam beberapa organisasi
kemahasiswaan ekstra kampus peneliti masih aktif di Himpunan Mahasiswa
Program Magister, (HMPM) sebagai Networking, serta Kajian Riset UIN KHAS
Jember pada bidang Publikasi. Serta .sampai saat ini'penulis tetap ‘aktif berproses
di masyarakat dan berambisi untuk-terus:berkontribusi di masyarakat khususnya
dalam pengembangan ‘dan pemahaman lebih lanjut' mengenai ekonomi baik-secara
praktis maupun akademis.


mailto:achmadmundzir07@gmail.com

