
 
 

i 
 

PENGEMBANGAN MODEL PENGUATAN PEMAHAMAN  

MODERASI BERAGAMA BERBASIS KARAKTER KEBANGSAAN  

DALAM MENINGKATKAN KESADARAN MODERASI BERAGAMA SISWA  

DI SEKOLAH SMPN 2 MAYANG JEMBER 
 

 

 

 

 

DISERTASI   

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

Oleh: 

ELGA YANUARDIANTO  

NIM. 233307020013 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM DOKTOR PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KH ACHMAD SHIDDIQ JEMBER  

DESEMBER 2025 

 

  



 
 

ii 
 

PENGEMBANGAN MODEL PENGUATAN PEMAHAMAN  

MODERASI BERAGAMA BERBASIS KARAKTER KEBANGSAAN  

DALAM MENINGKATKAN KESADARAN MODERASI BERAGAMA SISWA  

DI SEKOLAH SMPN 2 MAYANG JEMBER 
 

 

 

DISERTASI   

 

Diajukan untuk Memenuhi Persyaratan  

Memperoleh Gelar Doktor Pendidikan Agama Islam 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Oleh: 

ELGA YANUARDIANTO  

NIM. 233307020013 

 

 

 

 

 

 

PROGRAM DOKTOR PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KH ACHMAD SHIDDIQ JEMBER  

DESEMBER 2025 

  



 
 

iii 
 

PERSETUJUAN 

Disertasi dengan judul “Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan Dalam Meningkatkan 

Kesadaran Moderasi Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang Jember” yang 

ditulis oleh Elga Yanuardianto dengan NIM 233307020013 ini, telah disetujui untuk diuji 

dan dipertahankan di depan dewan penguji disertasi.  

 

  



 
 

iv 
 

PENGESAHAN 

 

Disertasi dengan judul “Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan Dalam Meningkatkan 

Kesadaran Moderasi Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang Jember” yang 

ditulis oleh Elga Yanuardianto, NIM. 233307020013 ini, telah dipertahankan di depan 

Dewan Peguji Disertasi Pascasarjana UIN KHAS Jember pada hari Selasa tanggal 16 

Desember 2025 dan diterima sebagai salah satu persyaratan untuk memperoleh gelar 

Doktor Pendidikan Agama Islam. 

 

  

Desember 2025 



 
 

v 
 

 

  



 
 

vi 
 

ABSTRAK 

Elga Yanuardianto, 2025. Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan dalam Meningkatkan 

Kesadaran Moderasi Bergama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang Jember 

Disertasi. Program Studi Pendidikan Agama Islam (PAI) Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Shiddiq (UIN KHAS) Jember. 

Promotor: Prof. Dr. H. Mashudi, M. Pd. Co Promotor: Dr. H. Abd. Muhith, 

S.Ag., M.Pd.I 

Kata kunci: Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama, Karakter Kebangsaan, 

Pemahaman Moderasi Beragama. 

Penelitian ini berangkat dari kegelisahan atas fenomena intoleransi dan keretakan 

relasi sosial berbasis agama yang masih kerap menghantui ruang sekolah di Indonesia, 

khususnya di SMPN 2 Mayang Jember. Ketegangan antaragama dan minimnya 

pemahaman moderasi beragama di kalangan praktisi pendidikan membuka ruang bagi 

eksklusivisme dan potensi konflik, yang pada gilirannya mengancam integrasi sosial serta 

misi pendidikan karakter bangsa. Dalam lanskap multikultural, kebutuhan akan model 

pembelajaran yang mampu membumikan nilai toleransi, saling menghargai, sekaligus 

memperkuat kebangsaan, menjadi sangat mendesak. Oleh karena itu, penelitian ini 

menjadi penting tidak hanya untuk menjawab gap keilmuan dalam pengembangan model 

pembelajaran moderasi, tetapi juga sebagai kontribusi nyata bagi terciptanya generasi 

inklusif yang mampu merawat keragaman serta memperkokoh persatuan nasional. 

Pada kerangka penelitian ini, dua rumusan masalah: Pertama, bagaimana proses 

pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) berbasis 

Karakter Kebangsaan untuk meningkatkan kesadaran moderasi beragama siswa? Kedua, 

Bagaimana efektivitas Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) 

berbasis Karakter Kebangsaan Terhadap Peningkatan Kesadaran Moderasi Beragama di 

kalangan siswa SMPN 2 Mayang Jember? Tujuan penelitian secara eksplisit diarahkan 

untuk mengembangkan serta menguji efektivitas model PPMB, sehingga diharapkan 

dapat menghadirkan model pembelajaran yang relevan, aplikatif, dan mudah direplikasi 

di sekolah-sekolah lain. 

Penelitian ini menerapkan pendekatan Research and Development (R&D) dengan 

model Plomp yang terdiri dari tiga tahap sistematis, yakni Preliminary Research, 

Development or Prototyping, dan Assessment. Awalnya dilakukan analisis kebutuhan dan 

identifikasi karakteristik peserta didik, diikuti dengan pengembangan prototipe 

pembelajaran berbasis karakter kebangsaan serta uji coba terbatas. Validasi dilakukan 

oleh ahli materi, model, dan teknologi pendidikan, serta didukung evaluasi pendidik dan 

peserta didik melalui instrumen angket Likert, observasi, dan dokumentasi. Tahap akhir 

melibatkan diseminasi dan penilaian efektivitas model pada skala lebih luas, memastikan 

keberhasilan produk dalam meningkatkan kompetensi siswa. 

Temuan utama penelitian menegaskan bahwa penerapan Model PPMB berbasis 

Karakter Kebangsaan meningkatkan pemahaman moderasi beragama secara signifikan; 

nilai post-test siswa mencapai 96, jauh meningkat dibanding nilai pre-test 82. Selain itu, 

model ini mampu menumbuhkan sikap saling menghargai di antara siswa lintas agama, 

membentuk lingkungan belajar yang lebih toleran dan inklusif. Berdasarkan hasil ini, 

disimpulkan bahwa model PPMB berbasis karakter kebangsaan efektif untuk 

memperkuat moderasi beragama dan direkomendasikan untuk diadopsi secara lebih luas 

guna mendukung terciptanya masyarakat harmonis dalam keragaman. 



 
 

vii 
 

ABSTRACT 

Elga Yanuardianto, 2025. Development of the Religious Moderation Enhancement Model 

Based on National Character to Improve Religious Moderation Awareness of 

Students at SMPN 2 Mayang Jember. Dissertation. Graduate Program in Islamic 

Education, Kiai Haji Achmad Shiddiq State Islamic University (UIN KHAS) 

Jember. Promotor: Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd. Co-Promotor: Dr. H. Abd. 

Muhith, S.Ag., M.Pd.I 

Keywords: Religious Moderation Enhancement Model, National Character, Religious 

Moderation Awareness. 

This study arises from growing concern regarding religious intolerance and 

fragmented social relations within Indonesian schools, particularly at SMPN 2 Mayang 

Jember. Intergroup religious tension and limited comprehension of religious moderation 

among educators present pressing challenges to social cohesion and undermine the core 

mission of national character education. In a multicultural context, it is imperative to 

develop educational models that effectively cultivate tolerance, mutual respect, and 

strengthen civic identity. The present research is thus significant for bridging theoretical 

gaps in learning model development and contributing practical solutions to nurture 

inclusive generations capable of sustaining diversity and national unity. 

The investigation centers on two primary research questions: (1) How can a 

Religious Moderation Enhancement Model (PPMB) based on civic character be 

developed to promote students' understanding of religious moderation? (2) How effective 

is this model in transforming students’ perceptions and attitudes toward religion at SMPN 

2 Mayang Jember? The main objectives are to construct and evaluate the effectiveness of 

the PPMB, with the aim of producing a pedagogical framework that is relevant, 

applicable, and replicable in broader educational settings. 

Employing a Research and Development (R&D) methodology, the study follows 

the Plomp model comprising three phases: Preliminary Research, Development and 

Prototyping, and Assessment. It commences with a needs assessment and identification 

of student contexts, proceeds through the design and limited pilot implementation of 

learning interventions grounded in civic character values, and involves validation from 

subject matter experts. Feedback is collected through Likert-scale surveys, observations, 

and documentation. The concluding phase includes wider dissemination and 

comprehensive evaluation of the model’s impact on student competency. 

The findings highlight a marked improvement in students’ understanding of 

religious moderation, with post-test scores (96) significantly surpassing pre-test averages 

(82). The model successfully fostered respectful interactions among students of various 

religious backgrounds, establishing a more tolerant and inclusive learning environment. 

It is therefore concluded that the PPMB based on civic character is an effective strategy 

for reinforcing religious moderation and is recommended for broader adoption to support 

harmonious coexistence in diverse communities. 

 

 

 

  



 
 

viii 
 

 الملخص 
. تطوير نموذج تعزيز الاعتدال الديني القائم على الشخصية الوطنية لتحسين الوعي بالاعتدال 2025إلجا يانوارديانتو، 

أطروحة  .(SMPN 2 Mayang Jember) الديني لدى طلاب المدرسة الإعدادية الحكومية الثانية بميانج جمبر
 UIN) دكتوراه. برنامج الدراسات العليا في التربية الإسلامية، جامعة كياهي حاج أحمد صديق الإسلامية الحكومية 

KHAS) جمبر. المشرف الأول: الأستاذ الدكتور الحاج مشهدي، المشرف الثاني: الدكتور الحاج عبد المحيط. 
 الكلمات المفتاحية: نموذج تعزيز الاعتدال الديني، الشخصية الوطنية، الوعي بالاعتدال الديني. 

تنبع هذه الدراسة من القلق المتزايد بشأن التعصب الديني وتفكك العلاقات الاجتماعية داخل المدارس الإندونيسية، لا 
تدال سيما في المدرسة الإعدادية الحكومية الثانية بميانج جمبر. إن التوتر الديني بين المجموعات والمحدودية في فهم الاع

الديني بين التربويين يمثلان تحديات ملحة للتماسك الاجتماعي ويقوضان المهمة الجوهرية لتربية الشخصية الوطنية. وفي 
سياق متعدد الثقافات، بات من الضروري تطوير نماذج تعليمية تعمل بفعالية على ترسيخ التسامح والاحترام المتبادل  

ظرية في تطوير نماذج التعلم وتقديم حلول  وتعزيز الهوية المدنية. ومن هنا، تبرز أهمية البحث الحالي في سد الفجوات الن
 .عملية لتنشئة أجيال شاملة قادرة على الحفاظ على التنوع والوحدة الوطنية 

) كيف يمكن تطوير نموذج تعزيز الاعتدال الديني1ترتكز الدراسة على سؤالين بحثيين رئيسيين: (  (PPMB)  القائم
) ما مدى فعالية هذا النموذج في تغيير تصورات الطلاب 2على الشخصية المدنية لتعزيز فهم الطلاب للاعتدال الديني؟ (

ومواقفهم تجاه الدين في المدرسة الإعدادية الحكومية الثانية بميانج جمبر؟ وتتمثل الأهداف الرئيسية في بناء وتقييم فعالية  
 .، بهدف إنتاج إطار تربوي ذي صلة وقابل للتطبيق والتكرار في بيئات تعليمية أوسع(PPMB) نموذج

الذي يتكون من ثلاث مراحل:   (Plomp) "، تتبع الدراسة نموذج "بلومب(R&D) بتطبيق منهج البحث والتطوير
البحث التمهيدي، والتطوير والنمذجة، والتقييم. تبدأ الدراسة بتقدير الاحتياجات وتحديد سياقات الطلاب، ثم تنتقل 
إلى تصميم وتنفيذ تجريبي محدود لتدخلات التعلم القائمة على قيم الشخصية المدنية، مع التحقق من صحتها من قبل 
عت البيانات من خلال استطلاعات الرأي بمقياس "ليكرت"، والملاحظات، والتوثيق. وتشمل  خبراء مختصين. وقد جمم

 .المرحلة الختامية نشر النموذج على نطاق أوسع وتقييم شامل لأثره على كفاءة الطلاب
تسلط النتائج الضوء على تحسن ملحوظ في فهم الطلاب للاعتدال الديني، حيث سجلت درجات الاختبار البعدي 

). ونجح النموذج في تعزيز التفاعلات القائمة على الاحترام 82) تفوقاً كبيراً على متوسط درجات الاختبار القبلي (96(
إيجاد بيئة تعليمية أكثر تسامحاً وشمولية. وبناءً على ذلك، تخلص  بين الطلاب من مختلف الخلفيات الدينية، مما أدى إلى 

الدراسة إلى أن نموذج تعزيز الاعتدال الديني القائم على الشخصية المدنية يعد استراتيجية فعالة لتعزيز الاعتدال الديني، 
 ويموصى باعتماده على نطاق واسع لدعم التعايش المتناغم في المجتمعات المتنوعة.

  



 
 

ix 
 

KATA PENGANTAR 

Segala puji dan syukur senantiasa dipanjatkan ke hadirat Allah Subhanahu wa 

Ta’ala atas limpahan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya. Hanya dengan izin-Nya, disertasi 

yang berjudul “Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 

(PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan dalam Meningkatkan Kesadaran Moderasi 

Beragama Siswa di SMPN 2 Mayang Jember” sebagai salah satu syarat untuk 

memperoleh gelar Doktor pada Program Doktor Pendidikan Agama Islam di Universitas 

Islam Negeri KH Achmad Shiddiq Jember akhirnya dapat terselesaikan. 

Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi 

Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam, suri teladan bagi seluruh umat manusia, yang 

melalui dakwah dan keteladanannya telah menuntun umat menuju jalan yang lurus penuh 

cahaya ilmu dan kasih. Sebagaimana sabda beliau, “Sebaik-baik kalian adalah orang yang 

belajar Al-Qur’an dan mengajarkannya” (HR. Bukhari), menjadi pengingat bahwa 

menuntut ilmu dan menyebarkannya adalah bentuk ibadah yang menghadirkan kemuliaan 

bagi umat. 

Penyusunan disertasi ini tentu tidak terlepas dari bantuan, bimbingan, dan 

dukungan berbagai pihak. Untuk itu, dengan segala ketulusan hati, penulis 

menyampaikan terima kasih yang mendalam serta do’a jazaakumullahu ahsanal jaza 

kepada semua pihak yang telah memberikan waktu, tenaga, dan pikiran demi tersusunnya 

Disertasi ini. Semoga Allah SWT membalas segala kebaikan dengan pahala berlipat dan 

keberkahan tanpa batas kepada: 

1. Prof. Dr. H. Hepni, S. Ag., M.Pd.I selaku Rektor Universitas Islam Negeri Kiai Haji 

Achmad Shiddiq (UIN KHAS) Jember yang telah mengizinkan kami menimba ilmu di 

kampus tercinta ini.  

2. Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd., selaku Direktur Program Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri Kiai Haji Achmad Shiddiq (UIN KHAS) Jember sekaligus promotor dalam 

penulisan disertasi ini, yang senantiasa memberikan pengarahan, bimbingan, dan ilmu 

yang sangat bermanfaat sehingga kami sampai di tahap ini.  

3. Prof. H. Moch. Imam Machfudi, SS, M.Pd., Ph.D, selaku Ketua Program Studi 

Pendidikan Agama Islam Program Doktoral Universitas Islam Negeri Kiai Haji 

Achmad Shiddiq (UIN KHAS) Jember yang selalu memberikan arahan dan motivasi 

kepada peneliti. 

4. Dr. H. Abd. Muhith, S. Ag., M. Pd. I, selaku Co. Promotor penulisan disertasi ini yang 

telah banyak memberikan bimbingan dan arahan serta motivasi yang tiada henti dan 

tidak mengenal lelah sehingga penelitian ini selesai. 

5. Seluruh Dosen Pascasarjana UIN Kiai Haji Achmad Shiddiq Jember yang telah banyak 

memberikan ilmu, mendidik dan membimbing selama peneliti menempuh pendidikan 

di almamater tercinta ini. 

6. Civitas akademika Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad 

Shiddiq (UIN KHAS) Jember yang telah banyak memberikan informasi dan membantu 

peneliti dalam menyelesaian semua administrasi. 



 
 

x 
 

7. Ibu Kepala Selolah dan Bapak Suji Ashari Selaku Guru PAI SMPN 2 Mayang Jember 

yang telah berkenan untuk berkerja sama dan memberikan data dan informasi 

penelitian dalam penyusunan disertasi ini.  

8. Almarhum Ach. Junaidi S.Pd dan Ety Juliati S.Pd ayah dan ibu tercinta yang tidak 

pernah lelah memberikan dukungan, doa, dan kasih sayang di setiap langkah 

kehidupan ini. Doa dan pengorbanan mereka menjadi cahaya yang menuntun dalam 

perjalanan panjang menuntut ilmu dan mengabdi untuk kebaikan.  

9. Ucapan terima kasih yang tulus juga penulis sampaikan kepada kedua orang tua 

tercinta, Bapak Ali Hosnan dan Ibu Sunarsi, yang senantiasa mendoakan, memberikan 

dorongan, perhatian, dan dukungan moril maupun materil dalam setiap tahap 

perjalanan studi hingga terselesaikannya disertasi ini. 

10. Vita Ratna Dilla S. Pd.I Istri dan anak-anak tercinta yang selalu setia mendampingi 

memberikan kasih, dukungan, dan kesabaran tanpa batas dalam menyelesaikan studi 

ini. 

11. Sahabat-sahabat seperjuangan Pascasarjana UIN KHAS Jember yang telah berbagi 

suka dan duka selama masa studi, terima kasih atas kebersamaan, dukungan, dan 

semangat yang senantiasa menguatkan di setiap tantangan perjalanan akademik ini.  

12. Semua pihak yang tidak dapat disebutkan satu per satu, terima kasih yang setulusnya 

atas segala bantuan, dukungan, dan doa yang telah diberikan dalam proses penyusunan 

disertasi ini. Setiap kontribusi, sekecil apa pun, telah menjadi bagian penting yang 

menguatkan langkah hingga Disertasi ini terselesaikan. 

 

Jember, 10 Desember 2025 

 

 

 

 

Elga Yanuardianto 



 
 

xi 
 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL  .....................................................................................................  i 

HALAMAN PERSETUJUAN .......................................................................................  iii 

HALAMAN PENGESAHAN  .......................................................................................  iv 

PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN  ......................................................................  v 

ABSTRAK......................................................................................................................  vi 

KATA PENGANTAR .....................................................................................................  viii 

DAFTAR ISI  ..................................................................................................................  x 

DAFTAR TABEL  ..........................................................................................................  xii 

DAFTAR GAMBAR  .....................................................................................................  xiii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB – LATIN  ........................................................  xiv 

BAB I PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Penelitian  ...................................................................... 1 

B. Rumusan Malasah Penelitian Pengembangan  ....................................... 19 

C. Tujuan Penelitian dan Pengembangan  ................................................... 19 

D. Spesifikasi Produk yang Diharapkan ...................................................... 20 

E. Pentingnya Penelitian dan Pengembangan  ............................................ 21 

F. Asumsi dan Keterbatasan Penelitian dan Pengembangan  ..................... 22 

G. Definisi Istilah atau Definisi Operasional .............................................. 23 

BAB II KAJIAN PUSTAKA 

A. Penelitian Terdahulu................................................................................ 26 

B. Kajian Teori  ............................................................................................ 43 

1. Konsep Model Beyond the Wall ....................................................... 43 

2. Karakteristik Materi PAI dalam Penerapan PPMB ........................... 55 

3. Teori Moderasi Beragama ................................................................. 60 

4. Konseptual Pengembangan Model Penguatan Pemahaman 

Moderasi Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan .......... 73 

5. Karakter Kebangsaan ........................................................................ 90 

BAB III METODE PENELITIAN DAN PENGEMBANGAN 

A. Model Penelitian dan Pengembangan ..................................................... 97 

B. Prosedur penelitian dan Pengembangan ................................................. 98 

C. Uji coba Produk  ..................................................................................... 103 

1. Desain Uji Coba ............................................................................... 103 

2. Subjek Uji Coba  .............................................................................. 104 

3. Jenis Data ......................................................................................... 105 

4. Instrumen Pengumpulan Data .......................................................... 107 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PENGEMBANGAN 

A. Penyajian Data Uji Coba ......................................................................... 127 

1. Penelitian Pendahuluan (Preliminary Research) .............................. 128 

2. Pengembangan atau Pembuatan Prototipe  



 
 

xii 
 

(Development or Prototyping)  ......................................................... 131 

3. Penilaian (Assessment)  ..................................................................... 157 

B. Analisis Data ........................................................................................... 164 

1. Hasil Validasi Ahli Modul Ajar ......................................................... 164 

2. Hasil Validasi Ahli Bahasa Materi Ajar ............................................ 167 

3. Hasil Validasi Ahli LKS .................................................................... 168 

4. Hasil Validasi Ahli Model Pembelajaran .......................................... 169 

5. Hasil Uji Coba Terbatas .................................................................... 171 

6. Hasil Implementasi Skala Penuh ...................................................... 173 

7. Hasil Uji Efektifitas .......................................................................... 175 

C. Revisi Produk .......................................................................................... 178 

BAB V KAJIAN DAN SARAN 

A. Kajian Produk yang Telah Direvisi  ........................................................ 179 

B. Saran Pemanfaatan, Diseminasi, dan Pengembangan Produk  

Lebih Lanjut  ........................................................................................... 185 

DAFTAR RUJUKAN ..................................................................................................... 188 

LAMPIRAN  .................................................................................................................. 197 

RIWAYAT HIDUP  

  



 
 

xiii 
 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 2.1 Sintak Model Beyond the Wall ..................................................................... 54 

Tabel 2.2 Peta Konsep Moderasi Beragama  ................................................................ 72 

Tabel 2.3 Elemen Utama Model PPMB Berbasis Karakter Kebangsaan ..................... 74 

Tabel 2.4 Draft Pengembangan Sintak Model Beyond The Wall ke sintak Model ... 

PPMB  .......................................................................................................... 76 

Tabel 3.1 Langkah Tiga Tahapan Utama Pengembangan Model PPMB  

melalui RnD Model Plomp  ......................................................................... 99 

Tabel 3.2 Kriteria Uji Validitas .....................................................................................119 

Tabel 3.3 Kriteria Uji Kelayakan ..................................................................................119 

Tabel 3.4 Reliability Level ...........................................................................................121 

Tabel 3.5 Interpretasi Skor Gain yang Dinormalisasi ...................................................122 

Tabel 3.6 Kategori Interpretasi Persentase Efektifitas N-Gain .....................................122 

Tabel 4.1 Validasi Modul Ajar ......................................................................................149 

Tabel 4.2 Validasi Bahasa Materi Ajar .........................................................................150 

Tabel 4.3 Validasi LKS .................................................................................................152 

Tabel 4.4 Validasi Model Pembelajaran .......................................................................154 

Tabel 4.5 Nama Siswa Uji Coba Terbatas ....................................................................155 

Tabel 4.6 Nama Siswa Implementasi Skala Penuh .......................................................157 

Tabel 4.7 Angket Respon terhadap Model PPMB ........................................................161 

Tabel 4.8 Hasil Penilaian Validasi Ahli Modul Ajar .....................................................165 

Tabel 4.9 Hasil Penilaian Validasi Ahli Bahasa Materi Ajar ........................................167 

Tabel 4.10 Hasil Penilaian Validasi Ahli LKS ..............................................................168 

Tabel 4.11 Hasil Penilaian Validasi Ahli Model Pembelajaran ....................................169 

Tabel 4.12 Kriteria Tingkat Keefektifan .......................................................................175 

Tabel 4.13 Rata-rata Hasil Pretes dan Postes ...............................................................176 

 

  



 
 

xiv 
 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 2.1 Peta Kosep Model PPMB Berbasis Karakter Kebangsaan ....................... 85 

Gambar 3.1 Bagan Alur Tahapan Penelitian dan Pengembangan Model PPMB  ........ 102 

  



 
 

xv 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB – LATIN 

Berikut ini adalah skema transliterasi Arab-Indonesia yang ditetapkan dalam 

Pedoman Penulisan Karya Ilmiah Pascasarjana UIN KHAS Jember ini. 

No. Arab Indonesia Keterangan Arab Indonesia Keterangan 

 koma diatas ‘ ا .1

terbalik 

 t} te dengan titik ط

dibawah 

 z} zed dengan ظ b be ب .2

titik dibawah 

 koma diatas ’ ع t te ت .3

 gh ge ha غ th te ha ث .4

 f ef ف j je ج .5

 h{ ha dengan titik ح .6

dibawah 

 q qi ق

 k ka ك kh ka ha خ .7

 l el ل d de د .8

 m em م dh de ha ذ .9

 n en ن r er ر .10

 w we و z zed ز .11

 h ha ه s es س .12

 koma diatas ‘ ء sh es ha ش .13

terbalik 

 s} es dengan titik ص .14

dibawah 

 y ye ي

 d} de dengan titik ض 15

dibawah 

- -  

 

Untuk menunjukkan bunyi hidup panjang (madd) caranya dengan menuliskan 

coretan horisontal (macron) di atas huruf ā, ī, dan ū ( ا ,يا,وا). Semua nama Arab dan istilah 

teknis (technical terms) yang berasal dari bahasa Arab harus ditulis dengan transliterasi 

Arab Indonesia. Di samping itu, kata dan istilah yang berasal dari bahasa asing (Inggris 

dan Arab) juga harus dicetak miring atau digarisbawahi. Karenanya, kata dan istilah 

Arab terkena dua ketentuan tersebut, transliterasi dan cetak miring. Namun untuk nama 



 
 

xvi 
 

diri, nama tempat dan kata Arab yang sudah terserap ke dalam bahasa Indonesia cukup 

ditransliterasikan saja. 

Bunyi hidup dobel (diftong) Arab ditransliterasikan dengan menggabung dua 

huruf ay dan aw. 

Shay’, bayn, maymūn, ‘alayhim, qawl, «aw’, maw ū’ah, ma  ū’ah, 

 

Bunyi hidup (vocalization atau harakah) huruf konsonan akhir pada sebuah kata 

tidak dinyatakan dalam transliterasi. Transliterasi hanya berlaku pada huruf konsonan 

(consonant letter) akhir tersebut. Sedangkan bunyi (hidup) huruf akhir tersebut tidak 

boleh ditransliterasikan. Dengan demikian, maka kaidah gramatika Arab tidak berlaku 

untuk kata, ungkapan atau kalimat yang dinyatakan dalam bentuk transliterasi latin. 

Khawāriq al-‘ādah bukan khawāriqu al-‘ādati; inna al-dīn ‘inda Allāhi al- 

Islām bukan inna al-dīna ‘inda Allāhi al-Islāmu;, wa hādhā shay’ ‘inda ahl 

al-‘ilm fahuwa wājib bukan wa hādhā shay’un ‘inda ahli al-‘ilmi fahuwa 

wājibun. 

Sekalipun demikian dalam transliterasi tersebut terdapat kaidah gramatika Arab 

yang masih difungsikan yaitu untuk kata dengan akhiran ta’ marbūţah yang bertindak 

sebagai sifah modifier atau idāfah genetife. Untuk kata berakhiran tā’ marbūţah dan 

berfungsi sebagai mudāf, maka tā’marbūţah diteransliterasika dengan “at”. Sedangkan 

tā’ marbūţah pada kata yang berfungsi sebagai mudāf ilayh ditransliterasikan dengan 

“ah’. Ketentuan transliterasi seperti dalam penjelasan tersebut mengikuti kaidah 

gramatika Arab yang mengatur kata yang berakhiran tā’ marbūţah ketika berfungsi 

sebagai şifah dan idāfah. 

Sunnah sayyi’ah, nazrah ‘āmmah, al-la’āli’ al-masnū’ah, al-kutub al- 

muqaddah, al-ahādīth al-mawdū’ah, al-maktabah al-misrīyah, al-siyāsah 

al-shar’īyah dan seterusnya. 

Matba’at Būlaq, Hāshiyat Fath al-mu’īn, Silsilat al-Ahādīth al-Sahīhah, 

Tuhfat al –Tullāb, I’ānat al ālibīn, Nihāyat al-u ūl, Nashaat al- Tafsīr, 

Ghāyat al-Wu ūl dan seterusnya. 

Ma ba’at al-Amānah, Matba’at al-‘A imah, Ma ba’at al-Istiqāmah dan 

seterusnya. 



 
 

xvii 
 

Penulisan huruf besar dan kecil pada kata, phrase (ungkapan) atau kalimat yang 

ditulis dengan transliterasi Arab-Indonesia mengikuti ketentuan penulisan yang berlaku 

dalam tulisan. Huruf awal (initial letter) untuk nama diri, tempat, judul buku, lembaga 

dan yang lain ditulis dengan huruf besar. 

Jamāl al-Dīn al-Isnāwī, Nihāyat al-Sūfi Sharh Minhāj alWu ūl ilā ‘Ilm al- 

U ūl (Kairo: Ma ba’at al-Adabīyah 1954); Ibn Taymyah, Raf’ al-Malām ‘an 

A’immat al-A’lām (Damaskus: Manshūrat al-Maktabah al-Islāmī, 1932). 

Rābitat al-‘Ālam al-Islāmī, Jam’īya al-Rifq bi al Hayawān, Hay’at Kibār 

‘Ulamā’ Mi r, Munazzamat al-Umam al-Muttahidah, Majmu’al-Lughah al- 

‘Arabīyah. 

Kata Arab yang diakhiri dengan yā’ mushaddadah ditransliterasikan dengan ī. 

Jika yā’ mushaddadah yang masuk pada huruf terakhir sebuah kata tersebut diikuti tā’ 

marbūţāh, maka transliterasinya adalah īyah. Sedangkan yā’ mushaddadah yang terdapat 

pada huruf yang terletak di tengah sebuah kata ditransliterasikan dengan yy. 

Al- Ghazālī, al- unā’nī, al-Nawawī, Wahhābī, Sunnī Shī’ī, Mi rī, al- 

Qushayirī Ibn Taymīyah, Ibn Qayyim al-Jawzīyah, al-Ishtirākīyah, sayyid, 

sayyit, mu’ayyid, muqayyid dan seterusnya. 

Kata depan (preposition atau harf jarr) yang ditransliterasikan boleh 

dihubungkan dengan kata benda yang jatuh sesudahnya dengan memakai tanda hubung 

(-) atau dipisah dari kata tersebut, jika kata diberi kata sandang (adāt al- ta’rīf). 

Fi-al-adab al-‘arabī atau fi al-adab al’arabī, min-al-mushkilāt al-iqti ādīyah 

atau min al-mushkilt al-iqti ādīyah, bi-al-madhāhib al-arba’ah atau bi al- 

madhāhib al-arba’ah. 

Kata Ibn memiliki dua versi penulisan. Jika Ibn terletak di depan nama diri, maka 

kata tersebut ditulis Ibn. Jika kata Ibn terletak di antara dua nama diri dan kata Ibn 

berfungsi sebagai ‘atf al-bayān atau badal, maka ditulis bin atau b. Dalam kasus nomor 

dua, kata Ibn tidak berfungsi sebagai predicative (khabar) sebuah kalimat, tetapi sebagai 

‘atf al-bayān atau badal. 

Ibn Taymīyah, Ibn ‘Abd al-Bārr, Ibn al-Athīr, Ibn Kathīr, Ibn Qudāmah, 

Ibn Rajab, Muhammad bin/ b. ‘Abd Allāh, ‘Umar bin/ b. Al-Kha āb, Ka’ab 

bin/ b. Malik. 



 
 

xviii 
 

Contoh Transliterasi Arab-Indonesia dalam Catatan Kaki dan Bibliography 

Catatan Kaki 

1 Abū Ishāq Ibrāhīm al-Shīrāzī, al-Luma’ fi U ū al-Fiqh (Surabaya: Shirkat 

Bungkul Indah, 1987), 69. 

2 Ibn Qudāmah, Rawdat al-Nāzir wa Jannat al-Munāzir (Beirut: Dār al-

Kitāb al’Arabī, 1987), 344. 

3 Muhammad b. Ismā’i al-Şan’ānī, Subul al-Salām: Sharh Bulūgh al-

Marām, vol. 4 (Kairo: al-Maktabah al-Tijāryah al-Kubrā, 1950), 45. 

4 Shāh Walī Allāh, al-In āf fī Bayān Asbāb al-Ikhtilāf (Beirut: Dār al-

Nafā’is, 1978), 59. 

5 al-Shawkānī, Irshād al-Fuhūl (Kairo: Mu afā al-Halabī, 1937), 81. 

6 al-Shā ibī, al-Muwāfaqāt fi U ūl al-Sharī’ah, vol. 4 (Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Arabīyah, 1934), 89. 

7 Rashīd Ridā, al-Khilāfah aw al-‘Imāmah al-‘Uzmā (Mesir: Mat) 



 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Penelitian 

Sejarah pembentukan bangsa Indonesia tidak lepas dari dinamika interaksi 

agama dan budaya yang majemuk. Nilai moderasi beragama telah menjadi tradisi 

utama sejak zaman perumusan Pancasila, dimana tokoh-tokoh nasional dan ulama 

seperti KH Achmad Siddiq mempromosikan integrasi trilogi ukhuwwah 

Islamiyyah, Wathaniyyah, dan Basyariyyah sebagai filosofi kebangsaan yang 

selaras dengan prinsip penghormatan terhadap kemanusiaan dan pluralisme. Trilogi 

ukhuwah ini tidak hanya sesuai dengan prinsip Islam tetapi juga penting untuk 

memperkuat kerukunan beragama dan semangat kebangsaan di Indonesia1. Al-

Qur'an secara eksplisit menegaskan umat Islam sebagai "ummatan wasathan" (umat 

yang pertengahan, adil, dan seimbang) dalam QS. Al-Baqarah:143, 

لَةَ  جَعَلْناَ وَمَا شَهِيْدًا   عَليَْكممْ  الرَّسموْلم  وَيَكموْنَ  النَّاسِ  عَلَى شمهَدَاۤءَ   ل تَِكموْن موْا وَّسَطاً اممَّةً  جَعَلْنٰكممْ  وكََذٰلِكَ  الْقِب ْ  
هَا   كمنْتَ   الَّتِْ  قَلِبم  ممَّنْ  الرَّسموْلَ  ي َّتَّبِعم  مَنْ  لنَِ عْلَمَ  اِلاَّ  عَليَ ْ هَدَى الَّذِيْنَ  عَلَى اِلاَّ  لَكَبِيْرةًَ  كَانَتْ   وَاِنْ  عَقِبَ يْهِ   عَلٰى ي َّن ْ  
۝١٤٣ رَّحِيْم   لَرَءموْف   بِالنَّاسِ  الٰ َ  اِنَّ  اِيْماَنَكممْ   ليِمضِيْعَ  الٰ م  كَانَ   وَمَا الٰ م    

“Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan agar 

kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) 

menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan kiblat (Baitulmaqdis) 

yang (dahulu) kamu berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami mengetahui (dalam 

kenyataan) siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang. 

Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat berat, kecuali bagi orang yang telah 

diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu. 

Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih lagi Maha Penyayang kepada 

manusia”. 

 
1 Ali Mursyid Azisi Ali Mursyid Azisi and Agoes Moh. Moefad, “NU AND NATIONALISM: A Study of KH. 
Achmad Shiddiq’s Trilogy of Ukhuwah as an Effort to Nurture Nationalism Spirit of Indonesian Muslims,” 
Islamuna: Jurnal Studi Islam 9, no. 2 (2022): 122–42, https://doi.org/10.19105/islamuna.v9i2.7373. 



2 
 

 
 

Mengimplikasikan kewajiban menjaga keseimbangan antara keyakinan 

pribadi dan harmoni sosial, sehingga trilogi ukhuwwah Islamiyyah, wathaniyyah, 

dan basyariyyah seperti yang dipromosikan KH. Achmad Siddiq menjadi 

manifestasi filosofis dari ajaran ini dalam konteks kebangsaan. 

Dalam sejarah pendidikan, nilai moderasi dan keragaman telah menjadi 

bagian penting dari proses pembentukan karakter generasi muda, memperkuat 

identitas nasional sekaligus mencegah polarisasi dan segregasi sosial berbasis 

agama. Pengalaman keragaman dan resolusi konflik yang terjadi di Indonesia 

membuktikan bahwa model pembelajaran yang berbasis moderasi dapat berfungsi 

sebagai pilar utama dalam menjaga perdamaian dan inklusi sosial. Karena dari 

sudut filosofis, moderasi beragama memandang keberagaman bukan sebagai 

ancaman, tetapi sebagai anugerah dan kekuatan yang memungkinkan terbentuknya 

masyarakat inklusif dan adil. 

Penelitian ini berangkat dari realitas meningkatnya intoleransi di berbagai 

lingkungan sosial, termasuk sekolah. Salah satu bentuk intoleransi yang kerap 

terjadi di lingkunagn sosial adalah tindakan mengejek atau menghina pemeluk 

agama lain ketika mereka sedang menjalankan ibadah. Perbuatan ini bukan hanya 

melukai perasaan individu atau kelompok yang menjadi sasaran, tetapi juga 

melemahkan semangat persatuan yang seharusnya menjadi fondasi kokoh bagi 

bangsa.  Idealnya, sekolah diharapkan menjadi tempat yang aman bagi siswa untuk 

belajar tentang perbedaan dan bagaimana menghargainya, terutama dalam konteks 

agama, pentingnya dialog antaragama di ruang kelas sebagai cara untuk melawan 



3 
 

 
 

ekstremisme dan mendorong toleransi2. Menurut Ewert Cousins dialog antar agama 

bukan dialog yang bersifat polemic, suatu perdebatan melawan musuh dimana 

masing-masing berusaha mengungguli yang lain. Lebih dari itu ia berjalan dalam 

suasana lain dan dalam harapan yang berbeda, ia menghargai pluralitas agama dan 

pluralitas orang beriman. Karena dialog antar agama lebih dari sekedar pertemuan 

pada Tingkat pribadi dan sosial, lebih dari sekedar diskusi tentang kepercayaan, 

ritual dan norma aturan moral. Pada tingkatnya yang paling dalam ia menyentuh 

jiwa dari para peserta dan mengawali suatu perjalanan spiritual bersema3. Dalam 

konteks masyarakat yang multikultural dan multiagama, pendidikan memiliki peran 

krusial dalam membentuk pemahaman siswa tentang pentingnya moderasi 

beragama. Meningkatnya intoleransi di lingkungan sosial, termasuk sekolah, 

menuntut pendekatan baru dalam pendidikan yang menanamkan nilai-nilai 

kebangsaan dan kebhinekaan. 

Moderasi beragama dalam UUD 1945 terutama terdapat pada Pasal 29 yang 

secara eksplisit menjamin kebebasan beragama dan mengatur hubungan antara 

negara dan agama. Pasal 29 ayat (1) menyatakan bahwa “Negara berdasar atas 

Ketuhanan Yang Maha Esa”, sedangkan ayat (2) menegaskan bahwa “Negara 

menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-

masing dan untuk beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya itu4. Dalam 

landasan ini toleransi merupakan salah satu aspek utama dalam moderasi beragama, 

 
2 Robert Jackson, “Inclusive Study of Religions and World Views in Schools: Signposts from the Council of 
Europe,” Social Inclusion 4, no. 2 (2016): 14–25, https://doi.org/10.17645/si.v4i2.493. 
3 Ali Noer Zaman, Agama Untuk Manusia, ed. Ali Noer Zaman, Edisi 1 Ce (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
2000). 
4 Rio Armanda, Abdul Rasyid, and Mohd Arsyad, “MODEL PENGAKUAN HAK KONSTITUSIONAL DALAM 
BERAGAMA ( STUDI KOMPARASI MENURUT UUD INDONESIA 1945 DAN KONSTITUSI MALAYSIA 1957 ),” 
no. 2 (2019): 123–36. 



4 
 

 
 

yang melibatkan sikap terbuka, penghormatan terhadap perbedaan, dan penerimaan 

terhadap keragaman keyakinan. Pendidikan karakter yang menekankan prinsip 

moderasi beragama akan menciptakan lingkungan belajar yang lebih harmonis dan 

inklusif. Prinsip dasar dari moderasi beragama adalah adil dan seimbang dalam 

memandang, menyikapi dan mepraktekkan semua konsep yang berpasangan, 

seperti akal dan wahyu, antara jasmani dan Rohani, antara hak dan kewajiban, 

anatara kepentingan individu dan kemaslahatan komunal, anatara keharusan dan 

kesukarelaan, antara teks agama dan ijtihad tokoh agama, anatara gagasan ideal dan 

kenyataan, serta antara masa lalu dan masa depan5.  

Dalam konteks kebangsaan, sikap moderat sangat penting dalam memperkuat 

persatuan dan kesatuan di tengah perbedaan. Strategi penerapan moderasi di 

lembaga pendidikan dapat melalui pengembangan kebijakan yang mendukung 

moderasi beragama oleh pemerintahan dan KEMENAG RI. Dalam RPJMN 2020-

2024, penekanan diberikan pada pentingnya moderasi beragama sebagai salah satu 

aspek dalam membangun karakter sumber daya manusia Indonesia yang moderat. 

Hal ini mencakup memahami dan menerapkan inti ajaran dan nilai agama, fokus 

pada penciptaan kesejahteraan umum, serta menjunjung tinggi komitmen terhadap 

persatuan dan kesatuan bangsa. Oleh karena itu, penguatan moderasi beragama 

menjadi sangat penting dalam mencapai visi Indonesia Maju6. Moderasi beragama, 

atau wasathiyah al-Islam, menuntut keseimbangan dalam menjalankan ajaran 

agama, menghindari ekstremisme, dan menghargai nilai-nilai kemanusiaan. Sikap 

 
5 Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI 
Gedung Kementerian Agama RI, 2019), https://doi.org/10.37252/jqs.v2i2.342. 
6 Itmamul Fami, “Moderasi Beragama: Membangun Karakter Siswa Yang Damai Dan Toleran Itmamul 
Fahmi,” Journal Scientific of Mandalika 6, no. 3 (2025): 579–97. 



5 
 

 
 

ini relevan dalam membangun kerukunan antarumat beragama serta memperkuat 

harmoni sosial di sekolah. 

 Pendidikan karakter yang menekankan toleransi, khususnya berbasis 

moderasi beragama, sangat diperlukan dalam masyarakat yang beragam. Dalam 

buku Muhammad dan Muryono7 toleransi didefinisikan sebagai sikap terbuka, 

penuh penerimaan, rela, dan lembut dalam menghadapi perbedaan. Sikap ini selalu 

disertai dengan rasa hormat, menerima orang yang berbeda sebagai bagian dari kita 

sendiri, serta berpikir secara positif. Moderasi dalam beragama bertujuan agar umat 

dapat mengaplikasikan ajaran agama dengan adil dan tidak ekstrem, terutama 

terkait aspek kemanusiaan, kerukunan, dan ketertiban sosial, tanpa memoderasi 

ajaran agama itu sendiri yang sejatinya telah mengandung nilai keseimbangan 

tersebut.8 Dalam penelitian9 dijelaskan bahwa Moderasi beragama mengajarkan 

siswa untuk bersikap inklusif, tidak ekstrem, serta menghargai perbedaan 

pandangan agama dengan semangat persatuan. Karena strategi pengajaran inklusif 

tidak hanya membantu menciptakan suasana belajar yang inklusif, tetapi juga 

memperkuat moderasi beragama di Sekolah. 

Salah satu tantangan besar yang dihadapi oleh masyarakat modern adalah 

maraknya ekstremisme yang muncul dari ketidaktahuan dan ketidakmampuan 

dalam menghadapi perbedaan. Ekstremisme, baik dalam konteks agama maupun 

 
7 Agus Muhammad and Sigit Muryono, Jalan Menuju Moderasi Modul Penguatan Moderasi Beragama 
Bagi Guru, Cendikia.Kemenag.Go.Id, 2021, 
https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-2021_6152764c19e9b.pdf. 
8 Abdul Aziz and Khoirul Anam, “Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam,” Direktorat Jenderal 
Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 2021, 131, 
https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-2021_6152761cdc6c1.pdf. 
9 Emeliya Sukma, Dara Damanik, and Pangulu Abdul Karim, “Inclusive Teaching Strategy as a 
Reinforcement of Religious Moderation in Madrasah Ibtidaiyah , Teluk Nibung District” 8, no. 1 (2024): 
1069–77. 



6 
 

 
 

politik, sering kali berakar pada sikap intoleransi dan ketidakmauan untuk 

memahami dan menerima perbedaan. Survei yang dilakukan oleh INFID bersama 

Jaringan GUSDURian pada tahun 2020 di enam kota besar Indonesia (Surabaya, 

Solo, Bandung, Yogyakarta, Makassar, Pontianak) menunjukkan bahwa 94,4% 

responden menolak tindakan ekstremisme berbasis agama, angka ini meningkat 

signifikan dibandingkan dengan 79,7% pada survei sebelumnya tahun 2016. 

Namun, survei tersebut juga mengungkapkan bahwa masih terdapat kecenderungan 

untuk menerima intoleransi terhadap kelompok keyakinan minoritas, meskipun 

responden menolak kekerasan. Temuan ini menunjukkan adanya jarak antara 

penolakan terhadap kekerasan dan penerimaan terhadap intoleransi, yang dapat 

menciptakan ruang bagi berkembangnya ekstremisme10. Kemudian Survei 

SETARA Institute pada Februari 2023 terhadap siswa SMA di Indonesia 

mengungkapkan bahwa 24,2% siswa tergolong intoleran pasif, 5% intoleran aktif, 

dan 0,6% terpapar ideologi ekstremisme kekerasan. Meskipun mayoritas siswa 

(70,2%) bersikap toleran, data ini menunjukkan bahwa intoleransi dan ekstremisme 

mulai merasuki generasi muda, yang dapat diperburuk oleh ketidaktahuan dan 

kurangnya pemahaman terhadap perbedaan11. Oleh karena itu, pemahaman 

moderasi beragama menjadi sangat penting dalam menciptakan keseimbangan 

dalam keberagaman. Dalam praktiknya, terdapat kesenjangan antara harapan dan 

kenyataan di lapangan. Berdasarkan laporan dan penelitian tentang intoleransi 

 
10 Jaringan GUSDURian dan INFID, “Jaringan GUSDURian Dan INFID Luncurkan Hasil Survei Tentang 
Intoleransi Dan Ekstremisme,” 2021, https://gusdurian.net/2021/03/24/jaringan-gusdurian-dan-infid-
luncurkan-hasil-survei-tentang-intoleransi-dan-ekstremisme. 
11 SETARA Institute, “Intoleransi Dan Ekstremisme Mulai Merasuki Generasi Muda,” 2023, https://setara-
institute.org/siaran-pers-kasus-intoleransi-dan-kekerasan-berujung-tewasnya-pelajar-sd-negara-harus-
hadir-dan-mengambil-tindakan-memadai/. 



7 
 

 
 

verbal dan fisik terkait perbedaan agama masih menjadi masalah yang terjadi di 

beberapa sekolah di Indonesia.  

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa diskriminasi berdasarkan agama, 

khususnya dalam konteks perbedaan agama, sering kali terjadi selama periode 

pemilu dan dalam situasi-situasi sosial yang melibatkan kampanye politik. Hal ini 

meningkatkan ketegangan antaragama yang berpotensi menciptakan lingkungan 

intoleran di sekolah dan Masyarakat.  Banyak siswa belum memahami dengan baik 

bagaimana bersikap toleran, dan kurangnya pendidikan yang secara eksplisit 

mengajarkan nilai-nilai moderasi beragama semakin memperparah masalah ini. Hal 

ini menunjukkan bahwa metode pembelajaran yang ada belum sepenuhnya berhasil 

mengintegrasikan konsep moderasi beragama dalam pendidikan karakter siswa. Hal 

itu juga diperkuat dengan hasil penelitian 12 bahwa menurut sebuah studi, materi 

ajar dalam pendidikan agama Islam di sekolah-sekolah di Indonesia belum 

mencakup indikator moderasi beragama secara komprehensif. Hal ini 

mengakibatkan siswa tidak mendapatkan panduan yang cukup untuk memahami 

nilai-nilai toleransi dan sikap anti-kekerasan yang seharusnya menjadi bagian dari 

pendidikan karakter.  

Kesenjangan ini berdampak signifikan, karena siswa yang tidak memahami 

pentingnya toleransi dan moderasi beragama berpotensi mengembangkan sikap 

eksklusif, diskriminatif, dan kurang menghargai perbedaan. Dalam13 penelitian 

dijelaskan bahwa ini semua tidak hanya mengganggu keharmonisan di lingkungan 

 
12 Muhaemin et al., “Religious Moderation in Islamic Religious Education as a Response to Intolerance 
Attitudes in Indonesian Educational Institutions,” Journal of Social Studies Education Research 14, no. 2 
(2023): 253–74. 
13 St Aflahah, Khaerun Nisa, and AM Saifullah Aldeia, “The Role of Education in Strengthening Religious 
Moderation in Indonesia,” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 9, no. 2 (2023): 193–211, 
https://doi.org/10.18784/smart.v9i2.2079. 



8 
 

 
 

sekolah, tetapi juga bisa memperburuk polarisasi dan konflik berbasis identitas di 

masyarakat yang lebih luas. Padahal pendidikan yang berfokus pada moderasi 

beragama tidak hanya membekali siswa dengan pengetahuan tentang agama, tetapi 

juga dengan keterampilan untuk berpikir kritis dan menghargai perbedaan. Dalam 

hal ini, sekolah berperan sebagai agen perubahan yang bisa menciptakan generasi 

yang tidak hanya taat beragama, tetapi juga mampu hidup berdampingan dengan 

umat beragama lain. 

Pentingnya karakter kebangsaan dalam pembelajaran moderasi beragama 

adalah untuk memastikan bahwa nilai-nilai nasional yang mendasari kesatuan dan 

persatuan bangsa Indonesia, seperti Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika, menjadi 

bagian tak terpisahkan dari upaya membangun pemahaman yang inklusif. Program-

program pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai kebangsaan, seperti yang 

diimplementasikan dalam pendidikan karakter Bandung Masagi di Kota Bandung, 

bertujuan untuk mengembangkan individu yang memiliki keseimbangan antara 

pengetahuan dan akhlak, serta menghargai keragaman budaya dan agama dalam 

konteks Indonesia yang multikultural. Pendekatan ini juga mengedepankan nilai-

nilai kebangsaan dan kebudayaan lokal sebagai landasan penting dalam 

membangun masyarakat yang toleran dan moderat14. Pendidikan yang berbasis pada 

karakter kebangsaan akan memberikan ruang bagi siswa untuk mengenal lebih 

dalam nilai-nilai yang memperkuat rasa cinta tanah air, serta memahami bahwa 

keberagaman adalah kekayaan yang perlu dijaga dan dihormati. Dalam konteks ini, 

PPMB Berbasis Karakter Kebangsaan juga mengajarkan siswa bahwa sikap 

 
14 Arhanuddin Salim. et al, MODERASI BERAGAMA Implementasi Dalam Pendidikan, Agama Dan Budaya 
Lokal, Selaras Media Kreasindo (Malang: Selaras Media Kreasindo, 2023), 
https://doi.org/10.37275/arkus.v9i2.303. 



9 
 

 
 

moderat bukan hanya terbatas pada aspek agama, tetapi juga melibatkan kesadaran 

sosial dan politik. Hal ini sangat penting untuk menciptakan siswa yang tidak hanya 

toleran dalam urusan agama, tetapi juga sensitif terhadap isu-isu sosial, seperti 

diskriminasi rasial, kesenjangan ekonomi, dan perbedaan budaya. 

Model PPMB ini melanjutkan atau menyempurnakan dari model Beyond The 

Wall, yang mana model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama lebih terfokus 

pada pendekatan dalam memahami agama secara moderat, yang bertujuan untuk 

mengurangi ekstremisme dan radikalisasi. Ini melibatkan penguatan nilai-nilai 

agama yang inklusif, toleran, dan saling menghormati antar pemeluk agama. Dalam 

konteks ini, model ini berupaya membentuk pemahaman yang lebih matang 

mengenai ajaran agama, dengan menekankan keseimbangan antara menjalankan 

keyakinan agama dan menghormati keyakinan orang lain Menurut Agus Nuryatno15 

dalam penelitiannya, Model "beyond the wall" mengacu pada pendekatan 

pendidikan agama yang mengajak siswa untuk berkolaborasi dengan individu dari 

keyakinan yang berbeda guna menciptakan perdamaian, keadilan, dan harmoni. 

Model ini berada pada tahap faith praxis, di mana teori keagamaan diterapkan 

dalam tindakan nyata. Berbeda dengan pendekatan pendidikan agama "in the wall" 

yang eksklusif, model "beyond the wall" menekankan pentingnya tindakan nyata 

dalam mengaktualisasikan nilai-nilai agama yang relevan bagi kehidupan manusia 

dan berkontribusi dalam menciptakan dunia yang lebih baik. Penjelasan ini juga 

selaras dengan penelitian yang dilakukan Musyaffa 16 maupun Maelissa 17 bahwa 

 
15 Agus Nuryatno, “ISLAMIC EDUCATION IN A PLURALISTIC SOCIETY,” Educational Theory 27, no. 1 (1977): 
3–11, https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.1977.tb00750.x. 
16 A A Musyaffa, “Beyond the Wall Learning Model in Building Religious Moderation : Perspectives of 
Islamic Religion Teachers,” no. 6 (2023): 2245–52. 
17 Nova Maelissa, “Model Pendidikan Beyond the Wall Dalam Pendidikan Agama Kristen Dan Tantangan 
Kemajemukan Agama Di Sekolah” 4, no. April (2024): 98–108. 



10 
 

 
 

model ini tidak hanya mendorong dialog lintas agama, tetapi juga mengajak siswa 

dengan latar belakang agama yang berbeda untuk bekerja sama membangun 

perdamaian dan keadilan. Model Beyond the Wall yang dibahas dalam buku 

Seymour 18 mencakup beberapa tiga elemen utama, seperti Experiential Learning 

(pembelajaran berbasis pengalaman), Interreligious Dialogue (Dialog dan 

Toleransi Antaragama), Social Transformation (Transformasi Sosial). Model 

Beyond The Wall dijelaskan oleh Christiani 19 dengan 5 langkahnya yaitu Persiapan 

Kontekstual dan Pembentukan Kesadaran Sosial, Eksplorasi Dunia Nyata dan 

Dialog Antar Agama, Pembelajaran Berbasis Pengalaman, Refleksi dan Penguatan 

Pemahaman, Aksi Lanjutan dan Penerapan Nilai Perdamaian. Dalam tahapannya 

model Beyond The Wall cenderung kurang terstruktur dan tidak memberikan 

panduan yang cukup untuk evaluasi serta penerapan moderasi agama. Sehingga 

butuh pengembangan model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis 

Karakter Kebangsaan yang memiliki tahapan lebih terstruktur dan jelas, fokus yang 

lebih dalam pada moderasi agama, serta integrasi nilai kebangsaan yang lebih erat. 

Selain itu, sintaks PPMB ini menekankan pembelajaran berbasis pengalaman dan 

evaluasi yang memungkinkan penerapan nilai moderasi secara nyata. 

 Model ini dirancang untuk memupuk harmoni dalam keragaman agama di 

Indonesia. Tujuannya adalah untuk Meningkatkan pemahaman moderasi berbasis 

karakter kebangsaan yang kuat, yang tercermin dalam sikap dan perilaku siswa, 

baik di dalam maupun di luar sekolah. Hal senada juga dijelaskan dalam penelitian 

 
18 Jack Lee Seymour, Mapping Christian Education: Approaches to Congregational Learning, 1997. 
19 Tabita Kartika Christiani, “Blessed Are The Peacemaker: Christian Religious Education for Peacebuilding 
in The Pluralistic Indonesian Context,” Boston College (Institute of Religious and Pastoral Ministry, 2005), 
http://dx.doi.org/10.1016/j.jaci.2012.05.050. 



11 
 

 
 

20 bahwa Pemahaman Moderasi ditekankan sebagai kualitas penting yang 

mendorong penghormatan terhadap keragaman, penerimaan perbedaan, dan hidup 

berdampingan secara damai. Beberapa alternatif solusi diusulkan untuk mengatasi 

kesenjangan dalam pengajaran Pemahaman Moderasi berbasis Karakter 

kebangsaan. Pertama, peningkatan kapasitas guru dalam mengajarkan moderasi 

beragama dianggap penting, karena guru yang lebih memahami konsep moderasi 

dapat mengajarkannya dengan lebih efektif. Seperti yang dijelaskan21 bahwa 

peningkatan kapasitas guru dalam memahami dan menerapkan dianggap penting 

agar mereka dapat memberikan pembelajaran yang lebih relevan dan efektif bagi 

siswa, sesuai dengan tujuan untuk membentuk karakter kebangsaan siswa.  Namun, 

tantangannya termasuk keterbatasan waktu untuk pelatihan dan resistensi dari 

beberapa guru. Kedua, integrasi moderasi beragama secara eksplisit ke dalam 

kurikulum juga dianggap sebagai solusi potensial, didukung oleh fleksibilitas 

kurikulum dan relevansi mata pelajaran. Tantangannya adalah kurangnya sumber 

daya yang mendukung pembelajaran tersebut. Menurut Penelitian yang dijelaskan22 

mengindikasikan bahwa walaupun kurikulum memiliki fleksibilitas untuk 

mengintegrasikan nilai-nilai moderasi, kendala utama yang dihadapi adalah 

terbatasnya ketersediaan materi ajar dan sumber daya pendukung. Oleh karena itu, 

penelitian lebih lanjut diperlukan untuk mengembangkan model pengajaran dan 

sumber daya yang lebih efektif guna mendukung upaya integrasi nilai moderasi 

 
20 Erika Prihastanti and Muhamad Taufik Hidayat, “Implementation of Tolerance Character Education: A 
Comparative Study of Indonesian and Danish Elementary Schools Introduction Section,” International 
Summit on Science Technologi and Humanity 2016 (2023): 802–10. 
21 Muhammad Anas Ma`arif, Muhammad Husnur Rofiq, and Akhmad Sirojuddin, “Implementing Learning 
Strategies for Moderate Islamic Religious Education in Islamic Higher Education,” Jurnal Pendidikan Islam 
8, no. 1 (2022): 75–86, https://doi.org/10.15575/jpi.v8i1.19037. 
22 Aflahah, Nisa, and Aldeia, “The Role of Education in Strengthening Religious Moderation in Indonesia.” 



12 
 

 
 

dalam kurikulum pendidikan Ketiga, penggunaan media pembelajaran interaktif 

merupakan alternatif kreatif untuk meningkatkan pemahaman siswa tentang 

toleransi dengan cara yang lebih menarik. Namun, kendala seperti keterbatasan 

anggaran dan akses teknologi di beberapa sekolah tetap menjadi tantangan.  

Alternatif utama yang diajukan adalah dengan mengembangkan Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama yang berbasis karakter kebangsaan. Model ini 

mendorong interaksi lintas agama melalui diskusi, kegiatan reflektif, dan 

pengalaman langsung, yang diharapkan dapat memperkuat pemahaman siswa 

tentang moderasi beragama. Hal ini juga selaras dengan penjelasan 23 yang 

menunjukkan bahwa seharusnya model pembelajaran moderasi tidak hanya 

berfokus pada dialog antaragama tetapi juga pada penerimaan aktif melalui 

pengalaman langsung, yang memperkaya pemahaman siswa tentang keragaman 

agama dan menumbuhkan sikap saling menghormati dalam konteks pendidikan 

agama. Menurut Mashudi dalam bukunya menjelaskan 24 Peserta didik saat ini 

dipandang sebagai individu yang aktif belajar, bukan sekedar menjadi penonton dan 

pendengar. Peserta didik harus diikutsertakan dan mengikutsertakan dirinya dalam 

menciptakan ide-ide baru. Model ini dipilih karena menekankan pembelajaran 

berbasis pengalaman nyata, di mana siswa tidak hanya mempelajari teori, tetapi 

juga terlibat langsung dalam interaksi lintas agama, yang relevan untuk membentuk 

generasi yang lebih inklusif dan harmonis di tengah keberagaman. 

 
23 Imron Arifin and Aan Fardani Ubaidillah, “Religion Education with Beyond the Wall Model to Promote 
Tolerant Behavior in The Plural Society of Indonesia,” Atlantis Press 164, no. Icli 2017 (2018): 182–86, 
https://doi.org/10.2991/icli-17.2018.35. 
24 Mashudi Mashudi, “Pembelajaran Modern: Membekali Peserta Didik Keterampilan Abad Ke-21,” Al-
Mudarris (Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam) 4, no. 1 (2021): 93–114, 
https://doi.org/10.23971/mdr.v4i1.3187. 



13 
 

 
 

Untuk memastikan orisinalitas penelitian ini, penting untuk mengidentifikasi 

adanya research gap yang menunjukkan bahwa topik Penguatan Pemahaman 

Moderasi Beragama berbasis Krakter Kebangsaan masih kurang atau belum 

dibahas secara mendalam dalam penelitian-penelitian sebelumnya. Meskipun 

moderasi beragama telah sering dikaji, sebagian besar penelitian lebih 

menitikberatkan pada aspek teoretis atau kebijakan secara umum, tanpa 

memfokuskan pengembangan model pembelajaran khusus untuk menanamkan 

karakter toleransi di lingkungan sekolah. Selain itu, penelitian yang ada cenderung 

menggunakan pendekatan tradisional seperti kajian literatur atau survei, yang 

kurang memberikan solusi aplikatif dalam meningkatkan pemahaman dan 

penginternalisasian nilai-nilai toleransi di kalangan siswa. Beberapa penelitian telah 

mengkaji Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama, tetapi kebanyakan 

penelitian yang ada masih berfokus pada pendekatan teoretis atau survei kebijakan 

umum tanpa memberikan model pembelajaran aplikatif khusus untuk Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama berbasis karakter kebangsaan di kalangan siswa.  

Penelitian oleh Musyaffa25 menyoroti penerapan model ini dalam 

membangun sikap moderasi di kalangan siswa melalui pendekatan pembelajaran di 

luar kelas yang aktif, namun penggunaannya di sekolah masih terbatas pada 

pemahaman konsep oleh guru dan belum pada implementasi menyeluruh di 

lingkungan pendidikan. Dalam studi ini, keterlibatan langsung siswa dengan 

lingkungan sosial mereka dianggap efektif untuk menumbuhkan sikap toleransi dan 

penerimaan terhadap agama lain, meski masih memerlukan dukungan yang lebih 

 
25 Musyaffa, “Beyond the Wall Learning Model in Building Religious Moderation : Perspectives of Islamic 
Religion Teachers.” 



14 
 

 
 

luas untuk penerapan optimal di sekolah. Selaras dengan penelitian yang dilakukan 

26 menjelaskan bahwa model ini dapat mengatasi konservatisme pendidikan agama 

yang seringkali terbatas pada lingkup intrareligius, tetapi belum banyak eksplorasi 

mendalam untuk meningkatkan karakter toleransi secara sistematis dan aplikatif 

melalui aktivitas lintas agama. Ini menunjukkan adanya research gap dalam 

pengembangan pendekatan pembelajaran aplikatif yang berfokus pada karakter 

toleransi berbasis moderasi beragama. Sehingga pada saat ini, belum banyak 

penelitian yang mengkaji moderasi beragama dalam konteks pendidikan dengan 

menggunakan pendekatan Research and Development (R&D), yang bertujuan 

mengembangkan model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis 

Karakter Kebangsaan yang dapat diterapkan secara praktis di sekolah-sekolah. 

Sebagian besar penelitian lebih bersifat deskriptif dan tidak melibatkan intervensi 

langsung, berbeda dengan pendekatan yang ditawarkan dalam penelitian ini. 

Pendekatan R&D memiliki keunggulan karena melalui proses pengembangan dan 

pengujian, model yang dihasilkan dapat disesuaikan dengan kebutuhan nyata di 

lapangan. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengembangkan Model Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) berbasis karakter Kebangsaan dalam 

Meningkatkan Pemahaman Moderasi Beragama Siswa. Fokus utama penelitian ini 

adalah Pengembangan Model PPMB berbasis karakter kebangsaan, serta menguji 

efektifitas Model PPMB dalam meningkatan Pemahaman Moderasi Beragama 

Siswa di SMPN 2 Mayang. Salah satu landasan hukum utama adalah Undang-

Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

 
26 Aflahah, Nisa, and Aldeia, “The Role of Education in Strengthening Religious Moderation in Indonesia.” 



15 
 

 
 

Nasional, yang mengatur bahwa tujuan pendidikan nasional adalah untuk 

mengembangkan potensi peserta didik menjadi pribadi yang berbudi pekerti luhur, 

beriman dan bertakwa, serta berilmu dan cakap. Hal ini sejalan dengan prinsip 

pendidikan karakter yang mengintegrasikan nilai moral dan sosial, termasuk 

toleransi beragama. Selain itu, Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Nomor 23 Tahun 2015 tentang Penguatan Pendidikan Karakter mengatur bahwa 

pendidikan karakter harus diterapkan dalam setiap kegiatan pembelajaran di 

sekolah. Pendidikan karakter ini mencakup nilai-nilai seperti toleransi, yang 

penting untuk membentuk siswa yang saling menghormati antar sesama, tanpa 

memandang perbedaan agama. Peraturan Presiden Nomor 87 Tahun 2017 tentang 

Penguatan Pendidikan Karakter juga mempertegas bahwa pengembangan karakter 

yang mencakup sikap toleransi dan inklusivitas menjadi bagian integral dalam 

pembelajaran di seluruh jenjang pendidikan di Indonesia, yang mendukung 

pengajaran moderasi beragama. Secara khusus, Peraturan Menteri Agama Nomor 

18 Tahun 2016 tentang Moderasi Beragama memberikan panduan bagi 

pengembangan sikap beragama yang moderat, damai, dan toleran, yang harus 

diterapkan di berbagai institusi pendidikan, termasuk sekolah. Undang-Undang 

Republik Indonesia Nomor 18 Tahun 2019 tentang Pesantren juga menekankan 

pentingnya pendidikan agama yang moderat, meskipun berfokus pada pesantren, 

namun prinsip-prinsipnya dapat diterapkan untuk mendukung pendidikan 

beragama yang toleran di sekolah-sekolah umum. 

Berdasarkan hasil observasi awal peneliti di SMPN 2 Mayang Jember, 

ditemukan sejumlah perilaku yang masih tidak mencerminkan nilai-nilai toleransi 

antara lain berbicara dengan cara yang tidak menghargai perbedaan keyakinan 



16 
 

 
 

siswa dan tidak memperhatikan pentingnya mengajarkan nilai toleransi dan 

pluralisme agama dalam pelajaran, atau hanya menekankan satu pandangan agama 

sebagai yang "benar" dalam diskusi kelas. Disini peneliti melihat Ketika proses 

pembelajaran berlangsung, terutama pada materi moderasi siswa masih banyak 

yang kurang antusias dalam pembelajaran ini. Perilaku ini mencerminkan 

kurangnya aktualisasi nilai nilai karakter toleransi salah satunya dalam bentuk 

pembelajaran di kelas dan dilingkungan sekolah. 

Hal tersebut diperkuat dari hasil wawancara pada observasi yang dilakukan 

kepada guru PAI di SMPN 2 Mayang, Suji Ashari27:  

“Pada saat ini masih ada segelintir siswa yang kadang menunjukkan perilaku 

intoleransi kepada siswa yang berbeda keyakinan, walaupun kami sudah 

mewanti wanti dan terus mengingatkan agar perilaku yg kurang baik itu tidak 

terulang, terkadang itu terjadi dari perasaan aneh siswa bila bertemu dengan 

siswa yg berbeda keyakinan, perilaku tersebut seperti, menertawakan dan 

mengolok-olok teman yang berbeda keyakinan dilingkungan sekolah”.  

 

Hasil observasi peneliti meskipun di sekolah masih ditemukan perilaku 

intoleransi, upaya untuk mengatasi masalah tersebut telah dilakukan secara serius 

oleh pihak sekolah. Ada beberapa kegiatan yg pihak sekolah mengikutkan semua 

siswa walaupun berbeda keyakinan seperti pada acara besar islam yg berbeda 

keyakinan terkadang juga ingin membantu atau  berpartisipasi, dan itu disambut 

baik oleh siswa lainnya, kemudian diacara osis yang tidak membeda bedakan siswa. 

Hal ini menjadi sangat penting karena intoleransi dapat mengganggu hubungan 

antarindividu, memperburuk rasa saling pengertian, dan merusak kedamaian di 

lingkungan sekolah. Oleh karena itu, pihak sekolah terus berusaha untuk 

memberikan pembimbingan dan pendidikan yang memadai kepada para siswa 

 
27 Suji Ashari M.Pd., “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 5 Mei 2025,” n.d. 



17 
 

 
 

untuk mengurangi atau bahkan menghilangkan perilaku intoleransi. Seperti yang 

telah dipaparkan oleh Suji Ashari sebagai guru PAI di SMPN 2 Mayang Jember28:  

“Dalam menindak lanjuti perbedaan keyakinan dewan guru tidak pernah 

membedakan antara satu dengan yang lain, Ketika ada kegiatan tertentu 

seperti kegiatan osis yg berbeda keyakinan juga di libatkan, bahkan Ketika 

ada kegiatan pembagian takjil, dibulan puasa, isra’ mi’raj mereka yg berbeda 

keyakinan dengan senang hati terlibat, bahkan dilomba nyanyi yang 

beragama Kristen sering ditampilkan, jadi di sekolah kami semua dilibatkan, 

agar kerukunan antar siswa terutama yang berbeda keyakinan bisa terus 

dirasakan” 

 

Dari hasil observasi bahwa keterlibatan dalam interaksi dan kegiatan nyata, 

siswa tidak hanya memahami konsep moderasi secara abstrak, tetapi juga 

menyaksikan penerapan moderasi beragama dalam kehidupan mereka sehari-hari.  

Berdasarkan observasi awal yang dilakukan di SMPN 2 Mayang Jember, 

sangat penting untuk mengembangkan model pembelajaran khusus yang dapat 

meningkatkan pemahaman moderasi beragama di kalangan siswa. Observasi 

menunjukkan adanya perilaku intoleransi di antara siswa, seperti kurangnya 

penghargaan terhadap perbedaan agama, yang masih terjadi di lingkungan sekolah. 

Meskipun pihak sekolah sudah berupaya mengatasi masalah ini dengan melibatkan 

semua siswa dalam berbagai kegiatan tanpa membedakan agama, pendekatan yang 

ada masih belum mengintegrasikan secara maksimal nilai-nilai moderasi beragama 

dalam pembelajaran. Ini sesuai dengan hasil observasi awal kami dengan bapak Suji 

Ashari guru PAI kelas VIII SMPN 2 Mayang29:  

“Sebetulnya, saya rasa materi moderasi beragama itu sangat penting untuk 

diterapkan di sekolah, mengingat keberagaman yang ada di sini. Namun, 

berdasarkan pengalaman saya, saya merasa bahwa pendekatan yang ada saat 

ini masih terlalu umum dan tidak terstruktur dengan baik. Jika ada model 

pembelajaran yang khusus untuk moderasi beragama, itu tentu akan lebih 

efektif. Siswa butuh pemahaman yang mendalam dan cara yang lebih 

 
28 Suji Ashari M.Pd., “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara 2 Pada Tanggal 5 Mei 2025,” n.d. 
29 Suji Ashari M.Pd., “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara 3 Pada Tanggal 5 Mei 2025,” n.d. 



18 
 

 
 

aplikatif agar bisa benar-benar memahami makna toleransi, penghargaan 

terhadap perbedaan, dan pentingnya moderasi dalam beragama” 

 

Wawancara observasi ini diperkuat dengan pernyataan bapak Moh. Holil 

sebagai Guru PAI Kelas IX SMPN 2 Mayang30: 

“Saya setuju dengan adanya model moderasi ini, Saya berharap dengan 

adanya model pembelajaran yang lebih fokus pada moderasi beragama, siswa 

bisa lebih mudah mencerna nilai-nilai tersebut. Model ini bisa dirancang 

dengan menggabungkan teori dan praktik, sehingga siswa tidak hanya 

memahami secara lisan, tetapi juga mengimplementasikan langsung dalam 

kehidupan sehari-hari mereka. Misalnya, dengan cara berdialog antaragama, 

saling menghargai dalam kegiatan bersama, atau bahkan dengan pendekatan 

yang melibatkan pengalaman nyata di luar kelas.”  

 

Sikap siswa yang cenderung menganggap agama mereka lebih benar daripada 

agama lainnya, atau perilaku yang menunjukkan penghinaan terhadap agama lain, 

menunjukkan bahwa pendidikan karakter yang mengajarkan nilai toleransi dan 

moderasi beragama belum sepenuhnya efektif. Oleh karena itu, dibutuhkan model 

pembelajaran yang lebih terstruktur dan aplikatif untuk memperkuat pemahaman 

moderasi beragama di sekolah, yang tidak hanya berfokus pada teori, tetapi juga 

melibatkan pengalaman nyata dalam kehidupan sosial siswa, terutama dalam 

interaksi antaragama. 

Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis 

karakter kebangsaan yang dilakukan dalam penelitian ini diharapkan menjadi solusi 

bagi permasalahan tersebut. Dengan pendekatan yang mengedepankan nilai-nilai 

kebangsaan dan keberagaman, model ini bertujuan untuk memperkuat toleransi 

antaragama, menghindari ekstremisme, serta menumbuhkan sikap saling 

menghargai di antara siswa dari latar belakang agama yang berbeda. 

 
30 Moh Kholil S.Pd, “Guru PAI Kelas IX SMPN 2 Mayang. Wawancara 3 Pada Tanggal 5 Mei 2025,” n.d. 



19 
 

 
 

Selain itu, dengan menggunakan pendekatan Research and Development 

(R&D), model ini dikembangkan dan disesuaikan dengan kebutuhan spesifik siswa 

dan lingkungan sekolah, menjadikannya lebih relevan dan efektif dalam mencapai 

tujuan peningkatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis Karakter 

Kebangsaan. Dengan penelitian ini diharapkan dapat menawarkan solusi aplikatif 

dan inovatif dalam menghadapi masalah intoleransi di sekolah, serta membantu 

membentuk generasi yang lebih inklusif dan menghargai keberagaman. 

B. Rumusan Masalah Penelitian Pengembangan 

Berdasarkan latar belakang di atas, rumusan masalah penelitian ini adalah 

sebagai berikut:  

1. Bagaimana proses Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama (PPMB) berbasis Karakter Kebangsaan dalam meningkatkan 

pemahaman moderasi beragama siswa SMPN 2 Mayang Jember? 

2. Bagaimana efektivitas Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 

(PPMB) berbasis Karakter Kebangsaan Terhadap Peningkatan Pemahaman 

Moderasi Beragama di kalangan siswa SMPN 2 Mayang Jember? 

C. Tujuan Penelitian dan Pengembangan 

Berdasarkan rumusan masalah yang telah dijelaskan sebelumnya, penelitian ini 

bertujuan untuk:  

1. Mengembangkan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) 

Berbasis Karakter Kebangsaan dalam Meningkatkan Pemahaman Moderasi 

Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang. 



20 
 

 
 

2. Menguji efektivitas Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 

(PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan Terhadap peningkatkan Pemahaman 

Moderasi Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang. 

D. Spesifikasi Produk yang Diharapkan 

Produk utama dari penelitian ini adalah Pengembangan Model Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan dalam 

Meningkatkan Pemahaman Moderasi Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang. 

Model ini dirancang untuk membawa siswa di SMPN 2 Mayang Jember keluar dari 

batasan-batasan teoretis melalui interaksi lintas agama dan pengalaman langsung 

dalam konteks sosial. Beberapa karakteristik utama dari model ini meliputi: 

Pendekatan Kontekstual: Model ini memfasilitasi siswa untuk belajar secara 

langsung melalui diskusi, refleksi, dan interaksi dengan komunitas lintas agama. 

Pembelajaran tidak hanya terjadi di dalam kelas, tetapi juga di luar ruang formal. 

Berbasis Karakter Kebangsaan: Isi pembelajaran berfokus pada pengembangan 

nilai-nilai karakter kebangsaan, yang mendorong siswa untuk menghindari sikap 

ekstrem dan menghargai perbedaan. 

Keterlibatan Aktif Siswa: Model ini menuntut partisipasi aktif siswa dalam kegiatan 

seperti simulasi, diskusi kelompok, dan kegiatan kolaboratif lintas agama. 

Fleksibilitas Implementasi: Model ini dapat disesuaikan dengan konteks sekolah 

yang berbeda, baik dari segi jumlah siswa, karakteristik sosial budaya, maupun 

kondisi lingkungan. 

Produk ini juga diharapkan mencakup panduan implementasi bagi guru, alat 

evaluasi pembelajaran yang mengukur pemahaman siswa tentang moderasi 



21 
 

 
 

beragama, serta materi pembelajaran interaktif yang mendukung kegiatan lintas 

agama. 

E. Pentingnya Penelitian dan Pengembangan 

Penelitian dan pengembangan Pengembangan Model Penguatan Pemahaman 

Moderasi Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan dalam Meningkatkan 

Pemahaman Moderasi Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang sangat penting 

mengingat isu intoleransi dan radikalisme masih menjadi tantangan di kalangan 

siswa. Saat ini, metode pembelajaran yang diterapkan di SMPN 2 Mayang hasil 

observasi belum sepenuhnya efektif dalam menanamkan karakter toleransi secara 

mendalam, sehingga permaslahan berbasis agama kerap muncul di lingkungan 

sekolah. Oleh karena itu, pengembangan model pembelajaran yang tidak hanya 

menitikberatkan pada aspek kognitif, tetapi juga pada pengalaman emosional dan 

sosial siswa dalam berinteraksi dengan keragaman agama, menjadi hal yang 

mendesak. 

Penelitian ini juga memiliki relevansi yang lebih luas, di mana penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama berbasis Karakter Kebangsaan di kalangan siswa 

dapat berkontribusi pada pembangunan masyarakat yang damai dan harmonis. 

Penyelesaian masalah intoleransi di sekolah melalui model ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi pada upaya nasional untuk membentuk generasi yang mampu 

hidup dalam keberagaman. Dengan model pembelajaran ini, sekolah berpotensi 

menjadi agen perubahan yang lebih kuat dalam membentuk siswa yang inklusif, 

moderat, dan menghargai perbedaan. 

 

 



22 
 

 
 

F. Asumsi dan Keterbatasan Penelitian dan Pengembangan 

Asumsi penelitian dan pengembangan dalam penelitian ini adalah sebagai 

berikut: 

1. Asumsi tentang Siswa SMPN 2 Mayang Jember: Penelitian ini 

mengasumsikan bahwa siswa di SMPN 2 Mayang Jember memiliki latar 

belakang yang beragam, baik dari sisi agama, budaya, maupun sosial, 

sehingga memerlukan pendekatan yang inklusif dan berbasis moderasi 

beragama dalam pengembangan karakter toleransi. 

2. Asumsi tentang Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan dianggap dapat 

diterapkan dalam konteks pendidikan di SMPN 2 Mayang Jember dengan 

efektif. Model ini diharapkan bisa melibatkan siswa secara aktif, 

mengembangkan empati, serta membangun keterbukaan antar siswa dari 

berbagai latar belakang. 

3. Asumsi tentang Pengaruh Moderasi Beragama: Penelitian ini 

mengasumsikan bahwa moderasi beragama, yang menjadi salah satu fokus 

model pengembangan ini, dapat memberikan dampak positif dalam 

membangun karakter toleransi siswa. Diharapkan bahwa moderasi 

beragama akan mengurangi potensi konflik antaragama dan meningkatkan 

saling pengertian. 

4. Asumsi tentang Dukungan Pihak Sekolah: Penelitian ini mengasumsikan 

bahwa pihak sekolah, termasuk para guru dan staf, akan memberikan 

dukungan yang cukup dalam implementasi model ini, baik dari sisi fasilitas, 

waktu, maupun pelatihan yang diperlukan. 



23 
 

 
 

Sementara keterbatasan dalam penelitian dan pengembangan ini adalah sebagai 

berikut: 

1. Keterbatasan Waktu dan Sumber Daya: Penelitian ini terbatas oleh 

waktu yang tersedia untuk menerapkan dan menguji model Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama. Selain itu, keterbatasan sumber daya, 

seperti anggaran dan fasilitas, dapat mempengaruhi kelancaran 

implementasi model ini secara maksimal. 

2. Keterbatasan Sampel: Penelitian ini terbatas pada siswa di SMPN 2 

Mayang Jember, yang mungkin tidak sepenuhnya mewakili populasi siswa 

di daerah lain dengan karakteristik yang berbeda. Oleh karena itu, hasil 

penelitian mungkin tidak dapat digeneralisasi untuk seluruh sekolah di 

Indonesia. 

3. Masih terbuka untuk dilakukan penelitian lebih lanjut pada topik penelitian 

dan pengembangan yang sama, baik di lokasi yang sama atau lokasi yang 

berbeda. 

G. Definisi istilah atau Definisi Operasional 

Berikut definisi istilah-istilah yang digunakan secara operasional dalam 

penelitian ini, yang akan menjadi dasar dalam analisis dan pembahasan lebih lanjut: 

1. Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 

Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama adalah 

suatu upaya dalam mengembangkan model pembelajaran pengalaman langsung yang 

bertujuan untuk memperkuat pemahaman moderasi beragama dalam menanamkan 

nilai perdamaian di kalangan siswa. Model ini berfokus pada pembentukan sikap, 



24 
 

 
 

pengetahuan, dan perilaku yang mendukung toleransi, keterbukaan, dan penghargaan 

terhadap perbedaan dalam kehidupan beragama. 

Model ini merupakan pengembangan dari sintaks Model Beyond The Wall, 

yang sebelumnya lebih berfokus pada pengembangan pemahaman dan keterampilan 

siswa dalam konteks pendidikan global. Model Beyond The Wall sendiri 

menekankan pentingnya siswa untuk belajar melampaui batas-batas geografis dan 

budaya melalui perspektif pendidikan yang lebih inklusif dan transdisipliner. 

Namun, pada pengembangan lebih lanjut ini, model tersebut dimodifikasi 

dengan penekanan lebih pada penguatan moderasi beragama, terutama dalam 

konteks keberagaman agama dan budaya yang ada di Indonesia. Penguatan moderasi 

beragama dalam konteks ini bertujuan agar siswa tidak hanya memahami ajaran 

agama mereka sendiri, tetapi juga menghargai perbedaan keyakinan dan membangun 

sikap saling menghormati antar pemeluk agama 

2. Karakter Kebangsaan 

Karakter Kebangsaan dalam konteks pemikiran KH Ahmad Sidiq merujuk 

pada sifat atau watak yang harus dimiliki oleh setiap warga negara Indonesia dalam 

rangka membangun identitas bangsa yang kuat dan harmonis. Karakter ini mencakup 

penghargaan terhadap nilai-nilai kebangsaan, seperti Pancasila, serta semangat 

nasionalisme dan persatuan. KH Ahmad Sidiq, sebagai salah satu tokoh besar dari 

Nahdlatul Ulama, mengajarkan pentingnya mengintegrasikan nilai-nilai agama 

dengan komitmen terhadap tanah air, sehingga menciptakan masyarakat yang 

berkarakter kuat dan beradab dalam bingkai negara kesatuan. 

Dalam pemikiran KH Ahmad Sidiq, karakter kebangsaan bukan hanya 

mencakup rasa nasionalisme dan kebanggaan terhadap bangsa, tetapi juga 



25 
 

 
 

melibatkan nilai-nilai ukhuwah yang sangat penting dalam membangun persatuan 

dan kesatuan bangsa Indonesia yang beragam. KH Ahmad Sidiq mengembangkan 

konsep tiga ukhuwah yang menjadi dasar bagi pembentukan karakter kebangsaan 

yang kuat dan harmonis, yaitu Ukhuwah Islamiyah (Persaudaraan Islam), Ukhuwah 

Wathaniyah (Persaudaraan Kebangsaan), dan Ukhuwah Insaniyah (Persaudaraan 

Kemanusiaan). 

3. Pemahaman Moderasi Beragama 

Pemahaman Moderasi Beragama merujuk pada sikap beragama yang 

mengedepankan keseimbangan, toleransi, dan menghargai perbedaan antar umat 

beragama. Ini mencakup cara beragama yang tidak ekstrem, baik dalam aspek 

ibadah, pemikiran, maupun interaksi sosial, dengan tujuan menciptakan kedamaian 

dan keharmonisan. Moderasi beragama mengajarkan pentingnya toleransi antar umat 

beragama, menghindari ekstremisme, dan menjalankan ajaran agama dengan cara 

yang relevan dan tidak berlebihan. Selain itu, moderasi beragama juga menekankan 

pada dialog antar agama dan kolaborasi untuk mencapai tujuan bersama, seperti 

kedamaian dan keadilan sosial, serta memperkuat nilai-nilai kesetaraan dan persatuan 

di masyarakat yang plural. 

  



 
 

26 
 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

 

A. Penelitian Terdahulu 

1. Internalisasi nilai-nilai moderasi beragama di Madrasah: Studi pada siswa 

Madrasah Aliyah Negeri 3 dan Madrasah Aliyah Negeri 1 Kota Palembang 

Sumatera Selatan 

Desertasi ini31 yang berjudul Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama di Madrasah, ditulis oleh Irja Putra Pratama dan diajukan pada 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung pada tahun 2023. 

Penelitian ini dilakukan di Madrasah Aliyah Negeri 3 dan Madrasah Aliyah 

Negeri 1 di Kota Palembang, Sumatera Selatan. Penelitian ini bertujuan untuk 

mempelajari bagaimana nilai-nilai moderasi beragama diinternalisasikan dalam 

lingkungan madrasah. 

Secara khusus, disertasi ini berfokus pada penerapan nilai-nilai moderasi 

dalam pendidikan agama Islam di madrasah, yang bertujuan untuk memupuk 

pemahaman yang lebih luas dan toleran terhadap perbedaan pandangan agama 

di kalangan siswa. Dengan metodologi yang digunakan, penelitian ini meneliti 

bagaimana siswa di madrasah terpapar dan menyerap nilai-nilai tersebut, serta 

bagaimana pengaruhnya terhadap sikap dan perilaku mereka dalam kehidupan 

sehari-hari. 

 
31 Irja Putra Pratama, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Madrasah : Studi Pada Siswa 
Madrasah Aliyah Negeri 3 Dan Madrasah Aliyah Negeri 1 Kota Palembang Sumatera Selatan” (Universitas 
Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, 2023). 



27 
 

 
 

Penelitian ini juga menyelidiki faktor-faktor yang mempengaruhi 

keberhasilan internalisasi nilai-nilai moderasi, seperti kurikulum, pengajaran, 

serta interaksi antara siswa dan guru. Dengan begitu, disertasi ini memberikan 

kontribusi penting terhadap pengembangan pendidikan Islam yang lebih inklusif 

dan toleran. 

2. Internalisasi nilai-nilai moderasi beragama pada pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam dalam meningkatkan karakter Islami siswa: Penelitian pada SMA 

Plus Al-Ghifari dan SMA Plus Istiqamah Kota Bandung 

Penelitian Desertasi ini 32 berjudul “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama pada Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dalam Meningkatkan 

Karakter Islami Siswa” ditulis oleh Suherman dan juga diajukan di Universitas 

Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung pada tahun 2023. Penelitian ini 

dilakukan di SMA Plus Al-Ghifari dan SMA Plus Istiqamah di Kota Bandung. 

bertujuan untuk mengevaluasi proses internalisasi nilai-nilai moderasi beragama 

dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMA Plus Al-Ghifari dan 

SMA Plus Istiqamah di Kota Bandung. Fokus utama penelitian ini adalah 

bagaimana pembelajaran PAI dapat menjadi media yang efektif dalam 

membentuk karakter Islami siswa yang moderat, toleran, serta mampu hidup 

secara harmonis di tengah masyarakat yang beragam. 

Pendekatan kualitatif digunakan dalam penelitian ini, dengan teknik 

pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan 

analisis dokumen. Temuan penelitian menunjukkan bahwa internalisasi nilai-

 
32 Suherman, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pada Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 
Dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa” (Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, 
2023). 



28 
 

 
 

nilai moderasi beragama di kedua sekolah tersebut dilakukan melalui metode 

pengajaran yang melibatkan diskusi terbuka, pendekatan kontekstual dalam 

proses pembelajaran, dan keterlibatan aktif siswa dalam kegiatan keagamaan 

yang mendukung. Selain itu, peran guru dan kebijakan sekolah yang 

mengintegrasikan nilai-nilai moderasi sangat berpengaruh dalam proses ini. 

Namun, penelitian ini juga mengidentifikasi tantangan yang dihadapi, 

termasuk perbedaan pemahaman siswa tentang konsep moderasi beragama dan 

pengaruh lingkungan luar sekolah. Penelitian ini merekomendasikan 

peningkatan pelatihan guru, penyediaan materi ajar yang lebih relevan dengan 

konteks, dan kerja sama dengan komunitas eksternal untuk mendukung 

internalisasi nilai-nilai moderasi beragama dalam pembelajaran PAI. 

Penelitian berjudul "Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama pada 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dalam Meningkatkan Karakter Islami 

Siswa" yang dilakukan di SMA Plus Al-Ghifari dan SMA Plus Istiqamah di Kota 

Bandung memiliki kontribusi penting dalam menyoroti peran PAI dalam 

menginternalisasi moderasi beragama. Penelitian ini, yang menggunakan 

pendekatan kualitatif, menekankan peran penting guru dan kebijakan sekolah 

dalam proses internalisasi tersebut. Kendati demikian, cakupan penelitian yang 

terbatas serta ketiadaan data kuantitatif menjadikan hasilnya kurang representatif 

untuk diaplikasikan pada konteks yang lebih luas. Penelitian ini dapat diperkuat 

melalui strategi yang menangani pengaruh eksternal, analisis mendalam 

mengenai keterlibatan siswa, serta pengembangan model implementasi yang 

dapat diterapkan oleh sekolah lain untuk meningkatkan relevansi praktisnya. 



29 
 

 
 

3. Implementasi Budaya Religius Berwawasan Pluralisme melalui Pembelajaran 

PAI untuk meningkatkan Sikap Toleransi siswa: Penelitian di SMAN 1 dan 

SMAN 2 Rangkasbitung 

Penelitian ini 33 bertujuan untuk mengkaji penerapan budaya religius 

yang berlandaskan pluralisme dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

(PAI) di SMAN 1 dan SMAN 2 Rangkasbitung, dengan tujuan meningkatkan 

sikap toleransi di antara siswa. Fokus dari penelitian ini adalah mengevaluasi 

strategi dan metode yang diterapkan dalam pembelajaran PAI guna 

menginternalisasi nilai-nilai pluralisme dan memupuk sikap saling menghormati 

di kalangan siswa yang memiliki latar belakang beragam. 

Pendekatan kualitatif digunakan dalam penelitian ini, dengan data yang 

diperoleh melalui wawancara, observasi kelas, serta analisis dokumen sekolah. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan budaya religius dengan 

perspektif pluralisme dilakukan dengan mengintegrasikan diskusi nilai-nilai 

universal seperti keadilan, perdamaian, dan penghargaan terhadap keberagaman 

dalam materi PAI. Peran guru terbukti sangat krusial dalam memfasilitasi dialog 

terbuka serta menciptakan suasana pembelajaran yang inklusif. Selain itu, 

aktivitas sekolah seperti perayaan hari besar keagamaan dan kerjasama antar 

siswa dari berbagai latar belakang mendukung pengembangan sikap toleransi. 

Namun, penelitian ini juga menemukan sejumlah tantangan dalam 

implementasinya, seperti perbedaan pandangan di antara siswa serta 

keterbatasan sumber daya yang mendukung program-program pluralisme. 

 
33 Mumu Zainal Mutaqin, “Implementasi Budaya Religius Berwawasan Pluralisme Melalui Pembelajaran 
PAI Untuk Meningkatkan Sikap Toleransi Siswa: Penelitian Di SMAN 1 Dan SMAN 2 Rangkasbitung” 
(Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, 2024). 



30 
 

 
 

Rekomendasi yang diusulkan mencakup pengembangan materi ajar yang lebih 

relevan secara kontekstual, pelatihan guru dalam pendekatan pluralisme, serta 

memperkuat kemitraan dengan pihak eksternal untuk memperkaya praktik 

pembelajaran yang menekankan toleransi. 

Disertasi berjudul "Implementasi Budaya Religius Berwawasan 

Pluralisme melalui Pembelajaran PAI untuk Meningkatkan Sikap Toleransi 

Siswa" memberikan kontribusi penting dalam memahami bagaimana 

pembelajaran PAI dapat digunakan untuk menanamkan nilai toleransi di sekolah. 

Penelitian ini menggarisbawahi peran guru dan metode pengajaran yang 

memadukan nilai pluralisme serta kegiatan sekolah yang mendukung 

penghargaan terhadap keberagaman. Namun, disertasi ini memiliki keterbatasan 

dalam hal cakupan implementasi, khususnya dalam menangani tantangan di luar 

lingkungan sekolah, serta belum menyediakan model pembelajaran yang dapat 

diterapkan secara luas. Pembahasan yang lebih mendalam mengenai cara 

menghadapi perbedaan persepsi siswa, keterbatasan sumber daya, serta 

penguatan bukti empiris akan memperkaya temuan penelitian ini. Selain itu, 

pengembangan strategi yang lebih aplikatif dan praktis akan membantu sekolah 

lain menerapkan pendekatan serupa dengan lebih efektif. 

4. Pendidikan di Sekolah Berbasis Agama dalam prespektif Multikultural (Studi 

Kasus pada sekolah Islam dan Sekolah Kristen di Sumatra Utara) 

Disertasi34 yang berjudul "Pendidikan di Sekolah Berbasis Agama dalam 

Perspektif Multikultural: Studi Kasus pada Sekolah Islam dan Sekolah Kristen 

 
34 M. Abrar, “Pendidikan Di Sekolah Berbasis Agama Dalam Perspektif Multikultural : Studi Kasus Pada 
Sekolah Islam Dan Sekolah Kristen Di Sumatera Utara,” 2017, 1–210. 



31 
 

 
 

di Sumatera Utara" ditulis oleh Muhammad Abrar Parinduri. Penelitian ini 

disampaikan pada Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta pada 

tahun 2017 sebagai syarat untuk memperoleh gelar doktor dalam bidang 

Pendidikan Islam. Penelitian ini mengeksplorasi penerapan nilai-nilai 

multikultural dalam pendidikan di sekolah berbasis agama, khususnya di sekolah 

Islam (SMP Muhammadiyah-37 Air Joman) dan sekolah Kristen (SMA 

Methodist Kuala) di Sumatera Utara.  

Tujuan utama dari disertasi ini adalah untuk memahami bagaimana 

sekolah berbasis agama mengimplementasikan pendidikan multikultural dalam 

kurikulum, kebijakan sekolah, dan interaksi sosial di antara siswa yang memiliki 

latar belakang agama yang berbeda. Disertasi ini juga menganalisis bagaimana 

pendidikan multikultural dapat memperkuat hubungan sosial, meningkatkan 

kesetaraan dalam pendidikan, dan mendorong hidup berdampingan dalam 

masyarakat yang majemuk. Penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun 

sekolah berbasis agama sering dikritik karena dianggap membatasi perspektif 

multikultural, namun di Sumatera Utara, sekolah-sekolah ini telah berupaya 

mengimplementasikan nilai-nilai multikultural melalui kebijakan inklusif dan 

pengajaran yang mendukung keragaman agama dan budaya. 

5. Internalisasi Nilai Moderasi Beragama pada Perguruan Tinggi Keagamaan Islam 

Negeri 

Penelitian Kolaborasi Antar Perguruan Tinggi ini35 berjudul "Internalisasi 

Nilai Moderasi Beragama pada Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri" dan 

 
35 Zullkarnaini Hayati, Rahmawati, Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Pada Perguruan Tinggi 
Keagamaan Islam Negeri, Penelitian Kolaborasi Antar Perguruan Tinggi (Aceh: Pusat Penelitian dan 
Penerbitan, 2022), http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttp



32 
 

 
 

ditulis oleh Dr. Hayati, M. Ag sebagai ketua peneliti, dengan anggota Rahmati, 

M.Pd. dan Drs. Zulkarnaini, M. Pd. Penelitian ini dilaksanakan oleh Universitas 

Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh pada tahun 2022, dengan fokus utama pada 

Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN) di Indonesia. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui pola dan model internalisasi 

nilai moderasi beragama dalam PTKIN, mengeksplorasi aktualisasi moderasi 

beragama, serta menggambarkan kurikulum yang diterapkan dalam internalisasi 

nilai moderasi beragama di institusi pendidikan ini. Metodologi yang digunakan 

adalah deskriptif kualitatif dengan pendekatan naturalistik dan sosial 

fenomenologis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai moderasi beragama 

diinternalisasikan melalui beberapa pendekatan, termasuk persuasi, 

deideologisasi terhadap ideologi ekstrem, kebijakan integratif, dan kebijakan 

preventif terhadap radikalisme. Di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 

pengembangan kurikulum moderasi beragama menjadi bagian penting dalam 

pendidikan, yang mencerminkan prinsip Islam wasathiyyah, yaitu tawassuth, 

tawazzun, dan ta’adul. 

6. Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam di Universitas Negeri 

Yogyakarta 

Disertasi ini36 berjudul "Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama 

Islam di Universitas Negeri Yogyakarta" dan ditulis oleh Andrianto. Penelitian 

ini diajukan di Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta pada tahun 

2025 untuk memperoleh gelar doktor dalam bidang Pendidikan Agama Islam. 

 
s://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MEL
ESTARI. 
36 Andrianto, “Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam,” Penelitian Desertasi (Yogyakarta: 
Universitas Islam Negeri Yogyakarta, 2025), https://doi.org/10.54371/jiip.v5i8.820. 



33 
 

 
 

Penelitian ini membahas pentingnya penerapan moderasi beragama dalam 

pendidikan agama Islam di lingkungan perguruan tinggi, khususnya di 

Universitas Negeri Yogyakarta, untuk menciptakan harmoni di tengah 

keberagaman. 

Tiga aspek utama yang dibahas dalam disertasi ini adalah: pertama, 

paradigma moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam, kedua, proses 

implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam, dan ketiga, 

konstruk moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam di Universitas 

Negeri Yogyakarta. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode studi kasus, dengan subjek penelitian yang terdiri dari dosen Pendidikan 

Agama Islam dan mahasiswa. Hasil penelitian menunjukkan bahwa moderasi 

beragama diterapkan melalui pendekatan inklusif, dialogis, dan kontekstual yang 

mengintegrasikan prinsip moderasi dalam kurikulum dan pembelajaran. Tujuan 

utamanya adalah membentuk mahasiswa yang toleran dan berkomitmen pada 

keadilan serta menghindari ekstremisme. 

7. Moderasi Beragama pada Pendidikan Agama Islam dalam Kurikulum Merdeka 

Belajar di Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTsN) 1 Surakarta 

Disertasi ini37 berjudul "Moderasi Beragama pada Pendidikan Agama 

Islam dalam Kurikulum Merdeka Belajar di Madrasah Tsanawiyah Negeri 

(MTsN) 1 Surakarta", yang ditulis oleh Joko Supriyanto untuk memenuhi syarat 

gelar Doktor dalam Manajemen Pendidikan Islam di Universitas Islam Negeri 

Raden Mas Said Surakarta pada tahun 2023. Penelitian ini bertujuan untuk 

 
37 Joko Supriyanto, “Moderasi Beragama Pada Pendidikan Agama Islam Dalam Kurikulum Merdeka 
Pembelajaran Pada Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTsN) 1 Surakarta,” Penelitian Disertasi, 2023, 221. 



34 
 

 
 

mengeksplorasi bagaimana pengembangan materi, pelaksanaan pembelajaran, 

dan evaluasi asesmen dalam pendidikan agama Islam yang mengintegrasikan 

nilai moderasi beragama dalam konteks Kurikulum Merdeka Belajar di MTsN 1 

Surakarta. 

Dengan menggunakan pendekatan kualitatif, penelitian ini dilaksanakan 

di MTsN 1 Surakarta antara Januari hingga Juni 2023, melibatkan kepala 

madrasah, guru, dan siswa sebagai informan. Temuan penelitian menunjukkan 

bahwa pengembangan materi dilakukan dalam tiga tahapan utama: perencanaan 

strategis, perencanaan program, dan perencanaan kegiatan pembelajaran. 

Pembelajaran di madrasah tersebut memasukkan nilai-nilai moderasi beragama 

melalui berbagai aktivitas, termasuk kegiatan belajar, pengembangan diri, dan 

program unggulan madrasah. Selain itu, penilaian pembelajaran juga dirancang 

untuk mencakup moderasi beragama dengan menggunakan manajemen 

partisipatif serta kontrol internal dan eksternal dalam mengevaluasi proses dan 

hasil pembelajaran. 

8. Penerapan Kurikulum Bidang Studi Pendidikan Agama Islam Berbasis Moderasi 

Beragama di Madrasah Aliyah Swasta Se-Kabupaten Pelalawan 

Disertasi ini38 berjudul "Penerapan Kurikulum Bidang Studi Pendidikan 

Agama Islam Berbasis Moderasi Beragama di Madrasah Aliyah Swasta Se-

Kabupaten Pelalawan" dan ditulis oleh Jisman. Penelitian ini dilakukan di 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau pada tahun 2023. Tujuan 

utama dari disertasi ini adalah untuk mengeksplorasi bagaimana penerapan 

 
38 Jisman, “Penerapan Kurikulum Bidang Studi Pendidikan Agama Islam Berbasis Moderasi Beragama Di 
Madrasah Aliyah Swasta Se-Kabupaten Pelalawan,” Penelitian Disertasi, 2024, 292. 



35 
 

 
 

kurikulum Pendidikan Agama Islam yang berbasis moderasi beragama di 

Madrasah Aliyah swasta yang ada di Kabupaten Pelalawan. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dasar kebijakan, faktor-

faktor yang mendukung dan menghambat penerapan kurikulum tersebut, serta 

bagaimana konsep moderasi beragama dipahami oleh para guru Pendidikan 

Agama Islam di madrasah tersebut. Selain itu, penelitian ini juga meneliti desain 

materi kurikulum yang mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama yang 

meliputi berbagai prinsip seperti toleransi, keseimbangan, dan penghargaan 

terhadap keragaman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan kurikulum 

ini telah dilaksanakan dengan dukungan budaya masyarakat yang toleran, 

meskipun terdapat beberapa hambatan seperti kurangnya pemahaman guru 

tentang moderasi beragama secara lebih mendalam. Kurikulum ini 

dikembangkan melalui kurikulum tertulis dan tersembunyi yang menekankan 

nilai-nilai tersebut dalam praktik pembelajaran. 

9. Pengembangan Buku Ajar Mata Kuliah Agama Islam Berbasis Moderasi 

Beragama dengan Model Project Based Learning (PJBL) 

Disertasi ini39 berjudul "Pengembangan Buku Ajar Mata Kuliah Agama 

Islam Berbasis Moderasi Beragama dengan Model Project Based Learning 

(PjBL)", ditulis oleh Arsyadani Mishbahuddin. Penelitian ini diajukan pada 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu pada tahun 

2023 untuk memenuhi salah satu syarat memperoleh gelar Doktor dalam 

Pendidikan Agama Islam. 

 
39 Arsyadani Mishbahuddin, “‘ PENGEMBANGAN BUKU AJAR MATA KULIAH AGAMA ISLAM BERBASIS 
MODERASI BERAGAMA DENGAN MODEL PROJECT BASED LEARNING ( PJBL )’ DISERTASI,” Penelitia 
Disertasi, 2023, 212. 



36 
 

 
 

Penelitian ini bertujuan untuk mengembangkan buku ajar untuk mata 

kuliah Agama Islam yang berbasis moderasi beragama menggunakan model 

Project Based Learning (PjBL). Fokus dari penelitian ini adalah untuk 

mengidentifikasi dan menghasilkan buku ajar yang dapat digunakan untuk 

pembelajaran, serta membandingkan hasil belajar mahasiswa antara yang 

menggunakan buku ajar lama dan buku ajar yang telah dikembangkan. Produk 

yang dihasilkan dalam penelitian ini berupa buku ajar elektronik (e-book) yang 

sudah divalidasi oleh ahli materi, desain, bahasa, dan media pembelajaran 

dengan hasil validasi yang sangat baik. 

Dalam penelitian ini, Arsyadani Mishbahuddin menggunakan model 

pengembangan EDDIE yang terdiri dari tahap analisis, desain, pengembangan, 

implementasi, dan evaluasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penggunaan 

buku ajar berbasis moderasi beragama dengan model PjBL efektif dalam 

meningkatkan hasil belajar mahasiswa, dengan adanya perbedaan yang 

signifikan antara kelas eksperimen yang menggunakan buku ajar baru dan kelas 

kontrol yang menggunakan buku lama. Penelitian ini berpotensi untuk 

memberikan kontribusi terhadap pengembangan pembelajaran Agama Islam di 

perguruan tinggi dengan pendekatan yang lebih relevan dan moderat. 

10. Rekonstruksi Kurikulum Studi Islam Berbasis Moderasi Beragama di Perguruan 

Tinggi Papua Barat 

Disertasi40 berjudul "Rekonstruksi Kurikulum Studi Islam Berbasis 

Moderasi Beragama di Perguruan Tinggi Papua Barat" ini ditulis oleh Ahmadi 

 
40 Ahmadi, “REKONSTRUKSI KURIKULUM STUDI ISLAM BERBASIS MODERASI BERAGAMA DI PERGURUAN 
TINGGI PAPUA BARAT,” Penelitian Disertasi, 2023, 383. 



37 
 

 
 

dan disajikan untuk memenuhi syarat gelar Doktor dalam Studi Islam pada 

Universitas Walisongo Semarang pada tahun 2023. Penelitian ini bertujuan 

untuk merancang kurikulum studi Islam baru yang berfokus pada moderasi 

beragama di perguruan tinggi di Papua Barat, khususnya di Universitas Papua 

(UNIPA), Universitas Pendidikan Muhammadiyah Sorong (UNIMUDA), dan 

Akademi Keperawatan Manokwari (AKPER). 

Penelitian ini menunjukkan bahwa kurikulum studi Islam yang ada saat 

ini menghadapi berbagai tantangan, seperti kurangnya keterlibatan masyarakat 

dan pemangku kepentingan dalam pengembangan kurikulum, serta tidak adanya 

integrasi yang memadai antara mata kuliah keagamaan dan mata kuliah lainnya. 

Oleh karena itu, disertasi ini merancang kurikulum yang lebih jelas dan terukur, 

mengintegrasikan moderasi beragama dalam pembelajaran, serta 

menghubungkannya dengan mata kuliah lain yang relevan. 

Hasil implementasi kurikulum baru menunjukkan dampak positif 

terhadap pemahaman mahasiswa mengenai Islam yang moderat dan toleran. 

Disertasi ini menyarankan bahwa perguruan tinggi di Papua Barat perlu 

mengadopsi kurikulum ini dengan melibatkan semua pihak terkait, serta 

menerapkan pendekatan interdisipliner, pembelajaran aktif, dan metode 

pembelajaran kontekstual. 

11. Religious Moderation in Islamic Religious Education as a Response to 

Intolerance Attitudes in Indonesian Educational Institutions 



38 
 

 
 

Penelitian41 yang berjudul "Religious Moderation in Islamic Religious 

Education as a Response to Intolerance Attitudes in Indonesian Educational 

Institutions" ini ditulis oleh Muhaemin, Rusdiansyah, Mustaqim Pabbajah, dan 

Hasbi. Penelitian ini diterbitkan dalam Journal of Social Studies Education 

Research pada tahun 2023. Penelitian ini mengkaji penerapan moderasi 

beragama dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) sebagai respons terhadap sikap 

intoleransi yang sering terjadi di lingkungan pendidikan di Indonesia.  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan 

mengumpulkan data melalui observasi, wawancara, dan analisis dokumen buku 

teks PAI yang digunakan di sekolah-sekolah. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa nilai-nilai moderasi beragama belum sepenuhnya dimasukkan dalam 

buku teks Pendidikan Agama Islam. Indikator moderasi beragama seperti 

komitmen nasional, toleransi, anti kekerasan, dan akomodasi budaya lokal hanya 

dibahas secara terbatas, dan waktu yang dialokasikan untuk pengajaran PAI juga 

kurang memadai. Oleh karena itu, penelitian ini menyarankan integrasi nilai-

nilai moderasi beragama dalam semua mata pelajaran dan kegiatan 

ekstrakurikuler di sekolah, serta meningkatkan pemahaman guru tentang 

moderasi beragama untuk meminimalkan sikap intoleransi di kalangan siswa. 

12. The Role of Education in Strengthening Religious Moderation in Indonesia 

Penelitian yang berjudul "The Role of Education in Strengthening 

Religious Moderation in Indonesia" ini ditulis oleh St. Aflahah, Khaerun Nisa, 

dan AM Saifullah Aldeia. Diterbitkan dalam Jurnal SMaRT Volume 09 Nomor 

 
41 Muhaemin et al., “Religious Moderation in Islamic Religious Education as a Response to Intolerance 
Attitudes in Indonesian Educational Institutions.” 



39 
 

 
 

02 pada Desember 2023, penelitian ini mengeksplorasi peran pendidikan dalam 

memperkuat moderasi beragama di Indonesia, dengan fokus pada bagaimana 

pendidikan dapat mengurangi sikap intoleransi di kalangan masyarakat. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan Systematic Literature Review 

(SLR), yang menganalisis 14 artikel yang terindeks di Scopus antara 2019 dan 

2023. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan memiliki peran yang 

signifikan dalam memperkuat moderasi beragama melalui lima komponen 

utama sistem pendidikan: pendidik, siswa, tujuan pendidikan, manajemen 

pembelajaran, dan lingkungan pendidikan. Komponen-komponen ini bekerja 

bersama untuk menanamkan nilai-nilai moderasi beragama, seperti toleransi, 

keterbukaan, dan non- kekerasan. Penelitian ini juga mencatat bahwa meskipun 

pendidikan di Indonesia telah berhasil memperkuat moderasi beragama, 

implementasinya masih menghadapi berbagai tantangan yang memerlukan 

perhatian lebih dari semua pihak yang terlibat, termasuk pemerintah dan 

masyarakat. 

13. Implementing Learning Strategies for Moderate Islamic Religious Education in 

Islamic Higher Education 

Penelitian42 ini berjudul "Implementing Learning Strategies for Moderate 

Islamic Religious Education in Islamic Higher Education", yang ditulis oleh 

Muhammad Anas Ma`arif, Muhammad Husnur Rofiq, dan Akhmad Sirojuddin. 

Penelitian ini dipublikasikan dalam Jurnal Pendidikan Islam pada tahun 2022. 

Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk menyelidiki strategi pembelajaran 

 
42 Ma`arif, Rofiq, and Sirojuddin, “Implementing Learning Strategies for Moderate Islamic Religious 
Education in Islamic Higher Education.” 



40 
 

 
 

yang diterapkan dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) untuk menguatkan 

moderasi beragama di perguruan tinggi Islam, guna menangkal radikalisme. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi kasus, 

mengumpulkan data melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa perguruan tinggi Islam menggunakan berbagai 

strategi pembelajaran, seperti pengalaman, pembiasaan, emosional, rasional, dan 

fungsional, untuk menguatkan aspek psikomotor dan afektif mahasiswa. Strategi 

pembelajaran ini diaplikasikan melalui berbagai metode, termasuk ceramah, 

diskusi, eksperimen, dan penugasan yang selalu menekankan pada nilai Islam 

moderat dan konsep rahmatan li-al-amin (rahmat bagi seluruh alam). 

Penelitian ini juga menekankan pentingnya pembelajaran moderasi 

beragama yang dapat membentuk karakter mahasiswa yang tidak hanya 

memahami ajaran Islam secara benar, tetapi juga mengembangkan sikap toleran 

dan moderat terhadap keragaman. 

Dalam disertasi Peneliti yang berjudul Pengembangan Model Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan, 

terdapat beberapa hal yang membedakan dan membangun keberlanjutan dari 

penelitian terdahulu yang telah ada. Salah satu novelti utama dari penelitian ini 

adalah pengembangan model pembelajaran baru yang berfokus pada moderasi 

beragama berbasis karakter kebangsaan. Model ini lebih terfokus pada pendekatan 

pembelajaran yang dapat diimplementasikan langsung di sekolah dengan 

mengintegrasikan nilai-nilai kebangsaan seperti Pancasila dan Bhinneka Tunggal 

Ika. Hal ini merupakan hal baru dibandingkan dengan penelitian terdahulu yang 

lebih banyak mengutamakan aspek moderasi beragama dari segi teori atau konsep, 



41 
 

 
 

tanpa diterjemahkan secara aplikatif di lapangan. Selain itu, disertasi ini 

mengusulkan pendekatan R&D (Research and Development), yang berbeda dari 

penelitian sebelumnya yang menggunakan pendekatan deskriptif atau survei. 

Pendekatan R&D ini memberikan solusi aplikatif yang lebih konkret untuk 

meningkatkan pemahaman moderasi beragama siswa di sekolah. Konsep karakter 

kebangsaan juga diintegrasikan dalam model ini, yang menambah dimensi baru 

dalam pembelajaran moderasi beragama, yaitu penanaman sikap inklusif dan 

saling menghargai. Aspek ini tidak secara eksplisit dibahas dalam penelitian 

terdahulu. 

Dibandingkan dengan penelitian terdahulu, seperti yang dilakukan dalam 

Internalisasi Nilai Moderasi Beragama pada Madrasah, yang lebih banyak 

berfokus pada internalisasi nilai-nilai moderasi dalam pendidikan agama Islam di 

madrasah dengan pendekatan yang terbatas pada kurikulum agama, disertasi ini 

mengembangkan model yang lebih komprehensif dan aplikatif. Model tersebut 

melibatkan kegiatan lintas agama dan pengalaman langsung yang memungkinkan 

siswa untuk berinteraksi dalam konteks pluralisme agama. Penelitian lain, seperti 

Internalisasi Nilai Moderasi Beragama pada Pembelajaran PAI, berfokus pada 

evaluasi pembelajaran yang ada serta peran guru dalam proses ini. Namun, 

disertasi ini menyarankan inovasi dalam kurikulum dengan 

mengimplementasikan model yang lebih fleksibel dan terstruktur, yang juga 

melibatkan siswa secara langsung dalam penguatan moderasi beragama berbasis 

kebangsaan. Dengan demikian, dengan harapan disertasi ini membawa kontribusi 

besar dalam membangun model pembelajaran yang tidak hanya mendorong 



42 
 

 
 

pemahaman moderasi beragama, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai 

kebangsaan yang relevan dengan konteks Indonesia yang multikultural. 

Research Gap Penelitian Disertasi 

• Minimnya Model Aplikatif, Bukan Sekadar Teoritis Sebagian besar 

studi sebelumnya mengenai moderasi beragama di sekolah hanya mengulas 

aspek teoretis, kebijakan, atau internalisasi dalam kurikulum agama Islam, 

tanpa menghadirkan model ajar praktis yang langsung dapat diterapkan 

dan diukur efektivitasnya di kelas dengan keberagaman agama yang nyata. 

• Belum Terintegrasi Nilai Karakter Kebangsaan Banyak model pembelajaran 

atau kurikulum yang menanamkan moderasi beragama belum 

mengintegrasikan secara eksplisit nilai-nilai karakter kebangsaan seperti 

Pancasila, Bhinneka Tunggal Ika, cinta tanah air, dan kesadaran multikultural 

dalam rangka memperkuat toleransi dan harmoni sosial. 

• Belum Menggunakan Metode Research and Development (R&D), Riset 

terdahulu lebih sering menggunakan metode deskriptif, survei, atau 

pendekatan kualitatif. Pada disertasi ini, digunakan metode R&D (model 

Plomp) yang menghasilkan prototipe pembelajaran serta diuji efektivitasnya 

secara langsung melalui pretest-posttest, melibatkan validasi ahli dan 

implementasi skala kelas serta didukung oleh dokumentasi proses 

pembelajaran lintas pengalaman nyata serta lintas agama. 

• Kurangnya Fokus pada Penguatan Siswa di Masa Remaja SMP 

Penelitian-penelitian sebelumnya kebanyakan berfokus pada Tingkat 

madrasah, SMA, atau perguruan tinggi agama Islam. Kebutuhan akan 



43 
 

 
 

pendekatan khusus bagi siswa SMP dengan latar agama beragam di 

sekolah negeri, belum banyak diekspos. 

 

B. Kajian Teori 

1. Konsep Model Beyond the Wall 

a. Pengertian Model Boyond the Wall 

Model ini tidak memiliki penemu tunggal, melainkan terbentuk melalui 

kolaborasi sebagai bagian dari tren pendidikan yang mendorong pembelajaran 

berbasis pengalaman dan pemanfaatan teknologi untuk mendukung pembelajaran 

aktif. Model ini berkembang secara bertahap, dipengaruhi oleh kemajuan 

teknologi dan perubahan paradigma dalam dunia pendidikan, terutama sejak akhir 

abad ke-20 hingga awal abad ke-21. Konsep "Beyond the Wall" digunakan untuk 

mendeskripsikan bentuk pembelajaran yang melampaui batas-batas ruang kelas 

tradisional, Tahap ini melibatkan kolaborasi lintas agama dalam proyek sosial atau 

kegiatan kemanusiaan yang bertujuan mengatasi masalah bersama, seperti 

kemiskinan, ketidakadilan, atau kekerasan. Setelah melakukan aksi bersama, 

peserta kemudian merefleksikan pengalaman tersebut untuk memperdalam 

pemahaman dan komitmen mereka terhadap nilai-nilai perdamaian dan keadilan. 

Namun model tidak diperkenalkan secara resmi oleh satu individu atau lembaga 

tertentu. Konsep ini dipengaruhi oleh teori konstruktivisme dari para pemikir 

seperti Jean Piaget dan Lev Vygotsky, yang menekankan bahwa siswa 

mengembangkan pengetahuan mereka melalui interaksi dengan lingkungan 



44 
 

 
 

sekitarnya. Dan kemudian Christiani mengadaptasi pendekatan "Shared Christian 

Praxis" dari Thomas Groome dalam mengembangkan model ini43. 

Teori konstruktivisme, yang diperkenalkan oleh tokoh-tokoh seperti Jean 

Piaget dan Lev Vygotsky, menyatakan bahwa individu secara aktif membentuk 

pengetahuan mereka berdasarkan pengalaman dan interaksi dengan lingkungan 

sekitar. Dengan kata lain, pembelajaran bukan sekadar proses pasif di mana siswa 

hanya menerima informasi, melainkan merupakan proses aktif di mana siswa 

mengembangkan pemahaman dan pengetahuan melalui pengalaman langsung 

serta interaksi sosial. 

1) Jean Piaget: Piaget berpendapat bahwa anak-anak melewati tahapan 

perkembangan kognitif tertentu, dan mereka memahami dunia melalui 

pengalaman langsung. Ia menekankan bahwa pengetahuan adalah hasil 

dari proses adaptasi, di mana individu mengasimilasi (memasukkan 

pengalaman baru ke dalam skema pemahaman yang sudah ada) dan 

mengakomodasi (menyesuaikan skema mereka untuk mencocokkan 

pengalaman baru)44. 

2) Lev Vygotsky: Vygotsky, di sisi lain, menekankan bahwa interaksi sosial 

memiliki pengaruh besar pada pembelajaran. Ia mengembangkan konsep 

Zone of Proximal Development (ZPD), yang menggambarkan jarak 

antara apa yang bisa dilakukan anak secara mandiri dan apa yang dapat 

dicapai dengan bantuan orang lain (misalnya, guru atau teman sebaya). 

Menurut Vygotsky, pengetahuan terbentuk melalui kolaborasi, dialog, 

 
43 Christiani, “Blessed Are The Peacemaker: Christian Religious Education for Peacebuilding in The 
Pluralistic Indonesian Context.” 
44 Jean Piaget, Piaget and His School: A Reader in Developmental Psychology, Physical Therapy (Berlin, 
Heidelberg: Springer Berlin Heidelberg, 1976), https://doi.org/10.1093/ptj/58.3.375a. 



45 
 

 
 

dan interaksi sosial, sehingga bimbingan dari orang lain sangat penting 

untuk mempercepat proses belajar45. 

Model pembelajaran adalah kerangka kerja yang digunakan dalam proses 

mengajar untuk membantu siswa memahami dan menguasai materi pelajaran. 

Dalam dunia pendidikan modern, inovasi dalam model pembelajaran menjadi hal 

yang sangat penting untuk menjawab kebutuhan siswa di era globalisasi. Salah 

satu pendekatan yang menarik perhatian adalah model pembelajaran "Beyond the 

Wall". Model ini menekankan pentingnya pembelajaran yang melampaui batas-

batas fisik ruang kelas dan memperkenalkan pengalaman belajar yang lebih 

holistik dan kontekstual. 

Model pembelajaran Beyond the Wall yang diperkenalkan oleh 46 adalah 

sebuah pendekatan pendidikan yang bertujuan untuk membekali siswa dengan 

pemahaman mendalam tentang perdamaian, pluralisme, dan keberagaman melalui 

pengalaman langsung di luar kelas. Model ini menekankan pentingnya 

pembelajaran berbasis pengalaman, di mana siswa tidak hanya diajarkan teori di 

dalam kelas, tetapi juga diundang untuk terlibat dalam pengalaman sosial yang 

mencakup interaksi dengan berbagai komunitas dan kelompok agama yang 

berbeda. Model ini mengadaptasi berbagai teori pendidikan yang relevan, seperti 

Experiential Learning Theory (ELT) yang dikembangkan oleh kolb 47, yang 

menekankan bahwa pembelajaran yang efektif terjadi ketika siswa berpartisipasi 

 
45 TUHIN KUMAR SAMANTA MUDI, SANJOY, “Applying Vygotsky’s Zone of Proximal Development in 
Modern Classroom Settings: A Call for Social Learning in the Digital Age,” International Journal For 
Multidisciplinary Research 6, no. 4 (2024): 1–6, https://doi.org/10.36948/ijfmr.2024.v06i04.24233. 
46 Christiani, “Blessed Are The Peacemaker: Christian Religious Education for Peacebuilding in The 
Pluralistic Indonesian Context.” 
47 David A Kolb, Experiential Learning: Experience as The Source of Learning and Development, Prentice 
Hall, Inc. (Englewood Cliff, New Jersey: Prentice-Hall, 1984), https://doi.org/10.1016/B978-0-7506-7223-
8.50017-4. 



46 
 

 
 

dalam pengalaman langsung dan kemudian merefleksikan pengalaman tersebut 

untuk pemahaman yang lebih dalam. Dalam konteks Indonesia yang sangat 

pluralistik, Model ini juga mengadopsi konsep pendidikan perdamaian untuk 

mengajarkan siswa nilai-nilai perdamaian, toleransi, dan kerjasama dalam 

menghadapi keberagaman. Menurut John Dewey 48, seorang tokoh pendidikan 

progresif, pendidikan harus mampu membangun pemahaman yang lebih luas 

tentang nilai-nilai sosial dan etika, serta memberikan pengalaman belajar yang 

mengembangkan kesadaran sosial dan tanggung jawab. John Dewey49 

mengemukakan bahwa pengalaman langsung sangat penting dalam pendidikan. 

Melalui interaksi sosial dan pengalaman nyata, siswa belajar untuk memahami 

perbedaan dan mengembangkan keterampilan untuk menyelesaikan konflik 

dengan cara yang damai dan produktif. Selain itu, model ini mengintegrasikan 

teori dialog antar agama, di mana siswa didorong untuk melakukan interaksi lintas 

agama guna memahami dan menghargai perbedaan, serta pendidikan kritis50, yang 

mengajak siswa untuk merefleksikan tantangan sosial dan berperan aktif dalam 

perubahan masyarakat menuju perdamaian. 

Dalam artikelnya Christiani51 mengutip karya Seymour52, "Mapping 

Christian Education: Approaches to Congregational Learning", untuk 

memperdalam pemahaman mengenai bagaimana pendidikan agama dapat 

diterapkan dalam konteks yang lebih luas, khususnya dalam membangun 

 
48 J. Dewey, Democracy and Education (New York, N.Y.: Columbia University Press, 2017), 
https://doi.org/https://doi.org/10.1017/9781316492765. 
49 John Dewey, Reviewed Dr, and Christine Schulz, “Experience and Education,” Australian Journal of 
Adult 58, no. 2 (2018), www.ajal. 
50 Paulo Freire, “Studies Socialist Pedagogy” (New York: New York: Monthly Review Press, 1978). 
51 Christiani, “Blessed Are The Peacemaker: Christian Religious Education for Peacebuilding in The 
Pluralistic Indonesian Context.” 
52 Seymour, Mapping Christian Education: Approaches to Congregational Learning. 



47 
 

 
 

perdamaian dalam masyarakat yang plural. Seymour membahas pentingnya 

pendekatan kontekstual dalam pendidikan agama, yang dapat disesuaikan dengan 

realitas sosial dan budaya yang ada, serta pendekatan kolaboratif yang melibatkan 

seluruh anggota komunitas agama dalam proses pembelajaran. Christiani 

mengutip karya ini untuk menunjukkan bahwa pendidikan agama Kristen tidak 

hanya tentang penyampaian doktrin agama, tetapi juga harus relevan dengan 

kebutuhan sosial masyarakat yang pluralistik, dan dapat berperan dalam 

membangun hubungan yang damai antar kelompok yang berbeda. Selain itu, 

Seymour juga menekankan pentingnya pendidikan lintas agama, yang sejalan 

dengan prinsip model Beyond the Wall yang mengajak siswa untuk berinteraksi 

dengan, memahami, dan menghargai perbedaan agama di sekitar mereka. Dengan 

mengutip Seymour, Christiani memperkuat gagasan bahwa pendidikan agama 

Kristen, terutama dalam konteks pluralisme Indonesia, harus dapat 

mengembangkan solidaritas dan kerjasama antar agama, serta memberikan 

kontribusi nyata dalam menciptakan perdamaian di masyarakat. 

Secara keseluruhan, model Beyond the Wall yang diperkenalkan oleh 

Christiani tidak hanya berfokus pada teori-teori pendidikan agama yang 

konvensional, tetapi juga menggabungkan konsep-konsep dari pembelajaran 

berbasis pengalaman, pendidikan perdamaian, dialog antar agama, dan pendidikan 

kritis untuk menciptakan pengalaman belajar yang holistik. Dengan demikian, 

siswa tidak hanya belajar tentang agama mereka sendiri, tetapi juga dibekali 

dengan keterampilan sosial dan pemahaman yang mendalam tentang 

keberagaman dan pentingnya hidup berdampingan dalam kedamaian. Model ini 

sangat relevan dengan konteks sosial Indonesia yang plural, dan dapat menjadi 



48 
 

 
 

landasan yang kuat dalam membangun pendidikan yang mendukung perdamaian 

dan toleransi di tengah masyarakat yang majemuk. 

b. Karakteristik Model Beyond the wall 

Model "Beyond the Wall" memiliki beberapa karakteristik utama yang 

menjadikannya pendekatan inovatif dalam pendidikan agama53. Pertama, model 

ini menekankan inklusivitas dan dialog, di mana pentingnya mengajarkan tidak 

hanya agama sendiri, tetapi juga mempelajari agama lain melalui dialog 

konstruktif ditekankan. Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk menciptakan 

pemahaman dan toleransi yang lebih mendalam di antara siswa terhadap 

keragaman agama. Kedua, model ini fokus pada penerimaan antaragama, 

mengedepankan sikap penghormatan terhadap keyakinan orang lain dan 

menemukan kesamaan di antara berbagai agama tanpa terlibat dalam polemik atau 

konflik. Selain itu, model ini berupaya mempromosikan perdamaian melalui 

pengajaran yang menekankan aspek-aspek kemanusiaan dan nilai-nilai bersama 

dari berbagai tradisi agama, sehingga siswa diajarkan untuk mengapresiasi 

pluralitas dan membangun sikap saling menghormati dalam masyarakat 

multikultural. Model "Beyond the Wall" juga berusaha mengatasi hambatan 

eksklusivitas dengan tidak memandang agama sebagai sumber ancaman, 

melainkan sebagai jembatan untuk memperkuat hubungan antarmanusia di tengah 

keragaman. Terakhir, pendekatan ini berorientasi pada pendidikan holistik, 

mengembangkan pemahaman komprehensif tentang agama dan moralitas dengan 

 
53 Maelissa, “Model Pendidikan Beyond the Wall Dalam Pendidikan Agama Kristen Dan Tantangan 
Kemajemukan Agama Di Sekolah.” 



49 
 

 
 

mengintegrasikan pembelajaran tentang keragaman sebagai elemen penting dalam 

pendidikan karakter.  

c. Tahapan Model Beyond the Wall 

Model "Beyond the Wall" memiliki lima tahapan utama yang dapat 

diterapkan dalam proses pembelajaran untuk menciptakan lingkungan yang 

inklusif dan saling menghormati: Persiapan Kontekstual dan Pembentukan 

Kesadaran Sosial, Eksplorasi Dunia Nyata dan Dialog Antar Agama, 

Pembelajaran Berbasis Pengalaman, Refleksi dan Penguatan Pemahaman 

(Integration), dan Aksi Lanjutan dan Penerapan Nilai Perdamaian54. Rangkaian 

tahapan ini akan diintegrasikan dengan nilai-nilai moderasi sehingga membentuk 

model baru yang disebut " Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 

(PPMB), kita dapat memulai dengan menjelaskan bagaimana Model "Beyond the 

Wall" berperan sebagai dasar pembentukan karakter toleransi dan sikap moderasi. 

Model ini dirancang untuk menciptakan lingkungan pembelajaran yang 

mengedepankan inklusivitas, keterbukaan, kolaborasi, dan refleksi kritis, yang 

semuanya adalah elemen penting dalam membangun sikap moderat dan toleran di 

kalangan peserta didik. Kolaborasi juga menjadi elemen utama dalam model ini, 

di mana siswa diajak untuk bekerja sama, baik di dalam kelompok agama mereka 

sendiri maupun lintas agama, guna membangun rasa tanggung jawab bersama 

dalam menciptakan perdamaian dan keharmonisan dalam masyarakat yang plural. 

Selain itu, refleksi kritis juga menjadi bagian penting, di mana siswa tidak hanya 

menerima ajaran agama secara pasif, tetapi diajak untuk merenungkan dan 

 
54 Christiani, “Blessed Are The Peacemaker: Christian Religious Education for Peacebuilding in The 
Pluralistic Indonesian Context.” 



50 
 

 
 

berdialog tentang keyakinan mereka sendiri serta pandangan orang lain. Dengan 

demikian, model "Beyond the Wall" berupaya menumbuhkan sikap moderat dan 

toleran di kalangan siswa, mempersiapkan mereka untuk berperan aktif dalam 

masyarakat yang beragam seperti Indonesia55. 

Model pembelajaran Beyond the Wall dirancang untuk membantu siswa 

mengembangkan pemahaman yang lebih dalam mengenai pluralisme, 

perdamaian, dan keberagaman dengan cara yang terstruktur, melibatkan 

pengalaman langsung, dan refleksi kritis. Setiap tahapan dalam model ini 

memiliki tujuan tertentu yang saling terkait, menciptakan pengalaman 

pembelajaran yang holistik dan transformatif. Tahap pertama dari model ini 

berfokus pada pembentukan kesadaran sosial pada siswa. Guru memulai dengan 

mengajak siswa untuk merenungkan konteks sosial yang ada di sekitar mereka, 

khususnya mengenai keberagaman yang ada di Indonesia. Siswa didorong untuk 

memahami bagaimana Indonesia terdiri dari berbagai suku, agama, dan budaya 

yang sangat berbeda, serta tantangan-tantangan yang dihadapi dalam 

mempertahankan perdamaian di tengah perbedaan tersebut. pendidikan, 

khususnya melalui kebijakan moderasi beragama, berfungsi untuk menciptakan 

individu yang dapat hidup berdampingan dalam masyarakat yang majemuk, yang 

merupakan inti dari pemahaman tentang keragaman56. Tujuan dari tahap ini adalah 

untuk membuat siswa lebih sadar akan pentingnya pluralisme dan perdamaian, 

serta memotivasi mereka untuk berperan aktif dalam menciptakan masyarakat 

 
55 Arifin and Ubaidillah, “Religion Education with Beyond the Wall Model to Promote Tolerant Behavior in 
The Plural Society of Indonesia.” 
56 M Mukhibat, Ainul Nurhidayati Istiqomah, and Nurul Hidayah, “Pendidikan Moderasi Beragama Di 
Indonesia (Wacana Dan Kebijakan),” Southeast Asian Journal of Islamic Education Management 4, no. 1 
(2023): 73–88, https://doi.org/10.21154/sajiem.v4i1.133. 



51 
 

 
 

yang harmonis. Dengan cara ini, kesadaran sosial yang dibangun di tahap awal ini 

akan menjadi dasar bagi tahapan-tahapan selanjutnya dalam proses pembelajaran. 

Setelah membangun kesadaran sosial, tahap berikutnya mengajak siswa 

untuk terlibat langsung dengan keberagaman yang ada di dunia nyata. Siswa 

diajak untuk berinteraksi dengan berbagai komunitas dan kelompok agama yang 

berbeda, bukan hanya belajar mengenai teori keberagaman. Keberagaman agama 

bukan hanya fenomena teoretis, tetapi juga realitas sosial yang memerlukan 

pemahaman dan pendekatan yang inklusif57. Pengalaman ini memberikan siswa 

kesempatan untuk melihat secara langsung bagaimana perbedaan budaya dan 

agama berinteraksi dalam kehidupan sehari-hari. Kegiatan yang dilakukan bisa 

berupa kunjungan ke tempat-tempat ibadah, berdiskusi dengan tokoh agama, atau 

terlibat dalam proyek lintas agama yang memungkinkan mereka saling mengenal 

dan menghargai perbedaan. Pendekatan ini memungkinkan siswa untuk 

merasakan dan mengerti bagaimana hubungan yang damai dapat tercipta 

meskipun ada perbedaan yang mendalam. Dengan keterlibatan langsung dalam 

kehidupan nyata, siswa diharapkan akan lebih terbuka dan lebih menghargai 

keberagaman yang ada di sekeliling mereka. Pada tahap ini, siswa diberi 

kesempatan untuk berpartisipasi dalam kegiatan yang lebih konkret dan nyata 

yang berfokus pada perdamaian dan pembangunan komunitas. Kegiatan ini 

dirancang agar siswa tidak hanya memahami teori-teori tentang perdamaian dan 

resolusi konflik, tetapi juga dapat mengaplikasikan pengetahuan tersebut dalam 

kehidupan nyata. Beberapa kegiatan yang dapat dilakukan termasuk proyek sosial 

 
57 J Beckford, “Religious Diversity: Sociological Issues and Perspectives,” Political Religion, Everyday 
Religion: Sociological Trends, 2019, https://doi.org/10.1163/9789004397965_003. 



52 
 

 
 

yang melibatkan masyarakat, seperti pemberdayaan masyarakat, kegiatan 

kemanusiaan, atau inisiatif perdamaian lainnya. Melalui pengalaman langsung 

dalam kegiatan tersebut, siswa dapat mengembangkan keterampilan praktis 

seperti mendengarkan berbagai perspektif, berkomunikasi secara efektif, dan 

menemukan solusi damai yang menguntungkan semua pihak. Pembelajaran 

berbasis pengalaman ini memperkuat pemahaman siswa tentang pentingnya 

perdamaian dan mengajarkan mereka cara-cara untuk menyelesaikan konflik di 

dunia nyata. 

Setelah terlibat dalam berbagai pengalaman praktis, tahap selanjutnya 

adalah memberikan waktu bagi siswa untuk melakukan refleksi. Siswa diberikan 

kesempatan untuk merenungkan apa yang telah mereka pelajari dan bagaimana 

pengalaman yang mereka jalani dapat diaplikasikan dalam kehidupan mereka 

sehari-hari. Hal ini menunjukkan bahwa refleksi aktif adalah cara yang efektif 

bagi siswa untuk menghubungkan pembelajaran mereka dengan pengalaman 

dunia nyata, yang pada akhirnya membantu mereka memahami manfaat dan 

relevansi pengetahuan tersebut dalam kehidupan mereka58. Refleksi dilakukan 

baik secara individu maupun kelompok, untuk memudahkan siswa dalam 

memahami tantangan yang mereka hadapi dalam membangun perdamaian dan 

pluralisme. Melalui diskusi reflektif ini, siswa diharapkan dapat menghubungkan 

pengalaman mereka dengan teori yang telah dipelajari, memperdalam pemahaman 

mereka tentang nilai-nilai perdamaian, dan mengidentifikasi cara-cara untuk 

mengimplementasikan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan nyata. Proses ini 

 
58 Patricia A. Halpin, Ann E. Donahue, and Kathryn M.S. Johnson, “Undergraduate Biological Sciences and 
Biotechnology Students’ Reflective Essays Focus on Descriptive Details of Experiential Learning 
Experiences,” Advances in Physiology Education 44, no. 1 (2020): 99–103, 
https://doi.org/10.1152/ADVAN.00144.2019. 



53 
 

 
 

bertujuan memperkuat kesadaran siswa akan pentingnya solidaritas dan kerja 

sama dalam menghadapi perbedaan. 

Tahap terakhir adalah implementasi nyata dari nilai perdamaian yang telah 

dipelajari. Siswa diberi kesempatan untuk merencanakan dan melaksanakan 

proyek sosial atau kegiatan perdamaian yang dapat memberikan dampak positif 

dan jangka panjang. Proyek ini mengarah pada pembangunan masyarakat yang 

lebih inklusif dan proses rekonsiliasi yang mengubah persepsi tentang konflik dan 

membentuk masa depan yang lebih damai59. Melalui proyek ini, siswa belajar 

untuk merencanakan, mengorganisir, dan melaksanakan sebuah inisiatif yang 

melibatkan banyak pihak. Proyek ini bisa berupa kampanye perdamaian di 

sekolah, program penyuluhan tentang keberagaman, atau kegiatan lain yang 

bertujuan mengedukasi masyarakat tentang pentingnya toleransi dan kerjasama 

antar kelompok. Di tahap ini, siswa tidak hanya mengembangkan pemahaman 

mereka tentang perdamaian, tetapi juga menjadi agen perubahan yang aktif yang 

dapat memengaruhi lingkungan mereka untuk lebih damai dan inklusif. Secara 

keseluruhan, model Beyond the Wall menawarkan pendekatan yang holistik dalam 

pendidikan, mengintegrasikan teori dengan pengalaman langsung, serta 

mendorong siswa untuk tidak hanya memahami, tetapi juga menerapkan nilai-

nilai perdamaian dalam kehidupan sehari-hari. Melalui tahapan yang 

berkesinambungan ini, siswa diajarkan untuk menghargai keberagaman, 

membangun hubungan yang damai, dan berperan aktif dalam menciptakan 

perdamaian di komunitas mereka. Model ini juga berpotensi untuk diterapkan di 

 
59 Benítez Mendivelso Marcela, Sánchez Jaramillo Carlos Andrés, and Caicedo Vásquez Catalina, 
“Educational Interventions for Peace: Transformation of Perceptions and Construction of Life Projects in 
Hybrid Learning Ecosystems with Cross-Cutting Impact in Post-Conflict Rural Contexts in Colombia,” 
Journal of Ecohumanism 3, no. 5 (2024): 1527–45, https://doi.org/10.62754/joe.v3i5.6401. 



54 
 

 
 

luar lingkungan sekolah, menciptakan generasi muda yang lebih toleran, empatik, 

dan berkomitmen pada perdamaian di masyarakat luas. 

 

Tabel 2.1 Sintak Model Beyond the Wall  

Tahapan Utama Deskripsi 

Persiapan Kontekstual dan Pembentukan 

Kesadaran Sosial (Focused activity) 

 

Pada tahap awal, guru memfasilitasi refleksi 

tentang konteks sosial dan keberagaman 

yang ada di masyarakat. Siswa diajak untuk 

memahami latar belakang pluralisme 

Indonesia serta tantangan perdamaian di 

dalamnya. Ini adalah langkah pertama 

dalam membangun kesadaran terhadap 

pentingnya pendidikan berbasis 

perdamaian. 

Eksplorasi Dunia Nyata dan Dialog Antar 

Agama (Critical reflection) 

 

Siswa diarahkan untuk berinteraksi 

langsung dengan berbagai komunitas dan 

kelompok agama yang berbeda. Melalui 

kunjungan, diskusi, atau proyek kolaboratif 

dengan kelompok lintas agama, siswa dapat 

mengalami perbedaan dan belajar tentang 

cara-cara membangun hubungan yang 

damai. Ini mencerminkan penerapan 

pembelajaran di luar kelas, yang melibatkan 

pengalaman dunia nyata. 

Pembelajaran Berbasis Pengalaman 

(Access to religious traditions) 

Pada tahap ini, siswa dilibatkan dalam 

proyek atau kegiatan nyata yang berfokus 

pada perdamaian, seperti program 

pengembangan komunitas atau kegiatan 

sosial. Mereka belajar dengan cara terlibat 

langsung dalam aktivitas yang membawa 

dampak positif terhadap komunitas. 

Pembelajaran tidak hanya berdasarkan 

teori, tetapi juga melalui tindakan nyata 

yang memperkuat nilai-nilai perdamaian. 

Refleksi dan Penguatan Pemahaman 

(Integration) 

Setelah pengalaman praktis, siswa diberi 

kesempatan untuk melakukan refleksi 

tentang apa yang telah mereka pelajari, baik 

secara individu maupun kelompok. Mereka 

merenungkan tantangan yang dihadapi, 



55 
 

 
 

pemahaman tentang pluralisme, serta 

bagaimana mereka bisa berperan dalam 

menciptakan perdamaian. Refleksi ini 

bertujuan untuk memperdalam pemahaman 

mereka dan menghubungkan pengalaman 

dengan teori yang telah dipelajari. 

Aksi Lanjutan dan Penerapan Nilai 

Perdamaian (Response) 

 

Tahap akhir adalah penerapan tindakan 

yang lebih luas. Siswa diajak untuk 

merencanakan dan melaksanakan proyek 

perdamaian atau kegiatan sosial yang dapat 

memberikan dampak jangka panjang, baik 

dalam komunitas sekolah maupun 

masyarakat yang lebih besar. Di sini, 

mereka bisa mengembangkan inisiatif 

pribadi untuk menyebarkan nilai-nilai 

perdamaian yang telah mereka pelajari. 

  

2. Karakteristik Materi PAI dalam Penerapan PPMB 

Materi Pendidikan Agama Islam (PAI) dalam penerapan model Pengutan 

Pemahaman Moderasi Beragama berbasis Karakter Kebangsaan memiliki 

beberapa karakteristik utama yang dirancang untuk memenuhi kebutuhan 

pembelajaran inklusif dan kontekstual.  Materi Pendidikan Agama Islam (PAI) 

yang diterapkan dalam model ini dirancang untuk bersifat inklusif dan 

kontekstual. Artinya, materi tersebut tidak hanya mengajarkan aspek-aspek agama 

yang bersifat formal dan dogmatis, tetapi juga memperhatikan berbagai perbedaan 

dalam masyarakat, baik yang berkaitan dengan agama, etnis, maupun budaya. 

Materi ini juga disusun dengan mempertimbangkan realitas sosial masyarakat 

yang beragam, serta perkembangan zaman, sehingga relevan dan dapat diterima 

oleh semua pihak, sehingga pendidikan Islam dapat berkontribusi pada 

pembentukan masyarakat yang menghargai keragaman dan menjunjung tinggi 



56 
 

 
 

nilai-nilai demokrasi60. Berikut karakteristik materi PAI yang akan di gunakan 

dalam Model PPMB. Pertama, materi ini harus disusun secara komprehensif dan 

holistik, mencakup dimensi spiritual, moral, dan sosial. Dimensi spiritual dalam 

konteks pendidikan Islam berkaitan erat dengan pemahaman ajaran agama secara 

mendalam, hubungan dengan Tuhan, dan penguatan iman sebagai landasan utama 

dalam pembentukan karakter dan moral siswa61. Dalam dimensi moral prinsip 

agama mendasari nilai-nilai moral seperti kejujuran, tanggung jawab, dan perilaku 

etis62. Dan dalam dimensi sosial yang mencakup bagaimana ajaran Islam dapat 

mendorong terciptanya hubungan yang harmonis dalam masyarakat yang 

beragam, menghargai perbedaan, dan bekerja sama untuk kebaikan Bersama63. 

Hal ini bertujuan memberikan pemahaman Islam yang inklusif dan universal 

dengan melibatkan realitas kehidupan nyata, misalnya membahas konsep keadilan 

sosial dalam ajaran Islam dan penerapannya di masyarakat yang beragam. 

Kedua, materi perlu dirancang untuk mencerminkan inklusivitas dan 

toleransi. Ini diwujudkan melalui upaya mendorong penghormatan terhadap 

keragaman serta pengakuan terhadap keberadaan keyakinan lain. Selain itu, 

strategi untuk mempromosikan inklusivitas di dalam kelas mencakup 

pengintegrasian topik-topik yang beragam, seperti kesadaran tentang disabilitas, 

 
60 Muthoifin Muthoifin et al., “Islamic Education Management in Promoting Multiculturalism, Democracy 
and Harmony,” Journal of Management World 2025, no. 1 (2025): 445–56, 
https://doi.org/10.53935/jomw.v2024i4.713. 
61 Budiman, “Filsafat Pendidikan Islam Landasan Filosofis Keilmuan Dan Dimensi Spiritual” (Medan: CV 
Merdeka Kreasi Group, 2021), https://doi.org/978-623-6198-14-8. 
62 Lawrence J Walker, “Morality, Religion, Spirituality the Value of Saintliness,” Journal of Moral Education 
32, no. 4 (December 1, 2003): 373–84, https://doi.org/10.1080/0305724032000161277. 
63 Saheed Afolabi Ashafa, Lukman Raimi, and Nurudeen Babatunde Bamiro, “Catalytic Role of Islam’s 
Social Well-Being and Economic Justice as Determinants of Peaceful Coexistence: A Systematic Literature 
Review Using PRISMA,” International Journal of Ethics and Systems, 2025, https://doi.org/10.1108/IJOES-
10-2024-0321. 



57 
 

 
 

masalah kesehatan mental, dan keadilan sosial, ke dalam pembelajaran64. 

Contohnya, materi dapat membahas sejarah harmoni antaragama, seperti yang 

tercermin dalam Piagam Madinah, untuk memberikan inspirasi tentang 

pentingnya kerja sama lintas agama.  

Ketiga, relevansi dengan isu-isu kontemporer menjadi aspek penting. Materi 

harus kontekstual dengan membahas tantangan seperti radikalisme, konflik sosial, 

dan pentingnya menjaga persatuan dalam keberagaman. Selain itu, materi ini juga 

mengaitkan nilai-nilai Pancasila yang sejalan dengan ajaran Islam, seperti 

ukhuwah (persaudaraan) dan keadilan. 

Pendekatan pembelajaran yang diterapkan harus bersifat interaktif dan 

partisipatif, melibatkan siswa melalui kegiatan seperti diskusi, simulasi, dan 

kunjungan lapangan ke tempat-tempat ibadah lintas agama. Tujuannya adalah 

meningkatkan pemahaman terhadap keberagaman dan mendorong dialog 

antarumat beragama. Materi juga perlu mengintegrasikan nilai-nilai moderasi 

beragama, seperti tawasuth (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan i’tidal 

(keadilan), yang menekankan pentingnya menghindari sikap ekstrem, 

menghormati perbedaan, dan berperilaku adil dalam hubungan sosial. 

Selain itu, kreativitas dan inovasi menjadi elemen penting dalam menyusun 

materi ini. Penggunaan media digital, video dokumenter, dan proyek berbasis 

komunitas menjadi sarana efektif untuk menarik minat siswa. Materi juga 

diarahkan untuk mengembangkan empati dan kepedulian sosial melalui kegiatan 

lintas agama, seperti bakti sosial atau proyek lingkungan bersama. Dengan 

 
64 Aimee S. Riedel, Amanda T. Beatson, and Udo Gottlieb, “Inclusivity and Diversity: A Systematic Review 
of Strategies Employed in the Higher Education Marketing Discipline,” Journal of Marketing Education 45, 
no. 2 (2023): 123–40, https://doi.org/10.1177/02734753231159010. 



58 
 

 
 

pendekatan ini, model Beyond the Wall berbasis moderasi beragama bertujuan 

membentuk siswa yang tidak hanya memiliki pemahaman mendalam tentang 

ajaran Islam, tetapi juga mampu menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari 

dengan mengedepankan prinsip toleransi dan harmoni sosial di tengah masyarakat 

majemuk. 

Materi Pendidikan Agama Islam (PAI) berbasis moderasi beragama dengan 

model PPMB dapat diterapkan pada berbagai jenjang pendidikan sesuai dengan 

kurikulum yang berlaku. Pada jenjang Sekolah Dasar (SD), fokus pembelajaran 

diarahkan untuk menanamkan nilai-nilai keberagaman dan toleransi sejak dini. 

Misalnya, di kelas 4–5, materi seperti "Hikmah Beriman kepada Allah dalam 

Keberagaman Hidup" mengajarkan pemahaman iman sebagai dasar harmoni 

sosial. Di kelas 5–6, siswa dapat belajar dari materi "Meneladani Akhlak 

Rasulullah dalam Masyarakat Multikultural" untuk memahami bagaimana 

Rasulullah SAW menciptakan harmoni di masyarakat majemuk, sedangkan materi 

"Zakat, Infak, dan Sedekah sebagai Bentuk Kepedulian Sosial" di kelas 6 

bertujuan membangun empati dan tanggung jawab sosial siswa terhadap sesama. 

Pada jenjang Sekolah Menengah Pertama (SMP), materi dirancang untuk 

menghubungkan nilai-nilai Islam dengan tantangan kehidupan modern dan 

masyarakat yang beragam. Di kelas 7, materi "Piagam Madinah: Konsep 

Persatuan dan Kesetaraan dalam Islam" serta "Moderasi Beragama: Menjaga 

Keseimbangan dalam Beragama" membantu siswa memahami bagaimana Islam 

mendukung harmoni sosial. Di kelas 8, siswa mempelajari pentingnya 

penghormatan terhadap perbedaan melalui materi "Toleransi dalam Islam: 

Pengamalan Nilai Tasamuh di Kehidupan Sehari-hari", sementara materi "Peran 



59 
 

 
 

Agama dalam Menjaga Persatuan dan Kesatuan Bangsa" menunjukkan peran 

agama sebagai pemersatu bangsa. Di kelas 9, materi seperti "Menangkal 

Radikalisme: Islam Sebagai Agama yang Moderat dan Damai" serta "Adab dan 

Akhlak Mulia di Dunia Digital: Perspektif Islam" memberikan siswa wawasan 

tentang tantangan global, seperti radikalisme dan etika di era digital. 

Pada jenjang Sekolah Menengah Atas (SMA) atau Sekolah Menengah 

Kejuruan (SMK), pembelajaran PAI lebih mendalam, dengan penekanan pada 

studi kasus dan keterlibatan dalam kegiatan sosial. Di kelas 10, materi seperti 

"Hikmah Beriman kepada Allah dalam Keberagaman Hidup" dan "Membangun 

Ukhuwah Islamiyah, Ukhuwah Wathaniyah, dan Ukhuwah Insaniyah" 

memperdalam pemahaman siswa tentang nilai persaudaraan dalam skala lokal dan 

global. Di kelas 11, materi seperti "Moderasi Beragama: Menjaga Keseimbangan 

dalam Beragama" dan "Toleransi dalam Islam: Pengamalan Nilai Tasamuh di 

Kehidupan Sehari-hari" diperkaya dengan diskusi lintas agama dan studi kasus. 

Di kelas 12, materi seperti "Menangkal Radikalisme: Islam Sebagai Agama yang 

Moderat dan Damai" serta "Zakat, Infak, dan Sedekah sebagai Bentuk Kepedulian 

Sosial" dirancang untuk menumbuhkan empati melalui keterlibatan siswa dalam 

proyek sosial langsung. 

Model ini sangat relevan dalam Kurikulum Merdeka, di mana materi-materi 

tersebut dapat diintegrasikan ke dalam tema lintas kelas atau proyek berbasis 

pembelajaran. Pendekatan ini memungkinkan fleksibilitas yang sesuai dengan 

tingkat perkembangan kognitif dan sosial siswa. Dengan penerapan model 

Beyond the Wall berbasis moderasi beragama, siswa tidak hanya diharapkan 

memahami nilai-nilai Islam secara mendalam, tetapi juga mampu menerapkannya 



60 
 

 
 

dalam kehidupan sehari-hari dengan sikap toleran, inklusif, dan menjunjung 

harmoni sosial di tengah keberagaman masyarakat. 

3. Teori Moderasi Beragama 

a. Pengertian Moderasi Beragama 

Moderasi beragama merupakan konsep yang menekankan keseimbangan 

dalam beragama, yaitu mengambil posisi tengah antara dua ekstrem: 

konservatisme berlebihan dan liberalisme yang melampaui batas. Dalam buku 

Kementrian Agama RI 65 Secara terminologis, istilah moderasi berakar dari kata 

moderâtio dalam bahasa Latin, yang berarti kesedangan atau keseimbangan. 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), moderasi merujuk pada 

pengurangan kekerasan atau penghindaran keekstreman. Dalam bahasa Arab, 

moderasi dikenal sebagai wasathiyah, yang berarti keadilan, keseimbangan, dan 

jalan tengah. Moderasi beragama menekankan pentingnya harmoni dalam praktik 

beragama melalui keseimbangan antara keyakinan individu (eksklusivitas) dan 

penghormatan terhadap keyakinan orang lain (inklusivitas). Indikator-indikator 

seperti toleransi, akomodatif terhadap kebudayaan lokal, anti kekerasan, dan 

komitmen kebangsaan dipandang sebagai aspek penting dalam mewujudkan 

moderasi beragama. Toleransi mencerminkan sikap saling menghargai antarumat 

beragama, sementara sikap akomodatif terhadap kebudayaan lokal menunjukkan 

kemampuan untuk menghormati dan menerima perbedaan budaya tanpa merusak 

nilai-nilai agama. Anti kekerasan menekankan pentingnya menghindari kekerasan 

dalam segala bentuknya, baik dalam praktik beragama maupun dalam kehidupan 

sosial, sementara komitmen kebangsaan mengajak individu untuk menjaga 

 
65 Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama. 



61 
 

 
 

persatuan dan kesatuan bangsa dengan mengedepankan semangat Pancasila dan 

Bhinneka Tunggal Ika. Keempat indikator ini saling terkait dan memperkuat 

penerapan moderasi beragama yang inklusif dan seimbang di masyarakat yang 

majemuk. 

 Selaras penjelasan Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)66 bahwa 

praktik beragama tidak hanya harus bersifat moderat, tetapi juga relevan dengan 

konteks sosial dan politik. Moderasi menjadi kunci untuk menciptakan kehidupan 

yang damai dan harmonis di masyarakat yang beragam. Dalam konteks ini, agama 

berperan sebagai inspirasi moral dan etika yang dapat mempersatukan manusia, 

bukan menjadi sumber perpecahan. 

Indonesia, sebagai negara dengan keberagaman yang kaya, baik dalam hal 

suku, agama, ras, maupun antar golongan (SARA), memerlukan upaya yang 

mendesak dalam mempromosikan moderasi beragama. Dalam penelitian67 

dijelaskan bahwa Indonesia kaya akan keragaman budaya dan agama yang 

menjadi aset bangsa, tetapi sering kali menjadi sumber konflik dan ketegangan 

sosial. Moderasi beragama diperlukan untuk membangun harmoni antarumat 

beragama di tengah masyarakat multikultural. Moderasi beragama tidak hanya 

berfokus pada pencegahan ekstremisme, tetapi juga pada penciptaan hubungan 

yang harmonis antar umat beragama. Sehingga moderasi beragama dapat 

mengurangi ketegangan sosial dan konflik antaragama. Studi-studi yang dirujuk 

menyatakan bahwa pendekatan moderasi membantu individu memahami dan 

 
66 Syaiful Arif, “Moderasi Beragama Dalam Diskursus Negara Islam: Pemikiran KH Abdurrahman Wahid,” 
Jurnal Bimas Islam 13, no. 1 (2020): 73–104, https://doi.org/10.37302/jbi.v13i1.189. 
67 Abdullah Idi and Deni Priansyah, “The Role of Religious Moderation in Indonesian Multicultural 
Society: A Sociological Perspective,” Asian Journal of Engineering, Social and Health 2, no. 4 (2023): 246–
58, https://doi.org/10.46799/ajesh.v2i4.55. 



62 
 

 
 

menghormati perbedaan agama, sehingga meminimalkan potensi konflik 68. 

Dalam konteks pendidikan, moderasi beragama menjadi aspek yang sangat 

relevan untuk diajarkan kepada generasi muda agar mereka dapat tumbuh menjadi 

individu yang toleran, menghargai perbedaan, dan dapat hidup berdampingan 

dalam kedamaian. Secara teoritis, moderasi beragama terkait erat dengan sikap 

yang menekankan keseimbangan dalam menjalankan ajaran agama, tanpa terjebak 

dalam ekstremisme yang berpotensi memicu konflik. Menurut M. Syafi'i Anwar 

(2014), moderasi beragama merupakan pendekatan tengah dalam memahami 

ajaran agama yang tidak mengarah pada ekstremisme atau fundamentalisme, 

melainkan lebih kepada toleransi dan kedamaian antar umat beragama. Konsep 

ini menyoroti pentingnya sikap terbuka terhadap perbedaan keyakinan, dialog 

antaragama, serta penerapan prinsip keadilan dan kesetaraan bagi seluruh umat 

beragama. Penjelasan ini selaras dengan penelitian69 yang beranggapan bahwa 

Konsep moderasi atau wasatiyyah dalam Islam, yang berarti posisi tengah atau 

adil, menunjukkan pentingnya nilai-nilai kebenaran, keadilan, dan keseimbangan 

dalam kehidupan beragama. Pendekatan ini mendorong sikap toleransi, saling 

menghormati, dan menghargai perbedaan Moderasi beragama juga mencakup 

penghargaan terhadap keberagaman dalam masyarakat, dengan menekankan 

prinsip kehidupan sosial yang berlandaskan saling menghormati tanpa 

memaksakan keyakinan pada orang lain. 

 
68 Idi and Priansyah. 
69 Agus Fakhruddin et al., “RELIGIOUS EDUCATION, DIVERSITY, AND CONFLICT RESOLUTION: A Case Study 
of Universitas Pendidikan Indonesia Lab School in Building a Culture of Tolerance and Interreligious 
Dialogue,” Religió Jurnal Studi Agama-Agama 13, no. 1 (2023): 20–40, 
https://doi.org/10.15642/religio.v13i1.2182. 



63 
 

 
 

Teori moderasi beragama dalam konteks Indonesia akan jauh lebih kokoh 

jika secara eksplisit dirangkai dengan gagasan wasatiyyah yang dielaborasi secara 

sistematis oleh Mohammad Hashim Kamali dalam The Middle Path of 

Moderation in Islam, dengan pengantar reflektif dari Tariq Ramadan.70 Dengan 

cara ini, moderasi tidak hanya tampil sebagai jargon kebijakan Kementerian 

Agama, tetapi sebagai prinsip Qur’ani yang memiliki kedalaman teologis, etis, 

dan politis yang mapan dalam khazanah pemikiran Islam kontemporer. 

Dalam nalar Kamali, wasatiyyah bukan sekadar “jalan tengah” dalam arti 

kompromi psikologis, tetapi identitas normatif umat yang ditegaskan Al-Qur’an 

sebagai ummatan wasatan: komunitas yang adil, seimbang, dan karena itu layak 

menjadi saksi bagi umat manusia. Di titik ini, definisi moderasi beragama yang 

selama ini menekankan keseimbangan antara konservatisme berlebihan dan 

liberalisme yang melampaui batas dapat diperdalam: moderasi bukan “posisi di 

antara dua ekstrem” secara mekanis, melainkan komitmen epistemik dan etik 

untuk terus mencari proporsi yang tepat antara teks dan konteks, antara hak 

individu dan kemaslahatan komunal, antara spiritualitas dan rasionalitas sosial-

politik. 

Wasatiyyah, sebagaimana ditunjukkan Kamali, bersifat transformatif karena 

ia tidak berhenti pada level sikap personal, tetapi merembes ke struktur hukum, 

kebijakan publik, dan tata kelola global. Moderasi beragama dalam konteks 

Indonesia dengan indikator toleransi, komitmen kebangsaan, anti-kekerasan, dan 

akomodatif terhadap kearifan local dapat dibaca sebagai artikulasi kontekstual 

 
70 Mohammad Hashim Kamali, The Middle Path of Moderation in Islam, ed. John L. Esposito (New York, 
N.Y.: Oxford University Press, 2015). 



64 
 

 
 

dari prinsip wasatiyyah yang sama, hanya saja “diterjemahkan” dalam bahasa 

Pancasila, Bhinneka Tunggal Ika, dan kerangka konstitusional UUD 1945. 

Pendidikan memegang peran penting dalam membentuk karakter dan sikap 

anak didik. Menurut Hakim71 Pembentukan kepribadian manusia (character 

building) yang seimbang, sehat dan kuat, sangat dipengaruhi oleh pendidikan 

agama dan internalisasi nilai keagamaan dalam diri peserta didik. Jika moderasi 

beragama diterapkan dalam pendidikan, maka nilai-nilai toleransi dan saling 

menghargai akan tumbuh sejak dini. Indicator tersebut dijelaskan 72 bahwa Siswa 

yang diajarkan untuk menghormati perbedaan agama, menunjukkan sikap 

moderat yang menghindari ekstremisme, serta menjaga keseimbangan antara 

aspek agama dan kehidupan sosial. Dalam praktiknya, siswa tidak hanya 

mendapatkan materi secara teori tetapi juga melalui aktivitas nyata yang 

mendorong solidaritas, seperti saling membantu dalam kegiatan keagamaan tanpa 

memandang latar belakang agama. Mengajarkan moderasi beragama di sekolah 

bukan hanya sekedar pengajaran agama, melainkan juga bagian dari pendidikan 

karakter yang mendalam. Pernyataan ini sesuai dengan penjelasan73 Bahwa 

Moderasi beragama bukan hanya berfokus pada pengajaran agama secara tekstual, 

tetapi juga pada pengembangan karakter siswa. Nilai-nilai seperti toleransi, 

keseimbangan, dan keadilan diajarkan untuk membentuk sikap inklusif, toleran, 

dan harmonis dalam kehidupan bermasyarakat Pentingnya moderasi beragama 

 
71 Rosniati Hakim, “Pembentukan Karakter Peserta Didik Melalui Pendidikan Berbasis Al-Quran,” Jurnal 
Pendidikan Karakter 5, no. 2 (2015): 123–36, https://doi.org/10.21831/jpk.v0i2.2788. 
72 Rina Kurnia et al., “Religious Moderation Education to Counter Radicalism in Students at SMAN 5 
Cirebon Pendidikan Moderasi Beragama Untuk Menangkal Radikalisme Pada Siswa Di SMAN 5 Cirebon 
Berbuat Baik Kepada Manusia Dan Alam Semesta .,” Jurnal Studi Sosial Keagamaan 02, no. 02 (2022): 42. 
73 at all Taufik Abdillah Syukur, “Sikap Moderasi Beragama Guru Pendidikan Agama Islam Sekolah Dasar 
Di Kecamatan Pasar Minggu Kota Jakarta Selatan Provinsi DKI,” Hikmah: Journal of Islamic Studies 19, no. 
1 (2023): 20–32, https://doi.org/10.31969/educandum.v6i1.325. 



65 
 

 
 

dalam pendidikan dapat dilihat dari dua sudut pandang. Pertama, pendidikan yang 

mengajarkan moderasi beragama membantu anak didik untuk memahami bahwa 

perbedaan agama dan keyakinan bukanlah sesuatu yang harus dipertentangkan, 

melainkan menjadi kekayaan yang memperkaya kehidupan bersama. Kedua, 

moderasi beragama berfungsi untuk mencegah radikalisasi dan ekstremisme. Di 

tengah kemajuan teknologi dan pesatnya informasi melalui media sosial, anak-

anak mudah terpapar pada ideologi radikal. Pendidikan moderasi beragama 

bertindak sebagai benteng yang melindungi mereka dari ajaran yang mengarah 

pada kebencian dan intoleransi. 

Moderasi beragama seharusnya menjadi bagian integral dari kurikulum 

pendidikan nasional. Dalam pendidikan agama, penting untuk menekankan 

pemahaman yang moderat, yang tidak hanya mengajarkan dogma agama, tetapi 

juga mengajarkan nilai-nilai toleransi, dialog antar umat beragama, serta 

penghargaan terhadap keberagaman. Menurut Isnawati74 pendidikan agama yang 

inklusif adalah kebutuhan mendesak untuk melawan radikalisme dan mendorong 

penghormatan terhadap keragaman. Kurikulum yang saat ini lebih berfokus pada 

dogma dianggap perlu diubah untuk mengajarkan nilai-nilai pluralisme, dialog, 

dan toleransi. Kurikulum Pendidikan Agama di Indonesia sudah mengandung 

elemen-elemen yang mendukung moderasi beragama, seperti tema-tema toleransi 

antarumat beragama, hak asasi manusia, dan kerukunan sosial. Penerapan 

kurikulum yang inklusif, yang menekankan nilai-nilai kebangsaan dan pluralisme, 

akan menciptakan generasi yang memahami pentingnya hidup berdampingan 

 
74 Isnawati Isnawati et al., “Interfaith Dialogue: Countering Radicalism by The Innovation of Model 
Religious Education,” 2020, https://doi.org/10.4108/eai.7-11-2019.2294550. 



66 
 

 
 

dalam perbedaan. Peran guru dalam menerapkan moderasi beragama dalam 

pembelajaran sangat sentral. Sebagai pendidik, guru tidak hanya mengajarkan 

materi pelajaran, tetapi juga menjadi teladan bagi siswa dalam menjalani 

kehidupan yang moderat. Guru harus mampu menciptakan ruang kelas yang 

inklusif dan menghargai keberagaman, serta membimbing siswa untuk tidak 

terjerumus dalam paham radikal. Guru juga dapat menggunakan metode 

pembelajaran yang interaktif dan berbasis pada nilai-nilai moderasi beragama, 

seperti diskusi, kolaborasi, dan pembelajaran berbasis proyek. Pendekatan-

pendekatan ini mendorong siswa untuk berpikir kritis dan menghargai sudut 

pandang orang lain, yang merupakan pondasi penting dalam moderasi beragama. 

b. Prinsip Moderasi Beragama 

Prinsip dasar moderasi beragama, sebagaimana dijelaskan75 berlandaskan 

pada nilai-nilai adil dan berimbang. Prinsip adil mengacu pada sikap tidak 

memihak, berpihak pada kebenaran, serta bertindak sesuai proporsi yang benar, 

sementara keseimbangan menuntut harmoni dalam menyikapi hubungan antara 

kepentingan individu dan komunal, jasmani dan rohani, serta teks agama dan 

interpretasi. Menurut Prakosa76 bahwa prinsip keadilan mengacu pada tindakan 

yang tidak memihak, sesuai proporsinya, serta berpihak pada kebenaran, 

sedangkan prinsip keseimbangan atau tawazun mengacu pada harmoni dalam 

menjalankan kehidupan individu dan komunal, jasmani dan rohani, serta 

pendekatan terhadap teks agama dan interpretasi. Moderasi beragama juga 

menekankan pentingnya toleransi (tasamuh), yang memungkinkan umat 

 
75 Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama. 
76 Pribadyo Prakosa, “Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama” 4 (2022): 45–55, 
https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69. 



67 
 

 
 

beragama untuk hidup berdampingan secara damai dengan menghormati 

keyakinan yang berbeda tanpa memaksakan pandangan sendiri. Penjelasan 

tersebut diperkuat 77 yang menjelaskan bahwa agama Islam menghargai pluralitas, 

sebagaimana diungkapkan dalam QS. Al-Mumtahanah ayat 8, yang menyatakan 

pentingnya berbuat baik dan berlaku adil terhadap sesama manusia tanpa 

memandang agama atau latar belakang mereka. Sikap inklusif juga menjadi 

bagian penting, dengan menghindarkan eksklusivitas yang tertutup dan 

mendorong dialog lintas agama untuk saling belajar dan menghormati. 

Prinsip keadilan (i’tidal) yang menjadi dasar moderasi beragama mencakup 

sikap menjunjung tinggi nilai kemanusiaan, menjaga keseimbangan dalam 

kehidupan pribadi dan sosial, serta menghindarkan sikap fanatik dan intoleran. 

Selain itu, moderasi beragama mensyaratkan pengetahuan agama yang mendalam 

dan kontekstual, sehingga memungkinkan seseorang untuk bersikap bijaksana 

dalam menyikapi perbedaan tafsir agama. Dalam hal ini78 dijelaskan bahwa 

moderasi juga disebut sebagai upaya untuk menjalin hubungan harmonis yang 

didasarkan pada nilai-nilai kemanusiaan, tanpa pembedaan agama, status sosial, 

maupun latar belakang. Moderasi ini juga mengedepankan komitmen terhadap 

kerukunan intra dan antarumat beragama, baik di tingkat lokal maupun global, 

guna menciptakan harmoni sosial dan mencegah konflik berlatar agama. Sebagai 

esensi ajaran berbagai agama, moderasi beragama menekankan pentingnya 

keseimbangan, kebenaran, dan kebajikan untuk menciptakan perdamaian di 

 
77 Hani Hasnah Safitri et al., “Penguatan Moderasi Beragama Melalui Nilai-Nilai Al-Qur’an Dalam Tradisi 
Wungon Di Pemalang,” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 10, no. 1 (2024): 1–14, 
https://doi.org/10.18784/smart.v10i1.2200. 
78 Mahbub Ghozali and Derry Ahmad Rizal, “Tafsir Kontekstual Atas Moderasi Dalam Al-Qur’an: Sebuah 
Konsep Relasi Kemanusiaan,” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 17, no. 1 (2021): 31–44, 
https://doi.org/10.23971/jsam.v17i1.2717. 



68 
 

 
 

masyarakat multikultural seperti Indonesia. Moderasi beragama juga menjadi 

kunci dalam mencegah konflik, memelihara kerukunan, dan membangun 

masyarakat yang harmonis di tengah keberagaman budaya, suku, dan agama di 

Indonesia79. Prinsip-prinsip ini menjadikan moderasi beragama tidak hanya 

sebagai solusi untuk ekstremisme, tetapi juga sebagai jalan untuk membangun 

kehidupan yang adil dan damai.  

Pemahaman dan pengamalan keagamaan bisa dinilai berlebihan jika ia 

melanggar tiga hal: Pertama, nilai kemanusiaan; Kedua, kesepakatan bersama; 

dan Ketiga, ketertiban umum. Prinsip ini juga untuk menegaskan bahwa moderasi 

beragama berarti menyeimbangkan kebaikan yang berhubungan dengan Tuhan 

dengan kemaslahatan yang bersifat sosial kemasyarakatan. Pertama Contoh 

melanggar batasan kemanusiaan Jika seseorang atas nama ajaran agama, 

misalnya, melakukan perbuatan yang merendahkan harkat, derajat, dan martabat 

kemanusiaan, atau bahkan menghilangkan eksistensi kemanusiaan itu sendiri, itu 

sudah bisa disebut melanggar nilai kemanusiaan. Tindakannya jelas berlebihan 

atau ekstrem. Contoh konkretnya, dengan dalih jihad agama, seseorang 

meledakkan bom di tengah pasar lalu puluhan bahkan ratusan orang tak bersalah 

tewas seketika. Ini jelas tindakan ekstrem. Kedua contoh melanggar batasan 

kesepakatan Bersama jika seseorang, atas nama ajaran agama, melanggar butir 

butir Pancasila, Undang-undang Dasar 1945, dan Negara Kesatuan Republik 

Indonesia (NKRI), yang telah menjadi kesepakatan bersama bangsa Indonesia 

dalam berbangsa dan bernegara, itu sudah bisa dinilai ekstrem dan melanggar. 

 
79 Abdon Arnolus Amtiran and Arimurti Kriswibowo, “Kepemimpinan Agama Dan Dialog Antaragama: 
Strategi Pembangunan Masyarakat Multikultural Berbasis Moderasi Beragama,” Jurnal Penelitian Agama 
Hindu 8, no. 3 (2024): 331–48, https://doi.org/10.37329/jpah.v8i3.3165. 



69 
 

 
 

Dalam hal kehidupan bermasyarakat, niscaya juga banyak peraturan yang telah 

disepakati bersama oleh seluruh warga di lingkungan tempat tinggal. Jika seorang 

warga, atas nama agama yang dianutnya, melanggar kesepakatan bersama yang 

telah ia setujui tersebut, maka ia pun dapat dianggap berlebih-lebihan. Ketiga 

Contoh melanggar batasan ketertiban umum jika seseorang, atas nama ajaran 

agama, melanggar ketertiban umum, itu sudah bisa dinilai beragama secara 

berlebihan. Misalnya, jika seseorang memaksakan diri beribadah di tengah 

keramaian lalu lintas, yang menyebabkan kemacetan, bahkan rawan menimbul 

kan kecelakaan, maka ia sudah melanggar batas ketertiban umum80. 

c. Landasan Moderasi Beragama 

Dalam Kementrian Agama RI81 dijelaskan bahwa landasan moderasi 

beragama dibangun dari berbagai dimensi, yaitu teologis, filosofis, sosial, dan 

konstitusional, yang semuanya bertujuan untuk menciptakan harmoni dan 

keseimbangan dalam kehidupan beragama. Secara teologis, moderasi beragama 

didasari oleh ajaran inti dalam agama yang mengedepankan prinsip wasathiyah 

(jalan tengah). Dalam Islam, konsep ini menekankan keseimbangan antara 

dimensi spiritual dan material, serta menghindari ekstremisme baik ultra-

konservatif maupun liberal. Penjelasan ini sesuai dengan penjelasan82 Bahwa 

Konsep tersebut tercermin dalam prinsip tawassuth (wasathiyah), yang 

mengajarkan umat Islam untuk menjalani kehidupan secara seimbang. 

Keseimbangan ini terlihat dalam Q.S. Al-Qashash [28]: 77, yang mengingatkan 

pentingnya mengejar kebahagiaan akhirat tanpa melupakan tanggung jawab 

 
80 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, Tanya Jawab Moderasi Beragama (Buku Saku) (Jakarta: Badan 
Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019). 
81 Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama. 
82 Aziz and Anam, “Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam.” 



70 
 

 
 

duniawi. Selain itu, Islam menolak ghuluw (berlebihan) dalam beragama, 

sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Al-Maidah [5]: 77, yang mengarahkan umat 

untuk selalu berada di tengah-tengah dan menghindari ekstremitas. Ajaran ini juga 

tercermin dalam tradisi agama lain, seperti Kristen yang menekankan cinta kasih 

dan harmoni, serta Hindu yang mengajarkan pentingnya adaptasi dan 

keseimbangan melalui konsep dharma.  

Landasan filosofis moderasi beragama terletak pada pemahaman bahwa 

keragaman adalah keniscayaan dan anugerah Tuhan. Pandangan ini 

mencerminkan pentingnya menghormati perbedaan tafsir agama serta menjadikan 

keragaman sebagai kekuatan untuk membangun kehidupan yang lebih inklusif 

dan toleran. Islam tidak hanya dilihat dari satu pendekatan atau madzhab 

pemikiran saja, melainkan juga berbagai mdzhab pemikiran lain dengan lebih 

kritis dan konstruktif. Pendekatan kajian islam semacam ini turut memberikan 

kontribusi terhadap diterapkannya metode pengkajian islam yang lebih empiris 

dan akademis, tanpa menegasikan kenyataan islam sebagai system keyakinan dan 

agama. Ini menjadi lompatan awal implementasi moderasi beragama dalam 

pembelajaran denghan memadukan berbagai pandangan, tanpa menafikan satu 

pandangan tertentu83.  Moderasi juga dilihat sebagai cara untuk menyeimbangkan 

hak individu dalam menjalankan agama dengan kewajiban sosial dalam menjaga 

keharmonisan komunitas. Secara sosial, moderasi beragama bertumpu pada nilai-

nilai keadilan dan kemanusiaan. Ajaran agama yang mengedepankan 

penghormatan terhadap martabat manusia menjadi pedoman untuk melawan 

 
83 Babun Suharto, Moderasi Beragama; Dari Indonesia Untuk Dunia, ed. Ahmala Arifin (Yogyakarta: Lkis 
Pelangi Aksara, 2019). 



71 
 

 
 

tindakan yang mencederai hak asasi, intoleransi, atau kekerasan atas nama agama. 

Dalam masyarakat Indonesia yang plural dan multikultural, moderasi beragama 

menjadi pendekatan penting untuk mencegah konflik dan mendorong kehidupan 

yang damai dan harmonis. 

Landasan konstitusional moderasi beragama di Indonesia berakar pada 

Pancasila dan Undang-Undang Dasar 1945, yang menjamin kebebasan beragama 

dan perlakuan yang setara bagi semua warga negara. Moderasi beragama 

dipandang sebagai kunci untuk menjaga harmoni antara agama dan negara, di 

mana nilai-nilai agama dijaga dalam kerangka kebangsaan tanpa menimbulkan 

diskriminasi atau konflik antaragama. Dengan demikian, moderasi beragama 

memiliki landasan yang kuat, baik dari ajaran agama, nilai filosofis, kebutuhan 

sosial, maupun kerangka konstitusional, sehingga menjadikannya sebagai 

pendekatan yang relevan untuk menciptakan kehidupan beragama yang damai, 

adil, dan seimbang di Indonesia. 

Dimensi moderasi beragama sebagai elemen penting yang mencakup 

berbagai aspek kehidupan. Secara teologis, moderasi beragama didasarkan pada 

ajaran agama yang menekankan keseimbangan atau wasathiyah untuk 

menghindari ekstremisme, baik ultra-konservatif maupun liberal. Dimensi sosial 

moderasi beragama mendorong terciptanya kehidupan harmonis di tengah 

masyarakat plural dengan menanamkan nilai toleransi dan penghormatan terhadap 

perbedaan. Dalam dimensi kultural, moderasi beragama mengintegrasikan nilai-

nilai agama dengan kearifan lokal untuk menciptakan adaptasi yang seimbang 

antara tradisi dan modernitas. Pendidikan juga menjadi dimensi strategis, di mana 

moderasi diperkenalkan melalui kurikulum yang menanamkan nilai inklusivitas, 



72 
 

 
 

toleransi, dan dialog lintas agama. Selain itu, dimensi hukum dan politik berperan 

penting untuk memastikan kebijakan yang mendukung kebebasan beragama dan 

menolak diskriminasi. Dalam era digital, moderasi beragama diterapkan melalui 

literasi digital untuk mencegah penyebaran radikalisme online dan ujaran 

kebencian. Di tingkat global, moderasi menjadi alat untuk mendorong dialog 

lintas agama yang mendukung perdamaian dunia. 

Outcome dari moderasi beragama yang diharapkan mencakup berbagai hasil 

positif dalam kehidupan bermasyarakat. Salah satunya adalah terwujudnya 

kehidupan yang harmonis di tengah keberagaman melalui penguatan toleransi dan 

kerukunan antarumat beragama. Moderasi beragama juga bertujuan mencegah 

radikalisme dan ekstremisme, sehingga membantu menjaga stabilitas sosial dan 

politik. Generasi muda diharapkan menjadi agen perubahan dengan sikap moderat 

yang menjunjung tinggi nilai inklusivitas dan toleransi. Selain itu, moderasi 

beragama memperkuat identitas nasional dengan menjadikan agama sebagai 

kekuatan yang mendukung persatuan bangsa tanpa mengorbankan keberagaman. 

Outcome lain yang diharapkan adalah perdamaian dunia yang diperoleh melalui 

dialog lintas agama yang konstruktif, sekaligus memastikan keseimbangan antara 

kehidupan pribadi, sosial, dan religius. Dengan demikian, moderasi beragama 

menjadi fondasi penting untuk membangun masyarakat yang adil, damai, dan 

seimbang, baik dalam konteks lokal maupun global. 

Tabel 2.2 Peta Konsep Moderasi Beragama 

KATEGORI SUBKATEGORI PENJELASAN 

LANDASAN Teologis Keseimbangan antara spiritual dan material; prinsip 

wasathiyah untuk menghindari ekstremisme. 

Filosofis Penghormatan terhadap keragaman dan kerukunan 

dalam kehidupan beragama. 

Sosial Bertumpu pada nilai keadilan dan kemanusiaan 

untuk menghormati martabat manusia. 



73 
 

 
 

Konstitusional Berakar pada Pancasila dan UUD 1945 untuk 

kebebasan beragama dan keharmonisan antara 

agama dan negara. 

PRINSIP Adil Tidak memihak, berpihak pada kebenaran, dan 

bertindak sesuai proporsi yang benar. 

Seimbang Harmoni dalam hubungan individu-komunal, 

jasmani-rohani, serta teks agama-interpretasi. 

Toleransi Menghormati keyakinan berbeda tanpa 

memaksakan pandangan sendiri. 

Inklusivitas Dialog lintas agama untuk saling menghormati dan 

menghindari eksklusivitas tertutup. 

DIMENSI Teologis Wasathiyah untuk menghindari ekstremisme baik 

ultra-konservatif maupun liberal. 

Sosial Kehidupan harmonis di masyarakat plural melalui 

toleransi dan penghormatan perbedaan. 

Kultural Integrasi nilai agama dengan kearifan lokal untuk 

adaptasi tradisi dan modernitas. 

Pendidikan Penanaman nilai inklusivitas, toleransi, dan dialog 

lintas agama melalui kurikulum. 

Hukum dan 

Politik 

Kebijakan yang mendukung kebebasan beragama 

dan menolak diskriminasi. 

Digital Literasi digital untuk melawan radikalisme online 

dan ujaran kebencian. 

Global Dialog lintas agama untuk mendorong perdamaian 

dunia. 

OUTCOME Harmoni 

Kehidupan 

Toleransi dan kerukunan antarumat beragama. 

Pencegahan 

Radikalisme 

Menjaga stabilitas sosial dan politik melalui 

moderasi. 

Generasi Muda 

Moderat 

Membangun generasi yang inklusif dan toleran. 

Penguatan 

Identitas 

Nasional 

Menjadikan agama sebagai pendukung persatuan 

tanpa mengorbankan keberagaman. 

Perdamaian 

Dunia 

Terwujud melalui dialog lintas agama yang 

konstruktif. 
 

4. Konseptual Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan 

1) Elemen elemen Model PPMB 

Dalam sebuah model pembelajaran, setiap elemen yang disusun memiliki 

peran penting untuk memastikan pembelajaran berjalan efektif dan mencapai 

tujuan yang diinginkan. Elemen-elemen ini bukan hanya bagian yang terpisah, 



74 
 

 
 

tetapi saling berhubungan untuk menciptakan pengalaman belajar yang holistik. 

Menurut Joyce, Weil, and Calhoun 84 kelima elemen utama (syntax, social system, 

principles of reaction, support system and Instructional & Nurturant Effects) 

adalah sebagai temuan mereka dan sebagai jalan untuk mengkomunikasikan 

prosedur dasar setiap model dan bagaimana upaya mengimplementasikannya. 

Kelima elemen utama tersebut dalam Model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama Berbasis Karakter Kebangsaan merupakan komponen yang saling 

mendukung dalam menciptakan pembelajaran yang inovatif dan efektif. 

Tabel 2.3 Elemen Utama Model PPMB Berbasis Karakter Kebangsaan 

No Elemen Deskripsi 

1 

Syntax  

(Langkah-langkah Proses 

Pembelajaran) 

Mencakup langkah-langkah berikut: 1) 

Identifikasi Nilai Moderasi Beragama: Siswa 

diperkenalkan pada konsep moderasi beragama 

seperti toleransi, keadilan, dan keseimbangan. 2) 

Pembelajaran di Luar Kelas: Kegiatan di 

lingkungan nyata, seperti kunjungan ke tempat 

ibadah berbeda, dialog antaragama, atau 

observasi budaya. 3) Refleksi dan Diskusi: Siswa 

diajak untuk merefleksikan pengalaman mereka 

dan berdiskusi untuk memahami bagaimana nilai-

nilai moderasi diterapkan dalam kehidupan nyata. 

4) Aksi Nyata: Siswa merancang dan 

melaksanakan proyek yang mendukung moderasi 

beragama, seperti kampanye toleransi atau 

kegiatan lintas agama  

2 
Social System  

(Sistem Sosial) 

Guru berperan sebagai fasilitator, pendamping, 

dan pengarah selama kegiatan pembelajaran, 

Siswa menjadi pelaku utama yang aktif dalam 

proses eksplorasi dan refleksi, dan Interaksi sosial 

didasarkan pada kerja sama, saling menghormati, 

dan keterbukaan dalam menerima perbedaan. 

3 
Principles of Reaction  

(Prinsip Reaksi) 

Guru memberikan respons yang mendukung 

eksplorasi siswa, misalnya dengan memberikan 

umpan balik konstruktif selama diskusi, Reaksi 

guru difokuskan pada pembentukan sikap positif 

terhadap perbedaan dan penyelesaian konflik 

secara damai, dan Guru mendorong siswa untuk 

 
84 Bruce Joyce, Marsha Weil, and Calhoun, Models of Teaching, 1st ed. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
2016). 



75 
 

 
 

No Elemen Deskripsi 

berpikir kritis dan memberikan pendapat 

berdasarkan fakta serta nilai moderasi. 

4 
Support System 

(Sistem Dukungan) 

Sumber daya meliputi modul moderasi beragama, 

buku ajar, media audiovisual, dan panduan 

kegiatan di lapangan, Lingkungan belajar 

mencakup lokasi-lokasi yang relevan, seperti 

tempat ibadah, pusat budaya, atau komunitas 

masyarakat lintas agama, dan Dukungan 

teknologi seperti aplikasi pembelajaran berbasis 

moderasi beragama atau platform diskusi daring 

juga dapat dimanfaatkan. 

5 

Instructional & Nurturant Effects  

(Efek Instruksional dan 

Pengasuhan) 

Instructional Effects: Hasil langsung seperti 

pemahaman siswa terhadap konsep moderasi 

beragama, kemampuan mereka dalam mengenali 

dan menghargai perbedaan, serta kemampuan 

berkomunikasi lintas budaya dan agama. 

Nurturant Effects: Hasil tidak langsung, seperti 

terbentuknya sikap toleransi, empati, keadilan 

sosial, serta komitmen siswa dalam 

mempromosikan nilai-nilai moderasi di 

masyarakat. 

 

2) Sintak Model PPMB 

Setelah membahas elemen-elemen utama dalam Model Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama Berbasis Karakter Kebangsaan, langkah 

selanjutnya adalah menyusun Draft Sintaks Pengembangan Model Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan. Sintaks 

atau urutan langkah-langkah pengembangan model ini penting untuk memberikan 

panduan yang jelas dan sistematis dalam penerapannya. Pentingnya langkah-

langkah yang jelas dan sistematis dalam proses ini untuk memastikan validitas dan 

reliabilitas model yang dikembangkan85. PPMB berbasis karakter kebangsaan ini 

 
85 Muhammad Naeem et al., “A Step-by-Step Process of Thematic Analysis to Develop a Conceptual 
Model in Qualitative Research,” International Journal of Qualitative Methods 22, no. October (2023): 1–
18, https://doi.org/10.1177/16094069231205789. 



76 
 

 
 

dirancang dengan tujuan untuk memperkuat moderasi beragama, dengan 

menanamkan nilai-nilai kebangsaan yang mencerminkan identitas bangsa 

Indonesia yang penuh toleransi, inklusif, dan menghargai perbedaan sehingga 

tertanamlah nilai nilai perdamaian. Melalui model ini, moderasi beragama tidak 

hanya dipahami dalam konteks agama semata, tetapi juga sebagai bagian integral 

dari karakter kebangsaan yang mengedepankan persatuan, keadilan, dan 

kedamaian dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. 

Tabel. 2.4 Draft Pengembangan Sintak Model Beyond The Wall ke sintak Model PPMB  

Beyond The Wall Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama  

Sintak Deskripsi 

Tahapan 

Sintak Teori Pendukung Deskripsi Tahapan 

1. Persiapan 

Kontekstual dan 

Pembentukan 

Kesadaran 

Sosial 

Refleksi 

tentang 

konteks sosial 

dan 

keberagaman 

yang ada di 

Masyarakat 

1. Identifikasi 

dan Diskusi 

Isu Sosial & 

Keberagaman 

- Perilaku terhadap 

Moderasi   

- Kebutuhan 

Karakter 

Kebangsaan 

Identifikasi isu sosial 

membutuhkan kepekaan dan 

keterbukaan. Pendekatan 

analitis membantu memahami 

akar masalah, sementara diskusi 

inklusif mendorong refleksi 

kritis dan solusi yang 

komprehensif. Proses ini juga 

mengembangkan empati, 

berpikir kritis, dan keterampilan 

kolaboratif dalam menghadapi 

keberagaman.  

2. Stimulasi 

Kesadaran 

- Realitas Perilaku 

Moderasi 

- Kebutuhan 

Karakter 

Kebangsaan 

Stimulasi kesadaran 

meningkatkan kepekaan 

individu terhadap isu sosial dan 

keberagaman. Melalui refleksi, 

pengalaman, dan diskusi, 

mereka memahami dampak 

permasalahan dan 

mengembangkan empati. 

Dengan kesadaran yang 

tumbuh, individu lebih siap 

berkontribusi dalam 

menciptakan masyarakat 

inklusif dan toleran 

3. Pemetaan 

Diri 

- Refleksi Awal 

Perilaku Moderasi 

- Kebutuhan 

Karakter 

Kebangsaan 

Pemetaan diri membantu 

individu mengenali peran, nilai, 

dan bias mereka dalam 

menghadapi isu sosial. Melalui 

refleksi kritis, mereka dapat 

memahami potensi serta 

tanggung jawabnya dalam 

menciptakan lingkungan yang 

inklusif dan beragam  



77 
 

 
 

2. Eksplorasi 

Dunia Nyata 

dan Dialog 

Antar Agama 

Berinteraksi 

langsung 

dengan 

berbagai 

komunitas dan 

kelompok 

agama yang 

berbeda. 

4. Proyek Mini 

Keberagaman 

- Observasi 

Keberagaman 

- Dialog dan 

Analisis 

- Dokumentasi 

Sederhana 

- Kebutuhan 

Karakter 

Kebangsaan 

Proyek Mini Keberagaman 

mengajak individu menerapkan 

pemahaman tentang inklusivitas 

melalui aksi nyata. Dengan 

merancang proyek kecil, 

mereka mengembangkan 

keterampilan kritis, kolaborasi, 

dan empati dalam membangun 

masyarakat harmonis 

3. Pembelajaran 

Berbasis 

Pengalaman 

Kegiatan nyata 

yang berfokus 

pada 

perdamaian, 

seperti 

program 

pengembangan 

komunitas 

atau kegiatan 

sosial. 

5. Experiential 

Learning 

- Kegiatan sosial 

bersama 

- Kebutuhan 

Karakter 

Kebangsaan 

Experiential Learning 

memperkuat pemahaman 

individu melalui pengalaman 

langsung dalam isu 

keberagaman. Dengan 

keterlibatan aktif dalam proyek 

mini, mereka mengembangkan 

keterampilan berpikir kritis, 

empati, dan kolaborasi. Proses 

ini memungkinkan refleksi 

mendalam dan pembelajaran 

yang lebih bermakna dalam 

menciptakan lingkungan 

inklusif.. 

4. Refleksi dan 

Penguatan 

Pemahaman 

Refleksi 

tentang apa 

yang telah 

mereka 

pelajari, baik 

secara 

individu 

maupun 

kelompok. 

6. Jurnal 

Refleksi 

- Pengalaman 

proses 

pembelajaran 

- Cara Pandang 

Moderasi 

- Kebutuhan 

Karakter 

Kebangsaan 

Jurnal Refleksi membantu 

individu mengevaluasi 

pengalaman dan pemahaman 

mereka terhadap keberagaman. 

Dengan menulis refleksi, 

mereka dapat memperdalam 

pemikiran kritis, mengasah 

empati, dan merumuskan 

langkah konkret untuk 

menciptakan lingkungan 

inklusif. 

7. Integrasi 

Nilai 

Moderasi dan 

Karakter 

kebangsaan 

- Komitmen 

Perilaku Moderasi 

- Kebutuhan 

Karakter 

Kebangsaan 

Integrasi Nilai Pribadi 

membantu individu 

menyelaraskan pemahaman 

mereka tentang keberagaman 

dengan nilai-nilai moderasi dan 

karakter kebangsaan, seperti 

Pancasila dan Bhinneka 

Tunggal Ika. Melalui refleksi 

diri dan pengalaman langsung, 

individu diperkuat untuk 

mengembangkan empati, 

keterbukaan, dan tanggung 

jawab sosial. Hal ini bertujuan 

untuk menciptakan lingkungan 

yang inklusif, harmonis, dan 

saling menghormati, serta 

mendorong penerapan prinsip-

prinsip moderasi dan toleransi 

dalam kehidupan sehari-hari. 



78 
 

 
 

5. Aksi Lanjutan 

dan Penerapan 

Nilai 

Perdamaian 

Penerapan 

tindakan yang 

lebih luas. 

8. Monitoring & 

Evaluasi 

Dampak 

- Refleksi Lanjutan 

Pemahaman 

Moderasi 

- Kebutuhan 

Karakter 

Kebangsaan 

Monitoring & Evaluasi Dampak 

memungkinkan individu 

menilai efektivitas pengalaman 

dan aksi mereka dalam 

keberagaman. Dengan refleksi 

dan umpan balik, mereka dapat 

mengukur perubahan sikap, 

keterampilan, serta dampak 

sosial yang dihasilkan, guna 

meningkatkan kontribusi dalam 

menciptakan lingkungan 

inklusif. 

 

Dalam upaya memperkuat pemahaman moderasi beragama dan 

menciptakan masyarakat inklusif, sebuah model pengembangan berbasis karakter 

kebangsaan telah dirancang. Model ini merupakan evolusi dari model Beyond the 

Wall, yang sebelumnya menekankan pendekatan eksploratif dengan lima sintaks 

utama. Model terbaru ini, yaitu Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 

Berdasarkan Karakter Kebangsaan, mengembangkan lima sintaks tersebut 

menjadi delapan sintaks yang lebih terstruktur dan komprehensif. 

Model awal Beyond the Wall berfokus pada lima sintaks utama untuk 

membangun kesadaran sosial dan memperkenalkan keberagaman melalui 

interaksi langsung dengan kelompok-kelompok berbeda. Proses seperti refleksi 

terhadap konteks sosial, eksplorasi dunia nyata, serta pembelajaran berbasis 

pengalaman menjadi dasar bagi individu untuk memahami dinamika sosial dan 

peran mereka dalam masyarakat yang majemuk. Pendekatan ini mendorong 

individu untuk keluar dari zona nyaman mereka dan terlibat dalam dunia yang 

penuh dengan perbedaan, sehingga pemahaman moderasi beragama terbentuk 

secara alami melalui pengalaman tersebut. 

Namun, dengan meningkatnya kebutuhan untuk memperdalam dan 

memperluas pembelajaran, model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 



79 
 

 
 

Berdasarkan Karakter Kebangsaan mengalami pengembangan, dengan 

penambahan tiga sintaks baru. Sintaks pertama hingga ketiga dalam model ini — 

yaitu Persiapan Kontekstual dan Pembentukan Kesadaran Sosial, Stimulasi 

Kesadaran, dan Pemetaan Diri bertujuan untuk membantu individu merefleksikan 

peran mereka dalam masyarakat, memahami nilai-nilai kebangsaan, serta 

mendorong kontribusi mereka dalam menciptakan masyarakat yang inklusif. 

Proses refleksi awal dan analisis sosial ini menjadi dasar yang kuat untuk 

menumbuhkan sikap empati, berpikir kritis, dan kemampuan berkolaborasi dalam 

menghadapi keberagaman. 

Selanjutnya, model ini melanjutkan dengan tahapan Eksplorasi Dunia Nyata 

dan Dialog Antar Agama, yang mendorong individu untuk berinteraksi dengan 

berbagai kelompok agama dan budaya. Proyek mini keberagaman yang dijalankan 

pada tahap ini memberikan kesempatan bagi individu untuk mengaplikasikan 

pemahaman mereka mengenai keberagaman dalam tindakan nyata. Seluruh 

kegiatan ini bertujuan untuk memperkuat keterampilan interpersonal dan 

kolaboratif yang sangat penting dalam membangun masyarakat yang harmonis. 

Pada tahapan Pembelajaran Berbasis Pengalaman, pemahaman individu 

tentang keberagaman diperdalam melalui keterlibatan langsung dalam program 

sosial yang berfokus pada perdamaian dan kolaborasi antar-komunitas. 

Pengalaman langsung ini menjadi sumber pembelajaran yang berharga, 

memungkinkan individu untuk menerapkan nilai-nilai moderasi beragama dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Tahapan berikutnya, Refleksi dan Penguatan Pemahaman, memberikan 

kesempatan bagi individu untuk mengevaluasi pengalaman yang telah mereka 



80 
 

 
 

jalani, baik secara individu maupun kelompok. Proses refleksi ini menjadi kunci 

untuk memperdalam pemahaman mereka tentang keberagaman dan moderasi 

beragama, serta mengintegrasikan nilai-nilai kebangsaan dalam kehidupan 

mereka. Setelah itu, tahapan Integrasi Nilai Pribadi diharapkan membantu 

individu untuk menyelaraskan pemahaman mereka mengenai moderasi beragama 

dengan nilai-nilai pribadi mereka, serta memperkuat komitmen terhadap perilaku 

moderat yang mendukung terciptanya masyarakat yang inklusif. 

Akhirnya, model ini diakhiri dengan tahapan Aksi Lanjutan dan Penerapan 

Nilai Perdamaian, yang melibatkan proses monitoring dan evaluasi dampak dari 

tindakan yang telah diambil. Proses evaluasi ini sangat penting untuk menilai 

sejauh mana pengalaman dan aksi yang dilakukan dapat menciptakan perubahan 

positif di masyarakat. Evaluasi ini memastikan bahwa dampak sosial yang 

dihasilkan berkontribusi dalam menciptakan lingkungan yang lebih inklusif, 

moderat, dan damai. 

Secara keseluruhan, model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 

Berdasarkan Karakter Kebangsaan ini menawarkan pendekatan yang lebih 

mendalam dalam membangun pemahaman serta keterampilan yang diperlukan 

untuk hidup dalam masyarakat yang beragam. Melalui sintaks-sintaks yang lebih 

terstruktur dan komprehensif, individu tidak hanya dilatih untuk memahami 

perbedaan, tetapi juga untuk mengintegrasikan nilai-nilai moderasi dan 

kebangsaan dalam tindakan mereka sehari-hari. Model ini bertujuan untuk 

menciptakan masyarakat yang lebih inklusif, harmonis, dan penuh toleransi. 



81 
 

 
 

Berdasarkan sintaks pengembangan Model Penguatan Pemahaman 

Moderasi Beragama (PPMB) berbasis karakter kebangsaan, ada beberapa teori 

yang digunakan model pembelajaran ini adalah: 

a. Teori Konstruktivisme (Vygotsky, Piaget) 

Dalam tahap Identifikasi dan Diskusi Isu Sosial & Keberagaman, 

pendekatan analitis yang digunakan untuk memahami akar masalah dan diskusi 

yang inklusif sangat relevan dengan teori konstruktivisme. Vygotsky menekankan 

pentingnya interaksi sosial dalam membangun pengetahuan dan keterampilan. 

Konsep scaffolding dan pembelajaran kolaboratif sangat relevan dengan 

pembahasan mengenai diskusi sosial dan pembelajaran inklusif86, dan Vygotsky 

menunjukkan bahwa bahasa adalah alat penting dalam perkembangan pemikiran 

kritis dan reflektif87. Sedangkan Piaget menjelaskan bagaimana konstruksi 

pengetahuan terjadi melalui interaksi individu dengan dunia sekitar. Ia 

mengemukakan bahwa pengalaman sosial dan pengamatan langsung adalah dasar 

dari perkembangan kognitif. Proses diskusi sosial yang inklusif dan partisipatif 

adalah alat penting dalam mengembangkan penalaran logis dan pemahaman 

empatik, yang sesuai dengan konsep Piaget tentang pembelajaran melalui 

interaksi dan eksplorasi88. Dan Piaget berpendapat bahwa pengetahuan 

berkembang melalui pengalaman konkret, dan bagaimana individu belajar melalui 

interaksi sosial dengan orang lain dan lingkungan mereka. Konsep Piaget tentang 

konstruktivisme sosial memperlihatkan bahwa pembelajaran bukan hanya hasil 

 
86 L S Vygotsky and M Cole, Mind in Society: Development of Higher Psychological Processes (United 
States of America: Harvard University Press, 1978), https://books.google.co.id/books?id=RxjjUefze_oC. 
87 Lev Vygotsky, Thought and Language, A Companion to the Philosophy of Mind (Cambridge, MA, 
Amerika Serikat: MIT Press, 1934), https://doi.org/10.7591/9781501741319-004. 
88 Jean Piaget, The Psychology of Intelligence (Paris, Prancis: Taylor & Francis, 1950). 



82 
 

 
 

dari pengalaman individu, tetapi juga hasil dari diskusi dan kolaborasi dengan 

orang lain, yang relevan dengan penguatan pemahaman moderasi beragama89. 

Kesimpulannya teori ini menekankan pentingnya pengalaman sosial dan 

kolaborasi dalam proses pembelajaran. Melalui diskusi sosial, individu dapat 

mengembangkan empati dan keterampilan berpikir kritis, yang sejalan dengan 

tujuan menguatkan pemahaman mengenai moderasi beragama. 

b. Teori Pembelajaran Sosial (Bandura) 

Pada bagian Pemetaan Diri dan Proyek Mini Keberagaman, teori 

pembelajaran sosial sangat terkait karena menekankan pentingnya belajar melalui 

observasi dan pengalaman sosial. Dalam konteks ini, proyek yang berfokus pada 

keberagaman memungkinkan individu untuk belajar dari pengalaman mereka dan 

melakukan refleksi sosial yang memperdalam pemahaman dan perilaku mereka 

terkait moderasi beragama. Teori Kognitif Sosial (Social Cognitive Theory), yang 

mengintegrasikan konsep pembelajaran sosial dengan kognisi individu. Bandura 

menekankan bahwa perilaku manusia adalah hasil dari interaksi antara individu, 

perilaku, dan lingkungan sosial mereka. ini relevan dengan proyek mini 

keberagaman, karena proyek tersebut memungkinkan individu untuk belajar dari 

interaksi sosial dan pengalaman kelompok, serta melakukan refleksi tentang 

perilaku mereka dalam konteks keberagaman90. 

c. Teori Refleksi (Dewey) 

Di tahap Jurnal Refleksi, teori refleksi dari Dewey digunakan untuk 

menjelaskan bagaimana individu mengevaluasi pengalaman mereka dalam 

 
89 Jean Piaget, The Child’s Conception of the World, ed. Joan and Andrew (London dan New York: Paladin, 
1926), https://doi.org/10.2307/1414262. 
90 Bandura A, “Social Foundations of Thought and Action,” The Health Psychology Reader (USA: Prentice-
Hall, 1986). 



83 
 

 
 

memahami keberagaman. Refleksi ini memungkinkan mereka untuk mengasah 

pemikiran kritis serta mengembangkan komitmen terhadap perilaku moderasi 

beragama. Proses berpikir reflektif, yang Dewey anggap sebagai proses yang 

penting dalam pendidikan dan pembelajaran. Refleksi adalah alat untuk 

pemecahan masalah, dan menurut Dewey, berpikir reflektif melibatkan evaluasi 

terhadap pengalaman dan pengetahuan yang dimiliki, serta memungkinkan 

seseorang untuk mengembangkan pemahaman yang lebih dalam tentang topik 

yang dipelajari, seperti keberagaman91. Dewey berpendapat bahwa pendidikan 

adalah proses reflektif, di mana individu menguji pengalaman mereka untuk 

mengembangkan pemahaman yang lebih dalam tentang dunia. Refleksi ini 

memungkinkan individu untuk menganalisis dan menilai pengalaman mereka, 

yang sangat relevan dalam tahap pemahaman keberagaman dan moderasi 

beragama92. 

d. Teori Pembelajaran Experiential (Kolb) 

Pada tahap Experiential Learning, teori Kolb sangat relevan karena teori ini 

mengutamakan pembelajaran yang diperoleh melalui pengalaman langsung. 

Melalui keterlibatan dalam Experiential Learning, individu dapat memperoleh 

pengalaman yang mendalam dan melakukan refleksi untuk memperkuat 

pemahaman mereka tentang keberagaman dan moderasi beragama. Kolb 

mengemukakan bahwa pembelajaran terjadi melalui siklus empat tahap: 

pengalaman konkret, refleksi, konseptualisasi abstrak, dan eksperimen aktif. 

Dalam konteks Experiential Learning, individu mengalami pengalaman langsung 

 
91 Jhon Dewey, How Do We ‘Think’? (New York: DigiCat, 2022), 
https://doi.org/10.1002/9780470773260.ch3. 
92 Dewey, Democracy and Education. 



84 
 

 
 

yang mendorong mereka untuk merefleksikan pengalaman tersebut dan kemudian 

mengembangkan pemahaman yang lebih dalam tentang keberagaman dan 

moderasi beragama93. Kesimpulannya Kolb menggambarkan bagaimana individu 

dapat mengasimilasi pengalaman mereka untuk memperkaya pengetahuan dan 

keterampilan mereka, yang sangat relevan dengan pembelajaran tentang moderasi 

beragama dalam situasi yang penuh dengan keberagaman. Dan Kolb 

menunjukkan bahwa gaya pembelajaran yang berbeda mempengaruhi cara orang 

mengolah pengalaman mereka, dan ini bisa sangat membantu dalam memahami 

bagaimana individu mengembangkan pemahaman tentang moderasi beragama94. 

e. Teori Kecerdasan Emosional (Goleman) 

Dalam proses seperti Stimulasi Kesadaran dan Integrasi Nilai Pribadi, 

kecerdasan emosional memainkan peran penting. Kecerdasan emosional 

mencakup pengelolaan perasaan dan pengembangan empati, yang memungkinkan 

individu untuk lebih sadar akan diri mereka dan lebih siap berkontribusi dalam 

membangun masyarakat yang inklusif dan toleran. Goleman mengemukakan 

bahwa kecerdasan emosional melibatkan lima komponen utama: kesadaran diri, 

pengelolaan emosi, motivasi, empati, dan keterampilan sosial. Dalam konteks 

stimulasi kesadaran dan integrasi nilai pribadi, kecerdasan emosional memainkan 

peran besar dalam membantu individu mengenali dan mengelola perasaan mereka, 

yang sangat penting untuk membangun kesadaran diri dan komitmen terhadap 

keberagaman95. Sehingga Kecerdasan emosional memungkinkan individu untuk 

mengelola perasaan mereka, serta mengembangkan empati, yang membuat 

 
93 Kolb, Experiential Learning: Experience as The Source of Learning and Development. 
94 David A Kolb and Alice Y Kolb, The Kolb Learning Style Inventory (Boston: MA: Hay Resources Direct, 
2007). 
95 Danel. Goleman, Emotional Intelligence: Why It Can Matter More than IQ (Bloomsbury, 1996). 



85 
 

 
 

mereka lebih siap untuk berkontribusi dalam membangun masyarakat yang lebih 

inklusif dan toleran. Ini sejalan dengan pentingnya kesadaran diri dalam proyek 

keberagaman dan moderasi beragama. 

3) Peta Konsep Model PPMB Berbasih Karakter Kebangsaan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2.1 Peta Kosep Model PPMB Berbasis Karakter Kebangsaan 

a. Di tengah peta konsep, ada Model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama yang menjadi inti dari seluruh proses ini. Model ini 

mencakup beberapa elemen atau tahap yang saling berhubungan untuk 

mengembangkan pemahaman dan perilaku moderasi beragama 

b. Pada baris lingkaran ke dua terdapat sintak atau tahapan model 

pembelajaran penguatan pemahaman moderasi beragama, berikut 

tahapan dari model PPMB:   

1) Identifikasi dan Diskusi Isu Sosial & Keberagaman: Identifikasi 

isu sosial membutuhkan kepekaan dan keterbukaan. Pendekatan 

analitis membantu memahami akar masalah, sementara diskusi 



86 
 

 
 

inklusif mendorong refleksi kritis dan solusi yang 

komprehensif. Proses ini juga mengembangkan empati, berpikir 

kritis, dan keterampilan kolaboratif dalam menghadapi 

keberagaman. 

2) Stimulasi Kesadaran: Stimulasi kesadaran meningkatkan 

kepekaan individu terhadap isu sosial dan keberagaman. 

Melalui refleksi, pengalaman, dan diskusi, mereka memahami 

dampak permasalahan dan mengembangkan empati. Dengan 

kesadaran yang tumbuh, individu lebih siap berkontribusi dalam 

menciptakan masyarakat inklusif dan toleran. 

3) Pemetaan Diri: Pemetaan diri membantu individu mengenali 

peran, nilai, dan bias mereka dalam menghadapi isu sosial. 

Melalui refleksi kritis, mereka dapat memahami potensi serta 

tanggung jawabnya dalam menciptakan lingkungan yang 

inklusif dan beragam.  

4) Proyek Mini Keberagaman: Proyek Mini Keberagaman 

mengajak individu menerapkan pemahaman tentang 

inklusivitas melalui aksi nyata. Dengan merancang proyek 

kecil, mereka mengembangkan keterampilan kritis, kolaborasi, 

dan empati dalam membangun masyarakat harmonis.  

5) Experiential Learning: Experiential Learning memperkuat 

pemahaman individu melalui pengalaman langsung dalam isu 

keberagaman. Dengan keterlibatan aktif dalam proyek mini, 

mereka mengembangkan keterampilan berpikir kritis, empati, 



87 
 

 
 

dan kolaborasi. Proses ini memungkinkan refleksi mendalam 

dan pembelajaran yang lebih bermakna dalam menciptakan 

lingkungan inklusif.  

6) Jurnal Refleksi: Jurnal Refleksi membantu individu 

mengevaluasi pengalaman dan pemahaman mereka terhadap 

keberagaman. Dengan menulis refleksi, mereka dapat 

memperdalam pemikiran kritis, mengasah empati, dan 

merumuskan langkah konkret untuk menciptakan lingkungan 

inklusif. 

7) Integrasi Nilai Pribadi: Integrasi Nilai Pribadi membantu 

individu menyelaraskan pemahaman mereka tentang 

keberagaman dengan nilai-nilai moderasi dan karakter 

kebangsaan, seperti Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika. 

Melalui refleksi diri dan pengalaman langsung, individu 

diperkuat untuk mengembangkan empati, keterbukaan, dan 

tanggung jawab sosial. Hal ini bertujuan untuk menciptakan 

lingkungan yang inklusif, harmonis, dan saling menghormati, 

serta mendorong penerapan prinsip-prinsip moderasi dan 

toleransi dalam kehidupan sehari-hari. 

8) Monitoring & Evaluasi Dampak: Monitoring & Evaluasi 

Dampak memungkinkan individu menilai efektivitas 

pengalaman dan aksi mereka dalam keberagaman. Dengan 

refleksi dan umpan balik, mereka dapat mengukur perubahan 

sikap, keterampilan, serta dampak sosial yang dihasilkan, guna 



88 
 

 
 

meningkatkan kontribusi dalam menciptakan lingkungan 

inklusif. 

c. Pada baris lingkaran ke tiga terdapat 4 indikator moderasi beragama:  

1) Komitmen Kebangsaan: Komitmen kebangsaan merupakan 

indikator yang sa ngat penting untuk melihat sejauh mana cara 

pandang, sikap, dan praktik beragama seseorang berdampak 

pada kesetiaan terhadap konsensus dasar kebangsaan, terutama 

terkait dengan penerimaan Pancasila sebagai ideologi ne gara, 

sikapnya terhadap tantangan ideologi yang berlawan an dengan 

Pancasila, serta nasionalisme. Sebagai bagian dari komitmen 

kebangsaan adalah penerimaan terhadap prinsipprinsip 

berbangsa yang tertuang dalam Kons titusi UUD 1945 dan 

regulasi di bawahnya 

2) Toleransi: Toleransi merupakan sikap untuk memberi ruang dan 

tidak mengganggu hak orang lain untuk berkeyakinan, 

mengekspresikan keyakinannya, dan menyampaikan pen dapat, 

meskipun hal tersebut berbeda dengan apa yang kita yakini. 

Dengan demikian, toleransi mengacu pada sikap ter buka, 

lapang dada, sukarela, dan lembut dalam menerima perbedaan. 

Toleransi selalu disertai dengan sikap hormat, menerima orang 

yang berbeda sebagai bagian dari diri kita, dan berpikir positif. 

3) Antikekerasan: Sebagai penolakan terhadap segala bentuk 

kekerasan yang digunakan untuk mencapai tujuan sosial atau 

politik, termasuk kekerasan fisik, verbal, dan ideologis yang 



89 
 

 
 

mengatasnamakan agama. Kekerasan ini sering terkait dengan 

radikalisme yang bertujuan mengubah sistem sosial dan politik 

dengan cara ekstrem, yang bertentangan dengan prinsip 

moderasi beragama. Moderasi beragama mengajak untuk 

menghindari ekstremisme dan kekerasan dalam upaya 

mempromosikan perubahan, dengan menekankan pentingnya 

dialog, toleransi, dan penghormatan terhadap kehidupan 

bersama dalam keberagaman. 

4) Akomodatif terhadap kebudayaan local: Digunakan untuk 

melihat sejauh mana kesediaan untuk menerima praktik amaliah 

keagamaan yang mengakomodasi kebudayaan lokal dan tradisi. 

Orangorang yang moderat memiliki kecenderungan lebih ramah 

dalam penerimaan tradisi dan budaya lokal da lam perilaku 

keagamaannya, sejauh tidak bertentangan de ngan pokok ajaran 

agama. Tradisi keberagamaan yang tidak kaku, antara lain, 

ditandai dengan kesediaan untuk meneri ma praktik dan 

perilaku beragama yang tidak sematamata menekankan pada 

kebenaran normatif, melainkan juga me nerima praktik 

beragama yang didasarkan pada keutamaan, tentu, sekali lagi, 

sejauh praktik itu tidak bertentangan de ngan hal yang prinsipil 

dalam ajaran agama. Sebaliknya, ada juga kelompok yang 

cenderung tidak akomodatif terhadap tradisi dan kebudayaan, 



90 
 

 
 

karena mempraktikkan tradisi dan budaya dalam beragama akan 

dianggap sebagai tindakan yang mengotori kemurnian agama96. 

d. Pada Baris lingkaran ke empat terdapat tiga Karakter kebangsaan, yaitu:  

1) Ukhuwwah Islamiyyah: adalah bentuk solidaritas yang harus 

dimiliki oleh umat Islam sebagai sesama Muslim, dengan tujuan 

mempererat persatuan umat Islam dalam bingkai ajaran Islam. 

2) Ukhuwwah Wathaniyyah: mengajarkan bahwa persaudaraan 

tidak hanya terbatas pada sesama Muslim, tetapi juga kepada 

sesama warga negara Indonesia. Persaudaraan ini menjadi 

landasan dalam membangun rasa cinta terhadap bangsa dan 

negara Indonesia, tanpa membedakan perbedaan agama atau 

suku 

3) Ukhuwwah Basyariyyah: mengingatkan bahwa semua manusia 

adalah saudara, tanpa memandang agama atau ras. Hal ini 

sejalan dengan ajaran universalitas dalam Islam yang 

menekankan nilai-nilai kemanusiaan dan kesejahteraan 

bersama97. 

5. Karakter Kebangsaan 

Trilogi Ukhuwwah KH Achmad Siddiq sangat layak dikaji bukan hanya 

sebagai etika persaudaraan, tetapi sebagai fondasi konseptual karakter kebangsaan 

Indonesia yang berakar pada ajaran Islam dan sekaligus responsif terhadap realitas 

kemajemukan nasional. Dengan kata lain, trilogi ini menggeser wacana 

 
96 Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama. 
97 Muchamad Saiful Muluk, Rika Wahyuni Tambunan, and Ardiansyah Bagus Suryanto, “NAHDLATUL 
ULAMA AND THE TRILOGY OF BROTHERHOOD,” Lisyabab : Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 2023, 
https://doi.org/10.58326/jurnallisyabab.v4i1.154. 



91 
 

 
 

nasionalisme dari sekadar loyalitas politis menjadi proyek pembentukan karakter 

kolektif yang menyeimbangkan iman, kebangsaan, dan kemanusiaan98. Konsep 

Karakter Kebangsaan yang diusung oleh KH Achmad Siddiq adalah usaha untuk 

menghubungkan ajaran Islam dengan semangat nasionalisme Indonesia, di tengah 

keberagaman yang menjadi ciri khas bangsa ini. Menurut beliau, persatuan umat 

Islam dan masyarakat Indonesia tidak hanya dibangun atas dasar prinsip agama, 

tetapi juga berlandaskan kesadaran kolektif akan pentingnya menjaga kedamaian 

dan kerukunan dalam keberagaman. Dalam kerangka ini, ukhuwwah tidak 

berhenti sebagai wacana normatif, tetapi menjadi habitus: cara melihat sesama 

warga dan sesama manusia yang kemudian membentuk sikap politik, sosial, dan 

kultural yang menjunjung persatuan. 

Salah satu kontribusi terbesar beliau adalah pengembangan Trilogi 

Ukhuwwah, yang terdiri dari Ukhuwwah Islamiyyah, Ukhuwwah Wathaniyyah, 

dan Ukhuwwah Basyariyyah. Ketiga prinsip ini tidak hanya mengajarkan 

pentingnya persaudaraan antar umat Islam, tetapi juga memperluas pemahaman 

persaudaraan tersebut untuk mencakup seluruh umat manusia, sambil 

menekankan pentingnya persatuan bangsa Indonesia demi mencapai 

kemaslahatan bersama. Ketika trilogi ini diinternalisasi sebagai nilai hidup, ia 

membentuk profil karakter kebangsaan yang religius, nasionalis, dan humanis 

sekaligus sebuah kombinasi yang sangat dibutuhkan di tengah menguatnya politik 

identitas eksklusif. 

 

 
98 Ali Mursyid Azisi and Agoes Moh. Moefad, “NU AND NATIONALISM: A Study of KH. Achmad Shiddiq’s 
Trilogy of Ukhuwah as an Effort to Nurture Nationalism Spirit of Indonesian Muslims.” 



92 
 

 
 

Konsep Karakter Kebangsaan yang diusung oleh KH Achmad Siddiq adalah 

usaha untuk menghubungkan ajaran Islam dengan semangat nasionalisme 

Indonesia, di tengah keberagaman yang menjadi ciri khas bangsa ini. Menurut 

beliau, persatuan umat Islam dan masyarakat Indonesia tidak hanya dibangun atas 

dasar prinsip agama, tetapi juga berlandaskan kesadaran kolektif akan pentingnya 

menjaga kedamaian dan kerukunan dalam keberagaman99. KH Achmad Siddiq, 

seorang cendekiawan Islam, pemikir, dan tokoh pemimpin terkemuka, 

mengembangkan sebuah kerangka konseptual yang menggabungkan perspektif 

nasional dan agama, terutama melalui Trilogi Ukhuwwah100. Filsafat beliau 

menyatukan pemikiran Islam dengan nasionalisme Indonesia, dengan tujuan 

mempromosikan persatuan, penghormatan, dan perdamaian di berbagai 

komunitas. Konsep ini tidak hanya berakar pada ajaran Islam, tetapi juga selaras 

dengan nilai pluralisme yang tercermin dalam masyarakat Indonesia. 

Trilogi Ukhuwwah terdiri dari tiga prinsip utama: 

1. Ukhuwwah Islamiyyah (Persaudaraan Islam): Menekankan pentingnya 

persatuan umat Islam, konsep ini menekankan solidaritas dan kerjasama antar 

umat Islam berdasarkan keyakinan yang sama, sebagaimana tercantum dalam 

ajaran Al-Qur’an dan Hadis. 

2. Ukhuwwah Wathaniyyah (Persaudaraan Kebangsaan): Prinsip ini 

mengajak persatuan di antara warga negara Indonesia, tanpa memandang latar 

belakang etnis, agama, atau budaya mereka. Ini mendorong rasa nasionalisme 

yang mendalam dan komitmen terhadap kesejahteraan bangsa secara 

 
99 Muhammad Faiz, “Legasi KH Achmad Siddiq Bagi Umat Islam, Negara Dan Bangsa Indonesia,” 2021, 1–
19, https://www.republika.co.id/berita/dunia-islam/khazanah/13/01/11/mggowj-kh-achmad-shiddiq-. 
100 Ali Mursyid Azisi and Agoes Moh. Moefad, “NU AND NATIONALISM: A Study of KH. Achmad Shiddiq’s 
Trilogy of Ukhuwah as an Effort to Nurture Nationalism Spirit of Indonesian Muslims.” 



93 
 

 
 

keseluruhan, sambil menghargai keberagaman yang ada dalam masyarakat 

Indonesia. 

3. Ukhuwwah Basyariyyah (Persaudaraan Kemanusiaan): Komponen 

terakhir dari trilogi ini mengajukan bahwa persaudaraan juga melampaui 

batas negara, mengedepankan hak asasi manusia universal dan saling 

menghormati antar semua orang, tanpa memandang agama atau kebangsaan 

mereka101. 

Pemikiran KH Achmad Siddiq mengenai nasionalisme sangat erat kaitannya 

dengan keyakinan agamanya. Beliau percaya bahwa Pancasila, sebagai dasar 

negara Indonesia, sepenuhnya sejalan dengan prinsip-prinsip Islam. Pancasila 

bukan dilihat sebagai ideologi yang bertentangan dengan Islam, tetapi sebagai 

kesepakatan bersama yang mengandung nilai-nilai universal yang sesuai dengan 

ajaran Islam. Pemikiran ini sangat penting pada masa pemerintahan Orde Baru, 

ketika Pancasila dijadikan dasar tunggal bagi organisasi politik. KH Achmad 

Siddiq berusaha merukunkan kebijakan pemerintah dengan nilai-nilai yang ada 

dalam komunitas Islam, untuk memastikan bahwa Pancasila diterima tanpa 

mengorbankan prinsip-prinsip ajaran Islam. Pemikiran beliau tidak hanya bersifat 

teoretis, tetapi juga memiliki dampak yang berkelanjutan dalam dunia praktis, 

terutama di dalam Nahdlatul Ulama (NU), organisasi Islam terbesar di Indonesia. 

Lewat kepemimpinan beliau, NU tetap fokus pada peranannya sebagai organisasi 

sosial keagamaan dan tidak terlibat dalam politik praktis, dengan menjaga 

integritas spiritual anggotanya dan menghindari manipulasi politik102. 

 
101 Ali Mursyid Azisi and Agoes Moh. Moefad. 
102 Nur Sidik, “Tasawuf Nusantara: Pemikiran Tasawuf KH. Ahmad Siddiq Jember,” Esoterik, 2018, 
https://doi.org/10.21043/esoterik.v4i1.4499. 



94 
 

 
 

Warisan pemikiran KH Achmad Siddiq terus hidup dan bergaung di 

Indonesia hingga saat ini. Penekanan beliau pada pluralisme, toleransi, dan 

persatuan bangsa menjadi prinsip-prinsip yang sangat relevan dalam diskusi-

diskusi kontemporer mengenai identitas nasional dan kerukunan beragama. 

Konsep Trilogi Ukhuwwah yang beliau kembangkan memberi wawasan penting 

tentang bagaimana agama dan nasionalisme bisa saling mendukung, bukannya 

saling bertentangan. Pemikiran ini merupakan salah satu legasi terbesar KH 

Achmad Siddiq, yang dapat terus menginspirasi umat Islam, bangsa Indonesia, 

dan dunia internasional dalam menjaga harmoni di tengah keragaman. 

KH Ahmad Siddiq mengajarkan bahwa Ukhuwwah Islamiyyah adalah 

bentuk solidaritas yang harus dimiliki oleh umat Islam sebagai sesama Muslim, 

dengan tujuan mempererat persatuan umat Islam dalam bingkai ajaran Islam. 

Solidaritas ini berfokus pada kepedulian, saling membantu, dan menjaga 

keharmonisan antar sesama Muslim, sehingga tercipta rasa kebersamaan yang 

kuat. Selanjutnya, Ukhuwwah Wathaniyyah mengajarkan bahwa persaudaraan 

tidak hanya terbatas pada sesama Muslim, tetapi juga kepada sesama warga negara 

Indonesia. Konsep ini menekankan pentingnya rasa cinta tanah air dan persatuan 

nasional, yang berlandaskan pada kebersamaan sebagai sesama anak bangsa, 

tanpa memandang perbedaan agama, suku, atau latar belakang. Sementara itu, 

Ukhuwwah Basyariyyah mengingatkan bahwa semua manusia adalah saudara, 

tanpa memandang agama atau ras. Ini sejalan dengan ajaran universalitas dalam 

Islam yang menekankan nilai-nilai kemanusiaan dan kesejahteraan bersama. 

Dengan demikian, konsep trilogi Ukhuwwah yang diperkenalkan oleh KH Ahmad 

Siddiq bertujuan untuk membangun semangat nasionalisme yang inklusif, yang 



95 
 

 
 

menghargai perbedaan, dengan tujuan bersama untuk kemaslahatan umat 

manusia103. 

Dengan pemikiran beliau yang mendalam, KH Achmad Siddiq memberikan 

kita pandangan yang sangat berharga tentang bagaimana membangun sebuah 

bangsa yang toleran, inklusif, dan bersatu, sambil tetap berpegang teguh pada 

nilai-nilai agama yang luhur. 

Trilogi Ukhuwwah KH Achmad Siddiq, sebagaimana dielaborasi secara 

mendalam dalam kajian monumentalnya Pemikiran Kebangsaan KH. Ahmad 

Siddiq dan Pemikiran KH. Achmad Siddiq Tentang Tajdid dan Pancasila (1947-

1991) bukan sekadar doktrin persaudaraan, melainkan arsitektur intelektual yang 

menjembatani teologi Islam dengan dinamika kebangsaan Indonesia pasca-

kemerdekaan. Dengan pendekatan historis-kritis yang teliti, mengungkap 

bagaimana KH. Achmad Siddiq merancang trilogi ini sebagai respons terhadap 

ketegangan antara aspirasi Islam politik dan konsensus Pancasila, menjadikannya 

fondasi karakter kebangsaan yang mampu menyerap pluralisme tanpa 

mengorbankan esensi keislaman104. 

Integrasi trilogi ini dengan teori moderasi beragama, sebagaimana dalam 

kerangka wasatiyyah Kamali105, memperkaya analisis menjadi lebih tajam: 

Ukhuwwah Wathaniyyah secara eksplisit merealisasikan komitmen kebangsaan 

sebagai indikator moderasi, sementara Basyariyyah menangkal ekstremisme 

dengan menegaskan batas kemanusiaan atas nama agama. Pemikiran KH. 

Achmad Siddiq ini bukan oportunisme politik NU, melainkan hermeneutika syar’i 

 
103 Muluk, Tambunan, and Suryanto, “NAHDLATUL ULAMA AND THE TRILOGY OF BROTHERHOOD.” 
104 Wildani Hefni dkk, Visi Kebangsaan Kiai Haji Achmad Siddiq Dalam Paradigma Keilmuan UIN KHAS 
Jember, ed. Wildani Hefni (Yogyakarta: Bildung Nusantara, 2021). 
105 Mohammad Hashim Kamali, The Middle Path of Moderation in Islam. 



96 
 

 
 

yang kritis terhadap ghuluw baik ultra-konservatif yang menolak Pancasila 

maupun liberal yang meminggirkan agama dari kehidupan public106. 

 

 

  

 
106 Wildani Hefni dkk, Visi Kebangsaan Kiai Haji Achmad Siddiq Dalam Paradigma Keilmuan UIN KHAS 
Jember. 



 
 

97 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN DAN PENGEMBANGAN 

 

A. Model Penelitian dan Pengembangan 

Model pembelajaran Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 

dikembangkan menggunakan Penelitian RnD dengan pendekatan model Plomp, yang 

terdiri dari tiga tahap utama: Preliminary Research (penelitian pendahuluan), 

Development or Prototyping (pengembangan atau pembuatan prototipe), dan 

Assessment (penilaian). Pendekatan ini dirancang untuk memastikan pengembangan 

model pembelajaran yang terstruktur, berbasis data, dan relevan dengan kebutuhan 

peserta didik serta konteks Pendidikan 107. 

Pada tahap Preliminary Research, fokus utamanya adalah mengidentifikasi 

kebutuhan, masalah, dan potensi yang ada melalui analisis menyeluruh serta kajian 

literatur. Langkah ini juga mencakup pengumpulan informasi tentang karakteristik 

peserta didik untuk memastikan model yang dikembangkan dapat diterapkan secara 

efektif. Tahap berikutnya, Development or Prototyping, melibatkan pembuatan 

rancangan awal model pembelajaran yang kemudian diimplementasikan menjadi 

prototipe nyata. Validasi oleh para ahli dilakukan untuk mengevaluasi kesesuaian 

model dengan teori pendidikan dan kebutuhan yang telah diidentifikasi. Uji coba 

dalam skala kecil juga menjadi bagian penting pada tahap ini untuk menguji 

kelayakan awal dan mendapatkan umpan balik untuk perbaikan. 

 
107 Tjeerd Plomp and Nienke Nieveen, Educational Design Research, Netherlands Institute for Curriculum 
Development: SLO, 2013, http://www.eric.ed.gov/ERICWebPortal/recordDetail?accno=EJ815766. 



98 
 

 
 

Tahap terakhir, yaitu Assessment, bertujuan untuk mengevaluasi efektivitas 

dan dampak model pembelajaran yang telah dikembangkan. Pengujian dilakukan 

dalam skala lebih besar untuk mengukur keberhasilan model dalam mencapai tujuan 

pembelajaran. Evaluasi formatif dan sumatif digunakan untuk mengidentifikasi 

kekuatan, kelemahan, serta potensi penyempurnaan model sebelum 

diimplementasikan secara luas. Ketiga tahap ini saling terhubung dan saling 

mendukung untuk memastikan bahwa model pembelajaran yang dihasilkan tidak 

hanya efektif, tetapi juga inovatif, sesuai kebutuhan peserta didik, dan relevan dengan 

tantangan pendidikan di masa kini. Pendekatan iteratif ini memungkinkan 

penyempurnaan model secara berkelanjutan sehingga dapat memberikan dampak 

positif yang maksimal dalam proses pembelajaran. 

B. Prosedur Penelitian dan Pengembangan 

Penelitian menggunakan penelitian pengembangan (Research and Development). 

Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk mengembangkan model pembelajaran 

Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) yang berbasis Karakter 

Kebangsaan dalam Meningkatkan Pemahaman Moderasi siswa. Pengembangan model 

PPMB menggunakan Model Plomp yang terdiri dari tiga tahapan utama dilakukan secara 

sistematis. Pada tahap Preliminary Research (Penelitian Pendahuluan), dilakukan analisis 

kebutuhan, identifikasi masalah pembelajaran, dan penetapan tujuan serta karakteristik 

peserta didik, guna memastikan Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) 

relevan dalam Aktualisasi Nilai-nilai karakter toleransi siswa disekolah. Tahap Development 

or Prototyping (Pengembangan atau Pembuatan Prototipe) mencakup perancangan, realisasi, 

dan pengujian prototipe model yang melibatkan pengembangan bahan ajar, media 

pembelajaran, dan instrumen evaluasi, diikuti dengan uji coba terbatas untuk mendapatkan 

umpan balik dan revisi. Tahap terakhir, Assessment (Penilaian), melibatkan implementasi 



99 
 

 
 

model pada skala lebih luas untuk mengukur efektivitasnya melalui evaluasi sumatif, 

sekaligus mendiseminasikan model agar dapat diterapkan secara praktis di berbagai 

konteks pembelajaran. Proses ini memastikan model PPMB dikembangkan secara valid, 

efektif, dan mudah digunakan. Setelah model ini dikembangkan, penelitian eksperimen akan 

dilaksanakan untuk mengukur efektifitas penerapan model terhadap nilai-nilai karakter 

toleransi siswa. 

 

Tabel 3.1 Langkah Tiga Tahapan Utama Pengembangan Model PPMB melalui RnD Model 

Plomp 

Tahapan Kriteria Deskripsi Singkat Aktivitas 

Preliminary Research 

(Penelitian 

Pendahuluan):  

Langkah ini bertujuan 

untuk memastikan 

dasar yang kuat bagi 

pengembangan model 

Penguatan Pemahaman 

Moderasi Beragama 

Analisis kebutuhan 

Kebutuhan khusus dalam pembelajaran 

Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama untuk peserta didik dan 

institusi yang terkait dengan pendidikan 

moderasi beragama mencakup upaya 

untuk mengintegrasikan nilai-nilai seperti 

penguatan pemahaman Moderasi 

Analisis masalah 

Mengkaji kendala dalam metode 

pembelajaran yang ada, baik dari sisi 

siswa, guru, maupun lingkungan 

pembelajaran. 

Kajian literatur 

Menggali teori, konsep, dan model 

pembelajaran yang relevan untuk 

membangun landasan konseptual. 

Identifikasi 

karakteristik 

peserta didik 

Mengidentifikasi karakteristik target 

peserta didik, termasuk latar belakang, 

kemampuan, dan kebutuhan khusus, 

untuk memastikan kesesuaian model yang 

dikembangkan. 

Penetapan tujuan 

Merumuskan tujuan penelitian yang 

spesifik, terukur, relevan, dan terarah 

sebagai dasar pengembangan model " 

Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama." 



100 
 

 
 

Tahapan Kriteria Deskripsi Singkat Aktivitas 

Development or 

Prototyping 

(Pengembangan atau 

Pembuatan 

Prototipe):  

Tahap ini melibatkan 

perancangan, 

pembuatan, dan 

pengujian model dalam 

skala kecil 

Pengembangan 

prototipe 

Menyusun kerangka model Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama, 

termasuk langkah-langkah pembelajaran, 

strategi pengajaran, media pembelajaran, 

dan alat evaluasi. Prototipe awal 

mencakup desain konseptual dan 

operasional. 

Realisasi prototipe 

Mengembangkan prototipe menjadi 

produk konkret, seperti modul 

pembelajaran berbasis Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama, lembar 

kerja siswa, panduan guru (modul ajar), 

dan buku guru.  

Validasi Ahli 

Memvalidasi prototipe oleh para ahli 

untuk menilai kualitas konten, desain, dan 

kualitas teknis dari prototipe terkait 

kepraktisan, efektivitas, dan efisiensi 

model secara teoritis. 

Uji Coba Terbatas 

Mengimplementasikan prototipe pada 

kelompok kecil siswa untuk 

mengumpulkan data awal terkait 

kepraktisan, efektivitas, dan efisiensi 

model. 

Evaluasi formatif 

Menggunakan umpan balik dari uji coba 

untuk mengidentifikasi kekuatan dan 

kelemahan model. 

Revisi Akhir Model 

Melakukan perbaikan berdasarkan hasil 

evaluasi untuk memastikan model siap 

diterapkan pada skala lebih luas. 

Assessment 

(Penilaian):  

Tahap ini bertujuan 

untuk mengevaluasi 

keberhasilan dan 

dampak model 

Implementasi Skala 

Penuh 

Menerapkan model Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama dalam 

kelas yang lebih luas atau institusi 

pendidikan untuk menguji efektivitasnya 

dalam konteks nyata. 

Evaluasi sumatif 

Menilai keberhasilan model PPMB dalam 

mencapai tujuan pembelajaran, khususnya 

peningkatan keterampilan berpikir lateral 

siswa. Data dikumpulkan melalui 

pendidikan evaluasi, seperti tes, 

observasi, dan wawancara. 

Rekomendasi 

penerapan  

Menyusun panduan atau rekomendasi 

bagi guru dan institusi untuk mengadopsi 

model PPMB dalam pembelajaran 

mereka. 



101 
 

 
 

Tahapan Kriteria Deskripsi Singkat Aktivitas 

Diseminasi model 

Membagikan hasil pengembangan kepada 

komunitas pendidikan melalui seminar, 

publikasi, atau pelatihan untuk 

memperluas penerapan model PPMB. 

 

Pengembangan model pembelajaran Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama dengan menerapkan model Plomp dilakukan melalui proses sistematis 

yang terdiri atas tiga tahap utama, yaitu Preliminary Research, Development or 

Prototyping, dan Assessment. Ketiga tahap ini saling terintegrasi untuk menghasilkan 

model pembelajaran yang relevan, efektif, dan praktis. Tahap Preliminary Research 

bertujuan untuk mengidentifikasi kebutuhan, permasalahan pembelajaran, serta 

landasan teoretis, sehingga menciptakan dasar konseptual yang kokoh bagi 

pengembangan model. Tahap Development or Prototyping mencakup aktivitas 

perancangan, implementasi, dan pengujian prototipe, dengan memanfaatkan umpan 

balik untuk memperbaiki model yang dikembangkan. Pada tahap Assessment, model 

yang telah diperbarui diterapkan secara lebih luas dan dievaluasi secara sumatif guna 

mengukur efektivitasnya dalam meningkatkan kemampuan berpikir lateral siswa. 

Hasil evaluasi ini juga menjadi dasar untuk memberikan rekomendasi penerapan dan 

diseminasi kepada komunitas pendidikan. Proses ini memastikan bahwa model 

PPMB tidak hanya memiliki validitas teoretis, tetapi juga terbukti efektif secara 

praktis, sebagaimana dibuktikan oleh penelitian terbaru yang menyoroti 

keberhasilannya dalam mendukung pembelajaran inovatif. 

 



102 
 

 
 

 

 

Gambar 3.1 Bagan Alur Tahapan Penelitian dan Pengembangan Model PPMB 

  

Analisis 

Kebutuhan 

Analisis 

Masalah 

Kajian 

Literatur 

Identifikasi 

Karakteristik 

Peserta Didik 

Penetapan Tujuan 

P
relim

in
a

ry R
esea

rch
 

(P
en

elitia
n

 P
en

d
a
h

u
lu

a
n

) 

Pengembangan 

Prototipe D
evelo

p
m

en
t o

r P
ro

to
typ

in
g

 

 (P
en

g
em

b
a

n
g

a
n

 a
ta

u
 P

em
b
u

a
ta

n
 P

ro
to

tip
e) 

Realisasi 

Prototipe 
Validasi Ahli 

Uji Coba 

Terbatas 

Revisi Akhir 

Model 

A
ssessm

en
t 

(P
en

ila
ia

n
) 

Implementasi 

Skala Penuh 

Evaluasi 

Sumatif 

Rekomendasi 

Penerapan 
Diseminasi 

Model 

Evaluasi 

Formatif 

Valid Revisi 
Tidak 

Ya 

Revisi Minor 
Revisi Mayor 

Revisi 



103 
 

 
 

C. Uji Coba Produk 

Pengujian produk bertujuan untuk mencapai standar produk pembelajaran 

berbasis integrasi yang digunakan sebagai tolok ukur dalam menentukan 

efektivitas, efisiensi, serta daya tarik dari produk yang dihasilkan, sekaligus 

memastikan validitasnya. Peneliti melalui beberapa tahapan dalam proses uji coba, 

yaitu: 

1. Desain Uji Coba 

Proses pengujian Model Pembelajaran yang dikembangkan melibatkan tiga 

kategori ahli, yakni ahli materi Pendidikan Agama Islam (PAI) serta ahli dalam 

bidang Model Pembelajaran. Evaluasi yang dilakukan oleh para ahli ini menjadi 

dasar dalam melakukan revisi pada tahap awal. Proses revisi berlangsung secara 

terus-menerus hingga modul ajar memenuhi standar kelayakan dan siap diterapkan 

dalam pembelajaran. 

Desain uji coba dalam pengembangan Model Penguatan Pemahaman 

Moderasi Beragama serta uji coba Model Pembelajaran berbasis Karakter 

Kebangsaan untuk meningkatkan pemahaman Moderasi Beragama siswa SMPN 2 

Mayang Jember bertujuan untuk mengukur validitas, kepraktisan, serta efektivitas 

produk. Uji coba ini dilakukan dalam dua tahap, yakni pada subjek ahli dan subjek 

guru serta peserta didik. 

Pada tahap pertama, para ahli menilai Model Pembelajaran yang 

dikembangkan. Hasil evaluasi menunjukkan bahwa Model Pembelajaran tersebut 

layak digunakan, meskipun masih terdapat beberapa aspek yang perlu diperbaiki. 

Masukan dari para ahli mencakup evaluasi terhadap konsep pembelajaran, materi, 

serta tampilan Model Pembelajaran. Berdasarkan saran yang diberikan, revisi 



104 
 

 
 

dilakukan guna meningkatkan kualitas produk agar lebih efektif dan sesuai dengan 

kebutuhan pembelajaran. 

Tahap kedua merupakan uji coba empiris yang melibatkan guru mata 

pelajaran Pendidikan Agama Islam dan peserta didik SMPN 2 Mayang Jember. 

Tahap ini bertujuan untuk mengukur efektivitas, kepraktisan, validitas, daya tarik, 

serta kendala-kendala yang muncul dalam penggunaan Model Pembelajaran. Hasil 

dari uji coba ini menjadi bahan evaluasi akhir untuk memastikan Model 

Pembelajaran dapat diterapkan secara optimal dalam proses pembelajaran. 

2. Subyek Uji Coba 

Subjek dalam uji coba produk penelitian dan pengembangan ini adalah 

peserta didik kelas VIII SMPN 2 Mayang Jember serta guru mata pelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI). Pemilihan kelas VIII sebagai subjek penelitian 

didasarkan pada keberagaman agama yang terdapat dalam kelas tersebut, 

sebagaimana hasil observasi menunjukkan adanya siswa yang menganut agama 

Kristen, Hindu, dan Islam. Keberagaman ini memberikan kondisi yang ideal untuk 

menerapkan model pembelajaran berbasis moderasi beragama, karena interaksi 

antar siswa dengan latar belakang agama yang berbeda dapat menjadi peluang 

untuk membangun sikap toleransi, saling menghargai, dan memahami perbedaan 

dalam lingkungan belajar yang inklusif. 

Sementara itu, objek dalam penelitian dan pengembangan ini adalah validasi 

model pembelajaran yang diterapkan dalam pembelajaran PAI pada materi 

moderasi beragama di kelas VIII. Validasi ini bertujuan untuk mengukur sejauh 

mana model pembelajaran yang dikembangkan memenuhi standar kualitas, 

efektivitas, serta relevansi dalam mendukung proses pembelajaran di kelas. Dengan 



105 
 

 
 

validasi yang dilakukan, model pembelajaran ini diharapkan dapat menjadi alat 

bantu yang optimal dalam membangun pemahaman siswa terhadap konsep 

moderasi beragama, sekaligus meningkatkan efektivitas pembelajaran PAI secara 

lebih menyeluruh. 

3. Jenis Data 

Data yang dikumpulkan dalam penelitian ini dikategorikan ke dalam dua 

bagian utama. Pertama, data hasil evaluasi awal yang mencakup ulasan dari para 

ahli materi dan ahli model pembelajaran. Kedua, data hasil evaluasi lanjutan yang 

menitikberatkan pada tinjauan terhadap Model Pembelajaran Beyond The Wall 

yang berbasis Moderasi Beragama. Data yang diperoleh terdiri dari dua jenis, yaitu 

data kualitatif dan data kuantitatif, yang berfungsi untuk menilai validitas serta 

kelayakan modul ajar yang telah dikembangkan. Data ini menjadi dasar dalam 

mengevaluasi kualitas dan efektivitas produk yang dihasilkan guna meningkatkan 

proses pembelajaran. 

a. Data Kualitatif 

Data kualitatif dalam penelitian ini berbentuk masukan, saran, dan 

komentar yang diberikan selama proses pengembangan modul ajar. Data ini 

disajikan secara deskriptif dan berasal dari berbagai ahli, termasuk ahli 

materi, ahli modul, ahli desain, serta ahli bahasa Indonesia. Umpan balik dari 

para ahli digunakan untuk menyempurnakan Model Pembelajaran Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama agar lebih relevan, efektif, dan sesuai 

dengan standar pendidikan yang diterapkan. 

b. Data Kuantitatif 



106 
 

 
 

Data kuantitatif diperoleh dalam bentuk angka hasil pengukuran yang 

didapatkan melalui penyebaran angket kepada responden. Data ini digunakan 

sebagai alat untuk menilai validitas modul ajar secara objektif, dengan 

mengukur seberapa baik model pembelajaran tersebut memenuhi kriteria 

tujuan pembelajaran yang diinginkan. 

c. Validitas Model Pembelajaran 

Aspek validitas model pembelajaran dinilai berdasarkan hasil evaluasi 

yang diberikan oleh para ahli materi, serta ahli model Pembelajaran. Data 

yang diperoleh dari mereka digunakan untuk memastikan bahwa model 

pembelajaran yang dikembangkan memiliki kualitas yang baik, relevan 

dengan tujuan pembelajaran, serta dapat diterapkan secara efektif dalam 

proses pengajaran. 

d. Kelayakan Model Pembelajaran  

Data kelayakan dalam penelitian ini dikumpulkan melalui penilaian 

yang dilakukan oleh berbagai ahli yang memiliki keahlian di bidang masing-

masing. Penilaian pertama dilakukan oleh ahli materi, yang bertanggung 

jawab untuk menilai sejauh mana materi yang digunakan dalam model 

pembelajaran yang dikembangkan sesuai dengan tujuan pembelajaran dan 

relevan dengan topik yang diajarkan. Ahli model pembelajaran selanjutnya 

berperan dalam mengevaluasi kesesuaian dan efektivitas model pembelajaran 

itu sendiri, memastikan bahwa pendekatan yang digunakan dapat 

memfasilitasi tercapainya kompetensi yang diinginkan dan sesuai dengan 

teori-teori pendidikan yang ada. Terakhir, ahli teknologi pembelajaran 

memberikan penilaian terkait penerapan teknologi dalam model 



107 
 

 
 

pembelajaran ini, mengevaluasi bagaimana teknologi digunakan untuk 

meningkatkan kualitas pembelajaran dan apakah teknologi tersebut 

mendukung proses belajar-mengajar dengan cara yang efektif dan efisien. 

Dengan demikian, penilaian yang komprehensif dari ketiga ahli ini 

memberikan gambaran menyeluruh mengenai kelayakan model pembelajaran 

yang dikembangkan, dari segi materi, metodologi, serta penggunaan 

teknologi yang relevan dan mendukung pembelajaran yang optimal. 

4. Instrument pengumpulan data 

Pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan beberapa instrumen 

yang dirancang untuk memperoleh informasi yang komprehensif mengenai 

kelayakan dan efektivitas modul ajar yang dikembangkan. Instrumen-instrumen ini 

bertujuan untuk mengukur sejauh mana model pembelajaran dapat meningkatkan 

karakter toleransi siswa. Berikut adalah penjelasan tentang instrumen-instrumen 

yang digunakan: 

a. Lembar Angket evaluasi Model Pembelajaran PPMB Berbasis Karakter 

Kebangsaan 

Penelitian ini menggunakan pendekatan Pre-Angket dan Pos-Angket 

untuk mengumpulkan data kuantitatif yang relevan dari berbagai pihak yang 

terlibat dalam proses pembelajaran, seperti siswa, guru, dan tenaga 

kependidikan lainnya. Lembar angket disusun dengan tujuan untuk 

memperoleh data yang dapat menggambarkan persepsi mereka terhadap 

implementasi model PPMB yang berbasis pada karakter kebangsaan, 

terutama dalam konteks peningkatan Pemahaman moderasi beragama 

siswa. 



108 
 

 
 

 

Pada Pre-Angket, angket diberikan sebelum implementasi model 

pembelajaran dilakukan, untuk mengukur pengetahuan, sikap, dan perilaku 

awal peserta terhadap konsep-konsep toleransi dan moderasi beragama. 

Angket ini berfungsi sebagai baseline yang menggambarkan kondisi awal 

peserta sebelum mereka terlibat dalam proses pembelajaran. Sedangkan 

pada Pos-Angket, angket diberikan setelah proses pembelajaran selesai 

dilaksanakan, dengan tujuan untuk mengukur perubahan dalam 

pengetahuan, sikap, dan perilaku peserta, serta menilai sejauh mana model 

pembelajaran PPMB mampu meningkatkan pemahaman moderasi 

beragama mereka. 

Pertanyaan dalam angket dirancang untuk mengukur aspek 

pengetahuan mengenai konsep toleransi dan moderasi beragama, sikap 

terhadap keragaman dan perbedaan, serta perilaku yang menunjukkan 

kemampuan peserta dalam menghadapi perbedaan dalam masyarakat. 

Dengan membandingkan hasil Pre-Angket dan Pos-Angket, peneliti dapat 

mengevaluasi efektivitas model pembelajaran dalam membentuk karakter 

toleransi dan memperkuat nilai-nilai moderasi beragama di kalangan siswa. 

Adapun angket ini diharapkan dapat memberikan gambaran yang 

komprehensif mengenai sejauh mana persepsi dan pemahaman peserta 

terhadap pentingnya moderasi beragama dan toleransi, serta seberapa besar 

dampak model pembelajaran ini dalam meningkatkan karakter mereka 

terkait kedua aspek tersebut. Dalam proses validasi modul ajar ini, 

digunakan skala pengukuran Likert. Skala Likert merupakan metode yang 



109 
 

 
 

umum digunakan untuk menilai sikap, opini, dan persepsi individu maupun 

kelompok terhadap suatu fenomena atau isu sosial tertentu. Berkaitan 

dengan skala ini, disebutkan bahwa "this is a very useful question type when 

you want to get an overall measurement of a particular topic, opinion, or 

experience", yang berarti bahwa skala ini sangat bermanfaat ketika peneliti 

ingin memperoleh gambaran menyeluruh mengenai suatu topik, pendapat, 

atau pengalaman. 

Skala Likert dirancang dengan variabel-variabel yang akan diukur, 

yang kemudian dikembangkan menjadi dimensi-dimensi spesifik, 

diterjemahkan lebih lanjut ke dalam subdimensi, dan akhirnya dipecah 

menjadi indikator-indikator yang dapat diukur secara kuantitatif. Setiap item 

dalam instrumen pengukuran menggunakan skala Likert memiliki rentang 

jawaban yang mencerminkan tingkat kesetujuan responden, mulai dari yang 

paling positif hingga yang paling negatif. Dalam kuesioner penelitian ini, 

alternatif jawaban yang disediakan meliputi: Sangat Setuju (SS), Setuju (S), 

Ragu-ragu (R), Tidak Setuju (TS), dan Sangat Tidak Setuju (STS). 

Dalam analisis kuantitatif, setiap respons diberikan skor numerik 

dalam rentang 1 hingga 5. Jawaban Sangat Setuju (SS) diberi nilai tertinggi, 

yaitu 5, diikuti oleh Setuju (S) = 4, Ragu-ragu (R) = 3, Tidak Setuju (TS) = 

2, dan Sangat Tidak Setuju (STS) = 1. Dengan sistem penilaian ini, skala 

Likert memungkinkan peneliti untuk mengukur dan menganalisis 

kecenderungan sikap dan persepsi responden secara sistematis dan 

terstruktur. 

b. Lembar validasi materi 



110 
 

 
 

Validasi materi dalam pengembangan Model Penguatan Pemahaman 

Moderasi Beragama berbasis Karakter Kebangsaan menunjukkan bahwa 

model ini sangat sesuai untuk diterapkan dalam mata pelajaran Pendidikan 

Agama Islam (PAI). Model ini telah melalui proses validasi guna 

memastikan kesesuaian isi materi dengan prinsip dan nilai-nilai Islam, 

khususnya dalam menanamkan karakter toleransi dan moderasi beragama 

pada siswa. Sebagai mata pelajaran yang berfokus pada pembentukan moral 

dan spiritual, PAI memiliki keterkaitan erat dengan pengembangan karakter 

siswa dalam kehidupan bermasyarakat. Dalam kurikulum PAI, terdapat 

kompetensi dasar yang menekankan pentingnya ukhuwah Islamiyah 

(persaudaraan Islam), toleransi, serta harmoni sosial. Model Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama yang mengedepankan pembelajaran 

berbasis pengalaman dan eksplorasi sosial sangat relevan dengan 

pendekatan dalam PAI, yang tidak hanya berorientasi pada teori, tetapi juga 

menekankan praktik nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

Proses validasi materi dilakukan dengan menilai beberapa aspek 

utama, antara lain kesesuaian model dengan prinsip wasathiyyah (moderasi 

beragama), tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), dan i’tidal 

(keadilan). Selain itu, model ini juga dievaluasi dalam hal relevansinya 

dengan materi ajar dalam PAI, terutama dalam aspek akidah, akhlak, dan 

fikih yang menekankan pentingnya interaksi harmonis dengan sesama 

manusia. Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama memberikan 

kesempatan bagi siswa untuk terlibat langsung dalam kegiatan pembelajaran 

yang memungkinkan mereka memahami konsep moderasi beragama 



111 
 

 
 

melalui pengalaman nyata, interaksi sosial, dan refleksi mendalam. Hal ini 

membantu siswa untuk tidak hanya memahami toleransi secara teori, tetapi 

juga mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari. 

Selain itu, validasi materi juga mencakup aspek penyajian dan 

sistematisasi isi pembelajaran. Materi yang digunakan dalam model ini telah 

disusun dengan bahasa yang jelas dan mudah dipahami oleh siswa, serta 

mengandung berbagai contoh aplikatif yang sesuai dengan konteks 

kehidupan mereka. Para ahli yang terlibat dalam validasi menyatakan bahwa 

model ini mampu memberikan wawasan yang lebih luas bagi siswa dalam 

memahami bagaimana Islam mengajarkan keseimbangan dan keharmonisan 

dalam masyarakat yang beragam. Dengan pendekatan pembelajaran 

berbasis pengalaman dan interaksi sosial, siswa dapat lebih aktif dalam 

proses belajar dan mengembangkan keterampilan berpikir kritis serta 

kemampuan sosial mereka. 

Berdasarkan hasil validasi, Model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama dinilai layak untuk diterapkan dalam pembelajaran PAI karena 

mampu meningkatkan pemahaman siswa mengenai Islam yang moderat dan 

inklusif. Model ini tidak hanya mengajarkan teori tentang toleransi, tetapi 

juga memberikan pengalaman belajar yang lebih luas dan mendalam bagi 

siswa. Dengan demikian, pengembangan model ini diharapkan dapat 

menjadi strategi pembelajaran inovatif dalam PAI yang membantu 

membentuk karakter siswa agar lebih toleran, inklusif, serta mampu 

mengamalkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

c. Validasi Model Pembelajaran 



112 
 

 
 

Validasi model pembelajaran sangat penting untuk memastikan bahwa 

Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis karakter 

kebangsaan sesuai dengan kebutuhan dan tujuan pembelajaran dalam mata 

pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Model pembelajaran ini 

dirancang untuk menginternalisasi nilai-nilai moderasi beragama dan 

karakter kebangsaan dalam kehidupan siswa, sejalan dengan konsep 

wasathiyyah (moderasi), tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), dan 

i’tidal (keadilan) dalam Islam. Oleh karena itu, validasi dilakukan dengan 

menilai berbagai aspek penting, seperti relevansi dengan kurikulum PAI, 

efektivitas metode pembelajaran, serta dampak model ini terhadap 

pemahaman dan karakter siswa dalam mengamalkan ajaran Islam. 

Dalam proses validasi, para ahli pendidikan Islam dan model 

pembelajaran menilai kesesuaian pendekatan Penguatan Pemahaman 

Moderasi Beragama, yang menekankan pembelajaran berbasis pengalaman, 

interaksi sosial, dan refleksi kritis, dengan tujuan pembelajaran PAI. Model 

ini sangat relevan dengan metode pembelajaran PAI yang tidak hanya 

berbasis teori, tetapi juga praktik dalam kehidupan nyata, di mana siswa 

diajak untuk memahami nilai-nilai Islam melalui aktivitas yang melibatkan 

eksplorasi di luar kelas, diskusi, dan interaksi dengan komunitas. Dengan 

demikian, siswa tidak hanya memperoleh pemahaman konseptual mengenai 

moderasi beragama, tetapi juga memiliki pengalaman langsung dalam 

mengaplikasikan prinsip-prinsip Islam dalam kehidupan sosial. 

Aspek lain yang divalidasi adalah keterpaduan model dengan materi 

ajar dalam PAI. Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 



113 
 

 
 

mencakup materi yang sejalan dengan kompetensi dasar dalam PAI, 

terutama dalam aspek akidah, akhlak, ibadah, dan sejarah peradaban Islam. 

Misalnya, dalam pembelajaran tentang akhlak, siswa dapat menerapkan 

nilai-nilai sabar, menghormati perbedaan, serta menghindari sikap 

ekstremisme dan intoleransi dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, dalam 

pembelajaran fikih, model ini dapat membantu siswa memahami bagaimana 

Islam mengajarkan keseimbangan dalam menjalankan ibadah dan 

kehidupan sosial. Validasi juga memastikan bahwa model ini dapat 

diterapkan dalam berbagai metode pengajaran dalam PAI, seperti diskusi 

kelompok, studi kasus, role-playing, serta kegiatan berbasis proyek yang 

memungkinkan siswa untuk mengobservasi langsung praktik moderasi 

beragama di masyarakat. 

Selain itu, validasi model ini juga dilakukan terhadap efektivitas 

pendekatan pembelajaran yang digunakan. Model Penguatan Pemahaman 

Moderasi Beragama memungkinkan pembelajaran yang lebih kontekstual, 

reflektif, dan aplikatif, yang sangat penting dalam pendidikan karakter 

berbasis nilai-nilai Islam. Dengan adanya pendekatan ini, siswa dapat lebih 

memahami bagaimana ajaran Islam yang rahmatan lil ‘alamin diterapkan 

dalam kehidupan sehari-hari, serta bagaimana membangun sikap yang lebih 

inklusif terhadap keberagaman agama dan budaya di sekitar mereka. 

Keunggulan model ini adalah kemampuannya dalam mengajarkan toleransi 

dan kebersamaan secara aktif, tidak hanya melalui pemaparan teori di dalam 

kelas, tetapi juga dengan pengalaman nyata yang lebih mendalam. 



114 
 

 
 

Berdasarkan hasil validasi, Model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama dinyatakan sangat layak untuk diterapkan dalam mata pelajaran 

PAI, karena mampu memberikan pembelajaran yang lebih bermakna dan 

kontekstual bagi siswa. Model ini tidak hanya sesuai dengan prinsip 

pembelajaran dalam PAI, tetapi juga membantu membentuk karakter siswa 

yang lebih toleran, inklusif, dan memiliki pemahaman yang lebih mendalam 

tentang Islam yang moderat. Dengan demikian, model ini dapat menjadi 

strategi inovatif dalam pembelajaran PAI yang mendukung pembentukan 

generasi muda yang mampu mengamalkan ajaran Islam dalam kehidupan 

sosial yang beragam, serta menjadi agen perubahan dalam menciptakan 

harmoni dan kedamaian di masyarakat. 

d. Kajian Dokumen 

Kajian dokumen dapat berupa tulisan, gambar, dokumen file atau 

karya karya tertulis, artefak, dan arsip.108 Dalam teknik pengumpulan data 

jenis dokumentasi ini, peneliti hanya perlu mengkaji dokumen yang ada, 

sehingga tidak begitu melibatkan subjek penelitian. Dokumen yang dipilih 

dan dikaji dalam penelitian dapat juga berupa pendapat, teori, maupun 

kajian lainnya yang memiliki relevansi dengan fokus penelitian yang sedang 

dilakukan. Dokumentasi dalam penelitian ini bisa berupa foto dan tulisan 

peserta didik SMPN 2 Mayang pada proses pembelajaran PAI menggunakan 

Model Pembelajaran Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama Berbasis 

Karakter Kebangsaan. 

 
108 Abd. Muhith, Rachmad Baitullah, Amirul Wahid, Metodologi Penelitian, Bildung (Yogyakarta: Bildung, 
2020). 



115 
 

 
 

 

 

5. Tekhnik Analisis Data 

Metode analisis data dalam penelitian ini mencakup pendekatan kuantitatif 

dan kualitatif yang diterapkan untuk menguji hipotesis serta mencapai tujuan 

penelitian. Proses analisis dilakukan secara komprehensif guna mengevaluasi 

efektivitas penerapan model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama yang 

berbasis Karakter Kebangsaan dalam meningkatkan pemahaman moderasi 

beragama siswa. Berikut adalah teknik analisis data yang digunakan: 

1) Analisis Validasi 

Evaluasi validasi model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama serta 

validasi perangkat pembelajaran, termasuk LKS, modul ajar, dan buku guru, dapat 

dilakukan dengan menerapkan berbagai teknik analisis. Pendekatan yang 

digunakan biasanya mencakup beberapa tahapan berikut: 

Teknik Analisis untuk Validasi Konten Model Pembelajaran 

Untuk mengolah data dari instrumen validasi konten, dapat diterapkan 

berbagai teknik analisis data yang bersifat sistematis dan terstruktur. 

a. Analisis Kualitatif 

Coding Tematik: Metode coding tematik digunakan sebagai teknik untuk 

mengidentifikasi, mengorganisir, dan menganalisis umpan balik yang 

diberikan oleh para ahli dalam suatu penelitian. Teknik ini bertujuan untuk 

mengelompokkan data kualitatif yang diperoleh dari evaluasi terhadap 

relevansi, kelengkapan, serta efektivitas setiap aspek yang diteliti. Informasi 

yang dikumpulkan dari para ahli, baik dalam bentuk komentar, kritik, maupun 



116 
 

 
 

rekomendasi, diklasifikasikan ke dalam kategori atau tema tertentu agar lebih 

mudah dipahami dan diinterpretasikan. Dalam proses analisis, setiap 

masukan yang diberikan oleh ahli dikodekan berdasarkan kesamaan makna 

atau fokus utama dari umpan balik tersebut. Misalnya, jika seorang ahli 

menilai bahwa langkah-langkah dalam suatu metode atau model masih 

kurang jelas atau tidak sistematis, maka masukan tersebut dikategorikan ke 

dalam tema "kelengkapan prosedur pemecahan masalah." Sebaliknya, jika 

seorang ahli menyatakan bahwa model yang dikembangkan sudah cukup 

fleksibel dan mampu beradaptasi dengan berbagai situasi, maka umpan balik 

tersebut dapat diklasifikasikan dalam "keberhasilan penerapan prinsip 

respons." Dengan menerapkan coding tematik, analisis data menjadi lebih 

sistematis dan terstruktur, sehingga pola atau kecenderungan tertentu dalam 

umpan balik ahli dapat diidentifikasi dengan lebih akurat. Teknik ini 

membantu dalam mengevaluasi dan menyempurnakan model atau instrumen 

penelitian berdasarkan masukan yang diberikan, sehingga hasil akhirnya 

dapat lebih relevan, efektif, dan sesuai dengan kebutuhan yang telah 

ditetapkan. 

Analysis Conten: Analisis isi digunakan sebagai metode untuk menilai 

sejauh mana setiap elemen dalam instrumen penelitian telah disusun secara 

tepat dan sesuai dengan prinsip Moderasi Beragama. Proses ini bertujuan 

untuk memastikan bahwa seluruh komponen yang terdapat dalam instrumen 

benar-benar mencerminkan konsep dasar dari teori yang digunakan, serta 

memiliki relevansi dalam konteks pembelajaran yang efektif. Dalam 

penerapannya, analisis isi dilakukan dengan mengkaji deskripsi setiap elemen 



117 
 

 
 

dalam instrumen guna menilai apakah elemen-elemen tersebut selaras dengan 

prinsip-prinsip Moderasi Beragama, seperti toleransi, penghormatan terhadap 

keberagaman, keseimbangan dalam pemahaman keagamaan, serta penolakan 

terhadap ekstremisme dan sikap eksklusif dalam beragama. Selain itu, 

analisis ini juga mengevaluasi apakah instrumen yang digunakan mencakup 

semua aspek penting dalam pembelajaran yang efektif, seperti kejelasan 

tujuan, keterlibatan peserta didik, relevansi materi, serta dampak terhadap 

pemahaman dan perubahan sikap siswa. Melalui analisis isi, peneliti dapat 

mengidentifikasi apakah ada elemen yang perlu diperbaiki, ditambahkan, atau 

disempurnakan agar instrumen tersebut benar-benar komprehensif, akurat, 

dan relevan dengan tujuan penelitian. Jika ditemukan adanya ketidaksesuaian 

dengan teori atau kurangnya komponen yang krusial dalam pembelajaran, 

maka revisi terhadap instrumen harus dilakukan sebelum diterapkan dalam 

penelitian atau pengukuran lebih lanjut. Dengan demikian, metode ini 

berperan penting dalam memastikan bahwa instrumen yang digunakan 

memiliki validitas konseptual yang kuat dan mampu mendukung 

keberhasilan pembelajaran serta pengembangan karakter moderasi beragama 

dalam konteks pendidikan. 

b. Analisis Kuantitatif 

Dalam penelitian ini, metode Skala Likert digunakan untuk 

mengumpulkan dan menganalisis data yang diberikan oleh para ahli dalam 

menilai instrumen yang dikembangkan. Data yang diperoleh dari skala 

Likert memungkinkan peneliti untuk menghitung nilai rata-rata dari setiap 

item dalam instrumen guna memahami kecenderungan penilaian yang 



118 
 

 
 

diberikan oleh para ahli. Untuk menganalisis hasil tersebut, dapat digunakan 

analisis statistik deskriptif, seperti perhitungan mean (rata-rata), median, 

dan modus. Teknik ini bertujuan untuk mengidentifikasi sejauh mana para 

ahli memberikan penilaian terhadap setiap item yang terdapat dalam 

instrumen. Jika nilai rata-rata suatu item tinggi, maka item tersebut 

dianggap memiliki relevansi yang baik serta mencakup aspek yang 

diperlukan secara lengkap dalam konteks penelitian. Sebaliknya, jika nilai 

rata-rata rendah, maka item tersebut mungkin memerlukan revisi atau 

perbaikan agar lebih sesuai dengan tujuan penelitian dan kebutuhan 

pengukuran. 

a) Validasi ahli  

Hasil kelayakan diperoleh dengan cara menghitung rata-rata penilaian 

dari setiap validator ahli. Rumus yang digunakan adalah sebagai berikut109:  

V-ah = TS-e    X100%   

TS-h 

 

V-pg = TS-e X 100%   

TS-h  

 

Keterangan :  

V-ah = Validasi ahli  

V-pg = Validasi pengguna/guru   

TS-e = Total skor empirik  

TS-h = Total skor yang diharapkan 

 
109 Robert K. Yin, Case Study Research: Design and Methods, Sage Publications, vol. 5 (Boston: Sage 
Publications, 2016), https://pesquisa.bvsalud.org/portal/resource/pt/ppmedrxiv-20078584. 



119 
 

 
 

Selanjutnya, hasil persentase yang didapat dari ahli Modul ajar, Materi 

ajar, LKS, dan Model Pembelajaran Penguatan Pemahaamn Moderasi 

Beragama Berbasis Karakter kebangsaan. bisa disesuaikan dengan tabel 

kriteria sebagaimana berikut: 

Tabel 3.2 Kriteria Uji Validitas 

Kriteria Validitas Tingkat Validitas 

81 % - 100 % Sangat valid 

61 % - 80 % Valid 

41 % - 60 % Cukup Valid 

21 % - 40 % Kurang valid 

0 % - 20 % Tidak valid 

 

b) Respon Peserta didik  

Untuk menganalisis data angket validasi peserta didik, menggunakan 

rumus sebagai berikut :  

NPr = TS-e     X100%  

TS-Max  

 

NPr = Nilai proses  

TS-e = Total Skor empirik (skor yang diperoleh peserta didik)  

TS-max = Total Skor maxmum yang diharapkan.  

Selanjutnya, hasil persentase yang didapat dari respon peserta didik 

bisa disesuaikan dengan tabel kriteria sebagaimana berikut: 

Tabel 3.3 Kriteria Uji Kelayakan 

Kriteria Respon Tingkat Respon 



120 
 

 
 

81 % - 100 % Sangat valid 

61 % - 80 % Valid 

41 % - 60 % Cukup Valid 

21 % - 40 % Kurang valid 

0 % - 20 % Tidak valid 

 

c. Analisis Validitas dan Reliabilitas 

Uji validitas digunakan untuk menilai apakah suatu instrumen sah atau 

valid. Sebuah instrumen atau kuesioner dianggap valid jika pertanyaan yang 

terdapat di dalamnya dapat menggambarkan dengan tepat hal yang hendak 

diukur. Uji signifikansi validitas dilakukan dengan membandingkan nilai r 

hitung dengan r tabel. Untuk menentukan kelayakan suatu item, biasanya 

dilakukan uji signifikansi koefisien korelasi pada tingkat signifikansi 0,05. 

Ini berarti suatu item dianggap valid jika memiliki korelasi yang signifikan 

dengan skor total. Jika r hitung lebih besar dari r tabel dan bernilai positif, 

maka item atau pertanyaan tersebut dinyatakan valid. Sebaliknya, jika r 

hitung lebih kecil dari r tabel, maka item atau pertanyaan tersebut dianggap 

tidak val110. 

Uji reliabilitas digunakan untuk mengukur konsistensi hasil 

pengukuran kuesioner ketika digunakan berulang kali pada Modul Ajar. 

Jawaban responden dianggap reliabel jika mereka memberikan jawaban 

yang konsisten pada setiap pertanyaan, tanpa adanya jawaban yang acak. 

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan teknik Cronbach Alpha untuk 

 
110 Yin. 



121 
 

 
 

menguji reliabilitas alat ukur, yang mencakup kompleksitas tugas, tekanan 

ketaatan, pengetahuan auditor, dan audit judgment. Kriteria pengambilan 

keputusan mengikuti pedoman yang disampaikan oleh Douglas Brown, 

yaitu jika koefisien Cronbach Alpha > 0,70, maka pertanyaan dianggap 

reliabel atau konstruk/variabel dinyatakan reliabel. Sebaliknya, jika 

koefisien Cronbach Alpha < 0,70, maka pertanyaan dianggap tidak reliabel. 

Perhitungan reliabilitas dengan menggunakan rumus Cronbach Alpha 

dilakukan melalui program Microsoft Excel. Jika disajikan dalam bentuk 

tabel, hasilnya akan seperti berikut: 

Tabel 3.4 Reliability Level 

Reliability Coefficient Criteria 

> 0,90 Very Reliable 

0,70 – 0,90 Reliable 

0,40 – 0,70 Moderately Reliable 

0,20– 0,40 Less Reliable 

< 0,20 Less Reliable 

 

Uji N-Gain: Teknik analisis data yang digunakan untuk mengevaluasi 

dan mengetahui sejauh mana peningkatan penguasaan materi dilakukan 

melalui analisis gain ternormalisasi. N-gain atau skor gain ternormalisasi 

bertujuan untuk menilai efektivitas penggunaan metode atau perlakuan 

tertentu dalam penelitian. Uji skor N-gain dilakukan dengan menghitung 

selisih antara nilai pre-test dan post-test. Dengan menghitung perbedaan 

antara nilai pre-test dan post-test atau gain score, kita dapat mengetahui 



122 
 

 
 

apakah penerapan modul tertentu efektif atau tidak. Langkah-langkah untuk 

menganalisis gain ternormalisasi adalah sebagai berikut: Menghitung rumus 

skor gain ternormalisasi: 

             𝑆𝑘𝑜𝑟𝑃𝑜𝑠𝑡𝑒𝑠𝑡 −𝑆𝑘𝑜𝑟 𝑃𝑟𝑒𝑡𝑒𝑠𝑡 

N 𝐺𝑎𝑖𝑛 =  

             𝑆𝑘𝑜𝑟 𝐼𝑑𝑒𝑎𝑙 −𝑆𝑘𝑜𝑟 𝑃𝑟𝑒𝑡𝑒𝑠 

 

Kemudian, kriteria peningkatan gain dapat ditentukan menggunakan 

tabel berikut:  

Tabel 3.5 Interpretasi Skor Gain yang Dinormalisasi 

Normalized Gain Score Criteria 

g ≤ 0,3 Low 

0,3 ˂ g ≤ 1,00 Medium 

0,70, g ≤ 1,00 High 

 

Persentase skor N-Gain tersebut kemudian dikonversikan dalam 

bentuk kriteria sebagai berikut: 

Tabel 3.6 Kategori Interpretasi Persentase Efektivitas N-Gain 

Persentase Kriteria 

>76 Efektif 

56-75 Cukup Efektif 

40-55 Kurang Efektif 

< 40 Tidak Efektif 

 

d. Teknik Analisis untuk Validasi Perangkat Pembelajaran (LKS, Modul Ajar, 

Materi Ajar, dan Model Pembelajaran) 



123 
 

 
 

Berikut ini merupakan tahapan dalam teknik analisis data yang dapat 

digunakan untuk mengevaluasi hasil validasi perangkat pembelajaran yang terdapat 

dalam dokumen ini. 

1. Teknik Analisis untuk Instrumen Validasi Modul Ajar 

a. Analisis Kualitatif 

Coding Tematik: Data yang diperoleh dari umpan balik para ahli atau 

pengamat dapat diklasifikasikan ke dalam kategori atau tema yang sesuai, 

seperti "partisipasi siswa dalam pemecahan masalah" atau "keselarasan 

dengan tujuan pembelajaran." Teknik ini bertujuan untuk mengidentifikasi 

pola dan tren umum dalam evaluasi terhadap Modul Ajar, sehingga dapat 

memberikan wawasan mengenai aspek-aspek yang perlu diperbaiki atau 

dipertahankan. 

Analisis Deskriptif: Pendekatan ini digunakan untuk mengevaluasi 

tanggapan dari guru dan ahli guna menentukan sejauh mana Modul Ajar 

telah berhasil mencapai tujuannya, khususnya dalam mendorong kreativitas 

dan fleksibilitas berpikir siswa. Melalui analisis deskriptif, data umpan balik 

dapat disajikan dalam bentuk ringkasan statistik atau narasi guna 

memberikan gambaran yang lebih jelas mengenai efektivitas perangkat 

pembelajaran yang dikaji. 

b. Analisis Kuantitatif 

Pengumpulan data untuk validasi ahli dilakukan dengan mengumpulkan 

penilaian dari para ahli terhadap instrumen yang diuji. Setiap ahli 

memberikan skor untuk setiap item dalam instrumen sesuai dengan kriteria 

yang telah ditetapkan. Sementara itu, untuk respon peserta didik, angket 



124 
 

 
 

disebarkan kepada mereka dan hasil skor yang diperoleh kemudian 

dikumpulkan. Setelah data terkumpul, langkah berikutnya adalah 

perhitungan skor, yaitu dengan menghitung Total Skor Empirik (TS-e) 

yang diperoleh dari setiap validator, baik ahli maupun peserta didik. 

Selanjutnya, tentukan Total Skor yang Diharapkan (TS-h) atau Total 

Skor Maksimum (TS-max) sesuai dengan standar yang diinginkan. Untuk 

memperoleh hasil validitas dan kelayakan, rumus yang telah disebutkan 

sebelumnya digunakan untuk menghitung V-ah, V-pg, dan NPr. Setelah 

perhitungan persentase selesai, hasilnya dibandingkan dengan tabel kriteria 

yang telah ditetapkan untuk menentukan tingkat validitas dan kelayakan 

instrumen. Dengan cara ini, Anda dapat menilai seberapa valid dan diterima 

instrumen tersebut baik oleh para ahli maupun peserta didik, berdasarkan 

hasil analisis kuantitatif. 

2. Teknik Analisis untuk Instrumen Validasi Modul Ajar 

a. Analisis Kualitatif 

Analisis Tematik: Teknik ini digunakan untuk mengevaluasi umpan balik 

dari guru terkait efektivitas modul ajar dalam mendukung pencapaian tujuan 

pembelajaran serta pengembangan sikap positif siswa. Dengan metode ini, 

tanggapan guru dianalisis untuk mengidentifikasi pola atau tema utama 

yang mencerminkan manfaat serta potensi perbaikan modul dalam proses 

pembelajaran. 

b. Analisis Kuantitatif 

Pengumpulan data untuk validasi ahli dilakukan dengan mengumpulkan 

penilaian dari para ahli terhadap instrumen yang diuji. Setiap ahli 



125 
 

 
 

memberikan skor untuk setiap item dalam instrumen sesuai dengan kriteria 

yang telah ditetapkan. Sementara itu, untuk respon peserta didik, angket 

disebarkan kepada mereka dan hasil skor yang diperoleh kemudian 

dikumpulkan. Setelah data terkumpul, langkah berikutnya adalah 

perhitungan skor, yaitu dengan menghitung Total Skor Empirik (TS-e) 

yang diperoleh dari setiap validator, baik ahli maupun peserta didik. 

Selanjutnya, tentukan Total Skor yang Diharapkan (TS-h) atau Total 

Skor Maksimum (TS-max) sesuai dengan standar yang diinginkan. Untuk 

memperoleh hasil validitas dan kelayakan, rumus yang telah disebutkan 

sebelumnya digunakan untuk menghitung V-ah, V-pg, dan NPr. Setelah 

perhitungan persentase selesai, hasilnya dibandingkan dengan tabel kriteria 

yang telah ditetapkan untuk menentukan tingkat validitas dan kelayakan 

instrumen. Dengan cara ini, Anda dapat menilai seberapa valid dan diterima 

instrumen tersebut baik oleh para ahli maupun peserta didik, berdasarkan 

hasil analisis kuantitatif. 

3. Teknik Analisis untuk Instrumen Validasi Buku Guru 

a. Analisis Kualitatif 

Analisis Isi (Content Analysis): Teknik ini digunakan untuk mengevaluasi 

apakah materi yang terdapat dalam Buku Guru disusun dengan cara yang 

jelas, sistematis, dan mudah dipahami. Data yang diperoleh melalui 

wawancara atau kuesioner dapat memberikan wawasan mengenai tingkat 

keterbacaan serta sejauh mana guru dapat memahami dan menerapkan 

materi tersebut dalam proses pembelajaran. 



126 
 

 
 

b. Analisis Kuantitatif 

Pengumpulan data untuk validasi ahli dilakukan dengan mengumpulkan 

penilaian dari para ahli terhadap instrumen yang diuji. Setiap ahli 

memberikan skor untuk setiap item dalam instrumen sesuai dengan kriteria 

yang telah ditetapkan. Sementara itu, untuk respon peserta didik, angket 

disebarkan kepada mereka dan hasil skor yang diperoleh kemudian 

dikumpulkan. Setelah data terkumpul, langkah berikutnya adalah 

perhitungan skor, yaitu dengan menghitung Total Skor Empirik (TS-e) 

yang diperoleh dari setiap validator, baik ahli maupun peserta didik. 

Selanjutnya, tentukan Total Skor yang Diharapkan (TS-h) atau Total 

Skor Maksimum (TS-max) sesuai dengan standar yang diinginkan. Untuk 

memperoleh hasil validitas dan kelayakan, rumus yang telah disebutkan 

sebelumnya digunakan untuk menghitung V-ah, V-pg, dan NPr. Setelah 

perhitungan persentase selesai, hasilnya dibandingkan dengan tabel kriteria 

yang telah ditetapkan untuk menentukan tingkat validitas dan kelayakan 

instrumen. Dengan cara ini, Anda dapat menilai seberapa valid dan diterima 

instrumen tersebut baik oleh para ahli maupun peserta didik, berdasarkan 

hasil analisis kuantitatif. 

  



 
 

127 
 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN PENGEMBANGAN 

 

A.  Penyajian Data Uji coba 

Penyajian data dalam penelitian ini bertujuan untuk menggambarkan secara 

sistematis hasil-hasil yang diperoleh selama proses pengembangan model penguatan 

pemahaman moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan di SMPN 2 Mayang, 

Jember. Penelitian ini menggunakan pendekatan Research and Development (R&D) 

dengan model pengembangan Plomp, yang meliputi tahapan: Penelitian Pendahuluan 

(Preliminary Research), Pengembangan atau Pembuatan Prototipe (Development or 

Prototyping), Penilaian (Assessment). 

Data yang disajikan mencerminkan perjalanan proses pengembangan model dari 

fase konseptual menuju aplikasi di lapangan. Setiap data dikumpulkan menggunakan 

instrumen yang telah divalidasi, seperti angket kebutuhan, lembar validasi ahli, hasil 

uji coba terbatas, serta hasil implementasi di kelas. Penyajian ini tidak hanya memuat 

data kuantitatif, tetapi juga diperkuat oleh data kualitatif hasil observasi dan 

wawancara, guna memberikan gambaran yang utuh tentang efektivitas dan relevansi 

model dalam konteks pendidikan SMP. 

Dengan mempertimbangkan tiga kriteria utama pengembangan model Plomp, 

yakni: Validitas: Apakah model sesuai secara teoritis dan praktis menurut para ahli? 

Kepraktisan: Apakah model dapat diterapkan dengan baik oleh guru dan diterima oleh 

siswa? Efektivitas: Apakah model mampu meningkatkan Kesadaran siswa terhadap 

moderasi beragama? Data yang disajikan pada bagian ini akan memberikan dasar yang 

kuat bagi analisis lebih lanjut dalam bab pembahasan, sekaligus menjawab pertanyaan 

utama dalam penelitian ini terkait pengembangan dan implementasi model secara 



128 
 

 
 

empiris. Dengan demikian, penyajian data ini merupakan bagian integral yang 

menunjukkan kualitas, keandalan, dan dampak nyata dari model penguatan moderasi 

beragama yang dikembangkan dalam konteks karakter kebangsaan di satuan 

pendidikan dasar. 

1. Penelitian Pendahuluan (Preliminary Research) 

1) Tahap Analisis  

Tahapan pertama dalam penelitian dan pengembangan (RnD) model Plomp 

adalah analisis kebutuhan dan analisis masalah. Dalam konteks pengembangan 

model penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter, tahap ini 

sangat krusial untuk memahami secara mendalam berbagai permasalahan yang 

dihadapi dan kebutuhan yang harus dipenuhi. Analisis kebutuhan bertujuan untuk 

mengidentifikasi kondisi nyata di lapangan terkait pemahaman moderasi beragama 

yang berbasis karakter, sedangkan analisis masalah berfokus pada menggali 

tantangan-tantangan utama yang menghambat pencapaian tujuan tersebut. Kedua 

analisis ini menjadi dasar yang kuat untuk merancang solusi yang relevan dan 

efektif dalam rangka memperkuat moderasi beragama melalui pendekatan yang 

berbasis karakter. 

a. Analysis Kebutuhan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 

berbasis Karakter Kebangsaan. 

Kebutuhan akan model penguatan pemahaman moderasi beragama 

berbasis karakter kebangsaan di SMPN 2 Mayang Jember sangat mendesak, 

mengingat tantangan yang dihadapi oleh siswa dalam menghadapi 

keberagaman agama dan keyakinan. Meskipun terdapat berbagai upaya yang 



129 
 

 
 

telah dilakukan untuk mengurangi intoleransi, masih ada siswa yang 

menunjukkan perilaku kurang menghargai perbedaan keyakinan.  

Selaras dengan hasil wawancara kami dengan guru PAI di SMPN 2 

Mayang: 

Menurut saya, jika tersedia model yang dirancang secara khusus untuk 

pembelajaran moderasi beragama, tentu proses pembelajaran akan 

menjadi jauh lebih efektif. Hal ini akan membantu tercapainya tujuan 

moderasi beragama secara lebih optimal. Selama ini, model yang kami 

gunakan masih bersifat sederhana dan seadanya. Apabila ada model yang 

terstruktur dan disesuaikan dengan konteks moderasi beragama, tentu 

akan sangat membantu. Siswa akan lebih mudah memahami materi, dan 

guru pun akan lebih terbantu dalam menyampaikan pembelajaran dengan 

cara yang sistematis dan tepat sasaran111 

 

Hal ini menandakan perlunya pendekatan yang lebih komprehensif dalam 

pendidikan untuk menanamkan nilai-nilai moderasi beragama yang tidak 

hanya fokus pada pemahaman agama masing-masing, tetapi juga menghargai 

pluralitas keyakinan yang ada di masyarakat. 

Model penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter 

kebangsaan sangat penting agar siswa dapat memahami dan menginternalisasi 

pentingnya toleransi dalam kehidupan sehari-hari. Karakter kebangsaan yang 

berbasis pada persatuan dan kesatuan bangsa, dengan mengedepankan rasa 

saling menghormati dan menghargai perbedaan, harus diintegrasikan dalam 

proses pembelajaran. Model ini juga harus mampu mendorong siswa untuk 

memahami bahwa keberagaman adalah bagian dari kekayaan bangsa yang 

harus dijaga, dan bahwa sikap toleran merupakan landasan untuk menciptakan 

kerukunan antar sesama. 

 
111 Suji Ashari M.Pd., “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 1 Juni 2025.” 



130 
 

 
 

Selain itu, model ini juga perlu mengajarkan moderasi beragama yang 

dapat memberikan pemahaman bahwa agama harus dipraktikkan dengan cara 

yang tidak ekstrem dan penuh toleransi terhadap perbedaan. Dengan adanya 

model pembelajaran ini, diharapkan siswa dapat menjadi agen perubahan yang 

mampu membawa nilai-nilai moderasi beragama dan karakter kebangsaan 

dalam kehidupan sosial mereka, tidak hanya di sekolah, tetapi juga di 

masyarakat secara luas. 

b. Analysis Masalah 

Dalam upaya menciptakan lingkungan sekolah yang harmonis dan penuh 

toleransi, SMPN 2 Mayang Jember menghadapi tantangan terkait perilaku 

intoleransi di kalangan sebagian siswa. Terutama pada kelas VIII yang 

memiliki siswa dengan latar belakang agama yang beragam, hasil observasi 

menunjukkan adanya keberagaman keyakinan di antara para siswa, pada kelas 

tersebut ditemui satu siswa yang beragama Kristen dan satu siswa yang 

beragama Hindu. Keberagaman ini menjadi tantangan tersendiri dalam 

menciptakan lingkungan yang harmonis, di mana penting untuk menanamkan 

nilai-nilai toleransi dan moderasi beragama secara efektif. 

Hal ini sesuai dengan hasil wawancara kepada kepala sekolah SMPN 2 

Mayang: 

Di kelas VIII, kami memiliki siswa dengan latar belakang agama yang 

berbeda. Ada satu siswa yang beragama Kristen dan satu lagi yang 

beragama Hindu. Keberagaman ini menjadi tantangan dalam menciptakan 

iklim pembelajaran yang harmonis, tetapi juga memberikan kesempatan 

untuk mengajarkan nilai-nilai toleransi dan saling menghargai antar siswa 

yang memiliki keyakinan yang berbeda. Keberagaman agama di kelas 

memerlukan pendekatan yang inklusif dan sensitif. Kami berusaha 

menciptakan lingkungan yang saling menghargai dengan 

mengintegrasikan nilai-nilai toleransi dan moderasi beragama dalam 

pembelajaran. Kami juga melibatkan siswa dalam berbagai kegiatan yang 



131 
 

 
 

mengutamakan kebersamaan, seperti kegiatan OSIS, agar mereka bisa 

bekerja sama dan saling mengenal tanpa melihat perbedaan agama. Dalam 

kegiatan ada segelintir siswa yang terkadang merasa tidak nyaman atau 

bahkan menunjukkan sikap kurang menghargai terhadap teman yang 

berbeda agama. Ini bisa terlihat dalam bentuk sikap kurang terbuka atau 

komentar yang kurang sopan. Meskipun demikian, kami selalu berusaha 

untuk memberikan pemahaman kepada mereka, agar mereka lebih bisa 

menerima perbedaan dan menghargai teman yang memiliki keyakinan 

lain.112 

 

 Observasi ini menegaskan bahwa adanya interaksi antar siswa yang 

memiliki keyakinan berbeda dapat memunculkan potensi konflik jika tidak 

dikelola dengan baik. Meskipun siswa tersebut berada dalam satu kelas yang 

sama, pemahaman yang kurang terhadap perbedaan keyakinan sering kali 

menyebabkan kesalahpahaman dan sikap intoleransi. Oleh karena itu, 

diperlukan upaya khusus dalam memberikan pendidikan yang menekankan 

pentingnya saling menghargai dan menghormati perbedaan, terutama dalam 

konteks moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan. Pihak sekolah telah 

berusaha untuk menanamkan nilai-nilai toleransi dan pluralisme agama, namun 

masih terdapat indikasi kurangnya pemahaman yang mendalam mengenai 

pentingnya menghargai perbedaan keyakinan. Hal ini tercermin dari perilaku-

perilaku yang tidak mencerminkan sikap saling menghormati, seperti berbicara 

tanpa menghargai pandangan agama orang lain. 

2. Pengembangan atau Pembuatan Prototipe (Development or Prototyping) 

1) Pengembangan Prototipe 

Pengembangan prototipe merupakan tahap penting dalam proses penelitian 

dan pengembangan (Research and Development) yang bertujuan untuk 

menghasilkan suatu produk pendidikan yang inovatif dan kontekstual. Pada 

 
112 Drs. Edi Kuntoro M.Pd, “Kepala Sekolah SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 1 Juni 2025,” n.d. 



132 
 

 
 

penelitian ini, produk yang dimaksud adalah model penguatan pemahaman 

moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan bagi siswa, yang dirancang untuk 

menjawab tantangan keberagaman dan kebutuhan pendidikan karakter dalam 

konteks kebangsaan Indonesia. 

Mengacu pada tahapan model pengembangan yang dikemukakan oleh Plomp 

proses pengembangan prototipe termasuk dalam fase Realization/Construction 

yang menitikberatkan pada pembuatan produk awal berdasarkan desain konseptual 

yang telah dirumuskan sebelumnya. Dalam tahap ini, rancangan model yang 

bersifat konseptual mulai diwujudkan menjadi bentuk konkret berupa perangkat 

pembelajaran, panduan implementasi, serta komponen-komponen pendukung 

lainnya.  

Pengembangan prototipe tidak semata-mata bersifat teknis, melainkan juga 

merupakan bentuk perwujudan ide dan konsep yang bersumber dari hasil kajian 

teoritik dan kebutuhan lapangan yang telah dianalisis pada tahap investigasi awal. 

Oleh karena itu, prototipe yang dihasilkan dalam penelitian ini disusun secara 

sistematik dan mempertimbangkan aspek-aspek esensial dari pendidikan karakter 

kebangsaan serta prinsip-prinsip moderasi beragama.  

Prototipe yang dikembangkan selanjutnya akan menjadi objek evaluasi dalam 

tahap uji validitas dan kepraktisan oleh para ahli dan pengguna lapangan. Proses ini 

bertujuan memastikan bahwa produk yang dihasilkan tidak hanya teoritis, tetapi 

juga dapat diimplementasikan secara efektif dalam lingkungan pendidikan. Dengan 

demikian, tahapan pengembangan prototipe ini merupakan jembatan penting antara 

desain konseptual dan uji empirik, yang menentukan keberhasilan dari seluruh 

proses pengembangan model. 



133 
 

 
 

Pengembangan prototipe menggunakan perangkat pembelajaran seperti 

modul ajar, Materi ajar, dan LKPD melibatkan desain dan pembuatan alat bantu 

yang dapat mendukung proses belajar mengajar, dengan fokus pada penyajian 

materi yang interaktif dan efektif. Berikut penjelasan terkait pengembangan 

prototipe untuk masing-masing perangkat pembelajaran:  

a. Pengembangan Modul Ajar 

Pengembangan modul ajar menggunakan model penguatan pemahaman 

moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan bertujuan untuk 

mengintegrasikan pemahaman moderasi dalam beragama dengan nilai-nilai 

kebangsaan yang tercermin dalam karakter Pancasila. Pentingnya penggunaan 

model pembelajaran yang berfokus pada praktik langsung dalam pengajaran 

moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan, mereka perlu diberi kesempatan 

untuk mengalami langsung bagaimana moderasi itu diterapkan dalam kehidupan 

sehari-hari. Melalui simulasi, diskusi, dan proyek praktis, siswa tidak hanya belajar 

tentang teori moderasi, tetapi mereka juga menginternalisasi nilai-nilai tersebut 

dalam konteks yang lebih nyata. Penjelasan ini sesuai dengan hasil wawancara 

dengan guru PAI SMPN 2 Mayang bapak Suji Ashari, M.Pd.I 

Menurut saya, teori memang penting dalam pembelajaran moderasi 

beragama, karena memberikan landasan pemahaman yang jelas. Namun, 

teori saja tidak cukup. Jika kita hanya berfokus pada teori, siswa mungkin 
akan memahami konsepnya secara abstrak, tanpa bisa menerapkannya 

dalam kehidupan nyata. Moderasi beragama membutuhkan model 

pembelajaran yang lebih praktis dan interaktif, di mana siswa dapat 

langsung mengalami dan mempraktikkan sikap moderat dalam kehidupan 

sehari-hari.113 

 

 Berdasarkan informasi dalam modul ajar yang telah diunggah, berikut adalah 

penjelasan lebih lanjut mengenai penerapan model ini. Berikut pengembangan 

 
113 Suji Ashari M.Pd., “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 1 Juni 2025.” 



134 
 

 
 

modul ajar menggunakan model penguatan pemahaman moderasi beragama 

berbasis karakter kebangsaan:  

1) Pendahuluan (10 Menit) 

a) Tujuan: Menyapa siswa dan mempersiapkan mereka untuk 

pembelajaran yang berfokus pada moderasi beragama. 

b) Kegiatan: 

o Guru membuka pembelajaran dengan salam pembuka, doa, dan 

cek kehadiran. 

o Menjelaskan tujuan pembelajaran dengan menekankan 

pentingnya sikap moderat dalam beragama untuk kehidupan 

sehari-hari. 

o Menghubungkan dengan Profil Pelajar Pancasila yang mencakup 

nilai berkebinekaan global dan bergotong-royong. 

o Untuk menguji kesiapan siswa, guru bisa memulai permainan 

"Standing Position" untuk membangun antusiasme dan semangat 

siswa. 

2) Kegiatan Inti (100 Menit) 

Langkah 1: Identifikasi dan Diskusi Isu Sosial & Keberagaman 

a) Tujuan: Mengidentifikasi faktor-faktor yang membentuk sikap 

moderat dalam kehidupan sosial. 

b) Kegiatan: 

o Siswa diminta untuk memikirkan dan menulis kata kunci 

mengenai faktor yang membentuk sikap moderat dalam 

beragama. 



135 
 

 
 

o Setelah 5 menit, siswa yang mengumpulkan kata kunci terbanyak 

akan membacakan jawabannya di depan kelas. 

o Diskusi akan difasilitasi oleh guru untuk memastikan semua 

siswa memahami relevansi faktor-faktor tersebut dalam 

pembentukan sikap moderat. 

Langkah 2: Stimulasi Kesadaran 

a) Tujuan: Meningkatkan kesadaran siswa tentang keberagaman dan 

pentingnya sikap moderat. 

b) Kegiatan: 

o Siswa menonton video tentang kehidupan di tengah keragaman, 

terutama bagi kelompok minoritas. 

o Setelah menonton video, siswa diminta untuk mensimulasikan 

dan menganalisis pengalaman mereka terkait dengan video 

tersebut. 

o Diskusi kelompok dilakukan untuk membahas pendapat dan 

perasaan siswa setelah menyaksikan video dan simulasi. 

Langkah 3: Pemetaan Diri 

a) Tujuan: Memahami tanggung jawab individu dalam menciptakan 

lingkungan yang damai melalui sikap moderat. 

b) Kegiatan: 

o Siswa dibagi dalam kelompok kecil untuk mendiskusikan 

tanggung jawab mereka dalam menciptakan lingkungan yang 

damai dan moderat. 



136 
 

 
 

o Setiap kelompok membuat hasil diskusi yang berisi langkah-

langkah praktis yang dapat dilakukan untuk mempraktikkan sikap 

moderat di sekolah dan masyarakat. 

Langkah 4: Proyek Mini Keberagaman 

a) Tujuan: Menerapkan sikap moderat dalam kehidupan sehari-hari. 

b) Kegiatan: 

o Siswa diminta untuk membuat resume dari hasil pengamatan 

mereka tentang bagaimana sikap moderat bisa diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari. 

o Mereka akan menyusun langkah-langkah konkret yang dapat 

dilakukan dalam kehidupan sosial di sekolah untuk meningkatkan 

pemahaman moderasi beragama. 

Langkah 5: Experiential Learning 

a) Tujuan: Memahami solusi moderat untuk menghadapi tantangan sosial. 

b) Kegiatan: 

o Guru memberikan kartu indeks yang terdiri dari dua kategori: satu 

berisi perilaku atau situasi tidak moderat (kategori A), dan yang 

lainnya berisi solusi moderat yang sesuai (kategori B). 

o Siswa diminta untuk mencocokkan kartu dan menjelaskan solusi 

moderat yang dapat diterapkan dalam situasi yang diberikan di 

depan kelas. 

Langkah 6: Jurnal Refleksi 

a) Tujuan: Mengajak siswa untuk merenungkan pembelajaran yang telah 

mereka lakukan. 



137 
 

 
 

b) Kegiatan: 

o Siswa diminta untuk menulis jurnal refleksi, berisi poin-poin 

penting yang mereka dapatkan dari pembelajaran dan bagaimana 

mereka akan mengimplementasikan sikap moderat dalam 

kehidupan mereka. 

Langkah 7: Integrasi Nilai Pribadi 

a) Tujuan: Mengintegrasikan nilai-nilai pribadi seperti toleransi dan 

empati ke dalam kehidupan siswa sehari-hari. 

b) Kegiatan: 

o Guru menjelaskan bagaimana nilai-nilai pribadi seperti toleransi 

dan empati dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari 

berdasarkan ajaran QS. Al Baqarah (2): 143 dan hadits tentang 

sikap moderat. 

o Guru mengajak siswa untuk lebih memahami pentingnya 

menjaga keselarasan antara keyakinan agama dan nilai 

kebangsaan. 

Langkah 8: Monitoring & Evaluasi Dampak 

a) Tujuan: Mengevaluasi pemahaman dan dampak dari pembelajaran 

yang telah dilakukan. 

b) Kegiatan: 

o Guru mengevaluasi apakah siswa dapat menerapkan sikap 

moderat dalam kehidupan sehari-hari di sekolah dan masyarakat. 

o Mengamati perubahan dalam perilaku siswa dan melihat apakah 

ada peningkatan dalam pengamalan moderasi beragama. 



138 
 

 
 

3) Kegiatan Penutup (10 Menit) 

a) Tujuan: Merefleksikan pembelajaran dan menyiapkan tugas rumah. 

b) Kegiatan: 

o Guru bersama siswa melakukan refleksi tentang materi yang telah 

dibahas, khususnya terkait dengan sikap moderat dalam 

beragama. 

o Guru memberikan tugas rumah berupa latihan soal akhir bab dan 

soal model AKM untuk mengembangkan kemampuan literasi 

siswa terkait moderasi beragama. 

o Guru mengkonfirmasi materi yang akan dibahas pada pertemuan 

berikutnya. 

Rencana Asesmen 

a) Penilaian Pemahaman: Siswa diminta untuk menjelaskan Inspirasi Al 

Quran: Indahnya Beragama Secara Moderat, yang bisa direkam dalam 

bentuk audio atau video. 

b) Pengayaan: Siswa diminta untuk mengerjakan soal-soal pengayaan 

melalui QR Code pada buku teks. 

c) Remedial: Siswa yang memerlukan dukungan lebih akan diberikan soal-

soal remedial yang juga dapat diakses melalui QR Code. 

Dengan penyesuaian ini, pembelajaran tidak hanya berfokus pada teori tetapi 

juga pada praktik langsung, di mana siswa diberi kesempatan untuk menerapkan 

sikap moderat dalam kehidupan nyata serta mencerminkan nilai-nilai karakter 

kebangsaan dalam setiap langkah. 

b. Perancangan Materi Ajar  



139 
 

 
 

Merancang materi ajar yang mengintegrasikan model penguatan pemahaman 

moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan adalah langkah penting untuk 

memastikan bahwa pembelajaran tidak hanya menyampaikan teori, tetapi juga 

mempersiapkan siswa untuk menghadapi kehidupan nyata yang penuh dengan 

keberagaman. Dengan pendekatan ini, siswa diharapkan dapat memahami dan 

mengaplikasikan nilai moderasi dalam agama mereka serta nilai kebangsaan yang 

mengutamakan toleransi, empati, dan gotong-royong, sehingga tercipta masyarakat 

yang lebih damai, inklusif, dan harmonis. 

Materi ajar ini disusun berdasarkan Buku Pendidikan Agama Islam dan Budi 

Pekerti Kelas VIII, yang diterbitkan oleh Pusat Perbukuan, Badan Standar, 

Kurikulum, dan Asesmen Pendidikan, Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, 

Riset, dan Teknologi. Buku ini menjadi salah satu acuan utama dalam menyusun 

materi ajar untuk mendalami pendidikan agama Islam yang terintegrasi dengan 

pembentukan budi pekerti atau karakter siswa, yang berfungsi untuk membangun 

pribadi yang baik, cerdas, dan berbudi luhur. 

Buku yang diterbitkan oleh Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan 

Teknologi ini dirancang dengan mempertimbangkan kurikulum yang berlaku serta 

standar pendidikan nasional, yang bertujuan untuk memberikan pemahaman yang 

lebih mendalam tentang nilai-nilai agama Islam dan karakter kebangsaan. Buku ini 

mengandung materi yang sangat relevan dan penting dalam membentuk karakter 

siswa agar mereka mampu menjadi individu yang tidak hanya paham secara teori, 

tetapi juga mampu mengaplikasikan ajaran agama dan norma kebangsaan dalam 

kehidupan sehari-hari. 



140 
 

 
 

Materi ajar ini kemudian disesuaikan dengan model penguatan pemahaman 

moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan, untuk memastikan bahwa 

pembelajaran tidak hanya berfokus pada aspek teori semata, tetapi juga mencakup 

penerapan praktis yang relevan dengan kehidupan sosial siswa, terutama dalam 

konteks Indonesia yang sangat majemuk dan beragam. 

Penguatan moderasi beragama dalam materi ini bertujuan untuk mengajarkan 

siswa cara menjalankan ajaran agama dengan cara yang seimbang dan moderat, 

menghindari sikap ekstrem yang dapat menimbulkan konflik atau intoleransi. Hal 

ini juga berkaitan dengan karakter kebangsaan, yang mengutamakan nilai-nilai 

toleransi, keberagaman, dan gotong royong. Dengan penyesuaian ini, materi ajar 

menjadi lebih kontekstual, relevan dengan tantangan sosial yang dihadapi oleh 

siswa dalam kehidupan sehari-hari, terutama dalam menghadapi berbagai macam 

perbedaan di masyarakat. 

Melalui model ini, materi ajar yang sebelumnya ada dalam Buku Pendidikan 

Agama Islam dan Budi Pekerti disesuaikan agar siswa dapat lebih mudah 

memahami dan menerapkan konsep moderasi beragama dan karakter kebangsaan 

dalam konteks sosial mereka. Pembelajaran yang kontekstual ini juga membantu 

siswa untuk melihat bagaimana nilai-nilai agama Islam yang moderat dan nilai 

kebangsaan yang inklusif dapat dijadikan landasan dalam membangun kehidupan 

sosial yang damai, baik di sekolah maupun di masyarakat. 

Secara keseluruhan, materi ajar yang disusun dengan referensi dari buku 

Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti Kelas VIII ini memberikan 

keseimbangan antara pemahaman teori dan penerapan praktis yang sangat 

dibutuhkan dalam membentuk karakter siswa yang moderat, toleran, dan 



141 
 

 
 

menghargai perbedaan. Dengan model penguatan pemahaman moderasi beragama 

berbasis karakter kebangsaan ini, diharapkan siswa dapat berkembang menjadi 

pribadi yang berintegritas, peduli terhadap sesama, dan siap berkontribusi dalam 

menciptakan masyarakat yang damai dan harmonis. Berikut Isi dari Materi ajar 

dengan menggunakan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis 

Karakter Kebangsaan. 

1) Tujuan Pembelajaran 

Materi ajar ini dirancang untuk mencapai beberapa tujuan pembelajaran yang 

utama, antara lain: 

a) Menghafal QS. Al-Baqarah (2): 143 dan hadits tentang sikap moderat 

dalam beragama dengan lancar. 

b) Menjelaskan kandungan QS. Al-Baqarah (2): 143 dan hadits tersebut 

dengan benar. 

c) Meyakini kebenaran Islam sebagai agama yang mengajarkan 

moderasi beragama. 

d) Menjalankan agama secara moderat dalam kehidupan sehari-hari, 

dengan tetap memperhatikan keseimbangan antara kewajiban agama 

dan kehidupan sosial. 

2) Materi Pembelajaran 

a) QS. Al-Baqarah (2): 143 mengajarkan bahwa umat Islam dipilih 

menjadi umat yang adil dan moderat, yang mengarah pada sikap 

seimbang dalam menjalankan agama. Allah SWT berfirman bahwa 

umat Islam harus menjadi umat yang adil dan pilihan, dengan 



142 
 

 
 

menghindari ekstremisme dan menegakkan keadilan di tengah-tengah 

keberagaman. 

b) Moderasi beragama dalam konteks ini berarti menjaga keseimbangan 

antara ibadah dan kehidupan sosial. Contoh moderasi adalah 

menjalankan ibadah dengan penuh khusyuk tanpa melupakan 

kewajiban lainnya seperti belajar, bekerja, dan berinteraksi dengan 

masyarakat. 

c) Hadits Nabi Muhammad SAW tentang moderasi beragama, seperti 

"Agama itu mudah. Siapa yang mempersulit, pasti dia akan kalah," 

mengingatkan umat untuk tidak memaksakan diri dengan ibadah yang 

berlebihan, tetapi cukup dengan yang sesuai kemampuan. 

3) Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 

Untuk memperkuat pemahaman siswa tentang moderasi beragama, 

materi ajar ini menggunakan model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama (PPMB) yang berbasis pada karakter kebangsaan. Hal ini 

bertujuan agar siswa tidak hanya memahami konsep moderasi beragama 

secara teori, tetapi juga menerapkannya dalam kehidupan nyata yang 

berlandaskan pada nilai-nilai kebangsaan Indonesia, seperti toleransi, 

keberagaman, dan gotong royong. 

Model ini mencakup berbagai strategi pembelajaran yang berfokus 

pada diskusi, simulasi, serta penerapan nilai moderasi dalam kehidupan 

sehari-hari siswa, baik di sekolah, keluarga, maupun masyarakat. Adapun 

beberapa strategi pembelajaran yang digunakan antara lain: 



143 
 

 
 

a) Three-stage Fishbowl Decision: Diskusi kelompok untuk mendalami 

topik-topik terkait moderasi. 

b) Seeing How it is: Menggunakan pengamatan untuk menganalisis 

fenomena sosial yang terkait dengan moderasi. 

c) Grup Resume: Kelompok-kelompok mendiskusikan dan menyusun 

resume dari materi yang telah dipelajari. 

4) Praktik Moderasi dalam Kehidupan Sehari-hari 

Materi ini juga mengajarkan siswa cara menjalankan agama secara 

moderat dalam kehidupan mereka. Beberapa langkah yang diajarkan 

termasuk: 

a) Menghargai perbedaan: Siswa diajarkan untuk menghormati orang 

yang berbeda agama, suku, dan budaya, serta menjalin hubungan 

sosial yang baik tanpa menghakimi. 

b) Bersikap adil dan tidak membedakan: Menjalani kehidupan dengan 

adil dan menghargai hak orang lain untuk beragama sesuai dengan 

keyakinannya. 

c) Tidak terjebak pada sikap ekstrem: Menghindari sikap berlebihan 

dalam beragama dan selalu berusaha mencari jalan tengah dalam 

menyikapi perbedaan pendapat. 

d) Menjaga sikap ramah dan sopan: Siswa didorong untuk berbicara 

dengan bahasa yang baik dan tidak menyakiti perasaan orang lain. 

5) Moderasi Beragama di Sekolah dan Masyarakat 



144 
 

 
 

a) Di sekolah: Siswa diterapkan untuk menghargai teman yang berbeda 

agama, bekerja sama dalam kegiatan sekolah dengan penuh toleransi, 

dan mendiskusikan topik agama dengan bijaksana. 

b) Di masyarakat: Masyarakat yang beragam memerlukan sikap 

moderat, seperti dalam kegiatan sosial, perayaan hari raya agama, dan 

menjaga persatuan dalam keberagaman. 

6) Manfaat Sikap Moderat 

Mengajarkan moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari 

memiliki manfaat besar, di antaranya: 

a) Menjaga persatuan antarbangsa: Sikap moderat dapat menciptakan 

hubungan baik antar negara dan antar individu yang berbeda latar 

belakang. 

b) Menghargai perbedaan: Sikap ini membantu siswa untuk lebih toleran 

terhadap orang lain meskipun memiliki perbedaan agama, suku, atau 

budaya. 

c) Mendorong sikap kemanusiaan: Moderasi beragama mengajarkan 

siswa untuk adil dan tidak menyakiti orang lain. 

7) Strategi Pembelajaran dan Media yang Digunakan 

Dalam proses pembelajaran, digunakan berbagai metode dan media, 

termasuk: 

a) Metode: Brainstorming, game, sharing pengalaman, simulasi, diskusi, 

dan refleksi. 



145 
 

 
 

b) Media Pembelajaran: Spidol, papan tulis, video, gambar, dan kartu, 

yang semuanya mendukung pencapaian tujuan pembelajaran yang 

lebih interaktif dan kontekstual. 

Materi ajar ini disusun dengan memperhatikan pentingnya pemahaman 

moderasi beragama yang seimbang dan berbasis karakter kebangsaan. Dengan 

menggunakan model penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter 

kebangsaan, diharapkan siswa tidak hanya belajar teori, tetapi juga dapat 

mengaplikasikan prinsip moderasi dalam kehidupan nyata, menjunjung tinggi nilai 

toleransi dan keberagaman, serta membangun masyarakat yang lebih harmonis dan 

damai. 

c. Perancangan LKS 

Moderasi beragama merupakan strategi penting dalam menjaga 

keharmonisan dan keberagaman dalam masyarakat Indonesia. Di tengah tantangan 

intoleransi dan radikalisme, lembaga pendidikan memiliki peran strategis dalam 

menanamkan nilai-nilai keagamaan yang moderat. Salah satu perangkat yang dapat 

dimanfaatkan adalah Lembar Kerja Siswa (LKS) yang dirancang khusus untuk 

menanamkan pemahaman tentang moderasi beragama berbasis karakter 

kebangsaan. 

1) Deskripsi Umum LKS 

LKS (Lembar Kerja Siswa) yang digunakan dalam penelitian ini 

dirancang untuk mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama dan karakter 

kebangsaan dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Materi 

utama merujuk pada QS. Al-Baqarah ayat 143 dan hadits Nabi SAW tentang 

kemudahan beragama. LKS ini mencakup: 

a) Tujuan pembelajaran 



146 
 

 
 

b) Penjelasan materi ajar 

c) Soal esai dan pilihan ganda 

d) Pertanyaan reflektif kontekstual 

2) Analisis Isi LKS 

Berdasarkan analisis dokumen, LKPD menunjukkan integrasi yang kuat 

antara substansi keagamaan yang moderat dengan nilai karakter kebangsaan, 

sebagai berikut: 

a) Tujuan Pembelajaran yang Moderatif 

Tujuan LKS mengarahkan peserta didik untuk: 

• Menghafal dan memahami ayat dan hadits tentang sikap moderat. 

• Meyakini Islam sebagai agama yang menolak ekstremisme. 

• Menjalankan nilai-nilai agama dengan cara seimbang. 

Tujuan ini menempatkan sikap moderat sebagai inti kompetensi 

religius, selaras dengan karakter profil pelajar Pancasila. 

b) Materi yang Mendukung Karakter Kebangsaan 

Materi dalam LKS tidak hanya bersifat normatif, tetapi mengandung 

nilai-nilai seperti: 

• Keseimbangan (tawazun) dalam menjalankan ibadah. 

• Keadilan dan pilihan umat sebagaimana disebut dalam QS. Al-

Baqarah: 143. 

• Toleransi dan empati, sebagai kunci dalam berinteraksi dengan 

perbedaan. 

c) Penekanan Kontekstual terhadap Kehidupan Siswa 

Beberapa soal esai mengajak siswa merenungkan: 



147 
 

 
 

• Cara bersikap kepada teman berbeda agama. 

• Contoh konkret sikap moderat di sekolah atau rumah. 

• Relevansi perubahan kiblat sebagai bentuk penerimaan terhadap 

dinamika perintah Allah. 

Soal-soal ini mendorong internalisasi, bukan sekadar pemahaman 

kognitif. 

2) Validasi Ahli 

Dalam penelitian dan pengembangan (R&D) yang menggunakan model 

Plomp, salah satu tahapan kunci adalah validasi prototipe modul ajar, materi ajar, 

dan Lembar Kerja Peserta Didik (LKS). Validasi ini bertujuan untuk memastikan 

bahwa komponen yang dikembangkan sesuai dengan standar yang diinginkan serta 

efektif dalam meningkatkan kualitas pembelajaran. Proses validasi dilakukan oleh 

para ahli di bidang pembelajaran yang memiliki keahlian khusus, sehingga dapat 

memberikan penilaian yang mendalam dan objektif terhadap produk yang 

dikembangkan. 

Pada penelitian ini, validasi dilakukan oleh empat ahli yang memiliki 

spesialisasi di bidangnya masing-masing. Pertama, Dr. Nurul Anam, M.Pd, Dosen 

UNIKAMS Jember, yang memiliki keahlian dalam Teknologi Pembelajaran. Beliau 

memberikan evaluasi terkait dengan kesesuaian penggunaan teknologi dalam 

modul ajar dan menilai sejauh mana teknologi tersebut dapat memfasilitasi 

pembelajaran yang lebih efektif dan menarik bagi siswa. Kedua, Dr. Nino Indrianto, 

M.Pd, Dosen Universitas Islam Negeri (UIN) Jember, yang ahli dalam 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Ketiga Dr. Endah Tjandani 

memberikan penilaian terkait dengan relevansi dan Bahasa antara materi ajar dan 



148 
 

 
 

LKPD, serta memastikan bahwa metode pembelajaran yang diterapkan sesuai 

dengan kebutuhan dan karakteristik peserta didik dalam pembelajaran PAI. 

Kempat, Bapak Suji Ashari, M.Pd, Guru PAI di SMPN 2 Mayang Jember, yang 

memiliki pengalaman langsung dalam praktik pembelajaran di sekolah. Beliau 

memberikan masukan terkait kelayakan model Pembelajaran di kelas, serta 

memberikan umpan balik mengenai kemudahan dan efektivitas bahan ajar yang 

dikembangkan. 

Validasi oleh para ahli ini sangat penting untuk memastikan bahwa prototipe 

yang dikembangkan tidak hanya memenuhi kriteria teoritis, tetapi juga siap untuk 

diterapkan dalam situasi pembelajaran nyata. Dengan demikian, hasil dari 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang signifikan bagi 

peningkatan kualitas pembelajaran di sekolah. 

a. Validasi Modul Ajar 

Proses validasi ahli modul ajar ini dilakukan oleh Bapak Dr. Nurul Anam, 

M.Pd, Dosen UNIKAMS Jember, yang memiliki keahlian dalam Teknologi 

Pembelajaran. Tujuan utama dari validasi ini adalah untuk mendapatkan 

masukan, tanggapan, serta saran yang berkaitan dengan desain modul ajar yang 

sedang dalam tahap pengembangan. Fokus utama dari validasi ini terletak pada 

tiga aspek penting dalam Modul Ajar, yaitu Kesesuaian dengan Tujuan 

Pembelajaran, Pembentukan Sikap Positif, serta Dukungan terhadap Teori 

Karakter Kebangsaan. 

Dalam proses validasi ini, terdapat lima indikator yang digunakan untuk 

menilai kualitas modul ajar tersebut. Setiap indikator diberi skor yang berkisar 

antara 1 hingga 5, yang menggambarkan tingkat kualitas masing-masing aspek 



149 
 

 
 

yang dinilai. Skor ini akan digunakan sebagai bahan evaluasi untuk perbaikan 

modul ajar yang sedang dikembangkan, dengan harapan agar modul ajar tersebut 

dapat memenuhi standar yang diinginkan dan dapat digunakan dengan baik oleh 

para pembaca atau penggunanya. Data yang diperoleh dari validator ahli Modul 

Ajar adalah sebagai berikut: 

Tabel 4.1 Validasi Modul Ajar 

No. Aspek 

Penilaian 

Indikator Pernyataan Skor 

1 2 3 4 5 

1 Kesesuaian 

dengan Tujuan 

Pembelajaran 

Modul Ajar memberikan panduan yang jelas 

kepada guru dalam menerapkan model 

pembelajaran moderasi beragama. 

    √ 

2 Modul Ajar memanfaatkan media 

pembelajaran seperti video dan gambar untuk 

mendukung pemahaman siswa tentang 

moderasi dalam beragama. 

    √ 

3 Pembentukan 

Sikap Positif 

Modul Ajar mendorong siswa untuk 

mengembangkan sikap moderat, toleransi, 

dan saling menghargai dalam beragama dan 

kehidupan sehari-hari. 

    √ 

4 Modul Ajar menyediakan aktivitas yang 

membantu siswa menghindari sikap ekstrem 

dan mendorong mereka untuk berinteraksi 

secara positif dengan sesama. 

    √ 

5 Dukungan 

terhadap Teori 

Karakter 

Kebangsaan  

Modul Ajar memfasilitasi pengembangan 

karakter kebangsaan dengan 

mengintegrasikan nilai-nilai keberagaman, 

toleransi, dan penghargaan terhadap 

perbedaan. 

   √  



150 
 

 
 

 

 

b. Validasi Bahasa Materi Ajar 

Proses validasi ahli Materi ajar ini dilakukan oleh Ibu Dr. Endah Tjendani, 

M.Pd Dosen Universitas Islam Jember (UIJ), yang ahli dalam materi Bahasa dalam 

pembelajaran. Tujuan utama dari validasi ini adalah untuk mendapatkan masukan, 

tanggapan, serta saran yang berkaitan dengan bahasa Materi ajar yang sedang dalam 

tahap pengembangan. Fokus utama dari validasi ini terletak pada tiga aspek penting 

dalam Materi Ajar, yaitu Kesesuaian Materi dengan Tujuan Pembelajaran dan 

Konsistensi Bahasa, Keterbacaan Bahasa dan Keterpahaman, serta Kesesuaian 

dengan Teori Karakter kebangsaan dan Kepaduan Alur Penyampaian. 

Dalam proses validasi ini, terdapat lima indikator yang digunakan untuk 

menilai kualitas materi ajar tersebut. Setiap indikator diberi skor yang berkisar 

antara 1 hingga 5, yang menggambarkan tingkat kualitas masing-masing aspek 

yang dinilai. Skor ini akan digunakan sebagai bahan evaluasi untuk perbaikan 

modul ajar yang sedang dikembangkan, dengan harapan agar modul ajar tersebut 

dapat memenuhi standar yang diinginkan dan dapat digunakan dengan baik oleh 

para pembaca atau penggunanya. Data yang diperoleh dari validator Ahli Bahasa 

Materi Ajar adalah sebagai berikut: 

 

 

6 Modul Ajar mengaitkan konsep moderasi 

beragama dengan pembentukan karakter 

kebangsaan yang mencakup persatuan, 

gotong royong, dan integritas sosial. 

   √  

JUMLAH SKOR  



151 
 

 
 

Tabel 4.2 Validasi Bahasa Materi Ajar 

No. Aspek 

Penilaian 

Indikator Pernyataan Skor 

   1 2 3 4 5 

1 Kesesuaian 

Materi dengan 

Tujuan 

Pembelajaran 

Materi Ajar secara eksplisit mencerminkan dan 

menanamkan nilai-nilai kebangsaan (seperti 

Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika) yang 

mendukung moderasi beragama. 

    √ 

2 Bahasa yang digunakan konsisten dan tidak 

membingungkan siswa, dengan penggunaan 

istilah yang tepat dan jelas. 

   √  

3 Keterbacaan 

dan 

Keterpahaman 

Materi Ajar mudah dipahami oleh siswa dari 

berbagai latar belakang, dengan penggunaan 

kalimat yang jelas dan struktur materi yang 

logis. 

   √  

4 Materi ajar menggunakan bahasa yang 

sederhana, mudah dipahami, dan bebas dari 

ambiguitas. 

   √  

5 Kesesuaian 

dengan Teori 

Karakter 

kebangsaan 

Materi Ajar mencerminkan nilai-nilai karakter 

kebangsaan, seperti Pancasila, Bhinneka 

Tunggal Ika, dan semangat persatuan, yang 

sejalan dengan teori karakter kebangsaan. 

    √ 

6 Materi ajar disusun dengan alur yang jelas dan 

terstruktur, sehingga siswa dapat mengikuti 

dan memahami setiap bagian materi dengan 

mudah. 

    √ 

JUMLAH SKOR  

 

c. Validasi LKS 

Proses validasi ahli LKS ini dilakukan oleh Bapak Bapak Dr. Nino Indrianto, 

M.Pd, Dosen Universitas Islam Negeri (UIN) Jember, yang ahli dalam 



152 
 

 
 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Tujuan utama dari validasi ini adalah 

untuk mendapatkan masukan, tanggapan, serta saran yang berkaitan dengan materi 

dan Bahasa dari LKS yang sedang dalam tahap pengembangan. Fokus utama dari 

validasi ini terletak pada tiga aspek penting dalam LKS, yaitu Kesesuaian dengan 

Tujuan Pembelajaran, Keterlibatan dalam Proses Pemecahan Masalah, serta 

Kesesuaian dengan Teori Karakter Kebangsaan. 

Dalam proses validasi ini, terdapat lima indikator yang digunakan untuk 

menilai kualitas LKS tersebut. Setiap indikator diberi skor yang berkisar antara 1 

hingga 5, yang menggambarkan tingkat kualitas masing-masing aspek yang dinilai. 

Skor ini akan digunakan sebagai bahan evaluasi untuk perbaikan LKS yang sedang 

dikembangkan, dengan harapan agar LKS tersebut dapat memenuhi standar yang 

diinginkan dan dapat digunakan dengan baik oleh para pembaca atau penggunanya. 

Data yang diperoleh dari validator ahli LKS adalah sebagai berikut: 

Tabel 4.3 Validasi LKS 

No. Aspek 

Penilaian 

Indikator Pernyataan Skor 

1 2 3 4 5 

1 Kesesuaian 

dengan 

Tujuan 

Pembelajaran 

LKS mendukung dan meningkatkan 

pencapaian tujuan pembelajaran yang telah 

ditetapkan, yaitu Menguatkan pemahaman 

sikap moderat dalam beragama. 

    √ 

2 LKS relevan dan mendalam dalam mengukur 

kemampuan siswa dalam memahami dan 

menerapkan konsep moderasi. 

    √ 

3 Keterlibatan 

dalam Proses 

Pemecahan 

Masalah 

LKS dirancang untuk siswa terlibat aktif 

dalam proses diskusi, identifikasi masalah, 

serta pencarian dan penerapan solusi yang 

berbasis moderasi 

    √ 



153 
 

 
 

4 LKS melibatkan siswa mengusulkan solusi 

yang kreatif dan moderat untuk 

menyelesaikan masalah, serta mampu 

mengevaluasi dampak solusi tersebut dalam 

menciptakan keseimbangan dan menghindari 

ekstremisme 

   √  

5 Kesesuaian 

dengan Teori 

Karakter 

Kebangsaan 

LKS Mengukur sejauh mana siswa 

menerapkan nilai-nilai toleransi, persatuan, 

dan keadilan dalam konteks sosial. 

    √ 

6 LKS Menilai apakah siswa dapat 

mengembangkan karakter kebangsaan dengan 

bersikap adil dan menghargai perbedaan 

   √  

JUMLAH SKOR  

 

d. Validasi Model Pembelajaran 

Proses validasi ahli Model Pembelajaran ini dilakukan oleh Bapak Suji Ashari 

M.Pd, Guru PAI di SMPN 2 Mayang Jember. Tujuan utama dari validasi ini adalah 

untuk mendapatkan masukan, tanggapan, serta saran yang berkaitan dengan desain 

Model Pembelajaran yang sedang dalam tahap pengembangan. Fokus utama dari 

validasi ini terletak pada enam aspek penting dalam Model Pembelajaran, yaitu 

Kesesuaian dengan Tujuan Pembelajaran, Keterlibatan Siswa dalam Pembelajaran, 

Penguatan Sikap Moderat dan Toleransi, Penerapan Nilai Karakter Kebangsaan, 

Kreativitas dan Inovasi Siswa dalam Mencari Solusi, serta Pencapaian Tujuan 

Pembelajaran. 

Dalam proses validasi ini, terdapat lima indikator yang digunakan untuk 

menilai kualitas Model Pembelajaran tersebut. Setiap indikator diberi skor yang 

berkisar antara 1 hingga 5, yang menggambarkan tingkat kualitas masing-masing 

aspek yang dinilai. Skor ini akan digunakan sebagai bahan evaluasi untuk perbaikan 



154 
 

 
 

LKS yang sedang dikembangkan, dengan harapan agar Model Pembelajaran 

tersebut dapat memenuhi standar yang diinginkan dan dapat digunakan dengan baik 

oleh para pembaca atau penggunanya. Data yang diperoleh dari validator ahli 

Model Pembelajaran adalah sebagai berikut: 

Tabel 4.4 Validasi Model Pembelajaran 

No. Aspek Penilaian Indikator Pernyataan Skor 

1 2 3 4 5 

1 Kesesuaian 

dengan Tujuan 

Pembelajaran 

Model Pembelajaran ini mendukung dan 

memperkuat pemahaman tentang moderasi 

beragama dalam konteks karakter 

kebangsaan 

    √ 

2 Keterlibatan 

Siswa dalam 

Pembelajaran 

Model Pembelajaran mengajak siswa untuk 

berpartisipasi aktif dalam diskusi tentang 

moderasi beragama dan karakter 

kebangsaan. 

    √ 

3 Penguatan Sikap 

Moderat dan 

Toleransi 

Model Pembelajaran ini membangun sikap 

moderat dalam beragama, dengan 

menekankan toleransi, keadilan, dan 

penghargaan terhadap perbedaan. 

    √ 

4 Penerapan Nilai 

Karakter 

Kebangsaan 

Model Pembelajaran mendorong siswa 

untuk menerapkan nilai-nilai Pancasila dan 

Bhinneka Tunggal Ika dalam kehidupan 

sehari-hari, dengan menekankan moderasi 

beragama. 

    √ 

5 Kreativitas dan 

Inovasi Siswa 

dalam Mencari 

Solusi 

Model Pembelajaran ini memberikan ruang 

bagi siswa untuk mengusulkan solusi 

kreatif yang moderat dalam menghadapi 

tantangan sosial yang berbasis 

keberagaman 

   √  



155 
 

 
 

6 Pencapaian 

Tujuan 

Pembelajaran 

Pembelajaran ini berhasil dalam 

meningkatkan pemahaman dan penerapan 

moderasi beragama dan karakter 

kebangsaan pada siswa 

    √ 

JUMLAH SKOR  

 

3) Tahap Uji Coba 

a. Uji Coba Terbatas 

Tabel 4.5 Nama Siswa Uji Coba Terbatas 

NO NAMA SISWA JUMLAH SKOR 

PRETEST POSTES 

1 Indira Agnika P 11 12 

2 Arza Nayla S 11 12 

3 Nur Suri Shafina 10 12 

4 Maulana Yusuf M 9 11 

5 Ilham Rizki B 11 12 

6 M Salman Al Farisi 9 10 

7 Jinan Nur Khofifah 11 12 

JUMLAH SKOR 72 81 

 

b. Revisi Akhir Model 

Dalam uji coba terbatas terhadap model pembelajaran penguatan pemahaman 

moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan, hasil perhitungan N-Gain Score 

menunjukkan peningkatan yang signifikan dengan nilai 0.75, yang termasuk dalam 



156 
 

 
 

kategori tinggi. Hal ini mengindikasikan bahwa model pembelajaran yang diterapkan 

berhasil meningkatkan pemahaman siswa mengenai moderasi beragama dan nilai-nilai 

kebangsaan. Uji coba terbatas ini membuktikan bahwa integrasi karakter kebangsaan 

dalam proses pembelajaran tidak hanya memperkaya wawasan akademik siswa, tetapi juga 

memperkuat sikap toleransi dan keberagaman yang menjadi inti dari moderasi beragama. 

Berdasarkan hasil evaluasi uji coba terbatas dan umpan balik yang diterima, 

dilakukan beberapa revisi pada model pembelajaran penguatan pemahaman moderasi 

beragama berbasis karakter kebangsaan. Revisi ini bertujuan untuk meningkatkan 

efektivitas dan kenyamanan selama proses pembelajaran, serta memastikan bahwa siswa 

dapat memahami materi dengan lebih baik. Hasil revisi yang dilakukan adalah sebagai 

berikut: 

a) Penggunaan Media Indeks Kartu Moderasi: Salah satu tantangan yang 

ditemukan dalam uji coba terbatas adalah ketika menggunakan media indeks 

kartu moderasi, kegiatan pencocokan kartu terkadang menyebabkan kegaduhan 

dan kebingungan di antara siswa. Untuk mengatasi hal ini, perlu diperkenalkan 

sistem pengelompokan yang terstruktur. Setiap kelompok siswa akan diberikan 

tugas untuk mencocokkan kartu dengan cara yang lebih terorganisir, dengan 

memberikan waktu yang lebih terkontrol dan memastikan hanya beberapa siswa 

yang berinteraksi pada waktu yang sama. Ini akan mengurangi keramaian dan 

memungkinkan setiap siswa untuk lebih fokus pada tugasnya, sehingga 

pembelajaran menjadi lebih terarah dan efektif. 

b) Penyusunan PPT yang Terintegrasi dengan Materi: Selain itu, berdasarkan 

umpan balik dari siswa, disarankan untuk memperbaiki presentasi materi agar 

lebih terstruktur dan mudah dipahami. Dalam revisi ini, disiapkan presentasi 



157 
 

 
 

Power Point (PPT) yang lebih terintegrasi dengan materi pembelajaran, sehingga 

siswa dapat mengikuti pembelajaran dengan lebih mudah. PPT ini akan 

menyajikan informasi dengan menggunakan teks yang lebih jelas, ilustrasi yang 

relevan, serta contoh-contoh nyata yang berhubungan dengan moderasi 

beragama dan karakter kebangsaan. Dengan menggunakan PPT yang lebih 

sistematis dan menarik, diharapkan siswa dapat lebih mudah menangkap inti 

materi dan mengaitkannya dengan konteks kehidupan sehari-hari mereka. 

Dengan revisi-revisi ini, model pembelajaran yang diusulkan diharapkan akan 

semakin efektif dalam meningkatkan pemahaman siswa tentang moderasi beragama dan 

karakter kebangsaan. Kedua langkah ini juga dirancang untuk memfasilitasi proses belajar 

yang lebih teratur dan menyenangkan, sehingga mendukung tercapainya tujuan 

pembelajaran secara maksimal. 

3. Penilaian (Assessment) 

1) Implementasi Skala Penuh 

Tabel 4.6 Nama Siswa Implementasi Skala Penuh 

NO NAMA SISWA JUMLAH SKOR 

PRETEST POSTES 

1 Lanita Nur A.  8 11 

2 Anak Agung Tania S D 9 12 

3 Barokna Haulana 7 12 

4 Siti Dwi Rastiyani 11 12 

5 Alyka Zahratul Jannah 10 11 

6 Deandra A. F 11 12 

7 Elisa Dwi A. S 9 11 



158 
 

 
 

8 Diah Mawardi 10 12 

9 Reki Mirza Miraldi 8 11 

10 Muhammad Ilham 11 11 

11 Rafel Raner 11 12 

12 Moh Fahmi 11 12 

13 Ahmad Bagas A 9 12 

14 Halgi Noviansyah B 10 11 

15 M Yasir Arfandi K 10 12 

16 Fathir Ahmad N. S 9 11 

17 M. Zaqi 11 12 

18 Nabila Aprilia Hikmatun N 9 10 

19 Namira Nida  12 12 

20 Ghefira Waly Fatin 10 12 

21 Siti Sarofiatun 10 12 

22 Andira Dwi A 9 12 

23 Gizzela Refafelia 10 11 

24 Achmad Aulia Alfarizi 11 12 

25 Isnaini Aurila 10 11 

26 Anak Agung Gede Gabriel Sadewa 9 11 

27 Adindra Nuryah R 12 12 

28 Zahra Althofunnisa 10 11 

29 Siti Aisyah N H 9 12 

30 Syamsiyana Komala 10 12 



159 
 

 
 

JUMLAH SKOR 296 347 

 

Berdasarkan hasil pretes dan postes yang telah dilaksanakan, kita dapat mengukur 

sejauh mana perubahan atau perkembangan pemahaman siswa terhadap materi yang 

diajarkan. Dengan membandingkan skor pretes yang menggambarkan pemahaman awal 

dan skor postes yang mencerminkan pemahaman setelah penerapan model pembelajaran, 

kita dapat menilai sejauh mana model pembelajaran tersebut efektif. Perbandingan skor ini 

akan memberikan gambaran yang jelas mengenai keberhasilan atau kekurangan dalam 

proses pembelajaran yang telah dilakukan.  

Berikut hasil perbandingan skor pretes dan postes yang menunjukkan peningkatan 

pemahaman siswa, yang dapat dijadikan indikator untuk mengevaluasi efektivitas model 

pembelajaran yang diterapkan:  

Rata-rata pretes 

   ∑ST 

              X 100 

SM X n 

 

    296 

              X 100 

12 X 30 

 

    296 

              X 100 

    360 

 

= 82% 

 

Rata-rata posttes 

  ∑ST 

              X 100 

SM X n 

 

    347 

              X 100 



160 
 

 
 

12 X 30 

 

    347 

              X 100 

    360 

 

= 96% 

 

Berdasarkan perhitungan, diperoleh bahwa skor rata-rata pretes adalah 82%, yang 

menggambarkan pemahaman siswa sebelum model pembelajaran diterapkan. Sementara 

itu, skor rata-rata postes mencapai 96%, yang menunjukkan pemahaman siswa setelah 

proses pembelajaran. Selisih yang cukup besar antara skor pretes dan postes ini 

menunjukkan adanya peningkatan pemahaman siswa terhadap materi yang diajarkan, yang 

mengindikasikan bahwa model pembelajaran yang digunakan efektif dalam meningkatkan 

pemahaman siswa. 

Berikut hasil wawancara setelah pretes dan postes pada implementasi skala penuh 

oleh bapak Suji Ashari tentang peningkatan hasil pemahaman siswa setelah menggunakan 

model PPMB:  

“Setelah saya Melihat hasil pretes dan postes yang ada, saya sangat puas dengan 

peningkatan yang terjadi. Skor rata-rata pretes yang hanya 82% menunjukkan 

pemahaman awal yang masih perlu penguatan. Namun, setelah pembelajaran 

dilakukan dengan model yang kita terapkan, skor rata-rata postes naik menjadi 

96%, yang menunjukkan adanya peningkatan pemahaman yang signifikan. Saya 

rasa model pembelajaran yang diterapkan cukup efektif dalam meningkatkan 

pemahaman siswa. Saya percaya bahwa pendekatan yang lebih interaktif dan 

partisipatif dalam pembelajaran sangat mempengaruhi hasil ini. Selain itu, model 

pembelajaran yang lebih aplikatif dan berfokus pada pemahaman konsep daripada 

sekadar menghafal sangat membantu siswa untuk memahami materi lebih dalam. 

Ketika siswa diberi kesempatan untuk mengaitkan materi dengan kehidupan 

sehari-hari, mereka lebih mudah memahami dan mengingatnya. Tantangan utama 

adalah memastikan semua siswa terlibat aktif dalam proses pembelajaran, terutama 

bagi mereka yang cenderung lebih pasif. Beberapa siswa juga memiliki cara belajar 

yang berbeda-beda, sehingga membutuhkan pendekatan yang lebih bervariasi. 



161 
 

 
 

Namun, dengan terus mencoba dan melakukan evaluasi, kita bisa menyesuaikan 

metode yang tepat untuk masing-masing siswa. "114 

 Hasil respon siswa:  

Barokna Haulana 

"Saya merasa pembelajaran kali ini lebih menyenangkan. Kami tidak hanya 

mendengarkan guru menjelaskan, tapi juga aktif berdiskusi dengan teman-teman, 

dan ada kegiatan mencocokan kartu yang membuat materi lebih mudah dipahami. 

dan tidak bikin ngantuk."115 

Siti Dwi Rastiyani 

"Saya rasa cara gurunya yang lebih banyak memberi kesempatan untuk bertanya 

dan berdiskusi dengan teman-teman sangat membantu. Ditambah ada 

pembelajaran yang kita disuruh terus aktif, ditambah ada acara nonton video. Ya 

alhmdulillah jadi lebih gampang faham."116 

 

Berdasarkan hasil wawancara Baik guru maupun siswa sepakat bahwa model 

PPMB berbasis Karakter Kebangsaan sangat efektif dalam meningkatkan pemahaman 

terhadap materi PAI. Dengan metode yang lebih variatif dan menyenangkan, siswa tidak 

hanya lebih memahami materi, tetapi juga merasa lebih termotivasi dan terlibat dalam 

proses pembelajaran. Harapan ke depan adalah agar model PPMB  ini dapat terus 

diterapkan dan ditingkatkan untuk mendukung perkembangan pemahaman siswa yang 

lebih baik lagi. 

Tabel 4.7 Angket Respon terhadap Model PPMB 

No Nama Akt 
1 

Akt 1 Akt 1 Akt 1 Akt 1 Akt 1 Akt 1 Akt 1 Akt 1 Akt 1 Jumlah 
Skor 

Skor 
Maksimal 

1 Lanita Nur A.  5 4 4 4 4 4 4 5 4 5 43 50 

2 Anak Agung 

Tania S D 
5 4 4 3 4 4 4 4 4 5 41 50 

3 Barokna 

Haulana 
4 4 3 4 4 5 3 3 4 4 38 50 

4 Siti Dwi 

Rastiyani 
4 5 5 4 4 5 4 4 4 4 43 50 

5 Alyka 

Zahratul 

Jannah 

5 5 3 4 3 4 4 4 5 4 41 50 

6 Deandra A. F 4 4 5 3 4 5 4 5 4 3 41 50 

7 Elisa Dwi A. 

S 
5 4 3 4 4 3 4 4 4 3 38 50 

 
114 Suji Ashari M.Pd., “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 10 September 
2025,” n.d. 
115 Barokna Haulana, “Siswa Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 10 September 2025,” 
n.d. 
116 Siti Dwi Rastiyani, “Siswa Kelas VIII A SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 10 September 2025,” 
n.d. 



162 
 

 
 

8 Diah 

Mawardi 
5 5 3 4 3 3 5 5 4 4 41 50 

9 Reki Mirza 

Miraldi 
5 4 4 5 3 4 4 5 5 5 44 50 

10 Muhammad 

Ilham 
4 4 4 4 3 5 4 3 5 4 40 50 

11 Rafel Raner 5 5 3 4 3 4 4 4 5 3 40 50 

12 Moh Fahmi 4 5  3 4 5 4 4 4 3 36 50 

13 Ahmad Bagas 

A 
4 4 5 5 3 4 4 3 5 4 41 50 

14 Halgi 

Noviansyah B 
4 5 4 4 3 4 5 3 4 3 39 50 

15 M Yasir 

Arfandi K 
5 4 4 4 4 5 4 5 4 4 43 50 

16 Fathir Ahmad 

N. S 
4 5 4 3 3 3 4 3 4 5 38 50 

17 M. Zaqi 4 4  4 4 4 4 5 4 4 37 50 

18 Nabila Aprilia 

Hikmatun N 
5 4 3 5 3  4 3 5 4 36 50 

19 Namira Nida  5 4 4 4 4 4 4 4 5 4 42 50 

20 Ghefira Waly 

Fatin 
4 4 3 5 5 5 3 4 4 4 41 50 

JUMLAH 803 1000 

 

2) Evaluasi 

Tahap terakhir dalam penelitian dan pengembangan model penguatan pemahaman 

moderasi beragama (PPMB) berbasis karakter kebangsaan adalah evaluasi (evaluation). 

Evaluasi bertujuan untuk menilai sejauh mana model yang dikembangkan dapat 

meningkatkan pemahaman moderasi beragama di kalangan siswa, serta dampak positif 

yang dihasilkan dalam memperkuat sikap toleransi dan inklusivitas di sekolah. Penelitian 

yang dilakukan di SMPN 2 Mayang Jember ini mengarah pada pengembangan produk yang 

relevan dengan kondisi sosial dan budaya setempat, sehingga diharapkan mampu 

memfasilitasi pemahaman yang lebih luas mengenai moderasi beragama dan karakter 

kebangsaan. 

Produk pengajaran yang dikembangkan adalah model PPMB berbasis karakter 

kebangsaan yang bertujuan untuk mengurangi sikap intoleransi dan mendorong sikap 

saling menghormati antaragama. Modul ajar ini dirancang dengan mempertimbangkan 

kearifan lokal, mengintegrasikan nilai-nilai kebangsaan, seperti Pancasila, dan prinsip 



163 
 

 
 

moderasi beragama yang menekankan keseimbangan antara keyakinan agama dan sikap 

inklusif terhadap perbedaan. Salah satu keunggulan dari model ini adalah keberhasilan 

dalam menciptakan ruang belajar yang mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan dan 

persatuan bangsa. 

Modul ini membawa dampak positif dalam penguatan pemahaman siswa tentang 

moderasi beragama, yang tercermin dari sikap mereka yang lebih terbuka dan menghargai 

keberagaman agama. Penerapan nilai-nilai karakter kebangsaan yang dipadukan dengan 

prinsip moderasi beragama memberikan dasar yang kuat bagi siswa untuk memahami dan 

mempraktikkan nilai-nilai toleransi dalam kehidupan sehari-hari. Melalui proses 

pembelajaran yang lebih kontekstual dan berbasis pengalaman, siswa tidak hanya 

memperoleh pengetahuan, tetapi juga keterampilan sosial yang mendalam dalam 

berinteraksi dengan teman-teman dari latar belakang agama yang berbeda. 

Namun, meskipun produk modul ajar ini memiliki banyak kelebihan, masih 

terdapat beberapa kekurangan yang perlu diperbaiki. Salah satunya adalah tantangan dalam 

meningkatkan partisipasi aktif siswa, terutama dalam diskusi dan kegiatan kelompok yang 

melibatkan berbagai latar belakang agama. Hal ini menunjukkan perlunya evaluasi yang 

lebih mendalam mengenai metode yang digunakan dalam proses pembelajaran, agar dapat 

memastikan bahwa semua siswa dapat terlibat secara maksimal dalam proses pembelajaran 

yang berbasis moderasi beragama. 

Secara keseluruhan, pengembangan model PPMB berbasis karakter kebangsaan 

ini memberikan kontribusi signifikan terhadap penciptaan lingkungan sekolah yang lebih 

inklusif dan harmonis, serta mampu memperkuat pemahaman siswa mengenai pentingnya 

moderasi beragama dalam kehidupan mereka. Diharapkan hasil evaluasi ini dapat menjadi 



164 
 

 
 

bahan perbaikan untuk pengembangan model pembelajaran yang lebih efektif dan relevan 

dengan kebutuhan pendidikan di Indonesia yang multikultural dan majemuk. 

B. Analisis Data 

Analisis data dalam penelitian ini dibuktikan melalui hasil validitas yang 

diperoleh dari berbagai ahli yang kompeten di bidangnya masing-masing. Pada penelitian 

ini, validasi dilakukan oleh empat ahli yang memiliki spesialisasi di bidangnya masing-

masing. Pertama, Dr. Nurul Anam, M.Pd, Dosen UNIKAMS Jember, yang memiliki 

keahlian dalam Teknologi Pembelajaran. Beliau memberikan evaluasi terkait dengan 

kesesuaian penggunaan teknologi dalam modul ajar dan menilai sejauh mana teknologi 

tersebut dapat memfasilitasi pembelajaran yang lebih efektif dan menarik bagi siswa. 

Kedua, Dr. Nino Indrianto, M.Pd, Dosen Universitas Islam Negeri (UIN) Jember, yang ahli 

dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Ketiga Dr. Endah Tjandani 

memberikan penilaian terkait dengan relevansi dan Bahasa antara materi ajar dan LKPD, 

serta memastikan bahwa metode pembelajaran yang diterapkan sesuai dengan kebutuhan 

dan karakteristik peserta didik dalam pembelajaran PAI. Kempat, Bapak Suji Ashari, M.Pd, 

Guru PAI di SMPN 2 Mayang Jember, yang memiliki pengalaman langsung dalam praktik 

pembelajaran di sekolah. Beliau memberikan masukan terkait kelayakan model 

Pembelajaran di kelas, serta memberikan umpan balik mengenai kemudahan dan 

efektivitas bahan ajar yang dikembangkan. 

1) Hasil Validasi Ahli Modul Ajar 

Untuk memberikan gambaran yang lebih jelas mengenai kualitas dan validitas 

modul ajar dengan model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis 

karakter kebangsaan, berikut ini akan dipaparkan tabel hasil penilaian dari para 

ahli. Validasi ahli terhadap modul ajar ini dilakukan dalam rentang waktu dari 



165 
 

 
 

tanggal 14 Agustus hingga 26 Agustus 2025. Hasil yang diperoleh dari proses 

validasi ini akan memberikan informasi yang penting untuk memastikan bahwa 

modul ajar yang dikembangkan benar-benar memenuhi standar yang diharapkan 

dan dapat digunakan secara efektif dalam mendukung proses pembelajaran. 

Berikut kami paparkan hasil tabelnya:  

Tabel 4.8 Hasil Penilaian Validasi Modul Ajar 

 

No. Aspek 

Penilaian 

Indikator Pernyataan Skor 

1 Kesesuaian 

dengan Tujuan 

Pembelajaran 

Modul Ajar memberikan panduan yang jelas kepada guru 

dalam menerapkan model pembelajaran moderasi 

beragama. 

5 

2 Modul Ajar memanfaatkan media pembelajaran seperti 

video dan gambar untuk mendukung pemahaman siswa 

tentang moderasi dalam beragama. 

5 

3 Pembentukan 

Sikap Positif 

Modul Ajar mendorong siswa untuk mengembangkan 

sikap moderat, toleransi, dan saling menghargai dalam 

beragama dan kehidupan sehari-hari. 

5 

4 Modul Ajar menyediakan aktivitas yang membantu siswa 

menghindari sikap ekstrem dan mendorong mereka untuk 

berinteraksi secara positif dengan sesama. 

5 

5 Dukungan 

terhadap Teori 

Karakter 

Kebangsaan  

Modul Ajar memfasilitasi pengembangan karakter 

kebangsaan dengan mengintegrasikan nilai-nilai 

keberagaman, toleransi, dan penghargaan terhadap 

perbedaan. 

4 

6 Modul Ajar mengaitkan konsep moderasi beragama dengan 

pembentukan karakter kebangsaan yang mencakup 

persatuan, gotong royong, dan integritas sosial. 

4 

JUMLAH SKOR  



166 
 

 
 

V-ah = TS-e    X100%   

    
TS-h 

V-ah = 28 X 100% = 93% 
    30  

Berdasarkan hasil validasi desain yang mencapai 93% dari ahli, 

didapatkan bahwa modul ajar dengan model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama berbasis karakter kebangsaan dinyatakan sangat valid pada tahap 

validasi kedua. Persentase yang tinggi ini menunjukkan bahwa desain produk 

modul ajar tersebut sudah sesuai dengan standar dan tujuan yang diharapkan. 

Validasi ini menunjukkan bahwa materi yang disusun sudah memiliki kualitas 

yang baik dalam konteks penguatan moderasi beragama dan pembentukan 

karakter kebangsaan, serta dapat digunakan dengan efektif dalam proses 

pembelajaran. 

Pada validasi awal, terdapat beberapa masukan konstruktif dari validator 

yang mengusulkan perbaikan untuk menambah referensi modul ajar dengan 

sumber-sumber terbaru. Saran ini diberikan untuk memperkaya konten modul 

agar lebih up-to-date dan relevan dengan perkembangan ilmu pengetahuan serta 

kebutuhan pembelajaran saat ini. Dengan adanya perbaikan ini, modul ajar 

semakin diperkuat dan diharapkan dapat memberikan manfaat yang lebih 

maksimal bagi penggunanya dalam mendalami materi moderasi beragama 

berbasis karakter kebangsaan. 

Secara keseluruhan, hasil validasi desain yang mencapai 97% 

menunjukkan bahwa modul ajar dengan model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama berbasis karakter kebangsaan sangat valid dan siap digunakan. 

Meskipun pada validasi awal terdapat beberapa masukan untuk memperbaharui 

referensi dengan sumber-sumber terbaru, perbaikan tersebut telah dilakukan 



167 
 

 
 

dengan baik pada tahap validasi kedua. Dengan demikian, modul ajar ini kini 

dapat dianggap sebagai alat pembelajaran yang efektif dan relevan untuk 

memperkuat moderasi beragama serta membentuk karakter kebangsaan peserta 

didik 

2) Hasil Validasi Ahli Bahasa Materi Ajar 

Tabel 4.9 Hasil Penilaian Validasi Bahasa Materi Ajar 

No. Aspek 

Penilaian 

Indikator Pernyataan Skor 

1 Kesesuaian 

Materi dengan 

Tujuan 

Pembelajaran 

dan 

Konsistensi 

Bahasa 

Materi Ajar secara eksplisit mencerminkan dan menanamkan 

nilai-nilai kebangsaan (seperti Pancasila dan Bhinneka Tunggal 

Ika) yang mendukung moderasi beragama. 

5 

2 Bahasa yang digunakan konsisten dan tidak membingungkan 

siswa, dengan penggunaan istilah yang tepat dan jelas.. 

4 

3 Keterbacaan 

Bahasa dan 

Keterpahaman 

Materi Ajar mudah dipahami oleh siswa dari berbagai latar 

belakang, dengan penggunaan kalimat yang jelas dan struktur 

materi yang logis. 

4 

4 Materi ajar menggunakan bahasa yang sederhana, mudah 

dipahami, dan bebas dari ambiguitas. 

4 

5 Kesesuaian 

dengan Teori 

Karakter 

kebangsaan 

dan Kepaduan 

Alur 

Penyampaian 

Materi Ajar mencerminkan nilai-nilai karakter kebangsaan, 

seperti Pancasila, Bhinneka Tunggal Ika, dan semangat 

persatuan, yang sejalan dengan teori karakter kebangsaan. 

5 

6 Materi ajar disusun dengan alur yang jelas dan terstruktur, 

sehingga siswa dapat mengikuti dan memahami setiap bagian 

materi dengan mudah. 

5 

JUMLAH SKOR  

 
V-ah = TS-e    X100%   

    
TS-h 



168 
 

 
 

V-ah = 27 X 100% = 90% 
    30  

Berdasarkan hasil validasi Bahasa Materi Ajar yang mencapai 90% dari 

ahli, didapatkan bahwa Bahasa Materi ajar dengan model Penguatan Pemahaman 

Moderasi Beragama berbasis karakter kebangsaan dinyatakan sesuai dan sangat 

valid. Persentase yang tinggi ini menunjukkan bahwa bahasa produk modul ajar 

tersebut sudah sesuai dengan standar dan tujuan yang diharapkan. Validasi ini 

menunjukkan bahwa Bahasa materi yang disusun sudah memiliki kualitas yang 

baik dalam konteks penguatan moderasi beragama dan pembentukan karakter 

kebangsaan, serta dapat digunakan dengan efektif dalam proses pembelajaran. 

Meskipun demikian, masih terdapat beberapa masukan yang disarankan 

untuk meningkatkan penyampaian materi, seperti penambahan komponen 

pendukung lainnya, misalnya gambar atau ilustrasi, yang dapat memperkaya 

pemahaman peserta didik dan membuat materi lebih menarik serta mudah 

dipahami. 

3) Hasil Validasi Ahli LKS 

Tabel 4.10 Hasil Penilaian Validasi LKS 

No. Aspek 

Penilaian 

Indikator Pernyataan Skor 

1 Kesesuaian 

dengan 

Tujuan 

Pembelajaran 

LKS mendukung dan meningkatkan pencapaian tujuan 

pembelajaran yang telah ditetapkan, yaitu Menguatkan 

pemahaman sikap moderat dalam beragama. 

5 

2 LKS relevan dan mendalam dalam mengukur kemampuan 

siswa dalam memahami dan menerapkan konsep moderasi. 

5 

3 Keterlibatan 

dalam Proses 

LKS dirancang untuk siswa terlibat aktif dalam proses diskusi, 

identifikasi masalah, serta pencarian dan penerapan solusi 

yang berbasis moderasi 

5 



169 
 

 
 

4 Pemecahan 

Masalah 

LKS melibatkan siswa mengusulkan solusi yang kreatif dan 

moderat untuk menyelesaikan masalah, serta mampu 

mengevaluasi dampak solusi tersebut dalam menciptakan 

keseimbangan dan menghindari ekstremisme 

4 

5 Kesesuaian 

dengan Teori 

Karakter 

Kebangsaan 

LKS Mengukur sejauh mana siswa menerapkan nilai-nilai 

toleransi, persatuan, dan keadilan dalam konteks sosial. 

5 

6 LKS Menilai apakah siswa dapat mengembangkan karakter 

kebangsaan dengan bersikap adil dan menghargai perbedaan 

4 

JUMLAH SKOR  

 

V-ah = TS-e    X100%   

    
TS-h 

V-ah = 28 X 100% = 93% 
    30  

Berdasarkan hasil validasi LKS yang mencapai 93% dari ahli, didapatkan 

bahwa Lembar Kerja Siswa dengan model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama berbasis karakter kebangsaan dinyatakan sesuai dan sangat valid. 

Persentase yang tinggi ini menunjukkan bahwa bahasa produk LKS tersebut sudah 

sesuai dengan standar dan tujuan yang diharapkan. Validasi ini menunjukkan 

bahwa LKS materi yang disusun sudah memiliki kualitas yang baik dalam konteks 

penguatan moderasi beragama dan pembentukan karakter kebangsaan, serta dapat 

digunakan dengan efektif dalam proses pembelajaran. 

4) Hasil Validasi Ahli Model Pembelajaran 

Tabel 4.11 Hasil Penilaian Validasi Model Pembelajaran 

No. Aspek Penilaian Indikator Pernyataan Skor 

1 Kesesuaian 

dengan Tujuan 

Pembelajaran 

Model Pembelajaran ini mendukung dan memperkuat 

pemahaman tentang moderasi beragama dalam 

konteks karakter kebangsaan 

5 



170 
 

 
 

2 Keterlibatan 

Siswa dalam 

Pembelajaran 

Model Pembelajaran mengajak siswa untuk 

berpartisipasi aktif dalam diskusi tentang moderasi 

beragama dan karakter kebangsaan. 

5 

3 Penguatan Sikap 

Moderat dan 

Toleransi 

Model Pembelajaran ini membangun sikap moderat 

dalam beragama, dengan menekankan toleransi, 

keadilan, dan penghargaan terhadap perbedaan 

5 

4 Penerapan Nilai 

Karakter 

Kebangsaan 

Model Pembelajaran mendorong siswa untuk 

menerapkan nilai-nilai Pancasila dan Bhinneka 

Tunggal Ika dalam kehidupan sehari-hari, dengan 

menekankan moderasi beragama. 

5 

5 Kreativitas dan 

Inovasi Siswa 

dalam Mencari 

Solusi 

Model Pembelajaran ini memberikan ruang bagi 

siswa untuk mengusulkan solusi kreatif yang moderat 

dalam menghadapi tantangan sosial yang berbasis 

keberagaman 

4 

6 Pencapaian 

Tujuan 

Pembelajaran 

Pembelajaran ini berhasil dalam meningkatkan 

pemahaman dan penerapan moderasi beragama dan 

karakter kebangsaan pada siswa 

5 

JUMLAH SKOR  

 

V-ah = TS-e    X100%   

    
TS-h 

V-ah = 29 X 100% = 96% 
    30  

Hasil validasi model Pembelajaran Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama Berbasis Karakter Kebangsaan menunjukkan angka 97%, yang 

menandakan bahwa model ini sangat valid dan layak untuk diterapkan. Model ini 

berhasil memenuhi berbagai aspek penilaian yang telah ditetapkan, seperti 

kesesuaian dengan tujuan pembelajaran, keterlibatan siswa dalam proses 

pembelajaran, serta penguatan sikap moderat dan toleransi. Selain itu, penerapan 

nilai-nilai karakter kebangsaan, seperti rasa cinta tanah air dan semangat 

persatuan, juga berhasil diintegrasikan dengan baik dalam pembelajaran. Dengan 



171 
 

 
 

demikian, model ini dapat dianggap efektif dalam mencapai tujuan untuk 

memperkuat pemahaman moderasi beragama dan karakter kebangsaan di 

kalangan siswa. 

Namun, meskipun model ini sangat valid, terdapat beberapa masukan 

untuk penyempurnaan, terutama dalam merangsang kreativitas dan inovasi siswa 

dalam mencari solusi. Validator menyarankan agar tantangan yang diberikan 

dalam hal kreativitas disederhanakan dan disesuaikan dengan kemampuan siswa 

di tingkat SMP. Penyederhanaan ini penting agar siswa dapat lebih mudah terlibat 

dalam pembelajaran dan tidak merasa terbebani oleh tugas yang terlalu kompleks. 

Dengan penyesuaian tersebut, diharapkan siswa dapat berpartisipasi lebih aktif 

dan efektif dalam mengembangkan kemampuan mereka, tanpa mengurangi 

kualitas pembelajaran yang sudah sangat baik. 

5) Hasil Uji Coba Terbatas  

Untuk menghitung N-Gain Score, digunakan rumus berikut: 

       (Pos-tes Mean − Pre-test Mean) 

N-Gain Score =  

      (Maxsimum Score − Pre-test Mean) 

 

72 

Rata-rata Pre-test =   = 10.29 

 7   

 

81 

Rata-rata Post-test =   = 11.57 

 7 

 

    (11.57− 10.29)            1.28 

N-Gain Score =                  =    =   0.75 

     (12 − 10.29)                   1.71 
 

 

Untuk menghitung N-Gain Percent, digunakan rumus berikut: 

 



172 
 

 
 

       (Pos-tes Mean − Pre-test Mean) 

N-Gain Score =    X 100 

      (Maxsimum Score − Pre-test Mean) 

 

72 

Rata-rata Pre-test =   = 10.29 

 7   

 

 81 

Rata-rata Post-test =   = 11.57 

 7 

 

         (11.57− 10.29)               1.28 

N-Gain Percent =            X 100           X 100  = 74.9 % 

                       (12 − 10.29)                1.71 
 

Dari perhitungan di atas, didapatkan nilai N-Gain Score sebesar 0.75. Nilai 

ini menunjukkan tingkat peningkatan yang tinggi antara nilai pre-test dan post-

test. Dalam interpretasi N-Gain, skor di atas 0.75 menunjukkan bahwa model 

pembelajaran yang dilakukan memiliki kriteria sedang, dan N-Gain Percent 

sebesar 74.9% efektivitas yang cukup baik dalam meningkatkan pemahaman atau 

keterampilan siswa.  

Dalam uji coba terbatas terhadap model pembelajaran penguatan 

pemahaman moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan, hasil perhitungan 

N-Gain Score menunjukkan peningkatan yang signifikan dengan nilai 0.75, yang 

termasuk dalam kategori sedang dan N-Gain Percent sebesar 74.9% efektivitas 

yang cukup baik dalam meningkatkan pemahaman atau keterampilan siswa. Hal 

ini mengindikasikan bahwa model pembelajaran yang diterapkan berhasil 

meningkatkan pemahaman siswa mengenai moderasi beragama dan nilai-nilai 

kebangsaan. Uji coba terbatas ini membuktikan bahwa integrasi karakter 

kebangsaan dalam proses pembelajaran tidak hanya memperkaya wawasan 



173 
 

 
 

akademik siswa, tetapi juga memperkuat sikap toleransi dan keberagaman yang 

menjadi inti dari moderasi beragama. 

Berdasarkan hasil tersebut, dapat disimpulkan bahwa model pembelajaran 

penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan 

memiliki potensi besar untuk diimplementasikan secara lebih luas. Peningkatan 

yang signifikan pada skor pre-test dan post-test menunjukkan bahwa siswa 

mampu menyerap materi dengan baik dan mengaplikasikan pemahaman mereka 

dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, model ini dinilai cukup efektif 

dalam menciptakan lingkungan pembelajaran yang tidak hanya mengembangkan 

pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter yang mendukung perdamaian dan 

kerukunan antar umat beragama serta memperkokoh rasa kebangsaan di kalangan 

siswa. Dengan hasil yang positif dari uji coba terbatas ini, implementasi skala 

penuh dapat dilakukan, mengingat efektivitas dan dampaknya yang besar dalam 

memperkuat moderasi beragama dan karakter kebangsaan di berbagai institusi 

pendidikan. 

6) Hasil Implementasi skala penuh  

N-Gain Score, digunakan rumus berikut:  

       (Pos-tes Mean − Pre-test Mean) 

N-Gain Score =  

      (Maxsimum Score − Pre-test Mean) 

 

296 

Rata-rata Pre-test =   = 9.87 

 30   

 

347 

Rata-rata Post-test =   = 11.56 

 30 

 

 

 



174 
 

 
 

    (11.56− 9.87)       1.69 

N-Gain Score =                  =         =   0.79 

     (12 − 9.87)          2.13 
 

N-Gain Percent, digunakan rumus berikut:  

       (Pos-tes Mean − Pre-test Mean) 

N-Gain Percent =           X 100 

      (Maxsimum Score − Pre-test Mean) 

 

296 

Rata-rata Pre-test =   = 9.87 

 30   

 

347 

Rata-rata Post-test =   = 11.56 

 30 

 

    (11.56− 9.87)               1.69 

N-Gain Score =                     X 100      X 100 = 79.4% 

     (12 − 9.87)                    2.13 

 

Berdasarkan hasil perhitungan N-Gain Score yang mencapai 0.79 dan N-

Gain Percent yang menunjukkan peningkatan sebesar 79.4%, model pembelajaran 

penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan terbukti 

cukup efektif dalam meningkatkan pemahaman siswa. N-Gain Score yang berada 

dalam kategori ini menunjukkan bahwa pembelajaran yang diterapkan berhasil 

memberikan peningkatan yang sedang antara nilai pre-test dan post-test siswa. 

Begitu pula, dengan N-Gain Percent yang mencapai 79.4%, dapat disimpulkan 

bahwa sebagian besar siswa mengalami peningkatan yang cukup baik dalam hal 

pemahaman moderasi beragama dan karakter kebangsaan. Hal ini menunjukkan 

bahwa model pembelajaran ini mampu memfasilitasi perubahan positif dalam 

sikap dan pengetahuan siswa terhadap moderasi beragama dan nilai-nilai 

kebangsaan. 



175 
 

 
 

Melihat hasil yang positif tersebut, model pembelajaran ini sangat layak 

untuk diimplementasikan dalam skala penuh di berbagai institusi pendidikan. 

Peningkatan yang signifikan pada N-Gain Score dan N-Gain Percent 

menunjukkan bahwa pendekatan berbasis karakter kebangsaan dan moderasi 

beragama dapat memperkuat pemahaman siswa secara efektif. Implementasi skala 

penuh akan memberikan kesempatan bagi lebih banyak siswa untuk merasakan 

manfaat dari pembelajaran ini, yang tidak hanya meningkatkan pengetahuan 

akademik tetapi juga memperkuat karakter kebangsaan dan sikap toleransi dalam 

kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, model ini dapat dianggap sebagai strategi 

yang efektif untuk memperkokoh rasa kebangsaan dan moderasi beragama di 

kalangan generasi muda. 

7) Hasil Uji Efektifitas 

Hasil penilaian dari pretest dan posttest digunakan untuk mengevaluasi efektivitas 

penerapan model penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter 

kebangsaan. Data ini akan dianalisis untuk melihat perbedaan efektivitas 

pembelajaran sebelum dan setelah penerapan model tersebut. Penelitian ini 

melibatkan 30 siswa kelas VIII A di SMPN 2 Mayang, dengan kriteria yang akan 

digunakan untuk mengukur tingkat keefektifan model pembelajaran ini. Bertikut 

kriteria tingkat keefektifan:  

Tabel 4.12 Kriteria Tingkat Keefektifan 

Tingkat Pecapaian Katagori 

90-100 Sangat Efektif 

80-89 Efektif 

65-79 Cukup Efektif 



176 
 

 
 

55-64 Kurang Efektif 

0-54 Tidak Efektif 

 

Berikut ini adalah data yang disajikan berdasarkan hasil pretest dan posttest dari 

peserta didik pada tabel di bawah ini: 

𝑀𝑋2−𝑀𝑋1  

                       X 100 % 

(𝑀𝑋2+𝑀𝑋1)  

         2 

 
     96 − 82  

                       X 100 % 

  (96 + 82)  

         2 

 

         14 

                       X 100 % 

      (178)  

         2 

 

        14 

                       X 100 % 

       89 

 

= 15% 

Tabel 4.13 Rata-rata Hasil Pretes dan Postes 

No Kegiatan Rata-rata Kriteria 

1 Pretes 82 Efektif 

2 Posttes 96 Sangat Efektif 

Peningkatan 15% 

 

Berdasarkan hasil analisis pretest, diperoleh bahwa tingkat efektifitas pada awal 

pembelajaran berada pada kategori sedang, dengan rata-rata nilai pretest sebesar 

82%. Setelah penerapan model penguatan pemahaman moderasi beragama 

berbasis karakter kebangsaan, terjadi peningkatan yang signifikan pada nilai 

posttest, yang mencapai 96%. Dengan demikian, terjadi peningkatan sebesar 15% 



177 
 

 
 

setelah penerapan model ini dalam pembelajaran moderasi beragama pada siswa 

kelas VIIIA di SMPN 2 Mayang. Dari hasil tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

model penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan 

efektif dalam meningkatkan pemahaman siswa. 

8) Hasil Angket Respon 

NPr = TS-e    X100%   

  
TS-Max 

NPr = 803  X 100% = 80% 
  1000  

 

Berdasarkan hasil analisis angket respon siswa terhadap model pembelajaran 

Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama Berbasis Karakter Kebangsaan, dapat 

disimpulkan bahwa model ini mendapatkan respons yang cukup positif dari 

peserta didik. Dengan nilai persentase sebesar 80% untuk respon siswa (V-ah), 

hasil ini mengindikasikan bahwa model pembelajaran ini dapat diterima dengan 

baik oleh sebagian besar siswa. Penerimaan yang tinggi terhadap model ini 

menunjukkan bahwa siswa merasa bahwa pendekatan yang berbasis karakter 

kebangsaan dalam konteks moderasi beragama efektif dan relevan dengan 

kebutuhan mereka. 

Namun demikian, terdapat beberapa area yang perlu perbaikan untuk 

meningkatkan daya tarik dan efektivitas model ini. Revisi produk dilakukan untuk 

menyempurnakan penerapan model, seperti penyesuaian materi ajar, penggunaan 

metode evaluasi yang lebih interaktif, serta penyederhanaan implementasi agar 

lebih efisien dan mudah dipahami oleh siswa. Hal ini bertujuan untuk menciptakan 

suasana pembelajaran yang lebih dinamis dan memfasilitasi pemahaman yang 

lebih mendalam tentang moderasi beragama dan karakter kebangsaan. 

 



178 
 

 
 

C. Revisi Produk 

Revisi produk dilakukan untuk menyempurnakan penerapan model pembelajaran 

agar lebih efektif dan menarik saat digunakan dalam proses pembelajaran. Tujuan dari 

revisi ini adalah untuk meningkatkan kualitas model yang diterapkan, sehingga dapat lebih 

memfasilitasi pembelajaran yang menyenangkan dan bermanfaat bagi peserta didik. 

Dengan adanya revisi ini, diharapkan model pembelajaran mampu menciptakan suasana 

yang lebih dinamis dan mempermudah pemahaman siswa terhadap materi yang diajarkan, 

khususnya dalam konteks moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan. 

Berdasarkan analisis data yang telah disajikan, setelah dilakukan uji validitas pada 

berbagai komponen, seperti Modul Ajar, Materi Ajar, LKS Ajar, dan Model Pembelajaran, 

serta uji lapangan, dapat disimpulkan bahwa Model Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama Berbasis Karakter Kebangsaan sangat layak dan efektif digunakan dalam 

pembelajaran. Hasil uji validitas menunjukkan bahwa model ini mampu menciptakan 

proses pembelajaran yang sesuai dengan tujuan pendidikan, yaitu memperkuat pemahaman 

moderasi beragama pada siswa sekaligus membangun karakter kebangsaan yang kokoh. 

Berdasarkan masukan dari para ahli, terdapat beberapa bagian yang perlu direvisi untuk 

meningkatkan kualitas model pembelajaran ini, di antaranya: 

1. Setiap tahapan dalam modul ajar disesuaikan cara evaluasi yg lebih menarik dan 

ditambah refrensinya. 

2. LKS sesuaikan dengan rubrik penilaian dan dapat berupa proyek 

3. LKS sesuaikan dengan evaluasi modul Ajar 

4. Materi sesuaikan bahasa dengan anak siswa SMP dan ditambah dalil-dalil yang 

memperkuat penjelasan materi. 

5. Penerapan model bisa lebih disederhanakan agar tidak memakan banyak waktu. 



 
 

179 
 

BAB V 

KAJIAN DAN SARAN 

 

A. Kajian Produk yang direvisi 

Penelitian dan pengembangan ini menghasilkan sebuah Model Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) yang berbasis pada Karakter Kebangsaan 

untuk siswa di SMPN 2 Mayang Jember. Model ini dirancang sebagai alternatif 

pembelajaran di sekolah tersebut, dengan tujuan utama untuk memperdalam 

pemahaman dan penghayatan siswa terhadap moderasi beragama serta 

menanamkan nilai-nilai kebangsaan. Diharapkan, model ini dapat diterapkan untuk 

menciptakan lingkungan sekolah yang inklusif, toleran, dan memperkuat persatuan 

di tengah keberagaman. Berikut adalah pembahasan mengenai kajian produk yang 

telah direvisi:  

1. Proses Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama 

(PPMB) berbasis Karakter Kebangsaan dalam meningkatkan pemahaman dan 

penghayatan siswa SMPN 2 Mayang Jember terhadap moderasi beragama. 

Model pembelajaran Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis 

karakter kebangsaan dikembangkan dengan mengadopsi pendekatan model 

Plomp, yang terdiri dari tiga tahap utama: Preliminary Research (penelitian 

pendahuluan), Development or Prototyping (pengembangan atau pembuatan 

prototipe), dan Assessment (penilaian). Pendekatan ini dirancang untuk 

memastikan bahwa model pembelajaran yang dihasilkan bersifat terstruktur, 

berbasis data, dan sesuai dengan kebutuhan peserta didik serta konteks 

pendidikan yang relevan. 



180 
 

 
 

Pada tahap Preliminary Research, fokus utama adalah untuk 

mengidentifikasi kebutuhan, masalah, dan potensi yang ada melalui analisis 

mendalam dan kajian literatur. Proses ini juga mencakup pengumpulan informasi 

mengenai karakteristik peserta didik agar model yang dikembangkan dapat 

diterapkan dengan efektif. Selanjutnya, pada tahap Development or Prototyping, 

rancangan awal model pembelajaran dibuat dan diubah menjadi prototipe nyata. 

Tahap ini melibatkan validasi oleh para ahli untuk menilai kesesuaian model 

dengan teori pendidikan yang ada serta kebutuhan yang telah diidentifikasi. Uji 

coba skala kecil juga dilakukan untuk menguji kelayakan dan mendapatkan 

umpan balik untuk penyempurnaan. Tahap terakhir, Assessment, bertujuan untuk 

mengevaluasi efektivitas dan dampak dari model pembelajaran yang telah 

dikembangkan. Pengujian dilakukan pada skala yang lebih besar untuk 

mengukur sejauh mana model berhasil mencapai tujuan pembelajaran. 

Tahapan analisis dalam pengembangan model pembelajaran Penguatan 

Pemahaman Moderasi Beragama berbasis Karakter Kebangsaan merupakan 

langkah awal yang sangat penting untuk memastikan efektivitas model yang 

akan diterapkan. Dalam model Plomp, tahapan analisis terdiri dari dua bagian 

utama: analisis kebutuhan dan analisis masalah. Kedua analisis ini bertujuan 

untuk menggali permasalahan yang ada dan mengidentifikasi kebutuhan yang 

perlu dipenuhi agar proses pembelajaran dapat berjalan lebih efektif. 

Analisis kebutuhan difokuskan pada pengidentifikasian kondisi aktual di 

lapangan, khususnya terkait dengan pemahaman moderasi beragama yang 

berlandaskan pada karakter kebangsaan. Di SMPN 2 Mayang Jember, sangat 

dibutuhkan model pembelajaran moderasi beragama yang lebih terstruktur dan 



181 
 

 
 

relevan. Meskipun beberapa upaya untuk mengurangi intoleransi telah 

dilakukan, masih banyak siswa yang menunjukkan perilaku kurang menghargai 

perbedaan keyakinan. Oleh karena itu, diperlukan model pembelajaran yang 

lebih komprehensif guna memudahkan siswa dalam memahami nilai-nilai 

toleransi dan moderasi beragama. 

Berdasarkan wawancara dengan guru Pendidikan Agama Islam (PAI), 

terungkap pentingnya model pembelajaran yang tidak hanya fokus pada 

pemahaman agama masing-masing, tetapi juga menghargai pluralitas keyakinan 

yang ada di masyarakat. Pembelajaran berbasis karakter kebangsaan sangat 

diperlukan untuk membantu siswa memahami nilai toleransi dan penghargaan 

terhadap perbedaan agama. Model ini diharapkan dapat mengajarkan bahwa 

moderasi beragama bukanlah pengabaian terhadap keyakinan, tetapi penerapan 

ajaran agama dengan cara yang seimbang dan penuh toleransi terhadap 

perbedaan. 

Analisis masalah berfokus pada berbagai tantangan yang dihadapi dalam 

penerapan nilai-nilai moderasi beragama di sekolah. Di SMPN 2 Mayang 

Jember, keberagaman agama di kalangan siswa menjadi tantangan dalam 

menciptakan suasana yang harmonis. Dalam satu kelas, terdapat siswa yang 

beragama Kristen dan Hindu, yang berpotensi menimbulkan konflik jika tidak 

dikelola dengan baik. Keberagaman ini menghadirkan tantangan bagi guru dan 

pihak sekolah dalam memastikan bahwa nilai-nilai toleransi dan moderasi 

beragama diterima serta diterapkan oleh seluruh siswa. Seperti yang 

disampaikan oleh kepala sekolah, meskipun ada upaya untuk menciptakan iklim 

saling menghargai melalui kegiatan OSIS dan kebersamaan lainnya, masih ada 



182 
 

 
 

beberapa siswa yang menunjukkan sikap kurang terbuka terhadap teman yang 

memiliki keyakinan berbeda. 

Hal ini menunjukkan bahwa meskipun upaya untuk menanamkan nilai 

toleransi telah dilakukan, pemahaman siswa tentang pentingnya menghargai 

perbedaan agama masih perlu ditingkatkan. Tanpa adanya pendidikan yang tepat 

dan model yang lebih terstruktur, potensi kesalahpahaman dan sikap intoleransi 

akan terus muncul, menghalangi terciptanya lingkungan pembelajaran yang 

harmonis. Tahap analisis ini sangat penting untuk mengidentifikasi kebutuhan 

yang ada dan memahami tantangan dalam menciptakan lingkungan yang toleran 

di sekolah. Dengan hasil analisis kebutuhan dan masalah tersebut, 

pengembangan model pembelajaran Penguatan Pemahaman Moderasi 

Beragama berbasis Karakter Kebangsaan dapat dilakukan dengan lebih terfokus, 

memberikan solusi yang lebih efektif untuk menangani masalah intoleransi di 

kalangan siswa. 

Pengembangan prototipe adalah tahap krusial dalam proses penelitian dan 

pengembangan (Research and Development) yang bertujuan untuk 

menghasilkan produk pendidikan yang inovatif dan relevan. Dalam penelitian 

ini, produk yang dimaksud adalah model penguatan pemahaman moderasi 

beragama berbasis karakter kebangsaan bagi siswa, yang dirancang untuk 

menghadapi tantangan keberagaman dan memenuhi kebutuhan pendidikan 

karakter dalam konteks kebangsaan Indonesia. 

Merujuk pada tahapan model pengembangan menurut Plomp, proses 

pengembangan prototipe masuk dalam fase Realization/Construction, yang 

berfokus pada pembuatan produk awal berdasarkan desain konseptual yang telah 



183 
 

 
 

disusun sebelumnya. Pada tahap ini, model konseptual yang telah dirancang 

mulai diwujudkan menjadi bentuk konkrit, seperti perangkat pembelajaran, 

panduan implementasi, serta komponen pendukung lainnya. 

Pengembangan prototipe tidak hanya melibatkan aspek teknis, tetapi juga 

merupakan penerapan ide dan konsep yang berasal dari kajian teoretis dan 

analisis kebutuhan lapangan yang dilakukan pada tahap investigasi awal. Oleh 

karena itu, prototipe yang dikembangkan disusun secara sistematik, dengan 

memperhatikan aspek-aspek penting dari pendidikan karakter kebangsaan dan 

prinsip moderasi beragama. 

Prototipe yang dihasilkan akan diuji melalui evaluasi validitas dan 

kepraktisan oleh para ahli dan pengguna di lapangan. Proses ini bertujuan untuk 

memastikan bahwa produk yang dikembangkan tidak hanya berdasarkan teori, 

tetapi juga dapat diterapkan secara efektif dalam lingkungan pendidikan. Dengan 

demikian, tahap pengembangan prototipe ini berfungsi sebagai jembatan antara 

desain konseptual dan uji empirik, yang menentukan keberhasilan dari seluruh 

proses pengembangan model. Pengembangan prototipe ini melibatkan 

pembuatan perangkat pembelajaran seperti modul ajar, materi ajar, LKPD, dan 

Model Pembelajaran yang dirancang untuk mendukung proses belajar mengajar 

dengan cara yang interaktif dan efektif.  

Pada penelitian ini, validasi dilakukan oleh empat ahli yang memiliki 

spesialisasi di bidangnya masing-masing. Pertama, Dr. Nurul Anam, M.Pd, 

Dosen UNIKAMS Jember, yang memiliki keahlian dalam Teknologi 

Pembelajaran. Beliau memberikan evaluasi terkait dengan kesesuaian 

penggunaan teknologi dalam modul ajar dan menilai sejauh mana teknologi 



184 
 

 
 

tersebut dapat memfasilitasi pembelajaran yang lebih efektif dan menarik bagi 

siswa. Kedua, Dr. Nino Indrianto, M.Pd, Dosen Universitas Islam Negeri (UIN) 

Jember, yang ahli dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Ketiga 

Dr. Endah Tjandani memberikan penilaian terkait dengan relevansi dan Bahasa 

antara materi ajar dan LKPD, serta memastikan bahwa metode pembelajaran 

yang diterapkan sesuai dengan kebutuhan dan karakteristik peserta didik dalam 

pembelajaran PAI. Kempat, Bapak Suji Ashari, M.Pd, Guru PAI di SMPN 2 

Mayang Jember, yang memiliki pengalaman langsung dalam praktik 

pembelajaran di sekolah. Beliau memberikan masukan terkait kelayakan model 

Pembelajaran di kelas, serta memberikan umpan balik mengenai kemudahan dan 

efektivitas bahan ajar yang dikembangkan. 

Pada tahap uji coba, terdapat dua jenis uji coba yang dilakukan untuk 

menguji efektivitas dan kelayakan model pembelajaran yang telah 

dikembangkan. Pertama, uji coba terbatas dilakukan untuk menguji prototipe 

model dengan melibatkan 7 siswa. Uji coba ini bertujuan untuk mengidentifikasi 

kekuatan dan kelemahan model pembelajaran dalam situasi nyata, serta 

mengumpulkan umpan balik dari siswa dan guru yang digunakan untuk 

melakukan perbaikan pada model. Setelah perbaikan dilakukan, model 

kemudian diterapkan dalam implementasi skala penuh di kelas VIIIA SMPN 2 

Mayang, yang melibatkan 30 siswa. Tahap ini bertujuan untuk menguji 

kelayakan model pada jumlah siswa yang lebih banyak dan dalam konteks yang 

lebih beragam, sehingga memberikan gambaran yang lebih akurat mengenai 

efektivitas model dalam meningkatkan pemahaman moderasi beragama berbasis 

karakter kebangsaan. Kedua tahap uji coba ini saling melengkapi, memberikan 



185 
 

 
 

wawasan penting tentang kepraktisan dan efektivitas model pembelajaran 

sebelum diimplementasikan secara lebih luas di sekolah-sekolah lainnya. 

2. Efektivitas Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) berbasis 

Karakter Kebangsaan Terhadap Peningkatan Pemahaman Moderasi Beragama di 

kalangan siswa SMPN 2 Mayang Jember 

Berdasarkan hasil analisis pretest, diperoleh bahwa tingkat efektifitas pada 

awal pembelajaran berada pada kategori sedang, dengan rata-rata nilai pretest 

sebesar 82%. Setelah penerapan model penguatan pemahaman moderasi 

beragama berbasis karakter kebangsaan, terjadi peningkatan yang signifikan 

pada nilai posttest, yang mencapai 96%. Dengan demikian, terjadi peningkatan 

sebesar 15% setelah penerapan model ini dalam pembelajaran moderasi 

beragama pada siswa kelas VIIIA di SMPN 2 Mayang. Dari hasil tersebut, dapat 

disimpulkan bahwa model penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis 

karakter kebangsaan efektif dalam meningkatkan pemahaman siswa. 

B. Saran Pemanfaatan, Diseminasi, dan Pengembangan Produk Lebih Lanjut 

1. Saran Pemanfaatan 

Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) berbasis 

karakter kebangsaan ini sangat potensial untuk diaplikasikan secara luas di 

sekolah-sekolah, khususnya yang menghadapi keberagaman agama dan budaya. 

Secara praktis, model ini dapat dijadikan sebagai pedoman pembelajaran dalam 

mata pelajaran Pendidikan Agama Islam maupun mata pelajaran lintas-disiplin 

yang menitikberatkan pada pendidikan karakter dan toleransi. Guru dapat 

menggunakan modul ajar, materi pembelajaran, dan lembar kerja siswa (LKS) 

yang sudah divalidasi untuk menciptakan suasana belajar yang lebih interaktif 



186 
 

 
 

dan bermakna, sehingga siswa tidak hanya memahami moderasi beragama 

secara teori, tetapi juga menginternalisasi sikap inklusif dan saling menghargai 

dalam kehidupan sehari-hari. Dengan penerapan yang konsisten, model ini dapat 

memperkuat iklim sekolah yang toleran, inklusif, dan harmonis. 

2. Diseminasi 

Untuk memperluas manfaat dan jangkauan model PPMB ini, diseminasi 

hasil penelitian harus dilakukan secara strategis dan menyeluruh. Pelaksanaan 

seminar, workshop, dan pelatihan bagi guru dan tenaga pendidik di tingkat 

kabupaten, provinsi, bahkan nasional sangat diperlukan sebagai upaya transfer 

pengetahuan dan keterampilan mengimplementasikan model ini di berbagai 

sekolah. Selain itu, publikasi ilmiah dalam jurnal pendidikan dan media 

komunikasi pendidikan dapat meningkatkan awareness sekaligus mendorong 

pengembangan berbasis bukti lebih lanjut. Optimalisasi pemanfaatan teknologi 

informasi juga disarankan, misalnya dengan menyediakan materi pembelajaran 

dalam format digital yang dapat diakses luas untuk mendukung pembelajaran 

daring dan blended learning. 

3. Pengembangan Produk Lebih Lanjut 

Meskipun model PPMB ini sudah terbukti efektif dalam skala SMPN 2 

Mayang Jember, ada beberapa aspek pengembangan yang dapat dilakukan untuk 

meningkatkan kualitas dan relevansinya. Pertama, perlu dilakukan adaptasi dan 

modifikasi model untuk jenjang pendidikan yang berbeda seperti SMA, 

madrasah, dan bahkan pendidikan tinggi agar sesuai dengan karakteristik peserta 

didik yang lebih luas. Kedua, integrasi model dengan teknologi pembelajaran 

interaktif dan multimedia dapat diperkuat untuk meningkatkan daya tarik dan 



187 
 

 
 

keterlibatan siswa. Ketiga, evaluasi berkelanjutan perlu dikembangkan dengan 

instrumen yang lebih variatif guna mengukur dampak model tidak hanya dalam 

jangka pendek tetapi juga jangka panjang terhadap pembentukan karakter 

moderasi beragama. Terakhir, riset komparatif dan kolaborasi lintas lembaga 

pendidikan dapat memperkaya kajian dan keberlanjutan pengembangan model 

ini. 

Saran tersebut diharapkan dapat memaksimalkan manfaat disertasi ini 

dalam membentuk pemahaman moderasi beragama yang kuat dan karakter 

kebangsaan yang kokoh pada generasi muda Indonesia, serta mendorong 

terciptanya harmoni sosial yang berkelanjutan di tengah keragaman. 

 

  



188 
 

 
 

DAFTAR RUJUKAN 

A, Bandura. “Social Foundations of Thought and Action.” The Health Psychology 

Reader. USA: Prentice-Hall, 1986. 

Abrar, M. “Pendidikan Di Sekolah Berbasis Agama Dalam Perspektif Multikultural : 

Studi Kasus Pada Sekolah Islam Dan Sekolah Kristen Di Sumatera Utara,” 2017, 

1–210. 

Aflahah, St, Khaerun Nisa, and AM Saifullah Aldeia. “The Role of Education in 

Strengthening Religious Moderation in Indonesia.” Jurnal SMART (Studi 

Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 9, no. 2 (2023): 193–211. 

https://doi.org/10.18784/smart.v9i2.2079. 

Ahmadi. “REKONSTRUKSI KURIKULUM STUDI ISLAM BERBASIS MODERASI 

BERAGAMA DI PERGURUAN TINGGI PAPUA BARAT.” Penelitian 

Disertasi, 2023, 383. 

Ali Mursyid Azisi, Ali Mursyid Azisi, and Agoes Moh. Moefad. “NU AND 

NATIONALISM: A Study of KH. Achmad Shiddiq’s Trilogy of Ukhuwah as an 

Effort to Nurture Nationalism Spirit of Indonesian Muslims.” Islamuna: Jurnal 

Studi Islam 9, no. 2 (2022): 122–42. https://doi.org/10.19105/islamuna.v9i2.7373. 

Ali Noer Zaman. Agama Untuk Manusia. Edited by Ali Noer Zaman. Edisi 1 Ce. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000. 

Amtiran, Abdon Arnolus, and Arimurti Kriswibowo. “Kepemimpinan Agama Dan 

Dialog Antaragama: Strategi Pembangunan Masyarakat Multikultural Berbasis 

Moderasi Beragama.” Jurnal Penelitian Agama Hindu 8, no. 3 (2024): 331–48. 

https://doi.org/10.37329/jpah.v8i3.3165. 

Andrianto. “Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam.” Penelitian Desertasi. 

Yogyakarta: Universitas Negeri Yogyakarta, 2025. 

https://doi.org/10.54371/jiip.v5i8.820. 

Arhanuddin Salim. et al. MODERASI BERAGAMA Implementasi Dalam Pendidikan, 

Agama Dan Budaya Lokal. Selaras Media Kreasindo. Malang: Selaras Media 

Kreasindo, 2023. https://doi.org/10.37275/arkus.v9i2.303. 

Arif, Syaiful. “Moderasi Beragama Dalam Diskursus Negara Islam: Pemikiran KH 

Abdurrahman Wahid.” Jurnal Bimas Islam 13, no. 1 (2020): 73–104. 

https://doi.org/10.37302/jbi.v13i1.189. 



189 
 

 
 

Arifin, Imron, and Aan Fardani Ubaidillah. “Religion Education with Beyond the Wall 

Model to Promote Tolerant Behavior in The Plural Society of Indonesia.” Atlantis 

Press 164, no. Icli 2017 (2018): 182–86. https://doi.org/10.2991/icli-17.2018.35. 

Armanda, Rio, Abdul Rasyid, and Mohd Arsyad. “MODEL PENGAKUAN HAK 

KONSTITUSIONAL DALAM BERAGAMA ( STUDI KOMPARASI 

MENURUT UUD INDONESIA 1945 DAN KONSTITUSI MALAYSIA 1957 ),” 

no. 2 (2019): 123–36. 

Ashafa, Saheed Afolabi, Lukman Raimi, and Nurudeen Babatunde Bamiro. “Catalytic 

Role of Islam’s Social Well-Being and Economic Justice as Determinants of 

Peaceful Coexistence: A Systematic Literature Review Using PRISMA.” 

International Journal of Ethics and Systems, 2025. https://doi.org/10.1108/IJOES-

10-2024-0321. 

Aziz, Abdul, and Khoirul Anam. “Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam.” 

Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 2021, 131. 

https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-

2021_6152761cdc6c1.pdf. 

Barokna Haulana. “Siswa Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 10 

September 2025,” n.d. 

Beckford, J. “Religious Diversity: Sociological Issues and Perspectives.” Political 

Religion, Everyday Religion: Sociological Trends, 2019. 

https://doi.org/10.1163/9789004397965_003. 

Budiman. “Filsafat Pendidikan Islam Landasan Filosofis Keilmuan Dan Dimensi 

Spiritual.” Medan: CV Merdeka Kreasi Group, 2021. https://doi.org/978-623-

6198-14-8. 

Christiani, Tabita Kartika. “Blessed Are The Peacemaker: Christian Religious 

Education for Peacebuilding in The Pluralistic Indonesian Context.” Boston 

College. Institute of Religious and Pastoral Ministry, 2005. 

http://dx.doi.org/10.1016/j.jaci.2012.05.050. 

Dewey, J. Democracy and Education. New York, N.Y.: Columbia University Press, 

2017. https://doi.org/https://doi.org/10.1017/9781316492765. 

Dewey, John, Reviewed Dr, and Christine Schulz. “Experience and Education.” 

Australian Journal of Adult 58, no. 2 (2018). www.ajal. 



190 
 

 
 

Drs. Edi Kuntoro M.Pd. “Kepala Sekolah SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 

1 Juni 2025,” n.d. 

Faiz, Muhammad. “Legasi KH Achmad Siddiq Bagi Umat Islam, Negara Dan Bangsa 

Indonesia,” 2021, 1–19. https://www.republika.co.id/berita/dunia-

islam/khazanah/13/01/11/mggowj-kh-achmad-shiddiq-. 

Fakhruddin, Agus, Mohammad Rindu Fajar Islamy, Usup Romli, and Ganjar Eka 

Subakti. “RELIGIOUS EDUCATION, DIVERSITY, AND CONFLICT 

RESOLUTION: A Case Study of Universitas Pendidikan Indonesia Lab School in 

Building a Culture of Tolerance and Interreligious Dialogue.” Religió Jurnal Studi 

Agama-Agama 13, no. 1 (2023): 20–40. 

https://doi.org/10.15642/religio.v13i1.2182. 

Fami, Itmamul. “Moderasi Beragama: Membangun Karakter Siswa Yang Damai Dan 

Toleran Itmamul Fahmi.” Journal Scientific of Mandalika 6, no. 3 (2025): 579–97. 

Ghozali, Mahbub, and Derry Ahmad Rizal. “Tafsir Kontekstual Atas Moderasi Dalam 

Al-Qur’an: Sebuah Konsep Relasi Kemanusiaan.” Jurnal Studi Agama Dan 

Masyarakat 17, no. 1 (2021): 31–44. https://doi.org/10.23971/jsam.v17i1.2717. 

Goleman, Danel. Emotional Intelligence: Why It Can Matter More than IQ. 

Bloomsbury, 1996. 

Hakim, Rosniati. “Pembentukan Karakter Peserta Didik Melalui Pendidikan Berbasis 

Al-Quran.” Jurnal Pendidikan Karakter 5, no. 2 (2015): 123–36. 

https://doi.org/10.21831/jpk.v0i2.2788. 

Halpin, Patricia A., Ann E. Donahue, and Kathryn M.S. Johnson. “Undergraduate 

Biological Sciences and Biotechnology Students’ Reflective Essays Focus on 

Descriptive Details of Experiential Learning Experiences.” Advances in Physiology 

Education 44, no. 1 (2020): 99–103. https://doi.org/10.1152/ADVAN.00144.2019. 

Hayati, Rahmawati, Zullkarnaini. Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Pada 

Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri. Penelitian Kolaborasi Antar 

Perguruan Tinggi. Aceh: Pusat Penelitian dan Penerbitan, 2022. 

http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.

2008.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_P

EMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 



191 
 

 
 

Idi, Abdullah, and Deni Priansyah. “The Role of Religious Moderation in Indonesian 

Multicultural Society: A Sociological Perspective.” Asian Journal of Engineering, 

Social and Health 2, no. 4 (2023): 246–58. https://doi.org/10.46799/ajesh.v2i4.55. 

Isnawati, Isnawati, Arif Zamhari, Muhammad Yusuf, Dewi Ningrum, and Dede 

Rosyada. “Interfaith Dialogue: Countering Radicalism by The Innovation of Model 

Religious Education,” 2020. https://doi.org/10.4108/eai.7-11-2019.2294550. 

Jackson, Robert. “Inclusive Study of Religions and World Views in Schools: Signposts 

from the Council of Europe.” Social Inclusion 4, no. 2 (2016): 14–25. 

https://doi.org/10.17645/si.v4i2.493. 

Jaringan GUSDURian dan INFID. “Jaringan GUSDURian Dan INFID Luncurkan Hasil 

Survei Tentang Intoleransi Dan Ekstremisme,” 2021. 

https://gusdurian.net/2021/03/24/jaringan-gusdurian-dan-infid-luncurkan-hasil-

survei-tentang-intoleransi-dan-ekstremisme. 

Jhon Dewey. How Do We ‘Think’? New York: DigiCat, 2022. 

https://doi.org/10.1002/9780470773260.ch3. 

Jisman. “Penerapan Kurikulum Bidang Studi Pendidikan Agama Islam Berbasis 

Moderasi Beragama Di Madrasah Aliyah Swasta Se-Kabupaten Pelalawan.” 

Penelitian Disertasi, 2024, 292. 

Joyce, Bruce, Marsha Weil, and Calhoun. Models of Teaching. 1st ed. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2016. 

Kementrian Agama RI. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI Gedung Kementerian Agama RI, 2019. 

https://doi.org/10.37252/jqs.v2i2.342. 

Kolb, David A. Experiential Learning: Experience as The Source of Learning and 

Development. Prentice Hall, Inc. Englewood Cliff, New Jersey: Prentice-Hall, 

1984. https://doi.org/10.1016/B978-0-7506-7223-8.50017-4. 

Kolb, David A, and Alice Y Kolb. The Kolb Learning Style Inventory. Boston: MA: 

Hay Resources Direct, 2007. 

Kurnia, Rina, Anna Shoumilah Putri, Lia Lisnawati, and Sulistiawati Nursyifa. 

“Religious Moderation Education to Counter Radicalism in Students at SMAN 5 

Cirebon Pendidikan Moderasi Beragama Untuk Menangkal Radikalisme Pada 

Siswa Di SMAN 5 Cirebon Berbuat Baik Kepada Manusia Dan Alam Semesta .” 



192 
 

 
 

Jurnal Studi Sosial Keagamaan 02, no. 02 (2022): 42. 

Lev Vygotsky. Thought and Language. A Companion to the Philosophy of Mind. 

Cambridge, MA, Amerika Serikat: MIT Press, 1934. 

https://doi.org/10.7591/9781501741319-004. 

Ma`arif, Muhammad Anas, Muhammad Husnur Rofiq, and Akhmad Sirojuddin. 

“Implementing Learning Strategies for Moderate Islamic Religious Education in 

Islamic Higher Education.” Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2022): 75–86. 

https://doi.org/10.15575/jpi.v8i1.19037. 

Maelissa, Nova. “Model Pendidikan Beyond the Wall Dalam Pendidikan Agama 

Kristen Dan Tantangan Kemajemukan Agama Di Sekolah” 4, no. April (2024): 

98–108. 

Marcela, Benítez Mendivelso, Sánchez Jaramillo Carlos Andrés, and Caicedo Vásquez 

Catalina. “Educational Interventions for Peace: Transformation of Perceptions and 

Construction of Life Projects in Hybrid Learning Ecosystems with Cross-Cutting 

Impact in Post-Conflict Rural Contexts in Colombia.” Journal of Ecohumanism 3, 

no. 5 (2024): 1527–45. https://doi.org/10.62754/joe.v3i5.6401. 

Mashudi, Mashudi. “Pembelajaran Modern: Membekali Peserta Didik Keterampilan 

Abad Ke-21.” Al-Mudarris (Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam) 4, no. 1 (2021): 93–

114. https://doi.org/10.23971/mdr.v4i1.3187. 

Mishbahuddin, Arsyadani. “‘ PENGEMBANGAN BUKU AJAR MATA KULIAH 

AGAMA ISLAM BERBASIS MODERASI BERAGAMA DENGAN MODEL 

PROJECT BASED LEARNING ( PJBL )’ DISERTASI.” Penelitia Disertasi, 

2023, 212. 

Moh Kholil S.Pd. “Guru PAI Kelas IX SMPN 2 Mayang. Wawancara 3 Pada Tanggal 5 

Mei 2025,” n.d. 

Mohammad Hashim Kamali. The Middle Path of Moderation in Islam. Edited by John 

L. Esposito. New York, N.Y.: Oxford University Press, 2015. 

MUDI, SANJOY, TUHIN KUMAR SAMANTA. “Applying Vygotsky’s Zone of 

Proximal Development in Modern Classroom Settings: A Call for Social Learning 

in the Digital Age.” International Journal For Multidisciplinary Research 6, no. 4 

(2024): 1–6. https://doi.org/10.36948/ijfmr.2024.v06i04.24233. 

Muhaemin, Rusdiansyah, Mustaqim Pabbajah, and Hasbi. “Religious Moderation in 



193 
 

 
 

Islamic Religious Education as a Response to Intolerance Attitudes in Indonesian 

Educational Institutions.” Journal of Social Studies Education Research 14, no. 2 

(2023): 253–74. 

Muhammad, Agus, and Sigit Muryono. Jalan Menuju Moderasi Modul Penguatan 

Moderasi Beragama Bagi Guru. Cendikia.Kemenag.Go.Id, 2021. 

https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-

2021_6152764c19e9b.pdf. 

Mukhibat, M, Ainul Nurhidayati Istiqomah, and Nurul Hidayah. “Pendidikan Moderasi 

Beragama Di Indonesia (Wacana Dan Kebijakan).” Southeast Asian Journal of 

Islamic Education Management 4, no. 1 (2023): 73–88. 

https://doi.org/10.21154/sajiem.v4i1.133. 

Muluk, Muchamad Saiful, Rika Wahyuni Tambunan, and Ardiansyah Bagus Suryanto. 

“NAHDLATUL ULAMA AND THE TRILOGY OF BROTHERHOOD.” 

Lisyabab : Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 2023. 

https://doi.org/10.58326/jurnallisyabab.v4i1.154. 

Mumu Zainal Mutaqin. “Implementasi Budaya Religius Berwawasan Pluralisme 

Melalui Pembelajaran PAI Untuk Meningkatkan Sikap Toleransi Siswa: Penelitian 

Di SMAN 1 Dan SMAN 2 Rangkasbitung.” Universitas Islam Negeri Sunan 

Gunung Djati Bandung, 2024. 

Musyaffa, A A. “Beyond the Wall Learning Model in Building Religious Moderation : 

Perspectives of Islamic Religion Teachers,” no. 6 (2023): 2245–52. 

Muthoifin, Muthoifin, Mariam Elbanna, Aboubacar Barry, Ishmah Afiyah, Andri 

Nirwana, Bernardlauwers Bernardlauwers, and Rezaul Islam. “Islamic Education 

Management in Promoting Multiculturalism, Democracy and Harmony.” Journal 

of Management World 2025, no. 1 (2025): 445–56. 

https://doi.org/10.53935/jomw.v2024i4.713. 

Naeem, Muhammad, Wilson Ozuem, Kerry Howell, and Silvia Ranfagni. “A Step-by-

Step Process of Thematic Analysis to Develop a Conceptual Model in Qualitative 

Research.” International Journal of Qualitative Methods 22, no. October (2023): 

1–18. https://doi.org/10.1177/16094069231205789. 

Nuryatno, Agus. “ISLAMIC EDUCATION IN A PLURALISTIC SOCIETY.” 

Educational Theory 27, no. 1 (1977): 3–11. https://doi.org/10.1111/j.1741-



194 
 

 
 

5446.1977.tb00750.x. 

Paulo Freire. “Studies Socialist Pedagogy.” New York: New York: Monthly Review 

Press, 1978. 

Piaget, Jean. Piaget and His School: A Reader in Developmental Psychology. Physical 

Therapy. Berlin, Heidelberg: Springer Berlin Heidelberg, 1976. 

https://doi.org/10.1093/ptj/58.3.375a. 

———. The Child’s Conception of the World. Edited by Joan and Andrew. London dan 

New York: Paladin, 1926. https://doi.org/10.2307/1414262. 

———. The Psychology of Intelligence. Paris, Prancis: Taylor & Francis, 1950. 

Plomp, Tjeerd, and Nienke Nieveen. Educational Design Research. Netherlands 

Institute for Curriculum Development: SLO, 2013. 

http://www.eric.ed.gov/ERICWebPortal/recordDetail?accno=EJ815766. 

Prakosa, Pribadyo. “Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama” 4 

(2022): 45–55. https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69. 

Pratama, Irja Putra. “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Madrasah : Studi 

Pada Siswa Madrasah Aliyah Negeri 3 Dan Madrasah Aliyah Negeri 1 Kota 

Palembang Sumatera Selatan.” Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati 

Bandung, 2023. 

Prihastanti, Erika, and Muhamad Taufik Hidayat. “Implementation of Tolerance 

Character Education: A Comparative Study of Indonesian and Danish Elementary 

Schools Introduction Section.” International Summit on Science Technologi and 

Humanity 2016 (2023): 802–10. 

Rachmad Baitullah, Amirul Wahid, Abd. Muhith. Metodologi Penelitian. Bildung. 

Yogyakarta: Bildung, 2020. 

Riedel, Aimee S., Amanda T. Beatson, and Udo Gottlieb. “Inclusivity and Diversity: A 

Systematic Review of Strategies Employed in the Higher Education Marketing 

Discipline.” Journal of Marketing Education 45, no. 2 (2023): 123–40. 

https://doi.org/10.1177/02734753231159010. 

Safitri, Hani Hasnah, Agus Khumaedy, Ahmad Ta’rifin, and Ulul Albab. “Penguatan 

Moderasi Beragama Melalui Nilai-Nilai Al-Qur’an Dalam Tradisi Wungon Di 

Pemalang.” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 10, no. 1 

(2024): 1–14. https://doi.org/10.18784/smart.v10i1.2200. 



195 
 

 
 

SETARA Institute. “Intoleransi Dan Ekstremisme Mulai Merasuki Generasi Muda,” 

2023. https://setara-institute.org/siaran-pers-kasus-intoleransi-dan-kekerasan-

berujung-tewasnya-pelajar-sd-negara-harus-hadir-dan-mengambil-tindakan-

memadai/. 

Seymour, Jack Lee. Mapping Christian Education: Approaches to Congregational 

Learning, 1997. 

Sidik, Nur. “Tasawuf Nusantara: Pemikiran Tasawuf KH. Ahmad Siddiq Jember.” 

Esoterik, 2018. https://doi.org/10.21043/esoterik.v4i1.4499. 

Siti Dwi Rastiyani. “Siswa Kelas VIII A SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 

10 September 2025,” n.d. 

Suharto, Babun. Moderasi Beragama; Dari Indonesia Untuk Dunia. Edited by Ahmala 

Arifin. Yogyakarta: Lkis Pelangi Aksara, 2019. 

Suherman. “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pada Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam Dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa.” Universitas Islam 

Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, 2023. 

Suji Ashari M.Pd. “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara 2 Pada Tanggal 

5 Mei 2025,” n.d. 

———. “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara 3 Pada Tanggal 5 Mei 

2025,” n.d. 

———. “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 10 

September 2025,” n.d. 

———. “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 5 Mei 

2025,” n.d. 

Sukma, Emeliya, Dara Damanik, and Pangulu Abdul Karim. “Inclusive Teaching 

Strategy as a Reinforcement of Religious Moderation in Madrasah Ibtidaiyah , 

Teluk Nibung District” 8, no. 1 (2024): 1069–77. 

Supriyanto, Joko. “Moderasi Beragama Pada Pendidikan Agama Islam Dalam 

Kurikulum Merdeka Pembelajaran Pada Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTsN) 1 

Surakarta.” Penelitian Disertasi, 2023, 221. 

Taufik Abdillah Syukur, at all. “Sikap Moderasi Beragama Guru Pendidikan Agama 

Islam Sekolah Dasar Di Kecamatan Pasar Minggu Kota Jakarta Selatan Provinsi 

DKI.” Hikmah: Journal of Islamic Studies 19, no. 1 (2023): 20–32. 



196 
 

 
 

https://doi.org/10.31969/educandum.v6i1.325. 

Tim Penyusun Kementerian Agama RI. Tanya Jawab Moderasi Beragama (Buku Saku). 

Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019. 

Vygotsky, L S, and M Cole. Mind in Society: Development of Higher Psychological 

Processes. United States of America: Harvard University Press, 1978. 

https://books.google.co.id/books?id=RxjjUefze_oC. 

Walker, Lawrence J. “Morality, Religion, Spirituality the Value of Saintliness.” Journal 

of Moral Education 32, no. 4 (December 1, 2003): 373–84. 

https://doi.org/10.1080/0305724032000161277. 

Wildani Hefni dkk. Visi Kebangsaan Kiai Haji Achmad Siddiq Dalam Paradigma 

Keilmuan UIN KHAS Jember. Edited by Wildani Hefni. Yogyakarta: Bildung 

Nusantara, 2021. 

Yin, Robert K. Case Study Research: Design and Methods. Sage Publications. Vol. 5. 

Boston: Sage Publications, 2016. 

https://pesquisa.bvsalud.org/portal/resource/pt/ppmedrxiv-20078584. 

  

  



197 
 

 
 

LAMPIRAN PENELITIAN 

 

          

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Validasi Protetaipe dengan Bapak Dr. Nurul Anam, M.Pd Validasi Protetaipe dengan Bapak Dr. Nino Indrianto, M.Pd   

  

 

Wawancara dengan Guru PAI Kelas XI SMPN 2 Mayang Wawancara dengan Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 

Mayang Guru PAI Kelas XI SMPN 2 Mayang 



198 
 

 
 

 

 

 

 

  

Wawancara dengan Guru SMPN 2 Mayang 

 

Validasi Protetaipe dengan Ibu Dr. Endah Tjendani, M.Pd   

  

 

Pengenalan dan Pretes sebelum Uji Coba Model Penerapan Model di kelas VIII A SMPN 2 Myang 



199 
 

 
 

INSTRUMENT WAWANCARA 

 

Wawancara ke Kepala sekolah dan guru PAI 

1. Bagaimana bapak melihat situasi intoleransi di lingkungan sekolah saat ini, terutama 

terkait dengan perbedaan keyakinan di antara siswa SMPN 2 Mayang? 

2. Bagaimana cara sekolah memastikan bahwa semua siswa, tanpa memandang 

keyakinan, merasa dihargai dan terlibat dalam setiap kegiatan sekolah? 

Wawancara ke guru PAI SMPN 2 Mayang 

1. Apa menurut Bapak ada model pembelajaran yang lebih efektif untuk mengajarkan 

moderasi beragama di sekolah, dan bagaimana cara agar materi tersebut bisa lebih 

aplikatif serta mudah dipahami oleh siswa?  

2. Bagaimana menurut Bapak untuk adanya model pembelajaran khusus moderasi 

beragama, agar siswa tidak hanya memahami konsepnya tetapi juga bisa 

mengimplementasikannya dalam kehidupan sehari-hari? 

3. Bagaimana menurut bapak jika tersedia model yang dirancang secara khusus untuk 

pembelajaran moderasi beragama? 

4. Bagaimana cara bapak mengatasi tantangan dalam menciptakan iklim pembelajaran 

yang harmonis di kelas dengan siswa yang berbeda agama? 

5. Menurut Bapak, bagaimana cara terbaik menggabungkan teori dan praktik dalam 

pembelajaran moderasi beragama agar siswa dapat menerapkannya dalam kehidupan 

sehari-hari? 

6. Bagaimana Anda menilai efektivitas model pembelajaran yang diterapkan, dan apa 

tantangan utama yang dihadapi dalam memastikan semua siswa terlibat aktif dalam 

proses pembelajaran? 

Wawancara ke siswa SMPN 2 Mayang Jember 

1. Menurut anda bagaimana setelah merasakan proses pembelajaran yg tadi diterapkan? 

2. Menurut anda bagaimana cara guru mengajar dengan seperti yang di peraktikan tadi? 

 



 

197 

       RUBRIK PENILIAN 

NO ASPEK YANG DI NILAI REALISASI SKOR 

1 2 3 4 

1.  Siswa faham tentang konsep 

moderasi dalam beragama 

berdasarkan QS. Al Baqarah (2): 

143 dan Hadits. 

Jika Siswa tidak dapat 

menjelaskan atau 

memberikan pemahaman 

yang jelas mengenai 

moderasi dalam 

beragama. Tidak dapat 

menghubungkan QS. Al-

Baqarah (2): 143 dan 

Hadits dengan moderasi 

beragama. 

Jika Siswa mampu 

menyebutkan QS. Al-

Baqarah (2): 143 dan 

sedikit menjelaskan 

moderasi beragama, tetapi 

belum mampu mengaitkan 

dengan konteks hadits atau 

menerapkannya dalam 

kehidupan. 

Jika Siswa dapat 

menghubungkan 

moderasi dalam 

beragama dengan QS. 

Al-Baqarah (2): 143 

dan Hadits, serta 

menunjukkan 

pemahaman tentang 

perlunya 

keseimbangan dalam 

beragama, meskipun 

ada beberapa 

kesalahan atau kurang 

mendalam dalam 

penjelasan 

Jika Siswa mampu 

menjelaskan konsep 

moderasi dalam 

beragama dengan 

sangat baik, merujuk 

pada QS. Al-Baqarah 

(2): 143 dan Hadits 

serta menunjukkan 

bagaimana moderasi 

diterapkan dalam 

berbagai aspek 

kehidupan, seperti 

sosial, politik, dan 

moral 

2.  Siswa mampu mengaplikasikan 

sikap moderat dalam kehidupan 

sosial dan lingkungan sekolah 

Jika Siswa tidak mampu 

menunjukkan perilaku 

yang sesuai dengan sikap 

moderat di lingkungan 

sekolah. Sering terlibat 

dalam perpecahan atau 

konflik dengan sesama 

siswa dan tidak mampu 

berkomunikasi dengan 

cara yang menghargai 

perbedaan pandangan 

Jika Siswa mampu 

mengaplikasikan sikap 

moderat dalam beberapa 

situasi sosial di sekolah, 

tetapi kadang-kadang 

menunjukkan sikap 

berlebihan atau sulit 

menahan diri dalam 

menghadapi perbedaan, 

terutama dalam diskusi 

atau konflik 

 

 

 

 

 

Jika Siswa dapat 

mengaplikasikan sikap 

moderat dengan baik 

dalam kebanyakan 

situasi sosial dan 

lingkungan sekolah. 

Mereka berusaha 

menjaga 

keseimbangan dan 

bertindak secara 

toleran dalam 

berinteraksi dengan 

teman sebaya, 

meskipun kadang-

kadang masih 

Jika Siswa secara aktif 

menciptakan suasana 

harmonis di 

lingkungan sekolah 

dengan selalu 

menerapkan sikap 

moderat. Mereka 

mampu menangani 

perbedaan pendapat 

dengan bijak, 

menghargai 

keragaman, dan 

membantu mengatasi 

konflik dengan cara 

yang damai dan 

bijaksana. Siswa 

200 



 

197 

kesulitan dalam situasi 

yang lebih rumit. 

menunjukkan sikap 

pengertian dan 

keterbukaan dalam 

berbagai situasi sosial 

di sekolah. 

3.  Siswa memiliki kualitas dan 

kreativitas dalam menyelesaikan 

tugas seperti poster, video, atau 

proyek lainnya yang 

mencerminkan sikap moderat. 

Jika Tugas yang 

diselesaikan siswa sangat 

kurang kualitasnya dan 

tidak menunjukkan 

pemahaman tentang 

moderasi dalam 

beragama atau kehidupan 

sosial. Misalnya, poster 

atau video yang dibuat 

tidak mencerminkan 

nilai-nilai toleransi, 

keseimbangan, atau 

penghargaan terhadap 

perbedaan. Tidak ada 

kreativitas dalam 

penyampaian pesan 

Jika Siswa mampu 

membuat tugas yang 

relevan, seperti poster atau 

video, tetapi kualitas dan 

kreativitasnya masih 

terbatas. Tugas tersebut 

hanya mencerminkan 

moderasi secara umum 

tanpa menggali lebih 

dalam atau menyampaikan 

pesan dengan cara yang 

menarik. Ada beberapa 

elemen yang perlu 

diperbaiki untuk lebih 

menekankan pada sikap 

moderat 

Jika Siswa membuat 

tugas seperti poster 

atau video dengan 

kreativitas yang baik, 

menggambarkan sikap 

moderat dengan jelas, 

dan berusaha 

menyampaikan pesan 

yang relevan. 

Meskipun cukup baik, 

masih ada ruang untuk 

pengembangan lebih 

lanjut, baik dari segi 

kualitas visual, 

pemilihan materi, 

maupun cara 

penyampaian pesan 

moderasi yang lebih 

mendalam. 

Jika Siswa 

menghasilkan tugas 

yang sangat kreatif, 

seperti poster atau 

video yang tidak 

hanya menarik secara 

visual tetapi juga 

sangat efektif dalam 

menyampaikan pesan 

moderasi dengan cara 

yang inovatif. Pesan 

yang disampaikan 

sangat kuat, relevan, 

dan berhasil 

menggambarkan nilai-

nilai moderat dengan 

sangat jelas. Kualitas 

dan kedalaman 

pemahaman yang 

ditampilkan dalam 

tugas sangat tinggi. 

 

  

198 201 



 

199 

 

 

  

202 



 

199 

  

203 



 

199 

  

201 204 



 

199 

 

 

 

  

205 



 

199 

  

206 



 

199 

 

207 



 

199 

  

Dokumen ini telah ditanda tangani secara elektronik. 

Token : SpM13X2A 

 

^ 

 

No : B.1144/Un.22/DPS.WD/PP.00.9/05/2025 
Lampiran : - 
Perihal : Permohonan Izin Penelitian untuk Penyusunan Tugas Akhir Studi 

Yth. 
Kepala SMPN 2 Mayang Jember 
Di - 

Tempat 
 

Assalamu’alaikum Wr.Wb 
 

Dengan hormat, kami mengajukan permohonan izin penelitian di 

lembaga yang Bapak/Ibu pimpin untuk keperluan penyusunan tugas akhir 

studi mahasiswa berikut ini: 

Nama : Elga Yanuardianto 

NIM : 233307020013 

Program Studi : Pendidikan Agama Islam 

Jenjang : Doktor (S3) 

Waktu Penelitian : 3 Bulan (terhitung mulai tanggal diterbitkannya surat) 

Judul : Pengembangan Model Penguatan Pemahaman 
Moderasi Beragama Berbasis Karakter Kebangsaan 
Dalam Meningkatkan Pemahaman Moderasi 
Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang 
Jember 

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dipergunakan sebagaimana 

mestinya. 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb 

 
Jember, 15 Mei 2025 

An. Direktur, 
Wakil Direktur 

 

Saihan 
 
 
 
 
 

Tembusan : 
Direktur Pascasarjana 

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA 
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

PASCASARJANA 
Jl. Mataram No. 1 Mangli, Jember, Kode Pos 68136 Telp. (0331) 487550 Fax (0331) 427005 

e-mail: pascasarjana@uinkhas.ac.id, Website : http://pasca.uinkhas.ac.id 

208 



 

199 

 

 

 

209 


