PENGEMBANGAN MODEL PENGUATAN PEMAHAMAN
MODERASI BERAGAMA BERBASIS KARAKTER KEBANGSAAN
DALAM MENINGKATKAN KESADARAN MODERASI BERAGAMA SISWA
DI SEKOLAH SMPN 2 MAYANG JEMBER

DISERTASI

I "~
. — N
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:
ELGA YANUARDIANTO
NIM. 233307020013

PROGRAM DOKTOR PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KH ACHMAD SHIDDIQ JEMBER
DESEMBER 2025



PENGEMBANGAN MODEL PENGUATAN PEMAHAMAN
MODERASI BERAGAMA BERBASIS KARAKTER KEBANGSAAN
DALAM MENINGKATKAN KESADARAN MODERASI BERAGAMA SISWA
DI SEKOLAH SMPN 2 MAYANG JEMBER

DISERTASI

Diajukan untuk Memenuhi Persyaratan

Memperoleh Gelar Doktor Pendidikan Agama Islam

"‘ I ‘._'
F 8
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:
ELGA YANUARDIANTO
NIM. 233307020013

PROGRAM DOKTOR PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KH ACHMAD SHIDDIQ JEMBER
DESEMBER 2025



PERSETUJUAN

Disertasi dengan judul “Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan Dalam Meningkatkan
Kesadaran Moderasi Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang Jember” yang
ditulis oleh Elga Yanuardianto dengan NIM 233307020013 ini, telah disetujui untuk diuji

dan dipertahankan di depan dewan penguji disertasi.

Jember, 28 November 2025
Promotor

Prof. Dr. H.
NIP. 197209182005011003

Jember, 28 November 2025
Co Promotor

e

Dr. H. Abd. Muhith, S.Ag., M.Pd.]
NIP. 197210161998031003



PENGESAHAN

Disertasi dengan judul “Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan Dalam Meningkatkan
Kesadaran Moderasi Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang Jember” yang
ditulis oleh Elga Yanuardianto, NIM. 233307020013 ini, telah dipertahankan di depan
Dewan Peguji Disertasi Pascasarjana UIN KHAS Jember pada hari Selasa tanggal 16
Desember 2025 dan diterima sebagai salah satu persyaratan untuk memperoleh gelar

Doktor Pendidikan Agama Islam.

Dewang Peaguji

1. Ketua Sidang : Prol. Dr. H. Hepni, S.Ag.. MM.

2. Penpuji Utama  : Prof. Dr. H. Masdar Hilmy, MA., Ph.D.
3. Pengup : Prol, Dr. H. Favwaizul Umam, M.Ag {H .......... I
4, Penguji » Proll Dr. H. Babun Suharto, SE., M.M.

3. Penguji : Prol D, H. Abd. Halim Sockahar

. Pengup : Dr. H. Sathan, 5.Ag., M.Pd.|
T, Promotor : Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd
. Co Prompior :Dr. H. Abd. Mubhith, 5 .Ag ., WM.Pd.l

Jember,  Desember 2025
Mengesahkan

ePascasarjana Universias 15kl Negeri
r E!‘ T, T . iddh mibwer
N
oo




PERSYATAAN REASLIAN TLLISAN

Sava yang berancs wngan g avak i

Mama L.enghap E'ga Yanuardanio

Momor Induk Mahasiswa (MNIM | 11130702001 3

Frogram Stud  Program Coktor Pendid ian Agana |slam
Fakiiluas - Pascasasjara

Sy alakan dengan sesungeuhnya balvag disertass vang berpudul
PENGEMBANGAN  MODEL  PENGUATAN  PEMAHAMAN - MODERASI
BERAGANMA HERBASIS EARAKTER KERAMGRA AN DALAM
MENINGEATRAN KESADARAN MODERASI BERAGANA SISWA [H SCRUL AR
SN 2 MATYANG FEMBER®

A dalab hena-benar Larva ash sava | nsenasi ni belum pernah diagubsn unnak
memperolch gelar aksdemil & umiversilas stau imshiuss pendsdikan lain, dan sopargsng
peripetahian i dvsertae inpugn tdak memaar karva ataw pendapat vang pemak diul o
arau diterbstkan whoh orang lain, becwali vang scoma (elas dirujuk dalam naskabi i

A patila & owpdasn Fan erbukt bahwa diserias im maerupakan Magiansma alay
mengamdung ursur-umur veng melanggar hab Letacaan imclekial orang lam, sna
bersedia menenma wnks akademib scsual dengan peraurzn vang berlabu di Uais ersias
islam Megen K11 Achmad Shuddy Jember, lermasuk pemcabulan gola shademib yarg
sy 4 prrideh

[dnikisn penm aman miosava bl dergan sadas dan tanpa paksaan dan pehal
TR N frun:

Jember, |1 Drescibeer 3025

Yanagr drani i



ABSTRAK

Elga Yanuardianto, 2025. Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan dalam Meningkatkan
Kesadaran Moderasi Bergama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang Jember
Disertasi. Program Studi Pendidikan Agama Islam (PAI) Pascasarjana
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Shiddiq (UIN KHAS) Jember.
Promotor: Prof. Dr. H. Mashudi, M. Pd. Co Promotor: Dr. H. Abd. Mubhith,
S.Ag., M.Pd.I

Kata kunci: Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama, Karakter Kebangsaan,
Pemahaman Moderasi Beragama.

Penelitian ini berangkat dari kegelisahan atas fenomena intoleransi dan keretakan
relasi sosial berbasis agama yang masih kerap menghantui ruang sekolah di Indonesia,
khususnya di SMPN 2 Mayang Jember. Ketegangan antaragama dan minimnya
pemahaman moderasi beragama di kalangan praktisi pendidikan membuka ruang bagi
eksklusivisme dan potensi konflik, yang pada gilirannya mengancam integrasi sosial serta
misi pendidikan karakter bangsa. Dalam lanskap multikultural, kebutuhan akan model
pembelajaran yang mampu membumikan nilai toleransi, saling menghargai, sekaligus
memperkuat kebangsaan, menjadi sangat mendesak. Oleh karena itu, penelitian ini
menjadi penting tidak hanya untuk menjawab gap keilmuan dalam pengembangan model
pembelajaran moderasi, tetapi juga sebagai kontribusi nyata bagi terciptanya generasi
inklusif yang mampu merawat keragaman serta memperkokoh persatuan nasional.

Pada kerangka penelitian ini, dua rumusan masalah: Pertama, bagaimana proses
pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) berbasis
Karakter Kebangsaan untuk meningkatkan kesadaran moderasi beragama siswa? Kedua,
Bagaimana efektivitas Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB)
berbasis Karakter Kebangsaan Terhadap Peningkatan Kesadaran Moderasi Beragama di
kalangan siswa SMPN 2 Mayang Jember? Tujuan penelitian secara eksplisit diarahkan
untuk mengembangkan serta menguji efektivitas model PPMB, sehingga diharapkan
dapat menghadirkan model pembelajaran yang relevan, aplikatif, dan mudah direplikasi
di sekolah-sekolah lain.

Penelitian ini menerapkan pendekatan Research and Development (R&D) dengan
model Plomp yang terdiri dari tiga tahap sistematis, yakni Preliminary Research,
Development or Prototyping, dan Assessment. Awalnya dilakukan analisis kebutuhan dan
identifikasi karakteristik peserta didik, diikuti dengan pengembangan prototipe
pembelajaran berbasis karakter kebangsaan serta uji coba terbatas. Validasi dilakukan
oleh ahli materi, model, dan teknologi pendidikan, serta didukung evaluasi pendidik dan
peserta didik melalui instrumen angket Likert, observasi, dan dokumentasi. Tahap akhir
melibatkan diseminasi dan penilaian efektivitas model pada skala lebih luas, memastikan
keberhasilan produk dalam meningkatkan kompetensi siswa.

Temuan utama penelitian menegaskan bahwa penerapan Model PPMB berbasis
Karakter Kebangsaan meningkatkan pemahaman moderasi beragama secara signifikan;
nilai post-test siswa mencapai 96, jauh meningkat dibanding nilai pre-test 82. Selain itu,
model ini mampu menumbuhkan sikap saling menghargai di antara siswa lintas agama,
membentuk lingkungan belajar yang lebih toleran dan inklusif. Berdasarkan hasil ini,
disimpulkan bahwa model PPMB berbasis karakter kebangsaan efektif untuk
memperkuat moderasi beragama dan direkomendasikan untuk diadopsi secara lebih luas
guna mendukung terciptanya masyarakat harmonis dalam keragaman.

Vi



ABSTRACT
Elga Yanuardianto, 2025. Development of the Religious Moderation Enhancement Model
Based on National Character to Improve Religious Moderation Awareness of
Students at SMPN 2 Mayang Jember. Dissertation. Graduate Program in Islamic
Education, Kiai Haji Achmad Shiddiq State Islamic University (UIN KHAS)
Jember. Promotor: Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd. Co-Promotor: Dr. H. Abd.
Muhith, S.Ag., M.Pd.1

Keywords: Religious Moderation Enhancement Model, National Character, Religious
Moderation Awareness.

This study arises from growing concern regarding religious intolerance and
fragmented social relations within Indonesian schools, particularly at SMPN 2 Mayang
Jember. Intergroup religious tension and limited comprehension of religious moderation
among educators present pressing challenges to social cohesion and undermine the core
mission of national character education. In a multicultural context, it is imperative to
develop educational models that effectively cultivate tolerance, mutual respect, and
strengthen civic identity. The present research is thus significant for bridging theoretical
gaps in learning model development and contributing practical solutions to nurture
inclusive generations capable of sustaining diversity and national unity.

The investigation centers on two primary research questions: (1) How can a
Religious Moderation Enhancement Model (PPMB) based on civic character be
developed to promote students' understanding of religious moderation? (2) How effective
is this model in transforming students’perceptions and attitudes toward religion at SMPN
2 Mayang Jember? The main objectives are to construct and evaluate the effectiveness of
the PPMB, with the aim of producing a pedagogical framework that is relevant,
applicable, and replicable in broader educational settings.

Employing a Research and Development (R&D) methodology, the study follows
the Plomp model comprising three phases: Preliminary Research, Development and
Prototyping, and Assessment. It commences with a needs assessment and identification
of student contexts, proceeds through the design and limited pilot implementation of
learning interventions grounded in civic character values, and involves validation from
subject matter experts. Feedback is collected through Likert-scale surveys, observations,
and documentation. The concluding phase includes wider dissemination and
comprehensive evaluation of the model’s impact on student competency.

The findings highlight a marked improvement in students’ understanding of
religious moderation, with post-test scores (96) significantly surpassing pre-test averages
(82). The model successfully fostered respectful interactions among students of various
religious backgrounds, establishing a more tolerant and inclusive learning environment.
1t is therefore concluded that the PPMB based on civic character is an effective strategy
for reinforcing religious moderation and is recommended for broader adoption to support
harmonious coexistence in diverse communities.

vii



uaédl\

Iz o) Gt Bt o)l ot e W) ) JlaeV) 505 2358 pskes LY LYo (gl U
2o ks 1 S BslaeY iyl b ) £ (SMPN 2 Mayang Jember). ag bf
e oS 2y oo A 7l AL Al @Y A @ Lkl el by olgS5 (UIN
KHAS) Lo ae U o813l G pall g U eSSkl oY1 G2l

@V sV ol b ) Gl ¢ o) el 55 Too the-ludll LIS

Y e Y o) 1 Belonr V) U Sy o) el 0Ly oyl SIEN e al ) oda
eVl b (3 gl Slegastl (o) 5l O] L gl AU A S BslaeY) eyl (3 L

3 byl feasdd) i Apak) deg) Ologhy elemr V) oot de Sbad 0N Gl o 2o
Jolall plimVly ol g5 e Bk Joss Bradas 23U a5 (500000 (o0 b (BN sz Bl
Jsl @iy odadl 23U olas (3 Bl lgmdll i (3 QU ol 28l 555 clin ag 25l bl a0
iyl saglly g ol e LU e 5,56 alals Jlaf dezad dlee.

W JlaasYl a5 368 sy S ST (V) ey i g Je 2l 55 (PPMIB) - sl
Ml hgai w3 dged) s Al i Lo () Sl Jlizet OVl b spad Biull dasiid) e
B iy el (3 el LAY Jros5y € il A5 e SR sl A jlll (3l ol gdilyas
o3¢ (PPMB)acsl darles ey 3 LSy Gl LBy o (63 (505 )] 2] s .

obdly ol g oo (R&D) sl 356 il s " (Plomp) : Jole 5 0 0585
Jazs & (oMl bl iy bl iz Al 15 L enddly dordedly sladlly (gdged] o)
ngwywscﬁ@A\w\ﬁ;g&ww\w\megj,\;‘sfé;\fujﬁmgl
ez L aSsdly collamMy "o S e T cledlanal JYs e SULI cnd W5y a2 ol
Ml 8eliS” e o3V Jols asdiy sl Bllas o 30l 25 Aaleh) Al UL

) Jlas ¥l by s o (gl s OBl g5 (3 Bmle s csall Sl Ll
A1 e Buflil) SOl a5 (3 msedl ey L(AY) ) SLas V) olrs bowgie e TS TBois (41)

oAl s ety ety Teles T aiader s 18] ) T L ) Sl il e OV o
(@ ze V) iad b Al n] day Bl Brasesdl o S o) Jte) a5 2348 OF ) 2

Asgll Slaasd) 3 (2l Joled) el auly Sl e oslezel ods

viii



KATA PENGANTAR

Segala puji dan syukur senantiasa dipanjatkan ke hadirat Allah Subhanahu wa
Ta’ala atas limpahan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya. Hanya dengan izin-Nya, disertasi
yang berjudul “Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama
(PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan dalam Meningkatkan Kesadaran Moderasi
Beragama Siswa di SMPN 2 Mayang Jember” sebagai salah satu syarat untuk
memperoleh gelar Doktor pada Program Doktor Pendidikan Agama Islam di Universitas
Islam Negeri KH Achmad Shiddiq Jember akhirnya dapat terselesaikan.

Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi
Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam, suri teladan bagi seluruh umat manusia, yang
melalui dakwah dan keteladanannya telah menuntun umat menuju jalan yang lurus penuh
cahaya ilmu dan kasih. Sebagaimana sabda beliau, “Sebaik-baik kalian adalah orang yang
belajar Al-Qur’an dan mengajarkannya” (HR. Bukhari), menjadi pengingat bahwa
menuntut ilmu dan menyebarkannya adalah bentuk ibadah yang menghadirkan kemuliaan
bagi umat.

Penyusunan disertasi ini tentu tidak terlepas dari bantuan, bimbingan, dan
dukungan berbagai pihak. Untuk itu, dengan segala ketulusan hati, penulis
menyampaikan terima kasih yang mendalam serta do’a jazaakumullahu ahsanal jaza
kepada semua pihak yang telah memberikan waktu, tenaga, dan pikiran demi tersusunnya
Disertasi ini. Semoga Allah SWT membalas segala kebaikan dengan pahala berlipat dan
keberkahan tanpa batas kepada:

1. Prof. Dr. H. Hepni, S. Ag., M.Pd.I selaku Rektor Universitas Islam Negeri Kiai Haji
Achmad Shiddiq (UIN KHAS) Jember yang telah mengizinkan kami menimba ilmu di
kampus tercinta ini.

2. Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd., selaku Direktur Program Pascasarjana Universitas Islam
Negeri Kiai Haji Achmad Shiddiq (UIN KHAS) Jember sekaligus promotor dalam
penulisan disertasi ini, yang senantiasa memberikan pengarahan, bimbingan, dan ilmu
yang sangat bermanfaat sehingga kami sampai di tahap ini.

3. Prof. H. Moch. Imam Machfudi, SS, M.Pd., Ph.D, selaku Ketua Program Studi
Pendidikan Agama Islam Program Doktoral Universitas Islam Negeri Kiai Haji
Achmad Shiddiq (UIN KHAS) Jember yang selalu memberikan arahan dan motivasi
kepada peneliti.

4. Dr. H. Abd. Muhith, S. Ag., M. Pd. I, selaku Co. Promotor penulisan disertasi ini yang
telah banyak memberikan bimbingan dan arahan serta motivasi yang tiada henti dan
tidak mengenal lelah sehingga penelitian ini selesai.

5. Seluruh Dosen Pascasarjana UIN Kiai Haji Achmad Shiddiq Jember yang telah banyak
memberikan ilmu, mendidik dan membimbing selama peneliti menempuh pendidikan
di almamater tercinta ini.

6. Civitas akademika Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad
Shiddiq (UIN KHAS) Jember yang telah banyak memberikan informasi dan membantu
peneliti dalam menyelesaian semua administrasi.



10.

11.

12.

. Ibu Kepala Selolah dan Bapak Suji Ashari Selaku Guru PAI SMPN 2 Mayang Jember

yang telah berkenan untuk berkerja sama dan memberikan data dan informasi
penelitian dalam penyusunan disertasi ini.

. Almarhum Ach. Junaidi S.Pd dan Ety Juliati S.Pd ayah dan ibu tercinta yang tidak

pernah lelah memberikan dukungan, doa, dan kasih sayang di setiap langkah
kehidupan ini. Doa dan pengorbanan mereka menjadi cahaya yang menuntun dalam
perjalanan panjang menuntut ilmu dan mengabdi untuk kebaikan.

. Ucapan terima kasih yang tulus juga penulis sampaikan kepada kedua orang tua

tercinta, Bapak Ali Hosnan dan Ibu Sunarsi, yang senantiasa mendoakan, memberikan
dorongan, perhatian, dan dukungan moril maupun materil dalam setiap tahap
perjalanan studi hingga terselesaikannya disertasi ini.

Vita Ratna Dilla S. Pd.I Istri dan anak-anak tercinta yang selalu setia mendampingi
memberikan kasih, dukungan, dan kesabaran tanpa batas dalam menyelesaikan studi
ini.

Sahabat-sahabat seperjuangan Pascasarjana UIN KHAS Jember yang telah berbagi
suka dan duka selama masa studi, terima kasih atas kebersamaan, dukungan, dan
semangat yang senantiasa menguatkan di setiap tantangan perjalanan akademik ini.
Semua pihak yang tidak dapat disebutkan satu per satu, terima kasih yang setulusnya
atas segala bantuan, dukungan, dan doa yang telah diberikan dalam proses penyusunan
disertasi ini. Setiap kontribusi, sekecil apa pun, telah menjadi bagian penting yang
menguatkan langkah hingga Disertasi ini terselesaikan.

Jember, 10 Desember 2025

ga Yanuardianto



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ..ottt sttt st 1
HALAMAN PERSETUJUAN ..ottt iii
HALAMAN PENGESAHAN ...ttt v
PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN ..ottt \
ABSTRAK ...ttt et sttt st vi
KATA PENGANTAR ..ottt sttt e e se s viii
LD AN T I 2 ] USRS X
DAFTAR TABEL ..ottt st et xii
DAFTAR GAMBAR ..ottt st xiii
PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB — LATIN ....oooiiiiiiiiiinieeieeeeeeseeee Xiv
BAB I PENDAHULUAN
A. Latar Belakang Penelitian ............cccccoevoiiieiiiiiiniieeie e 1
B. Rumusan Malasah Penelitian Pengembangan ............cccceeevvevviieennennn. 19
C. Tujuan Penelitian dan Pengembangan ............ccccceeeveevieniieniencieenneenen. 19
D. Spesifikasi Produk yang Diharapkan.........c..cccccoceveiiiniiniininicncnnenn. 20
E. Pentingnya Penelitian dan Pengembangan ..............ccccoeiieviiniiiennnnnnen. 21
F. Asumsi dan Keterbatasan Penelitian dan Pengembangan ..................... 22
G. Definisi Istilah atau Definisi Operasional ............ccccoeeeveeviienienieeninennnn. 23
BAB Il KAJIAN PUSTAKA
A. Penelitian Terdahulu...........ccocoiiiiiiiiiii e 26
B. KaJ1an TEOTT ..veeeeuvieieiieeciiie ettt ettt e e e e sreeesaeeesaaeeenaeeenes 43
1. Konsep Model Beyond the Wall ............cccoooeviiiiiiiinieieeee e 43
2. Karakteristik Materi PAI dalam Penerapan PPMB.................c......... 55
3. Teori Moderasi Beragama............ccceeveeeuienieeiiieniieiieeieeiee e 60
4. Konseptual Pengembangan Model Penguatan Pemahaman
Moderasi Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan.......... 73
5. Karakter Kebangsaan...........cccccvevciieniiieeniiiiiciieciieeee e 90
BAB III METODE PENELITIAN DAN PENGEMBANGAN
A. Model Penelitian dan Pengembangan...........cccccoecveviiniiieninniiienieeeenee, 97
B. Prosedur penelitian dan Pengembangan ..............cccooceviiiiieniienienneenne. 98
C. Uji coba Produk .......ccocviieiiiiiiieeee e e 103
1. Desain Uji Coba......cccciiiiiiiiiiieeiee ettt 103
2. Subjek Uji Coba ....oocovieiiiiiieiiecieeite ettt 104
3. Jenis Data....oouiiiiiiiiieieeee e 105
4. Instrumen Pengumpulan Data...........cccoeeeviiiiiiiieciieeieeeeeiees 107
BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PENGEMBANGAN
AgidPetyajian-Data UyitCobaacid.. . digiibainkhasasid . digilibvinkhasagid,, Jiglibyinkhasacid, 127
1. Penelitian Pendahuluan (Preliminary Research) .............................. 128

2. Pengembangan atau Pembuatan Prototipe

Xi



(Development or Prototyping) ........cccceeeeeeeeeseesceeesiesieenieesveenenens 131

3. Penilaian (ASSESSTENT) .....ccueeecueeeeieeeiiieecieeecie e e e 157
B. Analisis Data.........cooiiiiiiiiiii e 164
1. Hasil Validasi Ahli Modul Ajar..........cccoeveviieeiiieeiieeiee e 164
2. Hasil Validasi Ahli Bahasa Materi Ajar.........ccccoeevevieeieenieniieeninnns 167
3. Hasil Validasi Ahli LKS......coooiiiiieeceeeeens 168
4. Hasil Validasi Ahli Model Pembelajaran ...........cccoeeeeviienieniiennne 169
5. Hasil Uji Coba Terbatas ..........ccceeecueeeriiieeiiieeiie et 171
6. Hasil Implementasi Skala Penuh ...........cccooeviiiiiniiiiiieniiiieieees 173
7. Hasil Uji Efektifitas .......cccoeevieiiiiiiiiiicieeeeee e 175
C. Revisi Produk.......cocooiiiii e 178
BAB V KAJIAN DAN SARAN
A. Kajian Produk yang Telah Direvisi .........ccccceevviiriniieeniieeciie e 179
B. Saran Pemanfaatan, Diseminasi, dan Pengembangan Produk
Lebih Lanjut ......ccoieiiiiiieeieeieee ettt 185
DAFTAR RUJUKAN ...ttt sttt st st 188
LAMPIRAN ettt ettt ettt et e e e s s e bt et e eat et e enseeneenneenseenes 197
RIWAYAT HIDUP

xii



DAFTAR TABEL

Tabel 2.1 Sintak Model Beyond the Wall.............ccoooiiiiiiiiiniiiiceceeeee e
Tabel 2.2 Peta Konsep Moderasi Beragama ............cccoccoeviieiieniienienieeieeee e
Tabel 2.3 Elemen Utama Model PPMB Berbasis Karakter Kebangsaan......................
Tabel 2.4 Draft Pengembangan Sintak Model Beyond The Wall ke sintak Model ...

PPIMB .ttt ettt eaeen
Tabel 3.1 Langkah Tiga Tahapan Utama Pengembangan Model PPMB

melalui RnD Model Plomp ......cocoeiiiiiiiiiiieeeeee e
Tabel 3.2 Kriteria Uji Validitas........cccooeeiiiiiiniiiiiiiicneccccet e
Tabel 3.3 Kriteria Uji Kelayakan..........cccocovveiiiiiiiiiirieecee e
Tabel 3.4 Reliability Level .....c..ooooiiiiiiiieiieeeeeeee et
Tabel 3.5 Interpretasi Skor Gain yang Dinormalisasi............ccceeeveervierieenieenieenieennenne.
Tabel 3.6 Kategori Interpretasi Persentase Efektifitas N-Gain........c.ccccceeevevieicnicncene
Tabel 4.1 Validasi MOAUL AJar.........coocuiiieiiiiieiiieciie et eae e
Tabel 4.2 Validasi Bahasa Materi AJar .........ccccueeecieeriiieeiiieeeieeeciee e esveeeevee e
Tabel 4.3 Validasi LKS ......cc.ooiiiiiiiee ettt
Tabel 4.4 Validasi Model Pembelajaran ............cccccooceeviieiiiiniiiinieeiieiecieeee e
Tabel 4.5 Nama Siswa Uji Coba Terbatas ...........ccceeeveriieiiieniieiieeiieieeeie e
Tabel 4.6 Nama Siswa Implementasi Skala Penuh...........c...cccooeviiiiiiiiiniiiiees
Tabel 4.7 Angket Respon terhadap Model PPMB ..........cccoooiiiiiiiiiiiiiecieeeeeee,
Tabel 4.8 Hasil Penilaian Validasi Ahli Modul Ajar..........c.cccceevieniieiieeiieieeieeee
Tabel 4.9 Hasil Penilaian Validasi Ahli Bahasa Materi Ajar...........cceecveveveenivenieennnenne
Tabel 4.10 Hasil Penilaian Validasi Ahli LKS.......ccooooiiiiiiiieeeee
Tabel 4.11 Hasil Penilaian Validasi Ahli Model Pembelajaran .............cccccoeeevveennennn.
Tabel 4.12 Kriteria Tingkat Keefektifan............cccccvveiiiieiiiieiiiieieeeee e,
Tabel 4.13 Rata-rata Hasil Pretes dan POStes ........ccceeceriiniiiiinieniiiecienieeeeeee

xiii



DAFTAR GAMBAR

Gambar 2.1 Peta Kosep Model PPMB Berbasis Karakter Kebangsaan..............

Gambar 3.1 Bagan Alur Tahapan Penelitian dan Pengembangan Model PPMB

Xiv



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB - LATIN

Berikut ini adalah skema transliterasi Arab-Indonesia yang ditetapkan dalam

Pedoman Penulisan Karya Ilmiah Pascasarjana UIN KHAS Jember ini.

No. | Arab | Indonesia | Keterangan | Arab | Indonesia | Keterangan
1. \ ¢ koma diatas L t} te dengan titik
terbalik dibawah
2. - b be L z} zed dengan
titik dibawah
3. a t te ’ koma diatas
4. < th te ha gh ge ha
5. z ] je s f ef
6. z h{ ha dengan titik| & q qi
dibawah
7. z kh ka ha Sl k ka
8. 2 d de 1 el
9. 3 dh de ha 2 m em
10. y r er O n en
11. D z zed S w we
12. o S es ° h ha
13. o sh es ha & ‘ koma diatas
terbalik
14. o s} esdengan titik| ¢ y ye
dibawah
15 o= d} de dengan titik| - -
dibawah

Untuk menunjukkan bunyi hidup panjang (madd) caranya dengan menuliskan

coretan horisontal (macron) di atas huruf a, 1, dan @ ('5,%,'). Semua nama Arab dan istilah

teknis (technical terms) yang berasal dari bahasa Arab harus ditulis dengan transliterasi

Arab Indonesia. Di samping itu, kata dan istilah yang berasal dari bahasa asing (Inggris

dan Arab) juga harus dicetak miring atau digarisbawahi. Karenanya, kata dan istilah

Arab terkena dua ketentuan tersebut, transliterasi dan cetak miring. Namun untuk nama

XV




diri, nama tempat dan kata Arab yang sudah terserap ke dalam bahasa Indonesia cukup
ditransliterasikan saja.

Bunyi hidup dobel (diftong) Arab ditransliterasikan dengan menggabung dua
huruf ay dan aw.

Shay’, bayn, maymiin, ‘alayhim, gawl, «aw’, maw i’ah, ma i’ah,

Bunyi hidup (vocalization atau harakah) huruf konsonan akhir pada sebuah kata
tidak dinyatakan dalam transliterasi. Transliterasi hanya berlaku pada huruf konsonan
(consonant letter) akhir tersebut. Sedangkan bunyi (hidup) huruf akhir tersebut tidak
boleh ditransliterasikan. Dengan demikian, maka kaidah gramatika Arab tidak berlaku
untuk kata, ungkapan atau kalimat yang dinyatakan dalam bentuk transliterasi latin.

Khawariq al- ‘adah bukan khawariqu al- ‘adati; inna al-din ‘inda Allahi al-
Islam bukan inna al-dina ‘inda Allahi al-Islamu,, wa hadha shay’ ‘inda ahl
al- ilm fahuwa wajib bukan wa hadha shay’un ‘inda ahli al- ilmi fahuwa
wajibun.

Sekalipun demikian dalam transliterasi tersebut terdapat kaidah gramatika Arab
yang masih difungsikan yaitu untuk kata dengan akhiran ta’ marbutah yang bertindak
sebagai sifah modifier atau idafah genetife. Untuk kata berakhiran ta’ marbiitah dan
berfungsi sebagai mudaf, maka ta’marbtiah diteransliterasika dengan “at”. Sedangkan
ta’ marbiitah pada kata yang berfungsi sebagai mudaf ilayh ditransliterasikan dengan
“ah’. Ketentuan transliterasi seperti dalam penjelasan tersebut mengikuti kaidah
gramatika Arab yang mengatur kata yang berakhiran ta’ marbutah ketika berfungsi
sebagai sifah dan idafah.

Sunnah sayyi’ah, nazrah ‘ammah, al-la’ali’ al-masnii’ah, al-kutub al-
muqaddah, al-ahadith al-mawdii’ah, al-maktabah al-misriyah, al-siyasah
al-shar’iyah dan seterusnya.

Matba’at Billag, Hashiyat Fath al-mu’in, Silsilat al-Ahadith al-Sahihah,
Tuhfat al —Tullab, I’anat al alibin, Nihayat al-u ul, Nashaat al- Tafsir,
Ghayat al-Wu il dan seterusnya.

Ma ba’at al-Amdanah, Matba’at al- ‘A imah, Ma ba’at al-Istigamah dan

seterusnya.

XVi



Penulisan huruf besar dan kecil pada kata, phrase (ungkapan) atau kalimat yang
ditulis dengan transliterasi Arab-Indonesia mengikuti ketentuan penulisan yang berlaku
dalam tulisan. Huruf awal (initial letter) untuk nama diri, tempat, judul buku, lembaga
dan yang lain ditulis dengan huruf besar.

Jamal al-Din al-Isnaw1, Nihayat al-Stfi Sharh Minhaj alWu il ila ‘Ilm al-
U 1l (Kairo: Ma ba’at al-Adabiyah 1954); Ibn Taymyah, Raf” al-Malam ‘an
A’immat al-A’lam (Damaskus: Manshiirat al-Maktabah al-Islami, 1932).
Rabitat al-‘Alam al-Islami, Jam’Tya al-Rifq bi al Hayawan, Hay’at Kibar
‘Ulama’ Mi r, Munazzamat al-Umam al-Muttahidah, Majmu’al-Lughah al-
‘Arabiyah.

Kata Arab yang diakhiri dengan ya’ mushaddadah ditransliterasikan dengan 1.
Jika ya’ mushaddadah yang masuk pada huruf terakhir sebuah kata tersebut diikuti ta’
marbitah, maka transliterasinya adalah Tyah. Sedangkan ya’ mushaddadah yang terdapat
pada huruf yang terletak di tengah sebuah kata ditransliterasikan dengan yy.

Al- Ghazali, al- una’ni, al-Nawawi, Wahhabi, Sunni Shi’i, Mi 11, al-
Qushayir1 Ibn Taymiyah, Ibn Qayyim al-Jawziyah, al-Ishtirakiyah, sayyid,
sayyit, mu’ayyid, muqayyid dan seterusnya.

Kata depan (preposition atau harf jarr) yang ditransliterasikan boleh
dihubungkan dengan kata benda yang jatuh sesudahnya dengan memakai tanda hubung
(-) atau dipisah dari kata tersebut, jika kata diberi kata sandang (adat al- ta’rif).

Fi-al-adab al-‘arabi atau fi al-adab al’arabi, min-al-mushkilat al-iqti adiyah
atau min al-mushkilt al-igti adiyah, bi-al-madhahib al-arba’ah atau bi al-
madhahib al-arba’ah.

Kata Ibn memiliki dua versi penulisan. Jika Ibn terletak di depan nama diri, maka
kata tersebut ditulis Ibn. Jika kata Ibn terletak di antara dua nama diri dan kata Ibn
berfungsi sebagai ‘atf al-bayan atau badal, maka ditulis bin atau b. Dalam kasus nomor
dua, kata Ibn tidak berfungsi sebagai predicative (khabar) sebuah kalimat, tetapi sebagai
‘atf al-bayan atau badal.

Ibn Taymiyah, Ibn ‘Abd al-Barr, Ibn al-Athir, Ibn Kathir, Ibn Qudamah,
Ibn Rajab, Muhammad bin/b. ‘Abd Allah, ‘Umarbin/b. Al-Kha ab, Ka’ab
bin/ b. Malik.

XVii



Contoh Transliterasi Arab-Indonesia dalam Catatan Kaki dan Bibliography
Catatan Kaki

! Abii Ishaq Ibrahim al-Shirazi, al-Luma’fi U ii al-Figh (Surabaya: Shirkat
Bungkul Indah, 1987), 69.

2 Ibn Qudamah, Rawdat al-Nazir wa Jannat al-Mundazir (Beirut: Dar al-
Kitab al’Arabi, 1987), 344.

3 Muhammad b. Isma’i al-San’ani, Subul al-Salam: Sharh Buligh al-
Maram, vol. 4 (Kairo: al-Maktabah al-Tijaryah al-Kubra, 1950), 45.

4 Shah Wali Allah, al-In affi Bayan Asbab al-Ikhtilaf (Beirut: Dar al-
Nafa’is, 1978), 59.

> al-Shawkani, Irshad al-Fuhil (Kairo: Mu  afa al-Halabi, 1937), 81.

6 al-Sha ibi, al-Muwafagat fi U il al-Shari’ah, vol. 4 (Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Arabiyah, 1934), §9.

7Rashid Rida, al-Khilafah aw al-Imamah al-‘Uzma (Mesir: Mat)

XViii



BAB I

PENDAHULUAN

Latar Belakang Penelitian

Sejarah pembentukan bangsa Indonesia tidak lepas dari dinamika interaksi
agama dan budaya yang majemuk. Nilai moderasi beragama telah menjadi tradisi
utama sejak zaman perumusan Pancasila, dimana tokoh-tokoh nasional dan ulama
seperti KH Achmad Siddig mempromosikan integrasi trilogi ukhuwwah
Islamiyyah, Wathaniyyah, dan Basyariyyah sebagai filosofi kebangsaan yang
selaras dengan prinsip penghormatan terhadap kemanusiaan dan pluralisme. Trilogi
ukhuwah ini tidak hanya sesuai dengan prinsip Islam tetapi juga penting untuk
memperkuat kerukunan beragama dan semangat kebangsaan di Indonesia'. Al-
Qur'an secara eksplisit menegaskan umat Islam sebagai "ummatan wasathan" (umat

yang pertengahan, adil, dan seimbang) dalam QS. Al-Baqarah:143,

g dlas U Uiz K J3 055 0 b gl 589 e 11 s i

@ 25 S 00 A ) BOG) gy i 58 Gg B
“Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan agar
kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad)
menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan kiblat (Baitulmaqdis)
vang (dahulu) kamu berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami mengetahui (dalam
kenyataan) siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang.
Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat berat, kecuali bagi orang yang telah
diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu.
Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih lagi Maha Penyayang kepada
manusia’.

L Ali Mursyid Azisi Ali Mursyid Azisi and Agoes Moh. Moefad, “NU AND NATIONALISM: A Study of KH.
Achmad Shiddiq’s Trilogy of Ukhuwah as an Effort to Nurture Nationalism Spirit of Indonesian Muslims,”
Islamuna: Jurnal Studi Islam 9, no. 2 (2022): 122-42, https://doi.org/10.19105/islamuna.v9i2.7373.



Mengimplikasikan kewajiban menjaga keseimbangan antara keyakinan
pribadi dan harmoni sosial, sehingga trilogi ukhuwwah Islamiyyah, wathaniyyah,
dan basyariyyah seperti yang dipromosikan KH. Achmad Siddiq menjadi
manifestasi filosofis dari ajaran ini dalam konteks kebangsaan.

Dalam sejarah pendidikan, nilai moderasi dan keragaman telah menjadi
bagian penting dari proses pembentukan karakter generasi muda, memperkuat
identitas nasional sekaligus mencegah polarisasi dan segregasi sosial berbasis
agama. Pengalaman keragaman dan resolusi konflik yang terjadi di Indonesia
membuktikan bahwa model pembelajaran yang berbasis moderasi dapat berfungsi
sebagai pilar utama dalam menjaga perdamaian dan inklusi sosial. Karena dari
sudut filosofis, moderasi beragama memandang keberagaman bukan sebagai
ancaman, tetapi sebagai anugerah dan kekuatan yang memungkinkan terbentuknya
masyarakat inklusif dan adil.

Penelitian ini berangkat dari realitas meningkatnya intoleransi di berbagai
lingkungan sosial, termasuk sekolah. Salah satu bentuk intoleransi yang kerap
terjadi di lingkunagn sosial adalah tindakan mengejek atau menghina pemeluk
agama lain ketika mereka sedang menjalankan ibadah. Perbuatan ini bukan hanya
melukai perasaan individu atau kelompok yang menjadi sasaran, tetapi juga
melemahkan semangat persatuan yang seharusnya menjadi fondasi kokoh bagi
bangsa. Idealnya, sekolah diharapkan menjadi tempat yang aman bagi siswa untuk
belajar tentang perbedaan dan bagaimana menghargainya, terutama dalam konteks

agama, pentingnya dialog antaragama di ruang kelas sebagai cara untuk melawan



ekstremisme dan mendorong toleransi’>. Menurut Ewert Cousins dialog antar agama
bukan dialog yang bersifat polemic, suatu perdebatan melawan musuh dimana
masing-masing berusaha mengungguli yang lain. Lebih dari itu ia berjalan dalam
suasana lain dan dalam harapan yang berbeda, ia menghargai pluralitas agama dan
pluralitas orang beriman. Karena dialog antar agama lebih dari sekedar pertemuan
pada Tingkat pribadi dan sosial, lebih dari sekedar diskusi tentang kepercayaan,
ritual dan norma aturan moral. Pada tingkatnya yang paling dalam ia menyentuh
jiwa dari para peserta dan mengawali suatu perjalanan spiritual bersema®. Dalam
konteks masyarakat yang multikultural dan multiagama, pendidikan memiliki peran
krusial dalam membentuk pemahaman siswa tentang pentingnya moderasi
beragama. Meningkatnya intoleransi di lingkungan sosial, termasuk sekolah,
menuntut pendekatan baru dalam pendidikan yang menanamkan nilai-nilai
kebangsaan dan kebhinekaan.

Moderasi beragama dalam UUD 1945 terutama terdapat pada Pasal 29 yang
secara eksplisit menjamin kebebasan beragama dan mengatur hubungan antara
negara dan agama. Pasal 29 ayat (1) menyatakan bahwa “Negara berdasar atas
Ketuhanan Yang Maha Esa”, sedangkan ayat (2) menegaskan bahwa “Negara
menjamin kemerdekaan tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-
masing dan untuk beribadat menurut agamanya dan kepercayaannya itu*. Dalam

landasan ini toleransi merupakan salah satu aspek utama dalam moderasi beragama,

2 Robert Jackson, “Inclusive Study of Religions and World Views in Schools: Signposts from the Council of
Europe,” Social Inclusion 4, no. 2 (2016): 14-25, https://doi.org/10.17645/si.v4i2.493.

3 Ali Noer Zaman, Agama Untuk Manusia, ed. Ali Noer Zaman, Edisi 1 Ce (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2000).

4 Rio Armanda, Abdul Rasyid, and Mohd Arsyad, “MODEL PENGAKUAN HAK KONSTITUSIONAL DALAM
BERAGAMA ( STUDI KOMPARASI MENURUT UUD INDONESIA 1945 DAN KONSTITUSI MALAYSIA 1957 ),”
no. 2 (2019): 123-36.



yang melibatkan sikap terbuka, penghormatan terhadap perbedaan, dan penerimaan
terhadap keragaman keyakinan. Pendidikan karakter yang menekankan prinsip
moderasi beragama akan menciptakan lingkungan belajar yang lebih harmonis dan
inklusif. Prinsip dasar dari moderasi beragama adalah adil dan seimbang dalam
memandang, menyikapi dan mepraktekkan semua konsep yang berpasangan,
seperti akal dan wahyu, antara jasmani dan Rohani, antara hak dan kewajiban,
anatara kepentingan individu dan kemaslahatan komunal, anatara keharusan dan
kesukarelaan, antara teks agama dan ijtihad tokoh agama, anatara gagasan ideal dan
kenyataan, serta antara masa lalu dan masa depan®.

Dalam konteks kebangsaan, sikap moderat sangat penting dalam memperkuat
persatuan dan kesatuan di tengah perbedaan. Strategi penerapan moderasi di
lembaga pendidikan dapat melalui pengembangan kebijakan yang mendukung
moderasi beragama oleh pemerintahan dan KEMENAG RI. Dalam RPJIMN 2020-
2024, penekanan diberikan pada pentingnya moderasi beragama sebagai salah satu
aspek dalam membangun karakter sumber daya manusia Indonesia yang moderat.
Hal ini mencakup memahami dan menerapkan inti ajaran dan nilai agama, fokus
pada penciptaan kesejahteraan umum, serta menjunjung tinggi komitmen terhadap
persatuan dan kesatuan bangsa. Oleh karena itu, penguatan moderasi beragama
menjadi sangat penting dalam mencapai visi Indonesia Maju®. Moderasi beragama,
atau wasathiyah al-Islam, menuntut keseimbangan dalam menjalankan ajaran

agama, menghindari ekstremisme, dan menghargai nilai-nilai kemanusiaan. Sikap

> Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama Rl
Gedung Kementerian Agama RI, 2019), https://doi.org/10.37252/jgs.v2i2.342.

% ltmamul Fami, “Moderasi Beragama: Membangun Karakter Siswa Yang Damai Dan Toleran ltmamul
Fahmi,” Journal Scientific of Mandalika 6, no. 3 (2025): 579-97.



ini relevan dalam membangun kerukunan antarumat beragama serta memperkuat
harmoni sosial di sekolah.

Pendidikan karakter yang menekankan toleransi, khususnya berbasis
moderasi beragama, sangat diperlukan dalam masyarakat yang beragam. Dalam
buku Muhammad dan Muryono’ toleransi didefinisikan sebagai sikap terbuka,
penuh penerimaan, rela, dan lembut dalam menghadapi perbedaan. Sikap ini selalu
disertai dengan rasa hormat, menerima orang yang berbeda sebagai bagian dari kita
sendiri, serta berpikir secara positif. Moderasi dalam beragama bertujuan agar umat
dapat mengaplikasikan ajaran agama dengan adil dan tidak ekstrem, terutama
terkait aspek kemanusiaan, kerukunan, dan ketertiban sosial, tanpa memoderasi
ajaran agama itu sendiri yang sejatinya telah mengandung nilai keseimbangan
tersebut.®? Dalam penelitian® dijelaskan bahwa Moderasi beragama mengajarkan
siswa untuk bersikap inklusif, tidak ekstrem, serta menghargai perbedaan
pandangan agama dengan semangat persatuan. Karena strategi pengajaran inklusif
tidak hanya membantu menciptakan suasana belajar yang inklusif, tetapi juga
memperkuat moderasi beragama di Sekolah.

Salah satu tantangan besar yang dihadapi oleh masyarakat modern adalah
maraknya ekstremisme yang muncul dari ketidaktahuan dan ketidakmampuan

dalam menghadapi perbedaan. Ekstremisme, baik dalam konteks agama maupun

7 Agus Muhammad and Sigit Muryono, Jalan Menuju Moderasi Modul Penguatan Moderasi Beragama
Bagi Guru, Cendikia.Kemenag.Go.ld, 2021,
https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-2021_6152764c19e9b.pdf.

8 Abdul Aziz and Khoirul Anam, “Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam,” Direktorat Jenderal
Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 2021, 131,
https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file_path/file_28-09-2021_6152761cdc6cl.pdf.

9 Emeliya Sukma, Dara Damanik, and Pangulu Abdul Karim, “Inclusive Teaching Strategy as a
Reinforcement of Religious Moderation in Madrasah Ibtidaiyah , Teluk Nibung District” 8, no. 1 (2024):
1069-77.



politik, sering kali berakar pada sikap intoleransi dan ketidakmauan untuk
memahami dan menerima perbedaan. Survei yang dilakukan oleh INFID bersama
Jaringan GUSDURian pada tahun 2020 di enam kota besar Indonesia (Surabaya,
Solo, Bandung, Yogyakarta, Makassar, Pontianak) menunjukkan bahwa 94,4%
responden menolak tindakan ekstremisme berbasis agama, angka ini meningkat
signifikan dibandingkan dengan 79,7% pada survei sebelumnya tahun 2016.
Namun, survei tersebut juga mengungkapkan bahwa masih terdapat kecenderungan
untuk menerima intoleransi terhadap kelompok keyakinan minoritas, meskipun
responden menolak kekerasan. Temuan ini menunjukkan adanya jarak antara
penolakan terhadap kekerasan dan penerimaan terhadap intoleransi, yang dapat
menciptakan ruang bagi berkembangnya ekstremisme®. Kemudian Survei
SETARA Institute pada Februari 2023 terhadap siswa SMA di Indonesia
mengungkapkan bahwa 24,2% siswa tergolong intoleran pasif, 5% intoleran aktif,
dan 0,6% terpapar ideologi ekstremisme kekerasan. Meskipun mayoritas siswa
(70,2%) bersikap toleran, data ini menunjukkan bahwa intoleransi dan ekstremisme
mulai merasuki generasi muda, yang dapat diperburuk oleh ketidaktahuan dan
kurangnya pemahaman terhadap perbedaan'. Oleh karena itu, pemahaman
moderasi beragama menjadi sangat penting dalam menciptakan keseimbangan
dalam keberagaman. Dalam praktiknya, terdapat kesenjangan antara harapan dan

kenyataan di lapangan. Berdasarkan laporan dan penelitian tentang intoleransi

10 Jaringan GUSDURian dan INFID, “Jaringan GUSDURian Dan INFID Luncurkan Hasil Survei Tentang
Intoleransi Dan Ekstremisme,” 2021, https://gusdurian.net/2021/03/24/jaringan-gusdurian-dan-infid-
luncurkan-hasil-survei-tentang-intoleransi-dan-ekstremisme.

11 SETARA Institute, “Intoleransi Dan Ekstremisme Mulai Merasuki Generasi Muda,” 2023, https://setara-
institute.org/siaran-pers-kasus-intoleransi-dan-kekerasan-berujung-tewasnya-pelajar-sd-negara-harus-
hadir-dan-mengambil-tindakan-memadai/.



verbal dan fisik terkait perbedaan agama masih menjadi masalah yang terjadi di
beberapa sekolah di Indonesia.

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa diskriminasi berdasarkan agama,
khususnya dalam konteks perbedaan agama, sering kali terjadi selama periode
pemilu dan dalam situasi-situasi sosial yang melibatkan kampanye politik. Hal ini
meningkatkan ketegangan antaragama yang berpotensi menciptakan lingkungan
intoleran di sekolah dan Masyarakat. Banyak siswa belum memahami dengan baik
bagaimana bersikap toleran, dan kurangnya pendidikan yang secara eksplisit
mengajarkan nilai-nilai moderasi beragama semakin memperparah masalah ini. Hal
ini menunjukkan bahwa metode pembelajaran yang ada belum sepenuhnya berhasil
mengintegrasikan konsep moderasi beragama dalam pendidikan karakter siswa. Hal
itu juga diperkuat dengan hasil penelitian *> bahwa menurut sebuah studi, materi
ajar dalam pendidikan agama Islam di sekolah-sekolah di Indonesia belum
mencakup indikator moderasi beragama secara komprehensif. Hal ini
mengakibatkan siswa tidak mendapatkan panduan yang cukup untuk memahami
nilai-nilai toleransi dan sikap anti-kekerasan yang seharusnya menjadi bagian dari
pendidikan karakter.

Kesenjangan ini berdampak signifikan, karena siswa yang tidak memahami
pentingnya toleransi dan moderasi beragama berpotensi mengembangkan sikap
eksklusif, diskriminatif, dan kurang menghargai perbedaan. Dalam® penelitian

dijelaskan bahwa ini semua tidak hanya mengganggu keharmonisan di lingkungan

12 Muhaemin et al., “Religious Moderation in Islamic Religious Education as a Response to Intolerance
Attitudes in Indonesian Educational Institutions,” Journal of Social Studies Education Research 14, no. 2
(2023): 253-74.

13 St Aflahah, Khaerun Nisa, and AM Saifullah Aldeia, “The Role of Education in Strengthening Religious
Moderation in Indonesia,” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 9, no. 2 (2023): 193-211,
https://doi.org/10.18784/smart.v9i2.2079.



sekolah, tetapi juga bisa memperburuk polarisasi dan konflik berbasis identitas di
masyarakat yang lebih luas. Padahal pendidikan yang berfokus pada moderasi
beragama tidak hanya membekali siswa dengan pengetahuan tentang agama, tetapi
juga dengan keterampilan untuk berpikir kritis dan menghargai perbedaan. Dalam
hal ini, sekolah berperan sebagai agen perubahan yang bisa menciptakan generasi
yang tidak hanya taat beragama, tetapi juga mampu hidup berdampingan dengan
umat beragama lain.

Pentingnya karakter kebangsaan dalam pembelajaran moderasi beragama
adalah untuk memastikan bahwa nilai-nilai nasional yang mendasari kesatuan dan
persatuan bangsa Indonesia, seperti Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika, menjadi
bagian tak terpisahkan dari upaya membangun pemahaman yang inklusif. Program-
program pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai kebangsaan, seperti yang
diimplementasikan dalam pendidikan karakter Bandung Masagi di Kota Bandung,
bertujuan untuk mengembangkan individu yang memiliki keseimbangan antara
pengetahuan dan akhlak, serta menghargai keragaman budaya dan agama dalam
konteks Indonesia yang multikultural. Pendekatan ini juga mengedepankan nilai-
nilai kebangsaan dan kebudayaan lokal sebagai landasan penting dalam
membangun masyarakat yang toleran dan moderat*. Pendidikan yang berbasis pada
karakter kebangsaan akan memberikan ruang bagi siswa untuk mengenal lebih
dalam nilai-nilai yang memperkuat rasa cinta tanah air, serta memahami bahwa
keberagaman adalah kekayaan yang perlu dijaga dan dihormati. Dalam konteks ini,

PPMB Berbasis Karakter Kebangsaan juga mengajarkan siswa bahwa sikap

14 Arhanuddin Salim. et al, MODERASI BERAGAMA Implementasi Dalam Pendidikan, Agama Dan Budaya
Lokal, Selaras Media Kreasindo (Malang: Selaras Media Kreasindo, 2023),
https://doi.org/10.37275/arkus.v9i2.303.



moderat bukan hanya terbatas pada aspek agama, tetapi juga melibatkan kesadaran
sosial dan politik. Hal ini sangat penting untuk menciptakan siswa yang tidak hanya
toleran dalam urusan agama, tetapi juga sensitif terhadap isu-isu sosial, seperti
diskriminasi rasial, kesenjangan ekonomi, dan perbedaan budaya.

Model PPMB ini melanjutkan atau menyempurnakan dari model Beyond The
Wall, yang mana model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama lebih terfokus
pada pendekatan dalam memahami agama secara moderat, yang bertujuan untuk
mengurangi ekstremisme dan radikalisasi. Ini melibatkan penguatan nilai-nilai
agama yang inklusif, toleran, dan saling menghormati antar pemeluk agama. Dalam
konteks ini, model ini berupaya membentuk pemahaman yang lebih matang
mengenai ajaran agama, dengan menekankan keseimbangan antara menjalankan
keyakinan agama dan menghormati keyakinan orang lain Menurut Agus Nuryatno®
dalam penelitiannya, Model "beyond the wall" mengacu pada pendekatan
pendidikan agama yang mengajak siswa untuk berkolaborasi dengan individu dari
keyakinan yang berbeda guna menciptakan perdamaian, keadilan, dan harmoni.
Model ini berada pada tahap faith praxis, di mana teori keagamaan diterapkan
dalam tindakan nyata. Berbeda dengan pendekatan pendidikan agama "in the wall"
yang eksklusif, model "beyond the wall" menekankan pentingnya tindakan nyata
dalam mengaktualisasikan nilai-nilai agama yang relevan bagi kehidupan manusia
dan berkontribusi dalam menciptakan dunia yang lebih baik. Penjelasan ini juga

selaras dengan penelitian yang dilakukan Musyaffa '* maupun Maelissa '’ bahwa

15 Agus Nuryatno, “ISLAMIC EDUCATION IN A PLURALISTIC SOCIETY,” Educational Theory 27, no. 1 (1977):
3-11, https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.1977.tb00750.x.

16 A A Musyaffa, “Beyond the Wall Learning Model in Building Religious Moderation : Perspectives of
Islamic Religion Teachers,” no. 6 (2023): 2245-52.

17 Nova Maelissa, “Model Pendidikan Beyond the Wall Dalam Pendidikan Agama Kristen Dan Tantangan
Kemajemukan Agama Di Sekolah” 4, no. April (2024): 98—108.



10

model ini tidak hanya mendorong dialog lintas agama, tetapi juga mengajak siswa
dengan latar belakang agama yang berbeda untuk bekerja sama membangun
perdamaian dan keadilan. Model Beyond the Wall yang dibahas dalam buku
Seymour ** mencakup beberapa tiga elemen utama, seperti Experiential Learning
(pembelajaran berbasis pengalaman), [Interreligious Dialogue (Dialog dan
Toleransi Antaragama), Social Transformation (Transformasi Sosial). Model
Beyond The Wall dijelaskan oleh Christiani ** dengan 5 langkahnya yaitu Persiapan
Kontekstual dan Pembentukan Kesadaran Sosial, Eksplorasi Dunia Nyata dan
Dialog Antar Agama, Pembelajaran Berbasis Pengalaman, Refleksi dan Penguatan
Pemahaman, Aksi Lanjutan dan Penerapan Nilai Perdamaian. Dalam tahapannya
model Beyond The Wall cenderung kurang terstruktur dan tidak memberikan
panduan yang cukup untuk evaluasi serta penerapan moderasi agama. Sehingga
butuh pengembangan model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis
Karakter Kebangsaan yang memiliki tahapan lebih terstruktur dan jelas, fokus yang
lebih dalam pada moderasi agama, serta integrasi nilai kebangsaan yang lebih erat.
Selain itu, sintaks PPMB ini menekankan pembelajaran berbasis pengalaman dan
evaluasi yang memungkinkan penerapan nilai moderasi secara nyata.

Model ini dirancang untuk memupuk harmoni dalam keragaman agama di
Indonesia. Tujuannya adalah untuk Meningkatkan pemahaman moderasi berbasis
karakter kebangsaan yang kuat, yang tercermin dalam sikap dan perilaku siswa,

baik di dalam maupun di luar sekolah. Hal senada juga dijelaskan dalam penelitian

18 Jack Lee Seymour, Mapping Christian Education: Approaches to Congregational Learning, 1997.

19 Tabita Kartika Christiani, “Blessed Are The Peacemaker: Christian Religious Education for Peacebuilding
in The Pluralistic Indonesian Context,” Boston College (Institute of Religious and Pastoral Ministry, 2005),
http://dx.doi.org/10.1016/j.jaci.2012.05.050.



11

% bahwa Pemahaman Moderasi ditekankan sebagai kualitas penting yang
mendorong penghormatan terhadap keragaman, penerimaan perbedaan, dan hidup
berdampingan secara damai. Beberapa alternatif solusi diusulkan untuk mengatasi
kesenjangan dalam pengajaran Pemahaman Moderasi berbasis Karakter
kebangsaan. Pertama, peningkatan kapasitas guru dalam mengajarkan moderasi
beragama dianggap penting, karena guru yang lebih memahami konsep moderasi
dapat mengajarkannya dengan lebih efektif. Seperti yang dijelaskan** bahwa
peningkatan kapasitas guru dalam memahami dan menerapkan dianggap penting
agar mereka dapat memberikan pembelajaran yang lebih relevan dan efektif bagi
siswa, sesuai dengan tujuan untuk membentuk karakter kebangsaan siswa. Namun,
tantangannya termasuk keterbatasan waktu untuk pelatithan dan resistensi dari
beberapa guru. Kedua, integrasi moderasi beragama secara eksplisit ke dalam
kurikulum juga dianggap sebagai solusi potensial, didukung oleh fleksibilitas
kurikulum dan relevansi mata pelajaran. Tantangannya adalah kurangnya sumber
daya yang mendukung pembelajaran tersebut. Menurut Penelitian yang dijelaskan??
mengindikasikan bahwa walaupun kurikulum memiliki fleksibilitas untuk
mengintegrasikan nilai-nilai moderasi, kendala utama yang dihadapi adalah
terbatasnya ketersediaan materi ajar dan sumber daya pendukung. Oleh karena itu,
penelitian lebih lanjut diperlukan untuk mengembangkan model pengajaran dan

sumber daya yang lebih efektif guna mendukung upaya integrasi nilai moderasi

20 Erika Prihastanti and Muhamad Taufik Hidayat, “Implementation of Tolerance Character Education: A
Comparative Study of Indonesian and Danish Elementary Schools Introduction Section,” International
Summit on Science Technologi and Humanity 2016 (2023): 802—-10.

21 Muhammad Anas Ma'arif, Muhammad Husnur Rofig, and Akhmad Sirojuddin, “Implementing Learning
Strategies for Moderate Islamic Religious Education in Islamic Higher Education,” Jurnal Pendidikan Islam
8, no.1(2022): 75-86, https://doi.org/10.15575/jpi.v8i1.19037.

22 Aflahah, Nisa, and Aldeia, “The Role of Education in Strengthening Religious Moderation in Indonesia.”



12

dalam kurikulum pendidikan Ketiga, penggunaan media pembelajaran interaktif
merupakan alternatif kreatif untuk meningkatkan pemahaman siswa tentang
toleransi dengan cara yang lebih menarik. Namun, kendala seperti keterbatasan
anggaran dan akses teknologi di beberapa sekolah tetap menjadi tantangan.
Alternatif utama yang diajukan adalah dengan mengembangkan Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama yang berbasis karakter kebangsaan. Model ini
mendorong interaksi lintas agama melalui diskusi, kegiatan reflektif, dan
pengalaman langsung, yang diharapkan dapat memperkuat pemahaman siswa
tentang moderasi beragama. Hal ini juga selaras dengan penjelasan * yang
menunjukkan bahwa seharusnya model pembelajaran moderasi tidak hanya
berfokus pada dialog antaragama tetapi juga pada penerimaan aktif melalui
pengalaman langsung, yang memperkaya pemahaman siswa tentang keragaman
agama dan menumbuhkan sikap saling menghormati dalam konteks pendidikan
agama. Menurut Mashudi dalam bukunya menjelaskan ** Peserta didik saat ini
dipandang sebagai individu yang aktif belajar, bukan sekedar menjadi penonton dan
pendengar. Peserta didik harus diikutsertakan dan mengikutsertakan dirinya dalam
menciptakan ide-ide baru. Model ini dipilih karena menekankan pembelajaran
berbasis pengalaman nyata, di mana siswa tidak hanya mempelajari teori, tetapi
juga terlibat langsung dalam interaksi lintas agama, yang relevan untuk membentuk

generasi yang lebih inklusif dan harmonis di tengah keberagaman.

2 Imron Arifin and Aan Fardani Ubaidillah, “Religion Education with Beyond the Wall Model to Promote
Tolerant Behavior in The Plural Society of Indonesia,” Atlantis Press 164, no. Icli 2017 (2018): 182-86,
https://doi.org/10.2991/icli-17.2018.35.

24 Mashudi Mashudi, “Pembelajaran Modern: Membekali Peserta Didik Keterampilan Abad Ke-21,” Al-
Mudarris (Jurnal llmiah Pendidikan Islam) 4, no. 1 (2021): 93-114,
https://doi.org/10.23971/mdr.v4i1.3187.



13

Untuk memastikan orisinalitas penelitian ini, penting untuk mengidentifikasi
adanya research gap yang menunjukkan bahwa topik Penguatan Pemahaman
Moderasi Beragama berbasis Krakter Kebangsaan masih kurang atau belum
dibahas secara mendalam dalam penelitian-penelitian sebelumnya. Meskipun
moderasi beragama telah sering dikaji, sebagian besar penelitian lebih
menitikberatkan pada aspek teoretis atau kebijakan secara umum, tanpa
memfokuskan pengembangan model pembelajaran khusus untuk menanamkan
karakter toleransi di lingkungan sekolah. Selain itu, penelitian yang ada cenderung
menggunakan pendekatan tradisional seperti kajian literatur atau survei, yang
kurang memberikan solusi aplikatif dalam meningkatkan pemahaman dan
penginternalisasian nilai-nilai toleransi di kalangan siswa. Beberapa penelitian telah
mengkaji Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama, tetapi kebanyakan
penelitian yang ada masih berfokus pada pendekatan teoretis atau survei kebijakan
umum tanpa memberikan model pembelajaran aplikatif khusus untuk Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama berbasis karakter kebangsaan di kalangan siswa.

Penelitian oleh Musyaffa®® menyoroti penerapan model ini dalam
membangun sikap moderasi di kalangan siswa melalui pendekatan pembelajaran di
luar kelas yang aktif, namun penggunaannya di sekolah masih terbatas pada
pemahaman konsep oleh guru dan belum pada implementasi menyeluruh di
lingkungan pendidikan. Dalam studi ini, keterlibatan langsung siswa dengan
lingkungan sosial mereka dianggap efektif untuk menumbuhkan sikap toleransi dan

penerimaan terhadap agama lain, meski masih memerlukan dukungan yang lebih

25 Musyaffa, “Beyond the Wall Learning Model in Building Religious Moderation : Perspectives of Islamic
Religion Teachers.”



14

luas untuk penerapan optimal di sekolah. Selaras dengan penelitian yang dilakukan
%6 menjelaskan bahwa model ini dapat mengatasi konservatisme pendidikan agama
yang seringkali terbatas pada lingkup intrareligius, tetapi belum banyak eksplorasi
mendalam untuk meningkatkan karakter toleransi secara sistematis dan aplikatif
melalui aktivitas lintas agama. Ini menunjukkan adanya research gap dalam
pengembangan pendekatan pembelajaran aplikatif yang berfokus pada karakter
toleransi berbasis moderasi beragama. Sehingga pada saat ini, belum banyak
penelitian yang mengkaji moderasi beragama dalam konteks pendidikan dengan
menggunakan pendekatan Research and Development (R&D), yang bertujuan
mengembangkan model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis
Karakter Kebangsaan yang dapat diterapkan secara praktis di sekolah-sekolah.
Sebagian besar penelitian lebih bersifat deskriptif dan tidak melibatkan intervensi
langsung, berbeda dengan pendekatan yang ditawarkan dalam penelitian ini.
Pendekatan R&D memiliki keunggulan karena melalui proses pengembangan dan
pengujian, model yang dihasilkan dapat disesuaikan dengan kebutuhan nyata di
lapangan.

Penelitian ini bertujuan untuk mengembangkan Model Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) berbasis karakter Kebangsaan dalam
Meningkatkan Pemahaman Moderasi Beragama Siswa. Fokus utama penelitian ini
adalah Pengembangan Model PPMB berbasis karakter kebangsaan, serta menguji
efektifitas Model PPMB dalam meningkatan Pemahaman Moderasi Beragama
Siswa di SMPN 2 Mayang. Salah satu landasan hukum utama adalah Undang-

Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan

26 Aflahah, Nisa, and Aldeia, “The Role of Education in Strengthening Religious Moderation in Indonesia.”



15

Nasional, yang mengatur bahwa tujuan pendidikan nasional adalah untuk
mengembangkan potensi peserta didik menjadi pribadi yang berbudi pekerti luhur,
beriman dan bertakwa, serta berilmu dan cakap. Hal ini sejalan dengan prinsip
pendidikan karakter yang mengintegrasikan nilai moral dan sosial, termasuk
toleransi beragama. Selain itu, Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan
Nomor 23 Tahun 2015 tentang Penguatan Pendidikan Karakter mengatur bahwa
pendidikan karakter harus diterapkan dalam setiap kegiatan pembelajaran di
sekolah. Pendidikan karakter ini mencakup nilai-nilai seperti toleransi, yang
penting untuk membentuk siswa yang saling menghormati antar sesama, tanpa
memandang perbedaan agama. Peraturan Presiden Nomor 87 Tahun 2017 tentang
Penguatan Pendidikan Karakter juga mempertegas bahwa pengembangan karakter
yang mencakup sikap toleransi dan inklusivitas menjadi bagian integral dalam
pembelajaran di seluruh jenjang pendidikan di Indonesia, yang mendukung
pengajaran moderasi beragama. Secara khusus, Peraturan Menteri Agama Nomor
18 Tahun 2016 tentang Moderasi Beragama memberikan panduan bagi
pengembangan sikap beragama yang moderat, damai, dan toleran, yang harus
diterapkan di berbagai institusi pendidikan, termasuk sekolah. Undang-Undang
Republik Indonesia Nomor 18 Tahun 2019 tentang Pesantren juga menekankan
pentingnya pendidikan agama yang moderat, meskipun berfokus pada pesantren,
namun prinsip-prinsipnya dapat diterapkan untuk mendukung pendidikan
beragama yang toleran di sekolah-sekolah umum.

Berdasarkan hasil observasi awal peneliti di SMPN 2 Mayang Jember,
ditemukan sejumlah perilaku yang masih tidak mencerminkan nilai-nilai toleransi

antara lain berbicara dengan cara yang tidak menghargai perbedaan keyakinan



16

siswa dan tidak memperhatikan pentingnya mengajarkan nilai toleransi dan
pluralisme agama dalam pelajaran, atau hanya menekankan satu pandangan agama
sebagai yang "benar" dalam diskusi kelas. Disini peneliti melihat Ketika proses
pembelajaran berlangsung, terutama pada materi moderasi siswa masih banyak
yang kurang antusias dalam pembelajaran ini. Perilaku ini mencerminkan
kurangnya aktualisasi nilai nilai karakter toleransi salah satunya dalam bentuk
pembelajaran di kelas dan dilingkungan sekolah.

Hal tersebut diperkuat dari hasil wawancara pada observasi yang dilakukan
kepada guru PAI di SMPN 2 Mayang, Suji Ashari®’:

“Pada saat ini masih ada segelintir siswa yang kadang menunjukkan perilaku
intoleransi kepada siswa yang berbeda keyakinan, walaupun kami sudah
mewanti wanti dan terus mengingatkan agar perilaku yg kurang baik itu tidak
terulang, terkadang itu terjadi dari perasaan aneh siswa bila bertemu dengan
siswa yg berbeda keyakinan, perilaku tersebut seperti, menertawakan dan
mengolok-olok teman yang berbeda keyakinan dilingkungan sekolah”.

Hasil observasi peneliti meskipun di sekolah masih ditemukan perilaku
intoleransi, upaya untuk mengatasi masalah tersebut telah dilakukan secara serius
oleh pihak sekolah. Ada beberapa kegiatan yg pihak sekolah mengikutkan semua
siswa walaupun berbeda keyakinan seperti pada acara besar islam yg berbeda
keyakinan terkadang juga ingin membantu atau berpartisipasi, dan itu disambut
baik oleh siswa lainnya, kemudian diacara osis yang tidak membeda bedakan siswa.
Hal ini menjadi sangat penting karena intoleransi dapat mengganggu hubungan
antarindividu, memperburuk rasa saling pengertian, dan merusak kedamaian di

lingkungan sekolah. Oleh karena itu, pihak sekolah terus berusaha untuk

memberikan pembimbingan dan pendidikan yang memadai kepada para siswa

27 Suji Ashari M.Pd., “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 5 Mei 2025,” n.d.



17

untuk mengurangi atau bahkan menghilangkan perilaku intoleransi. Seperti yang
telah dipaparkan oleh Suji Ashari sebagai guru PAI di SMPN 2 Mayang Jember?®:

“Dalam menindak lanjuti perbedaan keyakinan dewan guru tidak pernah
membedakan antara satu dengan yang lain, Ketika ada kegiatan tertentu
seperti kegiatan osis yg berbeda keyakinan juga di libatkan, bahkan Ketika
ada kegiatan pembagian takjil, dibulan puasa, isra’ mi’raj mereka yg berbeda
keyakinan dengan senang hati terlibat, bahkan dilomba nyanyi yang
beragama Kristen sering ditampilkan, jadi di sekolah kami semua dilibatkan,
agar kerukunan antar siswa terutama yang berbeda keyakinan bisa terus
dirasakan”

Dari hasil observasi bahwa keterlibatan dalam interaksi dan kegiatan nyata,
siswa tidak hanya memahami konsep moderasi secara abstrak, tetapi juga
menyaksikan penerapan moderasi beragama dalam kehidupan mereka sehari-hari.

Berdasarkan observasi awal yang dilakukan di SMPN 2 Mayang Jember,
sangat penting untuk mengembangkan model pembelajaran khusus yang dapat
meningkatkan pemahaman moderasi beragama di kalangan siswa. Observasi
menunjukkan adanya perilaku intoleransi di antara siswa, seperti kurangnya
penghargaan terhadap perbedaan agama, yang masih terjadi di lingkungan sekolah.
Meskipun pihak sekolah sudah berupaya mengatasi masalah ini dengan melibatkan
semua siswa dalam berbagai kegiatan tanpa membedakan agama, pendekatan yang
ada masih belum mengintegrasikan secara maksimal nilai-nilai moderasi beragama
dalam pembelajaran. Ini sesuai dengan hasil observasi awal kami dengan bapak Suji
Ashari guru PAI kelas VIIT SMPN 2 Mayang?°:

“Sebetulnya, saya rasa materi moderasi beragama itu sangat penting untuk

diterapkan di sekolah, mengingat keberagaman yang ada di sini. Namun,

berdasarkan pengalaman saya, saya merasa bahwa pendekatan yang ada saat
ini masih terlalu umum dan tidak terstruktur dengan baik. Jika ada model

pembelajaran yang khusus untuk moderasi beragama, itu tentu akan lebih
efektif. Siswa butuh pemahaman yang mendalam dan cara yang lebih

28 Suji Ashari M.Pd., “Guru PAI Kelas VIIIl SMPN 2 Mayang. Wawancara 2 Pada Tanggal 5 Mei 2025,” n.d.
29 Suji Ashari M.Pd., “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara 3 Pada Tanggal 5 Mei 2025,” n.d.



18

aplikatif agar bisa benar-benar memahami makna toleransi, penghargaan
terhadap perbedaan, dan pentingnya moderasi dalam beragama”

Wawancara observasi ini diperkuat dengan pernyataan bapak Moh. Holil
sebagai Guru PAI Kelas IX SMPN 2 Mayang?°:

“Saya setuju dengan adanya model moderasi ini, Saya berharap dengan
adanya model pembelajaran yang lebih fokus pada moderasi beragama, siswa
bisa lebih mudah mencerna nilai-nilai tersebut. Model ini bisa dirancang
dengan menggabungkan teori dan praktik, sehingga siswa tidak hanya
memahami secara lisan, tetapi juga mengimplementasikan langsung dalam
kehidupan sehari-hari mereka. Misalnya, dengan cara berdialog antaragama,
saling menghargai dalam kegiatan bersama, atau bahkan dengan pendekatan
yang melibatkan pengalaman nyata di luar kelas.”

Sikap siswa yang cenderung menganggap agama mereka lebih benar daripada
agama lainnya, atau perilaku yang menunjukkan penghinaan terhadap agama lain,
menunjukkan bahwa pendidikan karakter yang mengajarkan nilai toleransi dan
moderasi beragama belum sepenuhnya efektif. Oleh karena itu, dibutuhkan model
pembelajaran yang lebih terstruktur dan aplikatif untuk memperkuat pemahaman
moderasi beragama di sekolah, yang tidak hanya berfokus pada teori, tetapi juga
melibatkan pengalaman nyata dalam kehidupan sosial siswa, terutama dalam
interaksi antaragama.

Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis
karakter kebangsaan yang dilakukan dalam penelitian ini diharapkan menjadi solusi
bagi permasalahan tersebut. Dengan pendekatan yang mengedepankan nilai-nilai
kebangsaan dan keberagaman, model ini bertujuan untuk memperkuat toleransi

antaragama, menghindari ekstremisme, serta menumbuhkan sikap saling

menghargai di antara siswa dari latar belakang agama yang berbeda.

30 Moh Kholil S.Pd, “Guru PAI Kelas IX SMPN 2 Mayang. Wawancara 3 Pada Tanggal 5 Mei 2025,” n.d.



19

Selain itu, dengan menggunakan pendekatan Research and Development
(R&D), model ini dikembangkan dan disesuaikan dengan kebutuhan spesifik siswa
dan lingkungan sekolah, menjadikannya lebih relevan dan efektif dalam mencapai
tujuan peningkatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis Karakter
Kebangsaan. Dengan penelitian ini diharapkan dapat menawarkan solusi aplikatif
dan inovatif dalam menghadapi masalah intoleransi di sekolah, serta membantu
membentuk generasi yang lebih inklusif dan menghargai keberagaman.

B. Rumusan Masalah Penelitian Pengembangan

Berdasarkan latar belakang di atas, rumusan masalah penelitian ini adalah
sebagai berikut:

1. Bagaimana proses Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama (PPMB) berbasis Karakter Kebangsaan dalam meningkatkan
pemahaman moderasi beragama siswa SMPN 2 Mayang Jember?

2. Bagaimana efektivitas Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama
(PPMB) berbasis Karakter Kebangsaan Terhadap Peningkatan Pemahaman
Moderasi Beragama di kalangan siswa SMPN 2 Mayang Jember?

C. Tujuan Penelitian dan Pengembangan
Berdasarkan rumusan masalah yang telah dijelaskan sebelumnya, penelitian ini
bertujuan untuk:

1.  Mengembangkan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB)

Berbasis Karakter Kebangsaan dalam Meningkatkan Pemahaman Moderasi

Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang.



20

2. Menguji efektivitas Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama
(PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan Terhadap peningkatkan Pemahaman
Moderasi Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang.

D. Spesifikasi Produk yang Diharapkan
Produk utama dari penelitian ini adalah Pengembangan Model Penguatan

Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan dalam

Meningkatkan Pemahaman Moderasi Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang.

Model ini dirancang untuk membawa siswa di SMPN 2 Mayang Jember keluar dari

batasan-batasan teoretis melalui interaksi lintas agama dan pengalaman langsung

dalam konteks sosial. Beberapa karakteristik utama dari model ini meliputi:

Pendekatan Kontekstual: Model ini memfasilitasi siswa untuk belajar secara

langsung melalui diskusi, refleksi, dan interaksi dengan komunitas lintas agama.

Pembelajaran tidak hanya terjadi di dalam kelas, tetapi juga di luar ruang formal.

Berbasis Karakter Kebangsaan: Isi pembelajaran berfokus pada pengembangan

nilai-nilai karakter kebangsaan, yang mendorong siswa untuk menghindari sikap

ekstrem dan menghargai perbedaan.

Keterlibatan Aktif Siswa: Model ini menuntut partisipasi aktif siswa dalam kegiatan

seperti simulasi, diskusi kelompok, dan kegiatan kolaboratif lintas agama.

Fleksibilitas Implementasi: Model ini dapat disesuaikan dengan konteks sekolah

yang berbeda, baik dari segi jumlah siswa, karakteristik sosial budaya, maupun

kondisi lingkungan.
Produk ini juga diharapkan mencakup panduan implementasi bagi guru, alat

evaluasi pembelajaran yang mengukur pemahaman siswa tentang moderasi



21

beragama, serta materi pembelajaran interaktif yang mendukung kegiatan lintas
agama.

. Pentingnya Penelitian dan Pengembangan

Penelitian dan pengembangan Pengembangan Model Penguatan Pemahaman
Moderasi Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan dalam Meningkatkan
Pemahaman Moderasi Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang sangat penting
mengingat isu intoleransi dan radikalisme masih menjadi tantangan di kalangan
siswa. Saat ini, metode pembelajaran yang diterapkan di SMPN 2 Mayang hasil
observasi belum sepenuhnya efektif dalam menanamkan karakter toleransi secara
mendalam, sehingga permaslahan berbasis agama kerap muncul di lingkungan
sekolah. Oleh karena itu, pengembangan model pembelajaran yang tidak hanya
menitikberatkan pada aspek kognitif, tetapi juga pada pengalaman emosional dan
sosial siswa dalam berinteraksi dengan keragaman agama, menjadi hal yang
mendesak.

Penelitian ini juga memiliki relevansi yang lebih luas, di mana penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama berbasis Karakter Kebangsaan di kalangan siswa
dapat berkontribusi pada pembangunan masyarakat yang damai dan harmonis.
Penyelesaian masalah intoleransi di sekolah melalui model ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi pada upaya nasional untuk membentuk generasi yang mampu
hidup dalam keberagaman. Dengan model pembelajaran ini, sekolah berpotensi
menjadi agen perubahan yang lebih kuat dalam membentuk siswa yang inklusif,

moderat, dan menghargai perbedaan.



22

F. Asumsi dan Keterbatasan Penelitian dan Pengembangan

Asumsi penelitian dan pengembangan dalam penelitian ini adalah sebagai

berikut:

1.

Asumsi tentang Siswa SMPN 2 Mayang Jember: Penelitian ini
mengasumsikan bahwa siswa di SMPN 2 Mayang Jember memiliki latar
belakang yang beragam, baik dari sisi agama, budaya, maupun sosial,
sehingga memerlukan pendekatan yang inklusif dan berbasis moderasi
beragama dalam pengembangan karakter toleransi.

Asumsi tentang Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan dianggap dapat
diterapkan dalam konteks pendidikan di SMPN 2 Mayang Jember dengan
efektif. Model ini diharapkan bisa melibatkan siswa secara aktif,
mengembangkan empati, serta membangun keterbukaan antar siswa dari

berbagai latar belakang.

. Asumsi tentang Pengaruh Moderasi Beragama: Penelitian ini

mengasumsikan bahwa moderasi beragama, yang menjadi salah satu fokus
model pengembangan ini, dapat memberikan dampak positif dalam
membangun karakter toleransi siswa. Diharapkan bahwa moderasi
beragama akan mengurangi potensi konflik antaragama dan meningkatkan
saling pengertian.

Asumsi tentang Dukungan Pihak Sekolah: Penelitian ini mengasumsikan
bahwa pihak sekolah, termasuk para guru dan staf, akan memberikan
dukungan yang cukup dalam implementasi model ini, baik dari sisi fasilitas,

waktu, maupun pelatihan yang diperlukan.



23

Sementara keterbatasan dalam penelitian dan pengembangan ini adalah sebagai

berikut:

1. Keterbatasan Waktu dan Sumber Daya: Penelitian ini terbatas oleh
waktu yang tersedia untuk menerapkan dan menguji model Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama. Selain itu, keterbatasan sumber daya,
seperti anggaran dan fasilitas, dapat mempengaruhi kelancaran
implementasi model ini secara maksimal.

2. Keterbatasan Sampel: Penelitian ini terbatas pada siswa di SMPN 2
Mayang Jember, yang mungkin tidak sepenuhnya mewakili populasi siswa
di daerah lain dengan karakteristik yang berbeda. Oleh karena itu, hasil
penelitian mungkin tidak dapat digeneralisasi untuk seluruh sekolah di
Indonesia.

3. Masih terbuka untuk dilakukan penelitian lebih lanjut pada topik penelitian
dan pengembangan yang sama, baik di lokasi yang sama atau lokasi yang
berbeda.

G. Definisi istilah atau Definisi Operasional
Berikut definisi istilah-istilah yang digunakan secara operasional dalam
penelitian ini, yang akan menjadi dasar dalam analisis dan pembahasan lebih lanjut:
1. Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama
Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama adalah
suatu upaya dalam mengembangkan model pembelajaran pengalaman langsung yang
bertujuan untuk memperkuat pemahaman moderasi beragama dalam menanamkan

nilai perdamaian di kalangan siswa. Model ini berfokus pada pembentukan sikap,



24

pengetahuan, dan perilaku yang mendukung toleransi, keterbukaan, dan penghargaan
terhadap perbedaan dalam kehidupan beragama.

Model ini merupakan pengembangan dari sintaks Model Beyond The Wall,
yang sebelumnya lebih berfokus pada pengembangan pemahaman dan keterampilan
siswa dalam konteks pendidikan global. Model Beyond The Wall sendiri
menekankan pentingnya siswa untuk belajar melampaui batas-batas geografis dan
budaya melalui perspektif pendidikan yang lebih inklusif dan transdisipliner.

Namun, pada pengembangan lebih lanjut ini, model tersebut dimodifikasi
dengan penekanan lebih pada penguatan moderasi beragama, terutama dalam
konteks keberagaman agama dan budaya yang ada di Indonesia. Penguatan moderasi
beragama dalam konteks ini bertujuan agar siswa tidak hanya memahami ajaran
agama mereka sendiri, tetapi juga menghargai perbedaan keyakinan dan membangun
sikap saling menghormati antar pemeluk agama
2. Karakter Kebangsaan

Karakter Kebangsaan dalam konteks pemikiran KH Ahmad Sidiq merujuk
pada sifat atau watak yang harus dimiliki oleh setiap warga negara Indonesia dalam
rangka membangun identitas bangsa yang kuat dan harmonis. Karakter ini mencakup
penghargaan terhadap nilai-nilai kebangsaan, seperti Pancasila, serta semangat
nasionalisme dan persatuan. KH Ahmad Sidiq, sebagai salah satu tokoh besar dari
Nahdlatul Ulama, mengajarkan pentingnya mengintegrasikan nilai-nilai agama
dengan komitmen terhadap tanah air, sehingga menciptakan masyarakat yang
berkarakter kuat dan beradab dalam bingkai negara kesatuan.

Dalam pemikiran KH Ahmad Sidiq, karakter kebangsaan bukan hanya

mencakup rasa nasionalisme dan kebanggaan terhadap bangsa, tetapi juga



25

melibatkan nilai-nilai ukhuwah yang sangat penting dalam membangun persatuan
dan kesatuan bangsa Indonesia yang beragam. KH Ahmad Sidiq mengembangkan
konsep tiga ukhuwah yang menjadi dasar bagi pembentukan karakter kebangsaan
yang kuat dan harmonis, yaitu Ukhuwah Islamiyah (Persaudaraan Islam), Ukhuwah
Wathaniyah (Persaudaraan Kebangsaan), dan Ukhuwah Insaniyah (Persaudaraan
Kemanusiaan).
3. Pemahaman Moderasi Beragama

Pemahaman Moderasi Beragama merujuk pada sikap beragama yang
mengedepankan keseimbangan, toleransi, dan menghargai perbedaan antar umat
beragama. Ini mencakup cara beragama yang tidak ekstrem, baik dalam aspek
ibadah, pemikiran, maupun interaksi sosial, dengan tujuan menciptakan kedamaian
dan keharmonisan. Moderasi beragama mengajarkan pentingnya toleransi antar umat
beragama, menghindari ekstremisme, dan menjalankan ajaran agama dengan cara
yang relevan dan tidak berlebihan. Selain itu, moderasi beragama juga menekankan
pada dialog antar agama dan kolaborasi untuk mencapai tujuan bersama, seperti
kedamaian dan keadilan sosial, serta memperkuat nilai-nilai kesetaraan dan persatuan

di masyarakat yang plural.



BAB II

KAJIAN PUSTAKA

A. Penelitian Terdahulu
1. Internalisasi nilai-nilai moderasi beragama di Madrasah: Studi pada siswa
Madrasah Aliyah Negeri 3 dan Madrasah Aliyah Negeri 1 Kota Palembang
Sumatera Selatan

Desertasi ini** yang berjudul Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi
Beragama di Madrasah, ditulis oleh Irja Putra Pratama dan diajukan pada
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung pada tahun 2023.
Penelitian ini dilakukan di Madrasah Aliyah Negeri 3 dan Madrasah Aliyah
Negeri 1 di Kota Palembang, Sumatera Selatan. Penelitian ini bertujuan untuk
mempelajari bagaimana nilai-nilai moderasi beragama diinternalisasikan dalam
lingkungan madrasah.

Secara khusus, disertasi ini berfokus pada penerapan nilai-nilai moderasi
dalam pendidikan agama Islam di madrasah, yang bertujuan untuk memupuk
pemahaman yang lebih luas dan toleran terhadap perbedaan pandangan agama
di kalangan siswa. Dengan metodologi yang digunakan, penelitian ini meneliti
bagaimana siswa di madrasah terpapar dan menyerap nilai-nilai tersebut, serta
bagaimana pengaruhnya terhadap sikap dan perilaku mereka dalam kehidupan

sehari-hari.

31 Irja Putra Pratama, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Madrasah : Studi Pada Siswa
Madrasah Aliyah Negeri 3 Dan Madrasah Aliyah Negeri 1 Kota Palembang Sumatera Selatan” (Universitas
Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, 2023).

26



27

Penelitian ini juga menyelidiki faktor-faktor yang mempengaruhi
keberhasilan internalisasi nilai-nilai moderasi, seperti kurikulum, pengajaran,
serta interaksi antara siswa dan guru. Dengan begitu, disertasi ini memberikan
kontribusi penting terhadap pengembangan pendidikan Islam yang lebih inklusif

dan toleran.

. Internalisasi nilai-nilai moderasi beragama pada pembelajaran Pendidikan

Agama Islam dalam meningkatkan karakter Islami siswa: Penelitian pada SMA
Plus Al-Ghifari dan SMA Plus Istigamah Kota Bandung

Penelitian Desertasi ini ** berjudul “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi
Beragama pada Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dalam Meningkatkan
Karakter Islami Siswa” ditulis oleh Suherman dan juga diajukan di Universitas
Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung pada tahun 2023. Penelitian ini
dilakukan di SMA Plus Al-Ghifari dan SMA Plus Istigamah di Kota Bandung.
bertujuan untuk mengevaluasi proses internalisasi nilai-nilai moderasi beragama
dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMA Plus Al-Ghifari dan
SMA Plus Istigamah di Kota Bandung. Fokus utama penelitian ini adalah
bagaimana pembelajaran PAI dapat menjadi media yang efektif dalam
membentuk karakter Islami siswa yang moderat, toleran, serta mampu hidup
secara harmonis di tengah masyarakat yang beragam.

Pendekatan kualitatif digunakan dalam penelitian ini, dengan teknik
pengumpulan data melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan

analisis dokumen. Temuan penelitian menunjukkan bahwa internalisasi nilai-

32 Suherman, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pada Pembelajaran Pendidikan Agama Islam
Dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa” (Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung,

2023).



28

nilai moderasi beragama di kedua sekolah tersebut dilakukan melalui metode
pengajaran yang melibatkan diskusi terbuka, pendekatan kontekstual dalam
proses pembelajaran, dan keterlibatan aktif siswa dalam kegiatan keagamaan
yang mendukung. Selain itu, peran guru dan kebijakan sekolah yang
mengintegrasikan nilai-nilai moderasi sangat berpengaruh dalam proses ini.

Namun, penelitian ini juga mengidentifikasi tantangan yang dihadapi,
termasuk perbedaan pemahaman siswa tentang konsep moderasi beragama dan
pengaruh lingkungan luar sekolah. Penelitian ini merekomendasikan
peningkatan pelatihan guru, penyediaan materi ajar yang lebih relevan dengan
konteks, dan kerja sama dengan komunitas eksternal untuk mendukung
internalisasi nilai-nilai moderasi beragama dalam pembelajaran PAI.

Penelitian berjudul "Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama pada
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dalam Meningkatkan Karakter Islami
Siswa" yang dilakukan di SMA Plus Al-Ghifari dan SMA Plus Istigamah di Kota
Bandung memiliki kontribusi penting dalam menyoroti peran PAI dalam
menginternalisasi moderasi beragama. Penelitian ini, yang menggunakan
pendekatan kualitatif, menekankan peran penting guru dan kebijakan sekolah
dalam proses internalisasi tersebut. Kendati demikian, cakupan penelitian yang
terbatas serta ketiadaan data kuantitatif menjadikan hasilnya kurang representatif
untuk diaplikasikan pada konteks yang lebih luas. Penelitian ini dapat diperkuat
melalui strategi yang menangani pengaruh eksternal, analisis mendalam
mengenai keterlibatan siswa, serta pengembangan model implementasi yang

dapat diterapkan oleh sekolah lain untuk meningkatkan relevansi praktisnya.



29

3. Implementasi Budaya Religius Berwawasan Pluralisme melalui Pembelajaran
PAI untuk meningkatkan Sikap Toleransi siswa: Penelitian di SMAN 1 dan
SMAN 2 Rangkasbitung

Penelitian ini * bertujuan untuk mengkaji penerapan budaya religius
yang berlandaskan pluralisme dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam
(PAI) di SMAN 1 dan SMAN 2 Rangkasbitung, dengan tujuan meningkatkan
sikap toleransi di antara siswa. Fokus dari penelitian ini adalah mengevaluasi
strategi dan metode yang diterapkan dalam pembelajaran PAI guna
menginternalisasi nilai-nilai pluralisme dan memupuk sikap saling menghormati
di kalangan siswa yang memiliki latar belakang beragam.

Pendekatan kualitatif digunakan dalam penelitian ini, dengan data yang
diperoleh melalui wawancara, observasi kelas, serta analisis dokumen sekolah.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan budaya religius dengan
perspektif pluralisme dilakukan dengan mengintegrasikan diskusi nilai-nilai
universal seperti keadilan, perdamaian, dan penghargaan terhadap keberagaman
dalam materi PAI. Peran guru terbukti sangat krusial dalam memfasilitasi dialog
terbuka serta menciptakan suasana pembelajaran yang inklusif. Selain itu,
aktivitas sekolah seperti perayaan hari besar keagamaan dan kerjasama antar
siswa dari berbagai latar belakang mendukung pengembangan sikap toleransi.

Namun, penelitian ini juga menemukan sejumlah tantangan dalam
implementasinya, seperti perbedaan pandangan di antara siswa serta

keterbatasan sumber daya yang mendukung program-program pluralisme.

33 Mumu Zainal Mutagqin, “Implementasi Budaya Religius Berwawasan Pluralisme Melalui Pembelajaran
PAI Untuk Meningkatkan Sikap Toleransi Siswa: Penelitian Di SMAN 1 Dan SMAN 2 Rangkasbitung”
(Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, 2024).



30

Rekomendasi yang diusulkan mencakup pengembangan materi ajar yang lebih
relevan secara kontekstual, pelatihan guru dalam pendekatan pluralisme, serta
memperkuat kemitraan dengan pihak eksternal untuk memperkaya praktik
pembelajaran yang menekankan toleransi.

Disertasi berjudul "Implementasi Budaya Religius Berwawasan
Pluralisme melalui Pembelajaran PAI untuk Meningkatkan Sikap Toleransi
Siswa" memberikan kontribusi penting dalam memahami bagaimana
pembelajaran PAI dapat digunakan untuk menanamkan nilai toleransi di sekolah.
Penelitian ini menggarisbawahi peran guru dan metode pengajaran yang
memadukan nilai pluralisme serta kegiatan sekolah yang mendukung
penghargaan terhadap keberagaman. Namun, disertasi ini memiliki keterbatasan
dalam hal cakupan implementasi, khususnya dalam menangani tantangan di luar
lingkungan sekolah, serta belum menyediakan model pembelajaran yang dapat
diterapkan secara luas. Pembahasan yang lebih mendalam mengenai cara
menghadapi perbedaan persepsi siswa, keterbatasan sumber daya, serta
penguatan bukti empiris akan memperkaya temuan penelitian ini. Selain itu,
pengembangan strategi yang lebih aplikatif dan praktis akan membantu sekolah
lain menerapkan pendekatan serupa dengan lebih efektif.

4. Pendidikan di Sekolah Berbasis Agama dalam prespektif Multikultural (Studi
Kasus pada sekolah Islam dan Sekolah Kristen di Sumatra Utara)
Disertasi** yang berjudul "Pendidikan di Sekolah Berbasis Agama dalam

Perspektif Multikultural: Studi Kasus pada Sekolah Islam dan Sekolah Kristen

34 M. Abrar, “Pendidikan Di Sekolah Berbasis Agama Dalam Perspektif Multikultural : Studi Kasus Pada
Sekolah Islam Dan Sekolah Kristen Di Sumatera Utara,” 2017, 1-210.



31

di Sumatera Utara" ditulis oleh Muhammad Abrar Parinduri. Penelitian ini
disampaikan pada Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta pada
tahun 2017 sebagai syarat untuk memperoleh gelar doktor dalam bidang
Pendidikan Islam. Penelitian ini mengeksplorasi penerapan nilai-nilai
multikultural dalam pendidikan di sekolah berbasis agama, khususnya di sekolah
Islam (SMP Muhammadiyah-37 Air Joman) dan sekolah Kristen (SMA
Methodist Kuala) di Sumatera Utara.

Tujuan utama dari disertasi ini adalah untuk memahami bagaimana
sekolah berbasis agama mengimplementasikan pendidikan multikultural dalam
kurikulum, kebijakan sekolah, dan interaksi sosial di antara siswa yang memiliki
latar belakang agama yang berbeda. Disertasi ini juga menganalisis bagaimana
pendidikan multikultural dapat memperkuat hubungan sosial, meningkatkan
kesetaraan dalam pendidikan, dan mendorong hidup berdampingan dalam
masyarakat yang majemuk. Penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun
sekolah berbasis agama sering dikritik karena dianggap membatasi perspektif
multikultural, namun di Sumatera Utara, sekolah-sekolah ini telah berupaya
mengimplementasikan nilai-nilai multikultural melalui kebijakan inklusif dan
pengajaran yang mendukung keragaman agama dan budaya.

5. Internalisasi Nilai Moderasi Beragama pada Perguruan Tinggi Keagamaan Islam
Negeri
Penelitian Kolaborasi Antar Perguruan Tinggi ini* berjudul "Internalisasi

Nilai Moderasi Beragama pada Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri" dan

35 zullkarnaini Hayati, Rahmawati, Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Pada Perguruan Tinggi
Keagamaan Islam Negeri, Penelitian Kolaborasi Antar Perguruan Tinggi (Aceh: Pusat Penelitian dan
Penerbitan, 2022), http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttp



32

ditulis oleh Dr. Hayati, M. Ag sebagai ketua peneliti, dengan anggota Rahmati,
M.Pd. dan Drs. Zulkarnaini, M. Pd. Penelitian ini dilaksanakan oleh Universitas
Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh pada tahun 2022, dengan fokus utama pada
Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN) di Indonesia.

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui pola dan model internalisasi
nilai moderasi beragama dalam PTKIN, mengeksplorasi aktualisasi moderasi
beragama, serta menggambarkan kurikulum yang diterapkan dalam internalisasi
nilai moderasi beragama di institusi pendidikan ini. Metodologi yang digunakan
adalah deskriptif kualitatif dengan pendekatan naturalistik dan sosial
fenomenologis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai moderasi beragama
diinternalisasikan melalui  beberapa pendekatan, termasuk persuasi,
deideologisasi terhadap ideologi ekstrem, kebijakan integratif, dan kebijakan
preventif terhadap radikalisme. Di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,
pengembangan kurikulum moderasi beragama menjadi bagian penting dalam
pendidikan, yang mencerminkan prinsip Islam wasathiyyah, yaitu tawassuth,

tawazzun, dan ta’adul.

. Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam di Universitas Negeri

Yogyakarta

Disertasi ini*® berjudul "Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama
Islam di Universitas Negeri Yogyakarta" dan ditulis oleh Andrianto. Penelitian
ini diajukan di Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta pada tahun

2025 untuk memperoleh gelar doktor dalam bidang Pendidikan Agama Islam.

s://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MEL

ESTARI.

36 Andrianto, “Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam,” Penelitian Desertasi (Yogyakarta:
Universitas Islam Negeri Yogyakarta, 2025), https://doi.org/10.54371/jiip.v5i8.820.



33

Penelitian ini membahas pentingnya penerapan moderasi beragama dalam
pendidikan agama Islam di lingkungan perguruan tinggi, khususnya di
Universitas Negeri Yogyakarta, untuk menciptakan harmoni di tengah
keberagaman.

Tiga aspek utama yang dibahas dalam disertasi ini adalah: pertama,
paradigma moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam, kedua, proses
implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam, dan ketiga,
konstruk moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam di Universitas
Negeri Yogyakarta. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode studi kasus, dengan subjek penelitian yang terdiri dari dosen Pendidikan
Agama Islam dan mahasiswa. Hasil penelitian menunjukkan bahwa moderasi
beragama diterapkan melalui pendekatan inklusif, dialogis, dan kontekstual yang
mengintegrasikan prinsip moderasi dalam kurikulum dan pembelajaran. Tujuan
utamanya adalah membentuk mahasiswa yang toleran dan berkomitmen pada
keadilan serta menghindari ekstremisme.

7. Moderasi Beragama pada Pendidikan Agama Islam dalam Kurikulum Merdeka
Belajar di Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTsN) 1 Surakarta

Disertasi ini*’ berjudul "Moderasi Beragama pada Pendidikan Agama
Islam dalam Kurikulum Merdeka Belajar di Madrasah Tsanawiyah Negeri
(MTsN) 1 Surakarta", yang ditulis oleh Joko Supriyanto untuk memenuhi syarat
gelar Doktor dalam Manajemen Pendidikan Islam di Universitas Islam Negeri

Raden Mas Said Surakarta pada tahun 2023. Penelitian ini bertujuan untuk

37 Joko Supriyanto, “Moderasi Beragama Pada Pendidikan Agama Islam Dalam Kurikulum Merdeka
Pembelajaran Pada Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTsN) 1 Surakarta,” Penelitian Disertasi, 2023, 221.



34

mengeksplorasi bagaimana pengembangan materi, pelaksanaan pembelajaran,
dan evaluasi asesmen dalam pendidikan agama Islam yang mengintegrasikan
nilai moderasi beragama dalam konteks Kurikulum Merdeka Belajar di MTsN 1
Surakarta.

Dengan menggunakan pendekatan kualitatif, penelitian ini dilaksanakan
di MTsN 1 Surakarta antara Januari hingga Juni 2023, melibatkan kepala
madrasah, guru, dan siswa sebagai informan. Temuan penelitian menunjukkan
bahwa pengembangan materi dilakukan dalam tiga tahapan utama: perencanaan
strategis, perencanaan program, dan perencanaan kegiatan pembelajaran.
Pembelajaran di madrasah tersebut memasukkan nilai-nilai moderasi beragama
melalui berbagai aktivitas, termasuk kegiatan belajar, pengembangan diri, dan
program unggulan madrasah. Selain itu, penilaian pembelajaran juga dirancang
untuk mencakup moderasi beragama dengan menggunakan manajemen
partisipatif serta kontrol internal dan eksternal dalam mengevaluasi proses dan
hasil pembelajaran.

8. Penerapan Kurikulum Bidang Studi Pendidikan Agama Islam Berbasis Moderasi

Beragama di Madrasah Aliyah Swasta Se-Kabupaten Pelalawan

Disertasi ini*® berjudul "Penerapan Kurikulum Bidang Studi Pendidikan
Agama Islam Berbasis Moderasi Beragama di Madrasah Aliyah Swasta Se-
Kabupaten Pelalawan" dan ditulis oleh Jisman. Penelitian ini dilakukan di
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau pada tahun 2023. Tujuan

utama dari disertasi ini adalah untuk mengeksplorasi bagaimana penerapan

38 Jisman, “Penerapan Kurikulum Bidang Studi Pendidikan Agama Islam Berbasis Moderasi Beragama Di
Madrasah Aliyah Swasta Se-Kabupaten Pelalawan,” Penelitian Disertasi, 2024, 292.



35

kurikulum Pendidikan Agama Islam yang berbasis moderasi beragama di
Madrasah Aliyah swasta yang ada di Kabupaten Pelalawan.

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dasar kebijakan, faktor-
faktor yang mendukung dan menghambat penerapan kurikulum tersebut, serta
bagaimana konsep moderasi beragama dipahami oleh para guru Pendidikan
Agama Islam di madrasah tersebut. Selain itu, penelitian ini juga meneliti desain
materi kurikulum yang mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama yang
meliputi berbagai prinsip seperti toleransi, keseimbangan, dan penghargaan
terhadap keragaman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan kurikulum
ini telah dilaksanakan dengan dukungan budaya masyarakat yang toleran,
meskipun terdapat beberapa hambatan seperti kurangnya pemahaman guru
tentang moderasi beragama secara lebih mendalam. Kurikulum ini
dikembangkan melalui kurikulum tertulis dan tersembunyi yang menekankan
nilai-nilai tersebut dalam praktik pembelajaran.

9. Pengembangan Buku Ajar Mata Kuliah Agama Islam Berbasis Moderasi
Beragama dengan Model Project Based Learning (PJBL)

Disertasi ini*® berjudul "Pengembangan Buku Ajar Mata Kuliah Agama
Islam Berbasis Moderasi Beragama dengan Model Project Based Learning
(PjBL)", ditulis oleh Arsyadani Mishbahuddin. Penelitian ini diajukan pada
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu pada tahun
2023 untuk memenuhi salah satu syarat memperoleh gelar Doktor dalam

Pendidikan Agama Islam.

39 Arsyadani Mishbahuddin, “ PENGEMBANGAN BUKU AJAR MATA KULIAH AGAMA ISLAM BERBASIS
MODERASI BERAGAMA DENGAN MODEL PROJECT BASED LEARNING ( PJBL )’ DISERTASI,” Penelitia
Disertasi, 2023, 212.



36

Penelitian ini bertujuan untuk mengembangkan buku ajar untuk mata
kuliah Agama Islam yang berbasis moderasi beragama menggunakan model
Project Based Learning (PjBL). Fokus dari penelitian ini adalah untuk
mengidentifikasi dan menghasilkan buku ajar yang dapat digunakan untuk
pembelajaran, serta membandingkan hasil belajar mahasiswa antara yang
menggunakan buku ajar lama dan buku ajar yang telah dikembangkan. Produk
yang dihasilkan dalam penelitian ini berupa buku ajar elektronik (e-book) yang
sudah divalidasi oleh ahli materi, desain, bahasa, dan media pembelajaran
dengan hasil validasi yang sangat baik.

Dalam penelitian ini, Arsyadani Mishbahuddin menggunakan model
pengembangan EDDIE yang terdiri dari tahap analisis, desain, pengembangan,
implementasi, dan evaluasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penggunaan
buku ajar berbasis moderasi beragama dengan model PjBL efektif dalam
meningkatkan hasil belajar mahasiswa, dengan adanya perbedaan yang
signifikan antara kelas eksperimen yang menggunakan buku ajar baru dan kelas
kontrol yang menggunakan buku lama. Penelitian ini berpotensi untuk
memberikan kontribusi terhadap pengembangan pembelajaran Agama Islam di
perguruan tinggi dengan pendekatan yang lebih relevan dan moderat.

10. Rekonstruksi Kurikulum Studi Islam Berbasis Moderasi Beragama di Perguruan
Tinggi Papua Barat
Disertasi*® berjudul "Rekonstruksi Kurikulum Studi Islam Berbasis

Moderasi Beragama di Perguruan Tinggi Papua Barat" ini ditulis oleh Ahmadi

40 Ahmadi, “REKONSTRUKSI KURIKULUM STUDI ISLAM BERBASIS MODERASI BERAGAMA DI PERGURUAN
TINGGI PAPUA BARAT,” Penelitian Disertasi, 2023, 383.



11.

37

dan disajikan untuk memenuhi syarat gelar Doktor dalam Studi Islam pada
Universitas Walisongo Semarang pada tahun 2023. Penelitian ini bertujuan
untuk merancang kurikulum studi Islam baru yang berfokus pada moderasi
beragama di perguruan tinggi di Papua Barat, khususnya di Universitas Papua
(UNIPA), Universitas Pendidikan Muhammadiyah Sorong (UNIMUDA), dan
Akademi Keperawatan Manokwari (AKPER).

Penelitian ini menunjukkan bahwa kurikulum studi Islam yang ada saat
ini menghadapi berbagai tantangan, seperti kurangnya keterlibatan masyarakat
dan pemangku kepentingan dalam pengembangan kurikulum, serta tidak adanya
integrasi yang memadai antara mata kuliah keagamaan dan mata kuliah lainnya.
Oleh karena itu, disertasi ini merancang kurikulum yang lebih jelas dan terukur,
mengintegrasikan  moderasi  beragama  dalam  pembelajaran, serta
menghubungkannya dengan mata kuliah lain yang relevan.

Hasil implementasi kurikulum baru menunjukkan dampak positif
terhadap pemahaman mahasiswa mengenai Islam yang moderat dan toleran.
Disertasi ini menyarankan bahwa perguruan tinggi di Papua Barat perlu
mengadopsi kurikulum ini dengan melibatkan semua pihak terkait, serta
menerapkan pendekatan interdisipliner, pembelajaran aktif, dan metode
pembelajaran kontekstual.

Religious Moderation in Islamic Religious Education as a Response to

Intolerance Attitudes in Indonesian Educational Institutions



38

Penelitian** yang berjudul "Religious Moderation in Islamic Religious
Education as a Response to Intolerance Attitudes in Indonesian Educational
Institutions" ini ditulis oleh Muhaemin, Rusdiansyah, Mustaqim Pabbajah, dan
Hasbi. Penelitian ini diterbitkan dalam Journal of Social Studies Education
Research pada tahun 2023. Penelitian ini mengkaji penerapan moderasi
beragama dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) sebagai respons terhadap sikap
intoleransi yang sering terjadi di lingkungan pendidikan di Indonesia.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan
mengumpulkan data melalui observasi, wawancara, dan analisis dokumen buku
teks PAI yang digunakan di sekolah-sekolah. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa nilai-nilai moderasi beragama belum sepenuhnya dimasukkan dalam
buku teks Pendidikan Agama Islam. Indikator moderasi beragama seperti
komitmen nasional, toleransi, anti kekerasan, dan akomodasi budaya lokal hanya
dibahas secara terbatas, dan waktu yang dialokasikan untuk pengajaran PAI juga
kurang memadai. Oleh karena itu, penelitian ini menyarankan integrasi nilai-
nilai moderasi beragama dalam semua mata pelajaran dan kegiatan
ekstrakurikuler di sekolah, serta meningkatkan pemahaman guru tentang
moderasi beragama untuk meminimalkan sikap intoleransi di kalangan siswa.

12. The Role of Education in Strengthening Religious Moderation in Indonesia

Penelitian yang berjudul "The Role of Education in Strengthening

Religious Moderation in Indonesia" ini ditulis oleh St. Aflahah, Khaerun Nisa,

dan AM Saifullah Aldeia. Diterbitkan dalam Jurnal SMaRT Volume 09 Nomor

4 Muhaemin et al., “Religious Moderation in Islamic Religious Education as a Response to Intolerance
Attitudes in Indonesian Educational Institutions.”



39

02 pada Desember 2023, penelitian ini mengeksplorasi peran pendidikan dalam
memperkuat moderasi beragama di Indonesia, dengan fokus pada bagaimana
pendidikan dapat mengurangi sikap intoleransi di kalangan masyarakat.

Penelitian ini menggunakan pendekatan Systematic Literature Review
(SLR), yang menganalisis 14 artikel yang terindeks di Scopus antara 2019 dan
2023. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendidikan memiliki peran yang
signifikan dalam memperkuat moderasi beragama melalui lima komponen
utama sistem pendidikan: pendidik, siswa, tujuan pendidikan, manajemen
pembelajaran, dan lingkungan pendidikan. Komponen-komponen ini bekerja
bersama untuk menanamkan nilai-nilai moderasi beragama, seperti toleransi,
keterbukaan, dan non- kekerasan. Penelitian ini juga mencatat bahwa meskipun
pendidikan di Indonesia telah berhasil memperkuat moderasi beragama,
implementasinya masih menghadapi berbagai tantangan yang memerlukan
perhatian lebih dari semua pihak yang terlibat, termasuk pemerintah dan
masyarakat.

13. Implementing Learning Strategies for Moderate Islamic Religious Education in

Islamic Higher Education

Penelitian*? ini berjudul "Implementing Learning Strategies for Moderate
Islamic Religious Education in Islamic Higher Education”, yang ditulis oleh
Muhammad Anas Ma'arif, Muhammad Husnur Rofiq, dan Akhmad Sirojuddin.
Penelitian ini dipublikasikan dalam Jurnal Pendidikan Islam pada tahun 2022.

Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk menyelidiki strategi pembelajaran

42 Ma‘arif, Rofiq, and Sirojuddin, “Implementing Learning Strategies for Moderate Islamic Religious
Education in Islamic Higher Education.”



40

yang diterapkan dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) untuk menguatkan
moderasi beragama di perguruan tinggi Islam, guna menangkal radikalisme.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi kasus,
mengumpulkan data melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa perguruan tinggi Islam menggunakan berbagai
strategi pembelajaran, seperti pengalaman, pembiasaan, emosional, rasional, dan
fungsional, untuk menguatkan aspek psikomotor dan afektif mahasiswa. Strategi
pembelajaran ini diaplikasikan melalui berbagai metode, termasuk ceramabh,
diskusi, eksperimen, dan penugasan yang selalu menekankan pada nilai Islam
moderat dan konsep rahmatan li-al-amin (rahmat bagi seluruh alam).

Penelitian ini juga menekankan pentingnya pembelajaran moderasi
beragama yang dapat membentuk karakter mahasiswa yang tidak hanya
memahami ajaran Islam secara benar, tetapi juga mengembangkan sikap toleran
dan moderat terhadap keragaman.

Dalam disertasi Peneliti yang berjudul Pengembangan Model Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan,
terdapat beberapa hal yang membedakan dan membangun keberlanjutan dari
penelitian terdahulu yang telah ada. Salah satu novelti utama dari penelitian ini
adalah pengembangan model pembelajaran baru yang berfokus pada moderasi
beragama berbasis karakter kebangsaan. Model ini lebih terfokus pada pendekatan
pembelajaran yang dapat diimplementasikan langsung di sekolah dengan
mengintegrasikan nilai-nilai kebangsaan seperti Pancasila dan Bhinneka Tunggal
Ika. Hal ini merupakan hal baru dibandingkan dengan penelitian terdahulu yang

lebih banyak mengutamakan aspek moderasi beragama dari segi teori atau konsep,



41

tanpa diterjemahkan secara aplikatif di lapangan. Selain itu, disertasi ini
mengusulkan pendekatan R&D (Research and Development), yang berbeda dari
penelitian sebelumnya yang menggunakan pendekatan deskriptif atau survei.
Pendekatan R&D ini memberikan solusi aplikatif yang lebih konkret untuk
meningkatkan pemahaman moderasi beragama siswa di sekolah. Konsep karakter
kebangsaan juga diintegrasikan dalam model ini, yang menambah dimensi baru
dalam pembelajaran moderasi beragama, yaitu penanaman sikap inklusif dan
saling menghargai. Aspek ini tidak secara eksplisit dibahas dalam penelitian
terdahulu.

Dibandingkan dengan penelitian terdahulu, seperti yang dilakukan dalam
Internalisasi Nilai Moderasi Beragama pada Madrasah, yang lebih banyak
berfokus pada internalisasi nilai-nilai moderasi dalam pendidikan agama Islam di
madrasah dengan pendekatan yang terbatas pada kurikulum agama, disertasi ini
mengembangkan model yang lebih komprehensif dan aplikatif. Model tersebut
melibatkan kegiatan lintas agama dan pengalaman langsung yang memungkinkan
siswa untuk berinteraksi dalam konteks pluralisme agama. Penelitian lain, seperti
Internalisasi Nilai Moderasi Beragama pada Pembelajaran PAI, berfokus pada
evaluasi pembelajaran yang ada serta peran guru dalam proses ini. Namun,
disertasi  ini  menyarankan  inovasi  dalam  kurikulum  dengan
mengimplementasikan model yang lebih fleksibel dan terstruktur, yang juga
melibatkan siswa secara langsung dalam penguatan moderasi beragama berbasis
kebangsaan. Dengan demikian, dengan harapan disertasi ini membawa kontribusi

besar dalam membangun model pembelajaran yang tidak hanya mendorong



42

pemahaman moderasi beragama, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai

kebangsaan yang relevan dengan konteks Indonesia yang multikultural.

Research Gap Penelitian Disertasi

Minimnya Model Aplikatif, Bukan Sekadar Teoritis Sebagian besar
studi sebelumnya mengenai moderasi beragama di sekolah hanya mengulas
aspek teoretis, kebijakan, atau internalisasi dalam kurikulum agama Islam,
tanpa menghadirkan model ajar praktis yang langsung dapat diterapkan
dan diukur efektivitasnya di kelas dengan keberagaman agama yang nyata.
Belum Terintegrasi Nilai Karakter Kebangsaan Banyak model pembelajaran
atau  kurikulum yang menanamkan moderasi beragama belum
mengintegrasikan secara eksplisit nilai-nilai karakter kebangsaan seperti
Pancasila, Bhinneka Tunggal Ika, cinta tanah air, dan kesadaran multikultural
dalam rangka memperkuat toleransi dan harmoni sosial.

Belum Menggunakan Metode Research and Development (R&D), Riset
terdahulu lebih sering menggunakan metode deskriptif, survei, atau
pendekatan kualitatif. Pada disertasi ini, digunakan metode R&D (model
Plomp) yang menghasilkan prototipe pembelajaran serta diuji efektivitasnya
secara langsung melalui pretest-posttest, melibatkan validasi ahli dan
implementasi skala kelas serta didukung oleh dokumentasi proses
pembelajaran lintas pengalaman nyata serta lintas agama.

Kurangnya Fokus pada Penguatan Siswa di Masa Remaja SMP
Penelitian-penelitian  sebelumnya kebanyakan berfokus pada Tingkat

madrasah, SMA, atau perguruan tinggi agama Islam. Kebutuhan akan



43

pendekatan khusus bagi siswa SMP dengan latar agama beragam di

sekolah negeri, belum banyak diekspos.

B. Kajian Teori
1. Konsep Model Beyond the Wall
a. Pengertian Model Boyond the Wall

Model ini tidak memiliki penemu tunggal, melainkan terbentuk melalui
kolaborasi sebagai bagian dari tren pendidikan yang mendorong pembelajaran
berbasis pengalaman dan pemanfaatan teknologi untuk mendukung pembelajaran
aktif. Model ini berkembang secara bertahap, dipengaruhi oleh kemajuan
teknologi dan perubahan paradigma dalam dunia pendidikan, terutama sejak akhir
abad ke-20 hingga awal abad ke-21. Konsep "Beyond the Wall" digunakan untuk
mendeskripsikan bentuk pembelajaran yang melampaui batas-batas ruang kelas
tradisional, Tahap ini melibatkan kolaborasi lintas agama dalam proyek sosial atau
kegiatan kemanusiaan yang bertujuan mengatasi masalah bersama, seperti
kemiskinan, ketidakadilan, atau kekerasan. Setelah melakukan aksi bersama,
peserta kemudian merefleksikan pengalaman tersebut untuk memperdalam
pemahaman dan komitmen mereka terhadap nilai-nilai perdamaian dan keadilan.
Namun model tidak diperkenalkan secara resmi oleh satu individu atau lembaga
tertentu. Konsep ini dipengaruhi oleh teori konstruktivisme dari para pemikir
seperti Jean Piaget dan Lev Vygotsky, yang menekankan bahwa siswa

mengembangkan pengetahuan mereka melalui interaksi dengan lingkungan



44

sekitarnya. Dan kemudian Christiani mengadaptasi pendekatan "Shared Christian
Praxis" dari Thomas Groome dalam mengembangkan model ini*.

Teori konstruktivisme, yang diperkenalkan oleh tokoh-tokoh seperti Jean
Piaget dan Lev Vygotsky, menyatakan bahwa individu secara aktif membentuk
pengetahuan mereka berdasarkan pengalaman dan interaksi dengan lingkungan
sekitar. Dengan kata lain, pembelajaran bukan sekadar proses pasif di mana siswa
hanya menerima informasi, melainkan merupakan proses aktif di mana siswa
mengembangkan pemahaman dan pengetahuan melalui pengalaman langsung
serta interaksi sosial.

1) Jean Piaget: Piaget berpendapat bahwa anak-anak melewati tahapan
perkembangan kognitif tertentu, dan mereka memahami dunia melalui
pengalaman langsung. Ia menekankan bahwa pengetahuan adalah hasil
dari proses adaptasi, di mana individu mengasimilasi (memasukkan
pengalaman baru ke dalam skema pemahaman yang sudah ada) dan
mengakomodasi (menyesuaikan skema mereka untuk mencocokkan
pengalaman baru)**.

2) Lev Vygotsky: Vygotsky, di sisi lain, menekankan bahwa interaksi sosial
memiliki pengaruh besar pada pembelajaran. [a mengembangkan konsep
Zone of Proximal Development (ZPD), yang menggambarkan jarak
antara apa yang bisa dilakukan anak secara mandiri dan apa yang dapat
dicapai dengan bantuan orang lain (misalnya, guru atau teman sebaya).

Menurut Vygotsky, pengetahuan terbentuk melalui kolaborasi, dialog,

43 Christiani, “Blessed Are The Peacemaker: Christian Religious Education for Peacebuilding in The
Pluralistic Indonesian Context.”

44 Jean Piaget, Piaget and His School: A Reader in Developmental Psychology, Physical Therapy (Berlin,
Heidelberg: Springer Berlin Heidelberg, 1976), https://doi.org/10.1093/ptj/58.3.375a.



45

dan interaksi sosial, sehingga bimbingan dari orang lain sangat penting
untuk mempercepat proses belajar®.

Model pembelajaran adalah kerangka kerja yang digunakan dalam proses
mengajar untuk membantu siswa memahami dan menguasai materi pelajaran.
Dalam dunia pendidikan modern, inovasi dalam model pembelajaran menjadi hal
yang sangat penting untuk menjawab kebutuhan siswa di era globalisasi. Salah
satu pendekatan yang menarik perhatian adalah model pembelajaran "Beyond the
Wall". Model ini menekankan pentingnya pembelajaran yang melampaui batas-
batas fisik ruang kelas dan memperkenalkan pengalaman belajar yang lebih
holistik dan kontekstual.

Model pembelajaran Beyond the Wall yang diperkenalkan oleh *¢ adalah
sebuah pendekatan pendidikan yang bertujuan untuk membekali siswa dengan
pemahaman mendalam tentang perdamaian, pluralisme, dan keberagaman melalui
pengalaman langsung di luar kelas. Model ini menekankan pentingnya
pembelajaran berbasis pengalaman, di mana siswa tidak hanya diajarkan teori di
dalam kelas, tetapi juga diundang untuk terlibat dalam pengalaman sosial yang
mencakup interaksi dengan berbagai komunitas dan kelompok agama yang
berbeda. Model ini mengadaptasi berbagai teori pendidikan yang relevan, seperti
Experiential Learning Theory (ELT) yang dikembangkan oleh kolb #, yang

menekankan bahwa pembelajaran yang efektif terjadi ketika siswa berpartisipasi

45 TUHIN KUMAR SAMANTA MUDI, SANJOY, “Applying Vygotsky’s Zone of Proximal Development in
Modern Classroom Settings: A Call for Social Learning in the Digital Age,” International Journal For
Multidisciplinary Research 6, no. 4 (2024): 1-6, https://doi.org/10.36948/ijfmr.2024.v06i04.24233.

46 Christiani, “Blessed Are The Peacemaker: Christian Religious Education for Peacebuilding in The
Pluralistic Indonesian Context.”

47 David A Kolb, Experiential Learning: Experience as The Source of Learning and Development, Prentice
Hall, Inc. (Englewood Cliff, New Jersey: Prentice-Hall, 1984), https://doi.org/10.1016/B978-0-7506-7223-
8.50017-4.



46

dalam pengalaman langsung dan kemudian merefleksikan pengalaman tersebut
untuk pemahaman yang lebih dalam. Dalam konteks Indonesia yang sangat
pluralistik, Model ini juga mengadopsi konsep pendidikan perdamaian untuk
mengajarkan siswa nilai-nilai perdamaian, toleransi, dan kerjasama dalam
menghadapi keberagaman. Menurut John Dewey “, seorang tokoh pendidikan
progresif, pendidikan harus mampu membangun pemahaman yang lebih luas
tentang nilai-nilai sosial dan etika, serta memberikan pengalaman belajar yang
mengembangkan kesadaran sosial dan tanggung jawab. John Dewey*
mengemukakan bahwa pengalaman langsung sangat penting dalam pendidikan.
Melalui interaksi sosial dan pengalaman nyata, siswa belajar untuk memahami
perbedaan dan mengembangkan keterampilan untuk menyelesaikan konflik
dengan cara yang damai dan produktif. Selain itu, model ini mengintegrasikan
teori dialog antar agama, di mana siswa didorong untuk melakukan interaksi lintas
agama guna memahami dan menghargai perbedaan, serta pendidikan kritis*°, yang
mengajak siswa untuk merefleksikan tantangan sosial dan berperan aktif dalam
perubahan masyarakat menuju perdamaian.

Dalam artikelnya Christiani®® mengutip karya Seymour®?, "Mapping
Christian  Education: Approaches to Congregational Learning”, untuk
memperdalam pemahaman mengenai bagaimana pendidikan agama dapat

diterapkan dalam konteks yang lebih luas, khususnya dalam membangun

48 ]. Dewey, Democracy and Education (New York, N.Y.: Columbia University Press, 2017),
https://doi.org/https://doi.org/10.1017/9781316492765.

49 John Dewey, Reviewed Dr, and Christine Schulz, “Experience and Education,” Australian Journal of
Adult 58, no. 2 (2018), www.ajal.

30 paulo Freire, “Studies Socialist Pedagogy” (New York: New York: Monthly Review Press, 1978).

51 Christiani, “Blessed Are The Peacemaker: Christian Religious Education for Peacebuilding in The
Pluralistic Indonesian Context.”

52 Seymour, Mapping Christian Education: Approaches to Congregational Learning.



47

perdamaian dalam masyarakat yang plural. Seymour membahas pentingnya
pendekatan kontekstual dalam pendidikan agama, yang dapat disesuaikan dengan
realitas sosial dan budaya yang ada, serta pendekatan kolaboratif yang melibatkan
seluruh anggota komunitas agama dalam proses pembelajaran. Christiani
mengutip karya ini untuk menunjukkan bahwa pendidikan agama Kristen tidak
hanya tentang penyampaian doktrin agama, tetapi juga harus relevan dengan
kebutuhan sosial masyarakat yang pluralistik, dan dapat berperan dalam
membangun hubungan yang damai antar kelompok yang berbeda. Selain itu,
Seymour juga menekankan pentingnya pendidikan lintas agama, yang sejalan
dengan prinsip model Beyond the Wall yang mengajak siswa untuk berinteraksi
dengan, memahami, dan menghargai perbedaan agama di sekitar mereka. Dengan
mengutip Seymour, Christiani memperkuat gagasan bahwa pendidikan agama
Kristen, terutama dalam konteks pluralisme Indonesia, harus dapat
mengembangkan solidaritas dan kerjasama antar agama, serta memberikan
kontribusi nyata dalam menciptakan perdamaian di masyarakat.

Secara keseluruhan, model Beyond the Wall yang diperkenalkan oleh
Christiani tidak hanya berfokus pada teori-teori pendidikan agama yang
konvensional, tetapi juga menggabungkan konsep-konsep dari pembelajaran
berbasis pengalaman, pendidikan perdamaian, dialog antar agama, dan pendidikan
kritis untuk menciptakan pengalaman belajar yang holistik. Dengan demikian,
siswa tidak hanya belajar tentang agama mereka sendiri, tetapi juga dibekali
dengan keterampilan sosial dan pemahaman yang mendalam tentang
keberagaman dan pentingnya hidup berdampingan dalam kedamaian. Model ini

sangat relevan dengan konteks sosial Indonesia yang plural, dan dapat menjadi



48

landasan yang kuat dalam membangun pendidikan yang mendukung perdamaian
dan toleransi di tengah masyarakat yang majemuk.
b. Karakteristik Model Beyond the wall

Model "Beyond the Wall" memiliki beberapa karakteristik utama yang
menjadikannya pendekatan inovatif dalam pendidikan agama®. Pertama, model
ini menekankan inklusivitas dan dialog, di mana pentingnya mengajarkan tidak
hanya agama sendiri, tetapi juga mempelajari agama lain melalui dialog
konstruktif ditekankan. Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk menciptakan
pemahaman dan toleransi yang lebih mendalam di antara siswa terhadap
keragaman agama. Kedua, model ini fokus pada penerimaan antaragama,
mengedepankan sikap penghormatan terhadap keyakinan orang lain dan
menemukan kesamaan di antara berbagai agama tanpa terlibat dalam polemik atau
konflik. Selain itu, model ini berupaya mempromosikan perdamaian melalui
pengajaran yang menekankan aspek-aspek kemanusiaan dan nilai-nilai bersama
dari berbagai tradisi agama, sehingga siswa diajarkan untuk mengapresiasi
pluralitas dan membangun sikap saling menghormati dalam masyarakat
multikultural. Model "Beyond the Wall" juga berusaha mengatasi hambatan
eksklusivitas dengan tidak memandang agama sebagai sumber ancaman,
melainkan sebagai jembatan untuk memperkuat hubungan antarmanusia di tengah
keragaman. Terakhir, pendekatan ini berorientasi pada pendidikan holistik,

mengembangkan pemahaman komprehensif tentang agama dan moralitas dengan

53 Maelissa, “Model Pendidikan Beyond the Wall Dalam Pendidikan Agama Kristen Dan Tantangan
Kemajemukan Agama Di Sekolah.”



49

mengintegrasikan pembelajaran tentang keragaman sebagai elemen penting dalam
pendidikan karakter.
c. Tahapan Model Beyond the Wall

Model "Beyond the Wall" memiliki lima tahapan utama yang dapat
diterapkan dalam proses pembelajaran untuk menciptakan lingkungan yang
inklusif dan saling menghormati: Persiapan Kontekstual dan Pembentukan
Kesadaran Sosial, Eksplorasi Dunia Nyata dan Dialog Antar Agama,
Pembelajaran Berbasis Pengalaman, Refleksi dan Penguatan Pemahaman
(Integration), dan Aksi Lanjutan dan Penerapan Nilai Perdamaian®*. Rangkaian
tahapan ini akan diintegrasikan dengan nilai-nilai moderasi sehingga membentuk
model baru yang disebut " Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama
(PPMB), kita dapat memulai dengan menjelaskan bagaimana Model "Beyond the
Wall" berperan sebagai dasar pembentukan karakter toleransi dan sikap moderasi.
Model ini dirancang untuk menciptakan lingkungan pembelajaran yang
mengedepankan inklusivitas, keterbukaan, kolaborasi, dan refleksi kritis, yang
semuanya adalah elemen penting dalam membangun sikap moderat dan toleran di
kalangan peserta didik. Kolaborasi juga menjadi elemen utama dalam model ini,
di mana siswa diajak untuk bekerja sama, baik di dalam kelompok agama mereka
sendiri maupun lintas agama, guna membangun rasa tanggung jawab bersama
dalam menciptakan perdamaian dan keharmonisan dalam masyarakat yang plural.
Selain itu, refleksi kritis juga menjadi bagian penting, di mana siswa tidak hanya

menerima ajaran agama secara pasif, tetapi diajak untuk merenungkan dan

54 Christiani, “Blessed Are The Peacemaker: Christian Religious Education for Peacebuilding in The
Pluralistic Indonesian Context.”



50

berdialog tentang keyakinan mereka sendiri serta pandangan orang lain. Dengan
demikian, model "Beyond the Wall" berupaya menumbuhkan sikap moderat dan
toleran di kalangan siswa, mempersiapkan mereka untuk berperan aktif dalam
masyarakat yang beragam seperti Indonesia*.

Model pembelajaran Beyond the Wall dirancang untuk membantu siswa
mengembangkan pemahaman yang lebih dalam mengenai pluralisme,
perdamaian, dan keberagaman dengan cara yang terstruktur, melibatkan
pengalaman langsung, dan refleksi kritis. Setiap tahapan dalam model ini
memiliki tujuan tertentu yang saling terkait, menciptakan pengalaman
pembelajaran yang holistik dan transformatif. Tahap pertama dari model ini
berfokus pada pembentukan kesadaran sosial pada siswa. Guru memulai dengan
mengajak siswa untuk merenungkan konteks sosial yang ada di sekitar mereka,
khususnya mengenai keberagaman yang ada di Indonesia. Siswa didorong untuk
memahami bagaimana Indonesia terdiri dari berbagai suku, agama, dan budaya
yang sangat berbeda, serta tantangan-tantangan yang dihadapi dalam
mempertahankan perdamaian di tengah perbedaan tersebut. pendidikan,
khususnya melalui kebijakan moderasi beragama, berfungsi untuk menciptakan
individu yang dapat hidup berdampingan dalam masyarakat yang majemuk, yang
merupakan inti dari pemahaman tentang keragaman®. Tujuan dari tahap ini adalah
untuk membuat siswa lebih sadar akan pentingnya pluralisme dan perdamaian,

serta memotivasi mereka untuk berperan aktif dalam menciptakan masyarakat

35 Arifin and Ubaidillah, “Religion Education with Beyond the Wall Model to Promote Tolerant Behavior in
The Plural Society of Indonesia.”

6 M Mukhibat, Ainul Nurhidayati Istiqgomah, and Nurul Hidayah, “Pendidikan Moderasi Beragama Di
Indonesia (Wacana Dan Kebijakan),” Southeast Asian Journal of Islamic Education Management 4, no. 1
(2023): 73-88, https://doi.org/10.21154/sajiem.v4il.133.



51

yang harmonis. Dengan cara ini, kesadaran sosial yang dibangun di tahap awal ini
akan menjadi dasar bagi tahapan-tahapan selanjutnya dalam proses pembelajaran.

Setelah membangun kesadaran sosial, tahap berikutnya mengajak siswa
untuk terlibat langsung dengan keberagaman yang ada di dunia nyata. Siswa
diajak untuk berinteraksi dengan berbagai komunitas dan kelompok agama yang
berbeda, bukan hanya belajar mengenai teori keberagaman. Keberagaman agama
bukan hanya fenomena teoretis, tetapi juga realitas sosial yang memerlukan
pemahaman dan pendekatan yang inklusif*’. Pengalaman ini memberikan siswa
kesempatan untuk melihat secara langsung bagaimana perbedaan budaya dan
agama berinteraksi dalam kehidupan sehari-hari. Kegiatan yang dilakukan bisa
berupa kunjungan ke tempat-tempat ibadah, berdiskusi dengan tokoh agama, atau
terlibat dalam proyek lintas agama yang memungkinkan mereka saling mengenal
dan menghargai perbedaan. Pendekatan ini memungkinkan siswa untuk
merasakan dan mengerti bagaimana hubungan yang damai dapat tercipta
meskipun ada perbedaan yang mendalam. Dengan keterlibatan langsung dalam
kehidupan nyata, siswa diharapkan akan lebih terbuka dan lebih menghargai
keberagaman yang ada di sekeliling mereka. Pada tahap ini, siswa diberi
kesempatan untuk berpartisipasi dalam kegiatan yang lebih konkret dan nyata
yang berfokus pada perdamaian dan pembangunan komunitas. Kegiatan ini
dirancang agar siswa tidak hanya memahami teori-teori tentang perdamaian dan
resolusi konflik, tetapi juga dapat mengaplikasikan pengetahuan tersebut dalam

kehidupan nyata. Beberapa kegiatan yang dapat dilakukan termasuk proyek sosial

57 ) Beckford, “Religious Diversity: Sociological Issues and Perspectives,” Political Religion, Everyday
Religion: Sociological Trends, 2019, https://doi.org/10.1163/9789004397965_003.



52

yang melibatkan masyarakat, seperti pemberdayaan masyarakat, kegiatan
kemanusiaan, atau inisiatif perdamaian lainnya. Melalui pengalaman langsung
dalam kegiatan tersebut, siswa dapat mengembangkan keterampilan praktis
seperti mendengarkan berbagai perspektif, berkomunikasi secara efektif, dan
menemukan solusi damai yang menguntungkan semua pihak. Pembelajaran
berbasis pengalaman ini memperkuat pemahaman siswa tentang pentingnya
perdamaian dan mengajarkan mereka cara-cara untuk menyelesaikan konflik di
dunia nyata.

Setelah terlibat dalam berbagai pengalaman praktis, tahap selanjutnya
adalah memberikan waktu bagi siswa untuk melakukan refleksi. Siswa diberikan
kesempatan untuk merenungkan apa yang telah mereka pelajari dan bagaimana
pengalaman yang mereka jalani dapat diaplikasikan dalam kehidupan mereka
sehari-hari. Hal ini menunjukkan bahwa refleksi aktif adalah cara yang efektif
bagi siswa untuk menghubungkan pembelajaran mereka dengan pengalaman
dunia nyata, yang pada akhirnya membantu mereka memahami manfaat dan
relevansi pengetahuan tersebut dalam kehidupan mereka®®. Refleksi dilakukan
baik secara individu maupun kelompok, untuk memudahkan siswa dalam
memahami tantangan yang mereka hadapi dalam membangun perdamaian dan
pluralisme. Melalui diskusi reflektif ini, siswa diharapkan dapat menghubungkan
pengalaman mereka dengan teori yang telah dipelajari, memperdalam pemahaman
mereka tentang nilai-nilai perdamaian, dan mengidentifikasi cara-cara untuk

mengimplementasikan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan nyata. Proses ini

58 patricia A. Halpin, Ann E. Donahue, and Kathryn M.S. Johnson, “Undergraduate Biological Sciences and
Biotechnology Students’ Reflective Essays Focus on Descriptive Details of Experiential Learning
Experiences,” Advances in Physiology Education 44, no. 1 (2020): 99-103,
https://doi.org/10.1152/ADVAN.00144.2019.



53

bertujuan memperkuat kesadaran siswa akan pentingnya solidaritas dan kerja
sama dalam menghadapi perbedaan.

Tahap terakhir adalah implementasi nyata dari nilai perdamaian yang telah
dipelajari. Siswa diberi kesempatan untuk merencanakan dan melaksanakan
proyek sosial atau kegiatan perdamaian yang dapat memberikan dampak positif
dan jangka panjang. Proyek ini mengarah pada pembangunan masyarakat yang
lebih inklusif dan proses rekonsiliasi yang mengubah persepsi tentang konflik dan
membentuk masa depan yang lebih damai**. Melalui proyek ini, siswa belajar
untuk merencanakan, mengorganisir, dan melaksanakan sebuah inisiatif yang
melibatkan banyak pihak. Proyek ini bisa berupa kampanye perdamaian di
sekolah, program penyuluhan tentang keberagaman, atau kegiatan lain yang
bertujuan mengedukasi masyarakat tentang pentingnya toleransi dan kerjasama
antar kelompok. Di tahap ini, siswa tidak hanya mengembangkan pemahaman
mereka tentang perdamaian, tetapi juga menjadi agen perubahan yang aktif yang
dapat memengaruhi lingkungan mereka untuk lebih damai dan inklusif. Secara
keseluruhan, model Beyond the Wall menawarkan pendekatan yang holistik dalam
pendidikan, mengintegrasikan teori dengan pengalaman langsung, serta
mendorong siswa untuk tidak hanya memahami, tetapi juga menerapkan nilai-
nilai perdamaian dalam kehidupan sehari-hari. Melalui tahapan yang
berkesinambungan ini, siswa diajarkan untuk menghargai keberagaman,
membangun hubungan yang damai, dan berperan aktif dalam menciptakan

perdamaian di komunitas mereka. Model ini juga berpotensi untuk diterapkan di

39 Benitez Mendivelso Marcela, Sdnchez Jaramillo Carlos Andrés, and Caicedo Vasquez Catalina,
“Educational Interventions for Peace: Transformation of Perceptions and Construction of Life Projects in
Hybrid Learning Ecosystems with Cross-Cutting Impact in Post-Conflict Rural Contexts in Colombia,”
Journal of Ecohumanism 3, no. 5 (2024): 1527-45, https://doi.org/10.62754/joe.v3i5.6401.



54

luar lingkungan sekolah, menciptakan generasi muda yang lebih toleran, empatik,

dan berkomitmen pada perdamaian di masyarakat luas.

Tabel 2.1 Sintak Model Beyond the Wall

Tahapan Utama

Deskripsi

Persiapan Kontekstual dan Pembentukan

Kesadaran Sosial (Focused activity)

Pada tahap awal, guru memfasilitasi refleksi
tentang konteks sosial dan keberagaman
yang ada di masyarakat. Siswa diajak untuk
memahami latar belakang pluralisme
Indonesia serta tantangan perdamaian di
dalamnya. Ini adalah langkah pertama

dalam membangun kesadaran terhadap

Eksplorasi Dunia Nyata dan Dialog Antar

Agama (Critical reflection)

pentingnya pendidikan berbasis
perdamaian.
Siswa  diarahkan untuk berinteraksi

langsung dengan berbagai komunitas dan
kelompok agama yang berbeda. Melalui
kunjungan, diskusi, atau proyek kolaboratif
dengan kelompok lintas agama, siswa dapat
mengalami perbedaan dan belajar tentang
cara-cara membangun hubungan yang
Ini penerapan
pembelajaran di luar kelas, yang melibatkan
pengalaman dunia nyata.

damai. mencerminkan

Pembelajaran  Berbasis =~ Pengalaman

(Access to religious traditions)

Pada tahap ini, siswa dilibatkan dalam
proyek atau kegiatan nyata yang berfokus
pada  perdamaian, seperti  program
pengembangan komunitas atau kegiatan
sosial. Mereka belajar dengan cara terlibat
langsung dalam aktivitas yang membawa
dampak positif terhadap komunitas.
Pembelajaran tidak hanya berdasarkan
teori, tetapi juga melalui tindakan nyata
yang memperkuat nilai-nilai perdamaian.

Refleksi dan Penguatan Pemahaman

(Integration)

Setelah pengalaman praktis, siswa diberi
kesempatan untuk melakukan refleksi
tentang apa yang telah mereka pelajari, baik
secara individu maupun kelompok. Mereka
merenungkan tantangan yang dihadapi,




55

pemahaman tentang pluralisme, serta
bagaimana mereka bisa berperan dalam
menciptakan perdamaian. Refleksi ini
bertujuan untuk memperdalam pemahaman
mereka dan menghubungkan pengalaman
dengan teori yang telah dipelajari.

Aksi

Perdamaian (Response)

Lanjutan dan Penerapan Nilai Tahap akhir adalah penerapan tindakan
yang lebih luas. Siswa diajak untuk
merencanakan dan melaksanakan proyek
perdamaian atau kegiatan sosial yang dapat
memberikan dampak jangka panjang, baik
dalam  komunitas  sekolah  maupun
masyarakat yang lebih besar. Di sini,
mereka bisa mengembangkan inisiatif
pribadi untuk menyebarkan nilai-nilai
perdamaian yang telah mereka pelajari.

2. Karakteristik Materi PAI dalam Penerapan PPMB

Materi Pendidikan Agama Islam (PAI) dalam penerapan model Pengutan
Pemahaman Moderasi Beragama berbasis Karakter Kebangsaan memiliki
beberapa karakteristik utama yang dirancang untuk memenuhi kebutuhan
pembelajaran inklusif dan kontekstual. Materi Pendidikan Agama Islam (PAI)
yang diterapkan dalam model ini dirancang untuk bersifat inklusif dan
kontekstual. Artinya, materi tersebut tidak hanya mengajarkan aspek-aspek agama
yang bersifat formal dan dogmatis, tetapi juga memperhatikan berbagai perbedaan
dalam masyarakat, baik yang berkaitan dengan agama, etnis, maupun budaya.
Materi ini juga disusun dengan mempertimbangkan realitas sosial masyarakat
yang beragam, serta perkembangan zaman, sehingga relevan dan dapat diterima
oleh semua pihak, sehingga pendidikan Islam dapat berkontribusi pada

pembentukan masyarakat yang menghargai keragaman dan menjunjung tinggi



56

nilai-nilai demokrasi®. Berikut karakteristik materi PAI yang akan di gunakan
dalam Model PPMB. Pertama, materi ini harus disusun secara komprehensif dan
holistik, mencakup dimensi spiritual, moral, dan sosial. Dimensi spiritual dalam
konteks pendidikan Islam berkaitan erat dengan pemahaman ajaran agama secara
mendalam, hubungan dengan Tuhan, dan penguatan iman sebagai landasan utama
dalam pembentukan karakter dan moral siswa®. Dalam dimensi moral prinsip
agama mendasari nilai-nilai moral seperti kejujuran, tanggung jawab, dan perilaku
etis®?. Dan dalam dimensi sosial yang mencakup bagaimana ajaran Islam dapat
mendorong terciptanya hubungan yang harmonis dalam masyarakat yang
beragam, menghargai perbedaan, dan bekerja sama untuk kebaikan Bersama®.
Hal ini bertujuan memberikan pemahaman Islam yang inklusif dan universal
dengan melibatkan realitas kehidupan nyata, misalnya membahas konsep keadilan
sosial dalam ajaran Islam dan penerapannya di masyarakat yang beragam.
Kedua, materi perlu dirancang untuk mencerminkan inklusivitas dan
toleransi. Ini diwujudkan melalui upaya mendorong penghormatan terhadap
keragaman serta pengakuan terhadap keberadaan keyakinan lain. Selain itu,
strategi untuk mempromosikan inklusivitas di dalam kelas mencakup

pengintegrasian topik-topik yang beragam, seperti kesadaran tentang disabilitas,

60 Muthoifin Muthoifin et al., “Islamic Education Management in Promoting Multiculturalism, Democracy
and Harmony,” Journal of Management World 2025, no. 1 (2025): 445-56,
https://doi.org/10.53935/jomw.v2024i4.713.

61 Budiman, “Filsafat Pendidikan Islam Landasan Filosofis Keilmuan Dan Dimensi Spiritual” (Medan: CV
Merdeka Kreasi Group, 2021), https://doi.org/978-623-6198-14-8.

62 Lawrence J Walker, “Morality, Religion, Spirituality the Value of Saintliness,” Journal of Moral Education
32, no. 4 (December 1, 2003): 373—-84, https://doi.org/10.1080/0305724032000161277.

63 Saheed Afolabi Ashafa, Lukman Raimi, and Nurudeen Babatunde Bamiro, “Catalytic Role of Islam’s
Social Well-Being and Economic Justice as Determinants of Peaceful Coexistence: A Systematic Literature
Review Using PRISMA,” International Journal of Ethics and Systems, 2025, https://doi.org/10.1108/1JOES-
10-2024-0321.



57

masalah kesehatan mental, dan keadilan sosial, ke dalam pembelajaran®.
Contohnya, materi dapat membahas sejarah harmoni antaragama, seperti yang
tercermin dalam Piagam Madinah, untuk memberikan inspirasi tentang
pentingnya kerja sama lintas agama.

Ketiga, relevansi dengan isu-isu kontemporer menjadi aspek penting. Materi
harus kontekstual dengan membahas tantangan seperti radikalisme, konflik sosial,
dan pentingnya menjaga persatuan dalam keberagaman. Selain itu, materi ini juga
mengaitkan nilai-nilai Pancasila yang sejalan dengan ajaran Islam, seperti
ukhuwah (persaudaraan) dan keadilan.

Pendekatan pembelajaran yang diterapkan harus bersifat interaktif dan
partisipatif, melibatkan siswa melalui kegiatan seperti diskusi, simulasi, dan
kunjungan lapangan ke tempat-tempat ibadah lintas agama. Tujuannya adalah
meningkatkan pemahaman terhadap keberagaman dan mendorong dialog
antarumat beragama. Materi juga perlu mengintegrasikan nilai-nilai moderasi
beragama, seperti tawasuth (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan i’tidal
(keadilan), yang menekankan pentingnya menghindari sikap ekstrem,
menghormati perbedaan, dan berperilaku adil dalam hubungan sosial.

Selain itu, kreativitas dan inovasi menjadi elemen penting dalam menyusun
materi ini. Penggunaan media digital, video dokumenter, dan proyek berbasis
komunitas menjadi sarana efektif untuk menarik minat siswa. Materi juga
diarahkan untuk mengembangkan empati dan kepedulian sosial melalui kegiatan

lintas agama, seperti bakti sosial atau proyek lingkungan bersama. Dengan

64 Aimee S. Riedel, Amanda T. Beatson, and Udo Gottlieb, “Inclusivity and Diversity: A Systematic Review
of Strategies Employed in the Higher Education Marketing Discipline,” Journal of Marketing Education 45,
no. 2 (2023): 123-40, https://doi.org/10.1177/02734753231159010.



58

pendekatan ini, model Beyond the Wall berbasis moderasi beragama bertujuan
membentuk siswa yang tidak hanya memiliki pemahaman mendalam tentang
ajaran Islam, tetapi juga mampu menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari
dengan mengedepankan prinsip toleransi dan harmoni sosial di tengah masyarakat
majemuk.

Materi Pendidikan Agama Islam (PAI) berbasis moderasi beragama dengan
model PPMB dapat diterapkan pada berbagai jenjang pendidikan sesuai dengan
kurikulum yang berlaku. Pada jenjang Sekolah Dasar (SD), fokus pembelajaran
diarahkan untuk menanamkan nilai-nilai keberagaman dan toleransi sejak dini.
Misalnya, di kelas 4-5, materi seperti "Hikmah Beriman kepada Allah dalam
Keberagaman Hidup” mengajarkan pemahaman iman sebagai dasar harmoni
sosial. Di kelas 5-6, siswa dapat belajar dari materi "Meneladani Akhlak
Rasulullah dalam Masyarakat Multikultural” untuk memahami bagaimana
Rasulullah SAW menciptakan harmoni di masyarakat majemuk, sedangkan materi
"Zakat, Infak, dan Sedekah sebagai Bentuk Kepedulian Sosial" di kelas 6
bertujuan membangun empati dan tanggung jawab sosial siswa terhadap sesama.

Pada jenjang Sekolah Menengah Pertama (SMP), materi dirancang untuk
menghubungkan nilai-nilai Islam dengan tantangan kehidupan modern dan
masyarakat yang beragam. Di kelas 7, materi "Piagam Madinah: Konsep
Persatuan dan Kesetaraan dalam Islam" serta "Moderasi Beragama: Menjaga
Keseimbangan dalam Beragama" membantu siswa memahami bagaimana Islam
mendukung harmoni sosial. Di kelas 8, siswa mempelajari pentingnya
penghormatan terhadap perbedaan melalui materi "Toleransi dalam Islam:

Pengamalan Nilai Tasamuh di Kehidupan Sehari-hari", sementara materi "Peran



59

Agama dalam Menjaga Persatuan dan Kesatuan Bangsa” menunjukkan peran
agama sebagai pemersatu bangsa. Di kelas 9, materi seperti "Menangkal
Radikalisme: Islam Sebagai Agama yang Moderat dan Damai" serta "Adab dan
Akhlak Mulia di Dunia Digital: Perspektif Islam" memberikan siswa wawasan
tentang tantangan global, seperti radikalisme dan etika di era digital.

Pada jenjang Sekolah Menengah Atas (SMA) atau Sekolah Menengah
Kejuruan (SMK), pembelajaran PAI lebih mendalam, dengan penekanan pada
studi kasus dan keterlibatan dalam kegiatan sosial. Di kelas 10, materi seperti
"Hikmah Beriman kepada Allah dalam Keberagaman Hidup" dan "Membangun
Ukhuwah Islamiyah, Ukhuwah Wathaniyah, dan Ukhuwah Insaniyah”
memperdalam pemahaman siswa tentang nilai persaudaraan dalam skala lokal dan
global. Di kelas 11, materi seperti "Moderasi Beragama: Menjaga Keseimbangan
dalam Beragama" dan "Toleransi dalam Islam: Pengamalan Nilai Tasamuh di
Kehidupan Sehari-hari" diperkaya dengan diskusi lintas agama dan studi kasus.
Di kelas 12, materi seperti "Menangkal Radikalisme: Islam Sebagai Agama yang
Moderat dan Damai" serta "Zakat, Infak, dan Sedekah sebagai Bentuk Kepedulian
Sosial" dirancang untuk menumbuhkan empati melalui keterlibatan siswa dalam
proyek sosial langsung.

Model ini sangat relevan dalam Kurikulum Merdeka, di mana materi-materi
tersebut dapat diintegrasikan ke dalam tema lintas kelas atau proyek berbasis
pembelajaran. Pendekatan ini memungkinkan fleksibilitas yang sesuai dengan
tingkat perkembangan kognitif dan sosial siswa. Dengan penerapan model
Beyond the Wall berbasis moderasi beragama, siswa tidak hanya diharapkan

memahami nilai-nilai Islam secara mendalam, tetapi juga mampu menerapkannya



60

dalam kehidupan sehari-hari dengan sikap toleran, inklusif, dan menjunjung
harmoni sosial di tengah keberagaman masyarakat.
3. Teori Moderasi Beragama
a. Pengertian Moderasi Beragama

Moderasi beragama merupakan konsep yang menekankan keseimbangan
dalam beragama, yaitu mengambil posisi tengah antara dua ekstrem:
konservatisme berlebihan dan liberalisme yang melampaui batas. Dalam buku
Kementrian Agama RI ® Secara terminologis, istilah moderasi berakar dari kata
moderatio dalam bahasa Latin, yang berarti kesedangan atau keseimbangan.
Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), moderasi merujuk pada
pengurangan kekerasan atau penghindaran keekstreman. Dalam bahasa Arab,
moderasi dikenal sebagai wasathiyah, yang berarti keadilan, keseimbangan, dan
jalan tengah. Moderasi beragama menekankan pentingnya harmoni dalam praktik
beragama melalui keseimbangan antara keyakinan individu (eksklusivitas) dan
penghormatan terhadap keyakinan orang lain (inklusivitas). Indikator-indikator
seperti toleransi, akomodatif terhadap kebudayaan lokal, anti kekerasan, dan
komitmen kebangsaan dipandang sebagai aspek penting dalam mewujudkan
moderasi beragama. Toleransi mencerminkan sikap saling menghargai antarumat
beragama, sementara sikap akomodatif terhadap kebudayaan lokal menunjukkan
kemampuan untuk menghormati dan menerima perbedaan budaya tanpa merusak
nilai-nilai agama. Anti kekerasan menekankan pentingnya menghindari kekerasan
dalam segala bentuknya, baik dalam praktik beragama maupun dalam kehidupan

sosial, sementara komitmen kebangsaan mengajak individu untuk menjaga

85 Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama.



61

persatuan dan kesatuan bangsa dengan mengedepankan semangat Pancasila dan
Bhinneka Tunggal Ika. Keempat indikator ini saling terkait dan memperkuat
penerapan moderasi beragama yang inklusif dan seimbang di masyarakat yang
majemuk.

Selaras penjelasan Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur)®® bahwa
praktik beragama tidak hanya harus bersifat moderat, tetapi juga relevan dengan
konteks sosial dan politik. Moderasi menjadi kunci untuk menciptakan kehidupan
yang damai dan harmonis di masyarakat yang beragam. Dalam konteks ini, agama
berperan sebagai inspirasi moral dan etika yang dapat mempersatukan manusia,
bukan menjadi sumber perpecahan.

Indonesia, sebagai negara dengan keberagaman yang kaya, baik dalam hal
suku, agama, ras, maupun antar golongan (SARA), memerlukan upaya yang
mendesak dalam mempromosikan moderasi beragama. Dalam penelitian®
dijelaskan bahwa Indonesia kaya akan keragaman budaya dan agama yang
menjadi aset bangsa, tetapi sering kali menjadi sumber konflik dan ketegangan
sosial. Moderasi beragama diperlukan untuk membangun harmoni antarumat
beragama di tengah masyarakat multikultural. Moderasi beragama tidak hanya
berfokus pada pencegahan ekstremisme, tetapi juga pada penciptaan hubungan
yang harmonis antar umat beragama. Sehingga moderasi beragama dapat
mengurangi ketegangan sosial dan konflik antaragama. Studi-studi yang dirujuk

menyatakan bahwa pendekatan moderasi membantu individu memahami dan

66 Syaiful Arif, “Moderasi Beragama Dalam Diskursus Negara Islam: Pemikiran KH Abdurrahman Wahid,”
Jurnal Bimas Islam 13, no. 1 (2020): 73-104, https://doi.org/10.37302/jbi.v13i1.189.

67 Abdullah Idi and Deni Priansyah, “The Role of Religious Moderation in Indonesian Multicultural
Society: A Sociological Perspective,” Asian Journal of Engineering, Social and Health 2, no. 4 (2023): 246—
58, https://doi.org/10.46799/ajesh.v2i4.55.



62

menghormati perbedaan agama, sehingga meminimalkan potensi konflik ©.
Dalam konteks pendidikan, moderasi beragama menjadi aspek yang sangat
relevan untuk diajarkan kepada generasi muda agar mereka dapat tumbuh menjadi
individu yang toleran, menghargai perbedaan, dan dapat hidup berdampingan
dalam kedamaian. Secara teoritis, moderasi beragama terkait erat dengan sikap
yang menekankan keseimbangan dalam menjalankan ajaran agama, tanpa terjebak
dalam ekstremisme yang berpotensi memicu konflik. Menurut M. Syafi'i Anwar
(2014), moderasi beragama merupakan pendekatan tengah dalam memahami
ajaran agama yang tidak mengarah pada ekstremisme atau fundamentalisme,
melainkan lebih kepada toleransi dan kedamaian antar umat beragama. Konsep
ini menyoroti pentingnya sikap terbuka terhadap perbedaan keyakinan, dialog
antaragama, serta penerapan prinsip keadilan dan kesetaraan bagi seluruh umat
beragama. Penjelasan ini selaras dengan penelitian®® yang beranggapan bahwa
Konsep moderasi atau wasatiyyah dalam Islam, yang berarti posisi tengah atau
adil, menunjukkan pentingnya nilai-nilai kebenaran, keadilan, dan keseimbangan
dalam kehidupan beragama. Pendekatan ini mendorong sikap toleransi, saling
menghormati, dan menghargai perbedaan Moderasi beragama juga mencakup
penghargaan terhadap keberagaman dalam masyarakat, dengan menekankan
prinsip kehidupan sosial yang berlandaskan saling menghormati tanpa

memaksakan keyakinan pada orang lain.

68 |di and Priansyah.

69 Agus Fakhruddin et al., “RELIGIOUS EDUCATION, DIVERSITY, AND CONFLICT RESOLUTION: A Case Study
of Universitas Pendidikan Indonesia Lab School in Building a Culture of Tolerance and Interreligious
Dialogue,” Religié Jurnal Studi Agama-Agama 13, no. 1 (2023): 20-40,
https://doi.org/10.15642/religio.v13i1.2182.



63

Teori moderasi beragama dalam konteks Indonesia akan jauh lebih kokoh
jika secara eksplisit dirangkai dengan gagasan wasatiyyah yang dielaborasi secara
sistematis oleh Mohammad Hashim Kamali dalam The Middle Path of
Moderation in Islam, dengan pengantar reflektif dari Tariq Ramadan.”® Dengan
cara ini, moderasi tidak hanya tampil sebagai jargon kebijakan Kementerian
Agama, tetapi sebagai prinsip Qur’ani yang memiliki kedalaman teologis, etis,
dan politis yang mapan dalam khazanah pemikiran Islam kontemporer.

Dalam nalar Kamali, wasatiyyah bukan sekadar “jalan tengah” dalam arti
kompromi psikologis, tetapi identitas normatif umat yang ditegaskan Al-Qur’an
sebagai ummatan wasatan: komunitas yang adil, seimbang, dan karena itu layak
menjadi saksi bagi umat manusia. Di titik ini, definisi moderasi beragama yang
selama ini menekankan keseimbangan antara konservatisme berlebihan dan
liberalisme yang melampaui batas dapat diperdalam: moderasi bukan “posisi di
antara dua ekstrem” secara mekanis, melainkan komitmen epistemik dan etik
untuk terus mencari proporsi yang tepat antara teks dan konteks, antara hak
individu dan kemaslahatan komunal, antara spiritualitas dan rasionalitas sosial-
politik.

Wasatiyyah, sebagaimana ditunjukkan Kamali, bersifat transformatif karena
ia tidak berhenti pada level sikap personal, tetapi merembes ke struktur hukum,
kebijakan publik, dan tata kelola global. Moderasi beragama dalam konteks
Indonesia dengan indikator toleransi, komitmen kebangsaan, anti-kekerasan, dan

akomodatif terhadap kearifan local dapat dibaca sebagai artikulasi kontekstual

70 Mohammad Hashim Kamali, The Middle Path of Moderation in Islam, ed. John L. Esposito (New York,
N.Y.: Oxford University Press, 2015).



64

dari prinsip wasatiyyah yang sama, hanya saja “diterjemahkan” dalam bahasa
Pancasila, Bhinneka Tunggal Ika, dan kerangka konstitusional UUD 1945.
Pendidikan memegang peran penting dalam membentuk karakter dan sikap
anak didik. Menurut Hakim’”* Pembentukan kepribadian manusia (character
building) yang seimbang, sehat dan kuat, sangat dipengaruhi oleh pendidikan
agama dan internalisasi nilai keagamaan dalam diri peserta didik. Jika moderasi
beragama diterapkan dalam pendidikan, maka nilai-nilai toleransi dan saling
menghargai akan tumbuh sejak dini. Indicator tersebut dijelaskan > bahwa Siswa
yang diajarkan untuk menghormati perbedaan agama, menunjukkan sikap
moderat yang menghindari ekstremisme, serta menjaga keseimbangan antara
aspek agama dan kehidupan sosial. Dalam praktiknya, siswa tidak hanya
mendapatkan materi secara teori tetapi juga melalui aktivitas nyata yang
mendorong solidaritas, seperti saling membantu dalam kegiatan keagamaan tanpa
memandang latar belakang agama. Mengajarkan moderasi beragama di sekolah
bukan hanya sekedar pengajaran agama, melainkan juga bagian dari pendidikan
karakter yang mendalam. Pernyataan ini sesuai dengan penjelasan’®* Bahwa
Moderasi beragama bukan hanya berfokus pada pengajaran agama secara tekstual,
tetapi juga pada pengembangan karakter siswa. Nilai-nilai seperti toleransi,
keseimbangan, dan keadilan diajarkan untuk membentuk sikap inklusif, toleran,

dan harmonis dalam kehidupan bermasyarakat Pentingnya moderasi beragama

71 Rosniati Hakim, “Pembentukan Karakter Peserta Didik Melalui Pendidikan Berbasis Al-Quran,” Jurnal
Pendidikan Karakter 5, no. 2 (2015): 123-36, https://doi.org/10.21831/jpk.v0i2.2788.

2 Rina Kurnia et al., “Religious Moderation Education to Counter Radicalism in Students at SMAN 5
Cirebon Pendidikan Moderasi Beragama Untuk Menangkal Radikalisme Pada Siswa Di SMAN 5 Cirebon
Berbuat Baik Kepada Manusia Dan Alam Semesta .,” Jurnal Studi Sosial Keagamaan 02, no. 02 (2022): 42.
73 at all Taufik Abdillah Syukur, “Sikap Moderasi Beragama Guru Pendidikan Agama Islam Sekolah Dasar
Di Kecamatan Pasar Minggu Kota Jakarta Selatan Provinsi DKI,” Hikmah: Journal of Islamic Studies 19, no.
1(2023): 20-32, https://doi.org/10.31969/educandum.v6il.325.



65

dalam pendidikan dapat dilihat dari dua sudut pandang. Pertama, pendidikan yang
mengajarkan moderasi beragama membantu anak didik untuk memahami bahwa
perbedaan agama dan keyakinan bukanlah sesuatu yang harus dipertentangkan,
melainkan menjadi kekayaan yang memperkaya kehidupan bersama. Kedua,
moderasi beragama berfungsi untuk mencegah radikalisasi dan ekstremisme. Di
tengah kemajuan teknologi dan pesatnya informasi melalui media sosial, anak-
anak mudah terpapar pada ideologi radikal. Pendidikan moderasi beragama
bertindak sebagai benteng yang melindungi mereka dari ajaran yang mengarah
pada kebencian dan intoleransi.

Moderasi beragama seharusnya menjadi bagian integral dari kurikulum
pendidikan nasional. Dalam pendidikan agama, penting untuk menekankan
pemahaman yang moderat, yang tidak hanya mengajarkan dogma agama, tetapi
juga mengajarkan nilai-nilai toleransi, dialog antar umat beragama, serta
penghargaan terhadap keberagaman. Menurut Isnawati’* pendidikan agama yang
inklusif adalah kebutuhan mendesak untuk melawan radikalisme dan mendorong
penghormatan terhadap keragaman. Kurikulum yang saat ini lebih berfokus pada
dogma dianggap perlu diubah untuk mengajarkan nilai-nilai pluralisme, dialog,
dan toleransi. Kurikulum Pendidikan Agama di Indonesia sudah mengandung
elemen-elemen yang mendukung moderasi beragama, seperti tema-tema toleransi
antarumat beragama, hak asasi manusia, dan kerukunan sosial. Penerapan
kurikulum yang inklusif, yang menekankan nilai-nilai kebangsaan dan pluralisme,

akan menciptakan generasi yang memahami pentingnya hidup berdampingan

7% Isnawati Isnawati et al., “Interfaith Dialogue: Countering Radicalism by The Innovation of Model
Religious Education,” 2020, https://doi.org/10.4108/eai.7-11-2019.2294550.



66

dalam perbedaan. Peran guru dalam menerapkan moderasi beragama dalam
pembelajaran sangat sentral. Sebagai pendidik, guru tidak hanya mengajarkan
materi pelajaran, tetapi juga menjadi teladan bagi siswa dalam menjalani
kehidupan yang moderat. Guru harus mampu menciptakan ruang kelas yang
inklusif dan menghargai keberagaman, serta membimbing siswa untuk tidak
terjerumus dalam paham radikal. Guru juga dapat menggunakan metode
pembelajaran yang interaktif dan berbasis pada nilai-nilai moderasi beragama,
seperti diskusi, kolaborasi, dan pembelajaran berbasis proyek. Pendekatan-
pendekatan ini mendorong siswa untuk berpikir kritis dan menghargai sudut
pandang orang lain, yang merupakan pondasi penting dalam moderasi beragama.
b. Prinsip Moderasi Beragama

Prinsip dasar moderasi beragama, sebagaimana dijelaskan’> berlandaskan
pada nilai-nilai adil dan berimbang. Prinsip adil mengacu pada sikap tidak
memihak, berpihak pada kebenaran, serta bertindak sesuai proporsi yang benar,
sementara keseimbangan menuntut harmoni dalam menyikapi hubungan antara
kepentingan individu dan komunal, jasmani dan rohani, serta teks agama dan
interpretasi. Menurut Prakosa’® bahwa prinsip keadilan mengacu pada tindakan
yang tidak memihak, sesuai proporsinya, serta berpihak pada kebenaran,
sedangkan prinsip keseimbangan atau tawazun mengacu pada harmoni dalam
menjalankan kehidupan individu dan komunal, jasmani dan rohani, serta
pendekatan terhadap teks agama dan interpretasi. Moderasi beragama juga

menekankan pentingnya toleransi (fasamuh), yang memungkinkan umat

7> Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama.
76 pribadyo Prakosa, “Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama” 4 (2022): 45-55,
https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69.



67

beragama untuk hidup berdampingan secara damai dengan menghormati
keyakinan yang berbeda tanpa memaksakan pandangan sendiri. Penjelasan
tersebut diperkuat 7 yang menjelaskan bahwa agama Islam menghargai pluralitas,
sebagaimana diungkapkan dalam QS. Al-Mumtahanah ayat 8, yang menyatakan
pentingnya berbuat baik dan berlaku adil terhadap sesama manusia tanpa
memandang agama atau latar belakang mereka. Sikap inklusif juga menjadi
bagian penting, dengan menghindarkan eksklusivitas yang tertutup dan
mendorong dialog lintas agama untuk saling belajar dan menghormati.

Prinsip keadilan (i tidal) yang menjadi dasar moderasi beragama mencakup
sikap menjunjung tinggi nilai kemanusiaan, menjaga keseimbangan dalam
kehidupan pribadi dan sosial, serta menghindarkan sikap fanatik dan intoleran.
Selain itu, moderasi beragama mensyaratkan pengetahuan agama yang mendalam
dan kontekstual, sehingga memungkinkan seseorang untuk bersikap bijaksana
dalam menyikapi perbedaan tafsir agama. Dalam hal ini’”® dijelaskan bahwa
moderasi juga disebut sebagai upaya untuk menjalin hubungan harmonis yang
didasarkan pada nilai-nilai kemanusiaan, tanpa pembedaan agama, status sosial,
maupun latar belakang. Moderasi ini juga mengedepankan komitmen terhadap
kerukunan intra dan antarumat beragama, baik di tingkat lokal maupun global,
guna menciptakan harmoni sosial dan mencegah konflik berlatar agama. Sebagai
esensi ajaran berbagai agama, moderasi beragama menekankan pentingnya

keseimbangan, kebenaran, dan kebajikan untuk menciptakan perdamaian di

"7 Hani Hasnah Safitri et al., “Penguatan Moderasi Beragama Melalui Nilai-Nilai Al-Qur’an Dalam Tradisi
Wungon Di Pemalang,” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 10, no. 1 (2024): 1-14,
https://doi.org/10.18784/smart.v10i1.2200.

78 Mahbub Ghozali and Derry Ahmad Rizal, “Tafsir Kontekstual Atas Moderasi Dalam Al-Qur’an: Sebuah
Konsep Relasi Kemanusiaan,” Jurnal Studi Agama Dan Masyarakat 17, no. 1 (2021): 31-44,
https://doi.org/10.23971/jsam.v17i1.2717.



68

masyarakat multikultural seperti Indonesia. Moderasi beragama juga menjadi
kunci dalam mencegah konflik, memelihara kerukunan, dan membangun
masyarakat yang harmonis di tengah keberagaman budaya, suku, dan agama di
Indonesia”. Prinsip-prinsip ini menjadikan moderasi beragama tidak hanya
sebagai solusi untuk ekstremisme, tetapi juga sebagai jalan untuk membangun
kehidupan yang adil dan damai.

Pemahaman dan pengamalan keagamaan bisa dinilai berlebihan jika ia
melanggar tiga hal: Pertama, nilai kemanusiaan; Kedua, kesepakatan bersama;
dan Ketiga, ketertiban umum. Prinsip ini juga untuk menegaskan bahwa moderasi
beragama berarti menyeimbangkan kebaikan yang berhubungan dengan Tuhan
dengan kemaslahatan yang bersifat sosial kemasyarakatan. Pertama Contoh
melanggar batasan kemanusiaan Jika seseorang atas nama ajaran agama,
misalnya, melakukan perbuatan yang merendahkan harkat, derajat, dan martabat
kemanusiaan, atau bahkan menghilangkan eksistensi kemanusiaan itu sendiri, itu
sudah bisa disebut melanggar nilai kemanusiaan. Tindakannya jelas berlebihan
atau ekstrem. Contoh konkretnya, dengan dalih jihad agama, seseorang
meledakkan bom di tengah pasar lalu puluhan bahkan ratusan orang tak bersalah
tewas seketika. Ini jelas tindakan ekstrem. Kedua contoh melanggar batasan
kesepakatan Bersama jika seseorang, atas nama ajaran agama, melanggar butir
butir Pancasila, Undang-undang Dasar 1945, dan Negara Kesatuan Republik
Indonesia (NKRI), yang telah menjadi kesepakatan bersama bangsa Indonesia

dalam berbangsa dan bernegara, itu sudah bisa dinilai ekstrem dan melanggar.

7° Abdon Arnolus Amtiran and Arimurti Kriswibowo, “Kepemimpinan Agama Dan Dialog Antaragama:
Strategi Pembangunan Masyarakat Multikultural Berbasis Moderasi Beragama,” Jurnal Penelitian Agama
Hindu 8, no. 3 (2024): 331-48, https://doi.org/10.37329/jpah.v8i3.3165.



69

Dalam hal kehidupan bermasyarakat, niscaya juga banyak peraturan yang telah
disepakati bersama oleh seluruh warga di lingkungan tempat tinggal. Jika seorang
warga, atas nama agama yang dianutnya, melanggar kesepakatan bersama yang
telah ia setujui tersebut, maka ia pun dapat dianggap berlebih-lebihan. Ketiga
Contoh melanggar batasan ketertiban umum jika seseorang, atas nama ajaran
agama, melanggar ketertiban umum, itu sudah bisa dinilai beragama secara
berlebihan. Misalnya, jika seseorang memaksakan diri beribadah di tengah
keramaian lalu lintas, yang menyebabkan kemacetan, bahkan rawan menimbul
kan kecelakaan, maka ia sudah melanggar batas ketertiban umum?®°.
c. Landasan Moderasi Beragama

Dalam Kementrian Agama RI®! dijelaskan bahwa landasan moderasi
beragama dibangun dari berbagai dimensi, yaitu teologis, filosofis, sosial, dan
konstitusional, yang semuanya bertujuan untuk menciptakan harmoni dan
keseimbangan dalam kehidupan beragama. Secara teologis, moderasi beragama
didasari oleh ajaran inti dalam agama yang mengedepankan prinsip wasathiyah
(jalan tengah). Dalam Islam, konsep ini menekankan keseimbangan antara
dimensi spiritual dan material, serta menghindari ekstremisme baik ultra-
konservatif maupun liberal. Penjelasan ini sesuai dengan penjelasan®* Bahwa
Konsep tersebut tercermin dalam prinsip tawassuth (wasathiyah), yang
mengajarkan umat Islam untuk menjalani kehidupan secara seimbang.
Keseimbangan ini terlihat dalam Q.S. 4/-Qashash [28]: 77, yang mengingatkan

pentingnya mengejar kebahagiaan akhirat tanpa melupakan tanggung jawab

80 Tim Penyusun Kementerian Agama RI, Tanya Jawab Moderasi Beragama (Buku Saku) (Jakarta: Badan
Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019).

81 Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama.

82 Aziz and Anam, “Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam.”



70

duniawi. Selain itu, Islam menolak ghuluw (berlebihan) dalam beragama,
sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Al-Maidah [5]: 77, yang mengarahkan umat
untuk selalu berada di tengah-tengah dan menghindari ekstremitas. Ajaran ini juga
tercermin dalam tradisi agama lain, seperti Kristen yang menekankan cinta kasih
dan harmoni, serta Hindu yang mengajarkan pentingnya adaptasi dan
keseimbangan melalui konsep dharma.

Landasan filosofis moderasi beragama terletak pada pemahaman bahwa
keragaman adalah keniscayaan dan anugerah Tuhan. Pandangan ini
mencerminkan pentingnya menghormati perbedaan tafsir agama serta menjadikan
keragaman sebagai kekuatan untuk membangun kehidupan yang lebih inklusif
dan toleran. Islam tidak hanya dilihat dari satu pendekatan atau madzhab
pemikiran saja, melainkan juga berbagai mdzhab pemikiran lain dengan lebih
kritis dan konstruktif. Pendekatan kajian islam semacam ini turut memberikan
kontribusi terhadap diterapkannya metode pengkajian islam yang lebih empiris
dan akademis, tanpa menegasikan kenyataan islam sebagai system keyakinan dan
agama. Ini menjadi lompatan awal implementasi moderasi beragama dalam
pembelajaran denghan memadukan berbagai pandangan, tanpa menafikan satu
pandangan tertentu®. Moderasi juga dilihat sebagai cara untuk menyeimbangkan
hak individu dalam menjalankan agama dengan kewajiban sosial dalam menjaga
keharmonisan komunitas. Secara sosial, moderasi beragama bertumpu pada nilai-
nilai keadilan dan kemanusiaan. Ajaran agama yang mengedepankan

penghormatan terhadap martabat manusia menjadi pedoman untuk melawan

83 Babun Suharto, Moderasi Beragama; Dari Indonesia Untuk Dunia, ed. Ahmala Arifin (Yogyakarta: Lkis
Pelangi Aksara, 2019).



71

tindakan yang mencederai hak asasi, intoleransi, atau kekerasan atas nama agama.
Dalam masyarakat Indonesia yang plural dan multikultural, moderasi beragama
menjadi pendekatan penting untuk mencegah konflik dan mendorong kehidupan
yang damai dan harmonis.

Landasan konstitusional moderasi beragama di Indonesia berakar pada
Pancasila dan Undang-Undang Dasar 1945, yang menjamin kebebasan beragama
dan perlakuan yang setara bagi semua warga negara. Moderasi beragama
dipandang sebagai kunci untuk menjaga harmoni antara agama dan negara, di
mana nilai-nilai agama dijaga dalam kerangka kebangsaan tanpa menimbulkan
diskriminasi atau konflik antaragama. Dengan demikian, moderasi beragama
memiliki landasan yang kuat, baik dari ajaran agama, nilai filosofis, kebutuhan
sosial, maupun kerangka konstitusional, sehingga menjadikannya sebagai
pendekatan yang relevan untuk menciptakan kehidupan beragama yang damai,
adil, dan seimbang di Indonesia.

Dimensi moderasi beragama sebagai elemen penting yang mencakup
berbagai aspek kehidupan. Secara teologis, moderasi beragama didasarkan pada
ajaran agama yang menekankan keseimbangan atau wasathiyah untuk
menghindari ekstremisme, baik ultra-konservatif maupun liberal. Dimensi sosial
moderasi beragama mendorong terciptanya kehidupan harmonis di tengah
masyarakat plural dengan menanamkan nilai toleransi dan penghormatan terhadap
perbedaan. Dalam dimensi kultural, moderasi beragama mengintegrasikan nilai-
nilai agama dengan kearifan lokal untuk menciptakan adaptasi yang seimbang
antara tradisi dan modernitas. Pendidikan juga menjadi dimensi strategis, di mana

moderasi diperkenalkan melalui kurikulum yang menanamkan nilai inklusivitas,



72

toleransi, dan dialog lintas agama. Selain itu, dimensi hukum dan politik berperan
penting untuk memastikan kebijakan yang mendukung kebebasan beragama dan
menolak diskriminasi. Dalam era digital, moderasi beragama diterapkan melalui
literasi digital untuk mencegah penyebaran radikalisme online dan ujaran
kebencian. Di tingkat global, moderasi menjadi alat untuk mendorong dialog
lintas agama yang mendukung perdamaian dunia.

Outcome dari moderasi beragama yang diharapkan mencakup berbagai hasil
positif dalam kehidupan bermasyarakat. Salah satunya adalah terwujudnya
kehidupan yang harmonis di tengah keberagaman melalui penguatan toleransi dan
kerukunan antarumat beragama. Moderasi beragama juga bertujuan mencegah
radikalisme dan ekstremisme, sehingga membantu menjaga stabilitas sosial dan
politik. Generasi muda diharapkan menjadi agen perubahan dengan sikap moderat
yang menjunjung tinggi nilai inklusivitas dan toleransi. Selain itu, moderasi
beragama memperkuat identitas nasional dengan menjadikan agama sebagai
kekuatan yang mendukung persatuan bangsa tanpa mengorbankan keberagaman.
Outcome lain yang diharapkan adalah perdamaian dunia yang diperoleh melalui
dialog lintas agama yang konstruktif, sekaligus memastikan keseimbangan antara
kehidupan pribadi, sosial, dan religius. Dengan demikian, moderasi beragama
menjadi fondasi penting untuk membangun masyarakat yang adil, damai, dan
seimbang, baik dalam konteks lokal maupun global.

Tabel 2.2 Peta Konsep Moderasi Beragama

KATEGORI SUBKATEGORI PENJELASAN
LANDASAN | Teologis Keseimbangan antara spiritual dan material; prinsip
wasathiyah untuk menghindari ekstremisme.
Filosofis Penghormatan terhadap keragaman dan kerukunan
dalam kehidupan beragama.
Sosial Bertumpu pada nilai keadilan dan kemanusiaan
untuk menghormati martabat manusia.




PRINSIP

DIMENSI

OUTCOME

Konstitusional

Adil
Seimbang
Toleransi
Inklusivitas
Teologis
Sosial
Kultural
Pendidikan
Hukum dan
Politik
Digital
Global
Harmoni
Kehidupan

Pencegahan
Radikalisme

Generasi Muda

Moderat
Penguatan
Identitas
Nasional
Perdamaian
Dunia

73

Berakar pada Pancasila dan UUD 1945 untuk
kebebasan beragama dan keharmonisan antara
agama dan negara.

Tidak memihak, berpihak pada kebenaran, dan
bertindak sesuai proporsi yang benar.

Harmoni dalam hubungan individu-komunal,
jasmani-rohani, serta teks agama-interpretasi.
Menghormati keyakinan berbeda tanpa
memaksakan pandangan sendiri.

Dialog lintas agama untuk saling menghormati dan
menghindari eksklusivitas tertutup.

Wasathiyah untuk menghindari ekstremisme baik
ultra-konservatif maupun liberal.

Kehidupan harmonis di masyarakat plural melalui
toleransi dan penghormatan perbedaan.

Integrasi nilai agama dengan kearifan lokal untuk
adaptasi tradisi dan modernitas.

Penanaman nilai inklusivitas, toleransi, dan dialog
lintas agama melalui kurikulum.

Kebijakan yang mendukung kebebasan beragama
dan menolak diskriminasi.

Literasi digital untuk melawan radikalisme online
dan ujaran kebencian.

Dialog lintas agama untuk mendorong perdamaian
dunia.

Toleransi dan kerukunan antarumat beragama.

Menjaga stabilitas sosial dan politik melalui
moderasi.
Membangun generasi yang inklusif dan toleran.

Menjadikan agama sebagai pendukung persatuan
tanpa mengorbankan keberagaman.

Terwujud melalui dialog lintas agama yang
konstruktif.

4. Konseptual Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi

Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan

1) Elemen elemen Model PPMB

Dalam sebuah model pembelajaran, setiap elemen yang disusun memiliki

peran penting untuk memastikan pembelajaran berjalan efektif dan mencapai

tujuan yang diinginkan. Elemen-elemen ini bukan hanya bagian yang terpisah,



74

tetapi saling berhubungan untuk menciptakan pengalaman belajar yang holistik.

Menurut Joyce, Weil, and Calhoun 3 kelima elemen utama (syntax, social system,

principles of reaction, support system and Instructional & Nurturant Effects)

adalah sebagai temuan mereka dan sebagai jalan untuk mengkomunikasikan

prosedur dasar setiap model dan bagaimana upaya mengimplementasikannya.

Kelima elemen utama tersebut dalam Model Penguatan Pemahaman Moderasi

Beragama Berbasis Karakter Kebangsaan merupakan komponen yang saling

mendukung dalam menciptakan pembelajaran yang inovatif dan efektif.

Tabel 2.3 Elemen Utama Model PPMB Berbasis Karakter Kebangsaan

Elemen

Deskripsi

Syntax
(Langkah-langkah Proses
Pembelajaran)

Mencakup  langkah-langkah  berikut: 1)
Identifikasi Nilai Moderasi Beragama: Siswa
diperkenalkan pada konsep moderasi beragama
seperti toleransi, keadilan, dan keseimbangan. 2)
Pembelajaran di Luar Kelas: Kegiatan di
lingkungan nyata, seperti kunjungan ke tempat
ibadah berbeda, dialog antaragama, atau
observasi budaya. 3) Refleksi dan Diskusi: Siswa
diajak untuk merefleksikan pengalaman mereka
dan berdiskusi untuk memahami bagaimana nilai-
nilai moderasi diterapkan dalam kehidupan nyata.
4) Aksi Nyata: Siswa merancang dan
melaksanakan proyek yang mendukung moderasi
beragama, seperti kampanye toleransi atau
kegiatan lintas agama

Social System
(Sistem Sosial)

Guru berperan sebagai fasilitator, pendamping,
dan pengarah selama kegiatan pembelajaran,
Siswa menjadi pelaku utama yang aktif dalam
proses eksplorasi dan refleksi, dan Interaksi sosial
didasarkan pada kerja sama, saling menghormati,
dan keterbukaan dalam menerima perbedaan.

Principles of Reaction
(Prinsip Reaksi)

Guru memberikan respons yang mendukung
eksplorasi siswa, misalnya dengan memberikan
umpan balik konstruktif selama diskusi, Reaksi
guru difokuskan pada pembentukan sikap positif
terhadap perbedaan dan penyelesaian konflik

- secara damai, dan Guru mendorong siswa untuk

84 Bruce Joyce, Marsha Weil, and Calhoun, Models of Teaching, 1st ed. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

2016).



75

No Elemen Deskripsi

berpikir kritis dan memberikan pendapat
berdasarkan fakta serta nilai moderasi.

Sumber daya meliputi modul moderasi beragama,
buku ajar, media audiovisual, dan panduan
kegiatan di lapangan, Lingkungan belajar
mencakup lokasi-lokasi yang relevan, seperti
tempat ibadah, pusat budaya, atau komunitas
masyarakat lintas agama, dan Dukungan
teknologi seperti aplikasi pembelajaran berbasis
moderasi beragama atau platform diskusi daring
juga dapat dimanfaatkan.

Instructional Effects: Hasil langsung seperti
pemahaman siswa terhadap konsep moderasi
beragama, kemampuan mereka dalam mengenali
dan menghargai perbedaan, serta kemampuan
berkomunikasi lintas budaya dan agama.
Nurturant Effects: Hasil tidak langsung, seperti

Support System
(Sistem Dukungan)

Instructional & Nurturant Effects
5 (Efek Instruksional dan

Peigghan) terbentuknya sikap toleransi, empati, keadilan
sosial, serta  komitmen siswa  dalam
mempromosikan  nilai-nilai  moderasi  di
masyarakat.

2) Sintak Model PPMB

Setelah membahas elemen-elemen utama dalam Model Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama Berbasis Karakter Kebangsaan, langkah
selanjutnya adalah menyusun Draft Sintaks Pengembangan Model Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan. Sintaks
atau urutan langkah-langkah pengembangan model ini penting untuk memberikan
panduan yang jelas dan sistematis dalam penerapannya. Pentingnya langkah-
langkah yang jelas dan sistematis dalam proses ini untuk memastikan validitas dan

reliabilitas model yang dikembangkan®. PPMB berbasis karakter kebangsaan ini

8> Muhammad Naeem et al., “A Step-by-Step Process of Thematic Analysis to Develop a Conceptual
Model in Qualitative Research,” International Journal of Qualitative Methods 22, no. October (2023): 1-
18, https://doi.org/10.1177/16094069231205789.



76

dirancang dengan tujuan untuk memperkuat moderasi beragama, dengan

menanamkan nilai-nilai kebangsaan yang mencerminkan identitas bangsa

Indonesia yang penuh toleransi, inklusif, dan menghargai perbedaan sehingga

tertanamlah nilai nilai perdamaian. Melalui model ini, moderasi beragama tidak

hanya dipahami dalam konteks agama semata, tetapi juga sebagai bagian integral

dari karakter kebangsaan yang mengedepankan persatuan, keadilan, dan

kedamaian dalam kehidupan berbangsa dan bernegara.

Tabel. 2.4 Draft Pengembangan Sintak Model Beyond The Wall ke sintak Model PPMB

Beyond The Wall

Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama

Sintak Deskripsi Sintak Teori Pendukung Deskripsi Tahapan
Tahapan

1. Persiapan Refleksi 1. Identifikasi - Perilaku terhadap | Identifikasi isu sosial

Kontekstual dan | tentang dan Diskusi Moderasi membutuhkan kepekaan dan

Pembentukan konteks sosial Isu Sosial & |- Kebutuhan keterbukaan. Pendekatan

Kesadaran dan Keberagaman Karakter analitis membantu memahami

Sosial keberagaman Kebangsaan akar masalah, sementara diskusi
yang ada di inklusif mendorong refleksi
Masyarakat kritis dan solusi yang

komprehensif. Proses ini juga
mengembangkan empati,
berpikir kritis, dan keterampilan
kolaboratif dalam menghadapi
keberagaman.

2. Stimulasi

- Realitas Perilaku

Stimulasi kesadaran

Kesadaran Moderasi meningkatkan kepekaan
- Kebutuhan individu terhadap isu sosial dan
Karakter keberagaman. Melalui refleksi,
Kebangsaan pengalaman, dan diskusi,
mereka memahami dampak
permasalahan dan
mengembangkan empati.
Dengan kesadaran yang
tumbuh, individu lebih siap
berkontribusi dalam
menciptakan masyarakat
inklusif dan toleran
3. Pemetaan - Refleksi Awal Pemetaan diri membantu
Diri Perilaku Moderasi | individu mengenali peran, nilai,
- Kebutuhan dan bias mereka dalam
Karakter menghadapi isu sosial. Melalui
Kebangsaan refleksi kritis, mereka dapat

memahami potensi serta
tanggung jawabnya dalam
menciptakan lingkungan yang
inklusif dan beragam




77

2. Eksplorasi Berinteraksi 4. Proyek Mini Observasi Proyek Mini Keberagaman
Dunia Nyata langsung Keberagaman Keberagaman mengajak individu menerapkan
dan Dialog dengan Dialog dan pemahaman tentang inklusivitas
Antar Agama berbagai Analisis melalui aksi nyata. Dengan
komunitas dan Dokumentasi merancang proyek kecil,
kelompok Sederhana mereka mengembangkan
agama yang Kebutuhan keterampilan kritis, kolaborasi,
berbeda. Karakter dan empati dalam membangun
Kebangsaan masyarakat harmonis
3. Pembelajaran | Kegiatan nyata |5. Experiential Kegiatan sosial Experiential Learning
Berbasis yang berfokus Learning bersama memperkuat pemahaman
Pengalaman pada Kebutuhan individu melalui pengalaman
perdamaian, Karakter langsung dalam isu
seperti Kebangsaan keberagaman. Dengan
program keterlibatan aktif dalam proyek
pengembangan mini, mereka mengembangkan
komunitas keterampilan berpikir kritis,
atau kegiatan empati, dan kolaborasi. Proses
sosial. ini memungkinkan refleksi
mendalam dan pembelajaran
yang lebih bermakna dalam
menciptakan lingkungan
inklusif..
4. Refleksi dan Refleksi 6. Jurnal Pengalaman Jurnal Refleksi membantu
Penguatan tentang apa Refleksi proses individu mengevaluasi
Pemahaman yang telah pembelajaran pengalaman dan pemahaman
mereka Cara Pandang mereka terhadap keberagaman.
pelajari, baik Moderasi Dengan menulis refleksi,
secara Kebutuhan mereka dapat memperdalam
individu Karakter pemikiran kritis, mengasah
maupun Kebangsaan empati, dan merumuskan
kelompok. langkah konkret untuk
menciptakan lingkungan
inklusif.
7. Integrasi Komitmen Integrasi Nilai Pribadi
Nilai Perilaku Moderasi | membantu individu
Moderasi dan Kebutuhan menyelaraskan pemahaman
Karakter Karakter mereka tentang keberagaman
kebangsaan Kebangsaan dengan nilai-nilai moderasi dan

karakter kebangsaan, seperti
Pancasila dan Bhinneka
Tunggal Tka. Melalui refleksi
diri dan pengalaman langsung,
individu diperkuat untuk
mengembangkan empati,
keterbukaan, dan tanggung
jawab sosial. Hal ini bertujuan
untuk menciptakan lingkungan
yang inklusif, harmonis, dan
saling menghormati, serta
mendorong penerapan prinsip-
prinsip moderasi dan toleransi
dalam kehidupan sehari-hari.




78

5. Aksi Lanjutan
dan Penerapan
Nilai
Perdamaian

Penerapan 8. Monitoring & |- Refleksi Lanjutan | Monitoring & Evaluasi Dampak
tindakan yang Evaluasi Pemahaman memungkinkan individu
lebih luas. Dampak Moderasi menilai efektivitas pengalaman
- Kebutuhan dan aksi mereka dalam
Karakter keberagaman. Dengan refleksi
Kebangsaan dan umpan balik, mereka dapat

mengukur perubahan sikap,
keterampilan, serta dampak
sosial yang dihasilkan, guna
meningkatkan kontribusi dalam

menciptakan lingkungan
inklusif.

Dalam wupaya memperkuat pemahaman moderasi beragama dan
menciptakan masyarakat inklusif, sebuah model pengembangan berbasis karakter
kebangsaan telah dirancang. Model ini merupakan evolusi dari model Beyond the
Wall, yang sebelumnya menekankan pendekatan eksploratif dengan lima sintaks
utama. Model terbaru ini, yaitu Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama
Berdasarkan Karakter Kebangsaan, mengembangkan lima sintaks tersebut
menjadi delapan sintaks yang lebih terstruktur dan komprehensif.

Model awal Beyond the Wall berfokus pada lima sintaks utama untuk
membangun kesadaran sosial dan memperkenalkan keberagaman melalui
interaksi langsung dengan kelompok-kelompok berbeda. Proses seperti refleksi
terhadap konteks sosial, eksplorasi dunia nyata, serta pembelajaran berbasis
pengalaman menjadi dasar bagi individu untuk memahami dinamika sosial dan
peran mereka dalam masyarakat yang majemuk. Pendekatan ini mendorong
individu untuk keluar dari zona nyaman mereka dan terlibat dalam dunia yang
penuh dengan perbedaan, sehingga pemahaman moderasi beragama terbentuk
secara alami melalui pengalaman tersebut.

Namun, dengan meningkatnya kebutuhan untuk memperdalam dan

memperluas pembelajaran, model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama




79

Berdasarkan Karakter Kebangsaan mengalami pengembangan, dengan
penambahan tiga sintaks baru. Sintaks pertama hingga ketiga dalam model ini —
yaitu Persiapan Kontekstual dan Pembentukan Kesadaran Sosial, Stimulasi
Kesadaran, dan Pemetaan Diri bertujuan untuk membantu individu merefleksikan
peran mereka dalam masyarakat, memahami nilai-nilai kebangsaan, serta
mendorong kontribusi mereka dalam menciptakan masyarakat yang inklusif.
Proses refleksi awal dan analisis sosial ini menjadi dasar yang kuat untuk
menumbuhkan sikap empati, berpikir kritis, dan kemampuan berkolaborasi dalam
menghadapi keberagaman.

Selanjutnya, model ini melanjutkan dengan tahapan Eksplorasi Dunia Nyata
dan Dialog Antar Agama, yang mendorong individu untuk berinteraksi dengan
berbagai kelompok agama dan budaya. Proyek mini keberagaman yang dijalankan
pada tahap ini memberikan kesempatan bagi individu untuk mengaplikasikan
pemahaman mereka mengenai keberagaman dalam tindakan nyata. Seluruh
kegiatan ini bertujuan untuk memperkuat keterampilan interpersonal dan
kolaboratif yang sangat penting dalam membangun masyarakat yang harmontis.

Pada tahapan Pembelajaran Berbasis Pengalaman, pemahaman individu
tentang keberagaman diperdalam melalui keterlibatan langsung dalam program
sosial yang berfokus pada perdamaian dan kolaborasi antar-komunitas.
Pengalaman langsung ini menjadi sumber pembelajaran yang berharga,
memungkinkan individu untuk menerapkan nilai-nilai moderasi beragama dalam
kehidupan sehari-hari.

Tahapan berikutnya, Refleksi dan Penguatan Pemahaman, memberikan

kesempatan bagi individu untuk mengevaluasi pengalaman yang telah mereka



80

jalani, baik secara individu maupun kelompok. Proses refleksi ini menjadi kunci
untuk memperdalam pemahaman mereka tentang keberagaman dan moderasi
beragama, serta mengintegrasikan nilai-nilai kebangsaan dalam kehidupan
mereka. Setelah itu, tahapan Integrasi Nilai Pribadi diharapkan membantu
individu untuk menyelaraskan pemahaman mereka mengenai moderasi beragama
dengan nilai-nilai pribadi mereka, serta memperkuat komitmen terhadap perilaku
moderat yang mendukung terciptanya masyarakat yang inklusif.

Akhirnya, model ini diakhiri dengan tahapan Aksi Lanjutan dan Penerapan
Nilai Perdamaian, yang melibatkan proses monitoring dan evaluasi dampak dari
tindakan yang telah diambil. Proses evaluasi ini sangat penting untuk menilai
sejauh mana pengalaman dan aksi yang dilakukan dapat menciptakan perubahan
positif di masyarakat. Evaluasi ini memastikan bahwa dampak sosial yang
dihasilkan berkontribusi dalam menciptakan lingkungan yang lebih inklusif,
moderat, dan damai.

Secara keseluruhan, model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama
Berdasarkan Karakter Kebangsaan ini menawarkan pendekatan yang lebih
mendalam dalam membangun pemahaman serta keterampilan yang diperlukan
untuk hidup dalam masyarakat yang beragam. Melalui sintaks-sintaks yang lebih
terstruktur dan komprehensif, individu tidak hanya dilatih untuk memahami
perbedaan, tetapi juga untuk mengintegrasikan nilai-nilai moderasi dan
kebangsaan dalam tindakan mereka sehari-hari. Model ini bertujuan untuk

menciptakan masyarakat yang lebih inklusif, harmonis, dan penuh toleransi.



81

Berdasarkan sintaks pengembangan Model Penguatan Pemahaman
Moderasi Beragama (PPMB) berbasis karakter kebangsaan, ada beberapa teori
yang digunakan model pembelajaran ini adalah:

a. Teori Konstruktivisme (Vygotsky, Piaget)

Dalam tahap Identifikasi dan Diskusi Isu Sosial & Keberagaman,
pendekatan analitis yang digunakan untuk memahami akar masalah dan diskusi
yang inklusif sangat relevan dengan teori konstruktivisme. Vygotsky menekankan
pentingnya interaksi sosial dalam membangun pengetahuan dan keterampilan.
Konsep scaffolding dan pembelajaran kolaboratif sangat relevan dengan
pembahasan mengenai diskusi sosial dan pembelajaran inklusif®*, dan Vygotsky
menunjukkan bahwa bahasa adalah alat penting dalam perkembangan pemikiran
kritis dan reflektif*”. Sedangkan Piaget menjelaskan bagaimana konstruksi
pengetahuan terjadi melalui interaksi individu dengan dunia sekitar. Ia
mengemukakan bahwa pengalaman sosial dan pengamatan langsung adalah dasar
dari perkembangan kognitif. Proses diskusi sosial yang inklusif dan partisipatif
adalah alat penting dalam mengembangkan penalaran logis dan pemahaman
empatik, yang sesuai dengan konsep Piaget tentang pembelajaran melalui
interaksi dan eksplorasi®. Dan Piaget berpendapat bahwa pengetahuan
berkembang melalui pengalaman konkret, dan bagaimana individu belajar melalui
interaksi sosial dengan orang lain dan lingkungan mereka. Konsep Piaget tentang

konstruktivisme sosial memperlihatkan bahwa pembelajaran bukan hanya hasil

86 | S Vygotsky and M Cole, Mind in Society: Development of Higher Psychological Processes (United
States of America: Harvard University Press, 1978), https://books.google.co.id/books?id=RxjjUefze_oC.

87 Lev Vygotsky, Thought and Language, A Companion to the Philosophy of Mind (Cambridge, MA,
Amerika Serikat: MIT Press, 1934), https://doi.org/10.7591/9781501741319-004.
88 Jean Piaget, The Psychology of Intelligence (Paris, Prancis: Taylor & Francis, 1950).



82

dari pengalaman individu, tetapi juga hasil dari diskusi dan kolaborasi dengan
orang lain, yang relevan dengan penguatan pemahaman moderasi beragama®.
Kesimpulannya teori ini menekankan pentingnya pengalaman sosial dan
kolaborasi dalam proses pembelajaran. Melalui diskusi sosial, individu dapat
mengembangkan empati dan keterampilan berpikir kritis, yang sejalan dengan
tujuan menguatkan pemahaman mengenai moderasi beragama.

b. Teori Pembelajaran Sosial (Bandura)

Pada bagian Pemetaan Diri dan Proyek Mini Keberagaman, teori
pembelajaran sosial sangat terkait karena menekankan pentingnya belajar melalui
observasi dan pengalaman sosial. Dalam konteks ini, proyek yang berfokus pada
keberagaman memungkinkan individu untuk belajar dari pengalaman mereka dan
melakukan refleksi sosial yang memperdalam pemahaman dan perilaku mereka
terkait moderasi beragama. Teori Kognitif Sosial (Social Cognitive Theory), yang
mengintegrasikan konsep pembelajaran sosial dengan kognisi individu. Bandura
menekankan bahwa perilaku manusia adalah hasil dari interaksi antara individu,
perilaku, dan lingkungan sosial mereka. ini relevan dengan proyek mini
keberagaman, karena proyek tersebut memungkinkan individu untuk belajar dari
interaksi sosial dan pengalaman kelompok, serta melakukan refleksi tentang
perilaku mereka dalam konteks keberagaman®.

c. Teori Refleksi (Dewey)
Di tahap Jurnal Refleksi, teori refleksi dari Dewey digunakan untuk

menjelaskan bagaimana individu mengevaluasi pengalaman mereka dalam

89 Jean Piaget, The Child’s Conception of the World, ed. Joan and Andrew (London dan New York: Paladin,
1926), https://doi.org/10.2307/1414262.

% Bandura A, “Social Foundations of Thought and Action,” The Health Psychology Reader (USA: Prentice-
Hall, 1986).



83

memahami keberagaman. Refleksi ini memungkinkan mereka untuk mengasah
pemikiran kritis serta mengembangkan komitmen terhadap perilaku moderasi
beragama. Proses berpikir reflektif, yang Dewey anggap sebagai proses yang
penting dalam pendidikan dan pembelajaran. Refleksi adalah alat untuk
pemecahan masalah, dan menurut Dewey, berpikir reflektif melibatkan evaluasi
terhadap pengalaman dan pengetahuan yang dimiliki, serta memungkinkan
seseorang untuk mengembangkan pemahaman yang lebih dalam tentang topik
yang dipelajari, seperti keberagaman®'. Dewey berpendapat bahwa pendidikan
adalah proses reflektif, di mana individu menguji pengalaman mereka untuk
mengembangkan pemahaman yang lebih dalam tentang dunia. Refleksi ini
memungkinkan individu untuk menganalisis dan menilai pengalaman mereka,
yang sangat relevan dalam tahap pemahaman keberagaman dan moderasi
beragama®.

d. Teori Pembelajaran Experiential (Kolb)

Pada tahap Experiential Learning, teori Kolb sangat relevan karena teori ini
mengutamakan pembelajaran yang diperoleh melalui pengalaman langsung.
Melalui keterlibatan dalam Experiential Learning, individu dapat memperoleh
pengalaman yang mendalam dan melakukan refleksi untuk memperkuat
pemahaman mereka tentang keberagaman dan moderasi beragama. Kolb
mengemukakan bahwa pembelajaran terjadi melalui siklus empat tahap:
pengalaman konkret, refleksi, konseptualisasi abstrak, dan eksperimen aktif.

Dalam konteks Experiential Learning, individu mengalami pengalaman langsung

1 Jhon Dewey, How Do We ‘Think’? (New York: DigiCat, 2022),
https://doi.org/10.1002/9780470773260.ch3.
92 Dewey, Democracy and Education.



84

yang mendorong mereka untuk merefleksikan pengalaman tersebut dan kemudian
mengembangkan pemahaman yang lebih dalam tentang keberagaman dan
moderasi beragama®. Kesimpulannya Kolb menggambarkan bagaimana individu
dapat mengasimilasi pengalaman mereka untuk memperkaya pengetahuan dan
keterampilan mereka, yang sangat relevan dengan pembelajaran tentang moderasi
beragama dalam situasi yang penuh dengan keberagaman. Dan Kolb
menunjukkan bahwa gaya pembelajaran yang berbeda mempengaruhi cara orang
mengolah pengalaman mereka, dan ini bisa sangat membantu dalam memahami
bagaimana individu mengembangkan pemahaman tentang moderasi beragama®*.

e. Teori Kecerdasan Emosional (Goleman)

Dalam proses seperti Stimulasi Kesadaran dan Integrasi Nilai Pribadi,
kecerdasan emosional memainkan peran penting. Kecerdasan emosional
mencakup pengelolaan perasaan dan pengembangan empati, yang memungkinkan
individu untuk lebih sadar akan diri mereka dan lebih siap berkontribusi dalam
membangun masyarakat yang inklusif dan toleran. Goleman mengemukakan
bahwa kecerdasan emosional melibatkan lima komponen utama: kesadaran diri,
pengelolaan emosi, motivasi, empati, dan keterampilan sosial. Dalam konteks
stimulasi kesadaran dan integrasi nilai pribadi, kecerdasan emosional memainkan
peran besar dalam membantu individu mengenali dan mengelola perasaan mereka,
yang sangat penting untuk membangun kesadaran diri dan komitmen terhadap
keberagaman®. Sehingga Kecerdasan emosional memungkinkan individu untuk

mengelola perasaan mereka, serta mengembangkan empati, yang membuat

93 Kolb, Experiential Learning: Experience as The Source of Learning and Development.
9 David A Kolb and Alice Y Kolb, The Kolb Learning Style Inventory (Boston: MA: Hay Resources Direct,

2007).

9 Danel. Goleman, Emotional Intelligence: Why It Can Matter More than IQ (Bloomsbury, 1996).



85

mereka lebih siap untuk berkontribusi dalam membangun masyarakat yang lebih
inklusif dan toleran. Ini sejalan dengan pentingnya kesadaran diri dalam proyek
keberagaman dan moderasi beragama.

3) Peta Konsep Model PPMB Berbasih Karakter Kebangsaan

OKWAH ISLAMy 4,

MODEL PENGUATAN
PEMAHAMAN
MODERAS!
BERAGAMA

Gambar 2.1 Peta Kosep Model PPMB Berbasis Karakter Kebangsaan

a. Di tengah peta konsep, ada Model Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama yang menjadi inti dari seluruh proses ini. Model ini
mencakup beberapa elemen atau tahap yang saling berhubungan untuk

mengembangkan pemahaman dan perilaku moderasi beragama
b. Pada baris lingkaran ke dua terdapat sintak atau tahapan model
pembelajaran penguatan pemahaman moderasi beragama, berikut

tahapan dari model PPMB:

1) Identifikasi dan Diskusi Isu Sosial & Keberagaman: Identifikasi
isu sosial membutuhkan kepekaan dan keterbukaan. Pendekatan

analitis membantu memahami akar masalah, sementara diskusi



2)

3)

4)

5)

86

inklusif mendorong refleksi kritis dan solusi yang
komprehensif. Proses ini juga mengembangkan empati, berpikir
kritis, dan keterampilan kolaboratif dalam menghadapi
keberagaman.

Stimulasi Kesadaran: Stimulasi kesadaran meningkatkan
kepekaan individu terhadap isu sosial dan keberagaman.
Melalui refleksi, pengalaman, dan diskusi, mereka memahami
dampak permasalahan dan mengembangkan empati. Dengan
kesadaran yang tumbuh, individu lebih siap berkontribusi dalam
menciptakan masyarakat inklusif dan toleran.

Pemetaan Diri: Pemetaan diri membantu individu mengenali
peran, nilai, dan bias mereka dalam menghadapi isu sosial.
Melalui refleksi kritis, mereka dapat memahami potensi serta
tanggung jawabnya dalam menciptakan lingkungan yang
inklusif dan beragam.

Proyek Mini Keberagaman: Proyek Mini Keberagaman
mengajak  individu menerapkan pemahaman tentang
inklusivitas melalui aksi nyata. Dengan merancang proyek
kecil, mereka mengembangkan keterampilan kritis, kolaborasi,
dan empati dalam membangun masyarakat harmonis.
Experiential Learning: Experiential Learning memperkuat
pemahaman individu melalui pengalaman langsung dalam isu
keberagaman. Dengan keterlibatan aktif dalam proyek mini,

mereka mengembangkan keterampilan berpikir kritis, empati,



6)

7)

8)

87

dan kolaborasi. Proses ini memungkinkan refleksi mendalam
dan pembelajaran yang lebih bermakna dalam menciptakan
lingkungan inklusif.

Jurnal Refleksi: Jurnal Refleksi membantu individu
mengevaluasi pengalaman dan pemahaman mereka terhadap
keberagaman. Dengan menulis refleksi, mereka dapat
memperdalam pemikiran kritis, mengasah empati, dan
merumuskan langkah konkret untuk menciptakan lingkungan
inklusif.

Integrasi Nilai Pribadi: Integrasi Nilai Pribadi membantu
individu menyelaraskan pemahaman mereka tentang
keberagaman dengan nilai-nilai moderasi dan karakter
kebangsaan, seperti Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika.
Melalui refleksi diri dan pengalaman langsung, individu
diperkuat untuk mengembangkan empati, keterbukaan, dan
tanggung jawab sosial. Hal ini bertujuan untuk menciptakan
lingkungan yang inklusif, harmonis, dan saling menghormati,
serta mendorong penerapan prinsip-prinsip moderasi dan
toleransi dalam kehidupan sehari-hari.

Monitoring & Evaluasi Dampak: Monitoring & Evaluasi
Dampak memungkinkan individu menilai efektivitas
pengalaman dan aksi mereka dalam keberagaman. Dengan
refleksi dan umpan balik, mereka dapat mengukur perubahan

sikap, keterampilan, serta dampak sosial yang dihasilkan, guna



88

meningkatkan kontribusi dalam menciptakan lingkungan

inklusif.

c. Pada baris lingkaran ke tiga terdapat 4 indikator moderasi beragama:

1)

2)

3)

Komitmen Kebangsaan: Komitmen kebangsaan merupakan
indikator yang sa ngat penting untuk melihat sejauh mana cara
pandang, sikap, dan praktik beragama seseorang berdampak
pada kesetiaan terhadap konsensus dasar kebangsaan, terutama
terkait dengan penerimaan Pancasila sebagai ideologi ne gara,
sikapnya terhadap tantangan ideologi yang berlawan an dengan
Pancasila, serta nasionalisme. Sebagai bagian dari komitmen
kebangsaan adalah penerimaan terhadap prinsipprinsip
berbangsa yang tertuang dalam Kons titusi UUD 1945 dan
regulasi di bawahnya

Toleransi: Toleransi merupakan sikap untuk memberi ruang dan
tidak mengganggu hak orang lain untuk berkeyakinan,
mengekspresikan keyakinannya, dan menyampaikan pen dapat,
meskipun hal tersebut berbeda dengan apa yang kita yakini.
Dengan demikian, toleransi mengacu pada sikap ter buka,
lapang dada, sukarela, dan lembut dalam menerima perbedaan.
Toleransi selalu disertai dengan sikap hormat, menerima orang
yang berbeda sebagai bagian dari diri kita, dan berpikir positif.
Antikekerasan: Sebagai penolakan terhadap segala bentuk
kekerasan yang digunakan untuk mencapai tujuan sosial atau

politik, termasuk kekerasan fisik, verbal, dan ideologis yang



4)

89

mengatasnamakan agama. Kekerasan ini sering terkait dengan
radikalisme yang bertujuan mengubah sistem sosial dan politik
dengan cara ekstrem, yang bertentangan dengan prinsip
moderasi beragama. Moderasi beragama mengajak untuk
menghindari ekstremisme dan kekerasan dalam upaya
mempromosikan perubahan, dengan menekankan pentingnya
dialog, toleransi, dan penghormatan terhadap kehidupan
bersama dalam keberagaman.

Akomodatif terhadap kebudayaan local: Digunakan untuk
melihat sejauh mana kesediaan untuk menerima praktik amaliah
keagamaan yang mengakomodasi kebudayaan lokal dan tradisi.
Orangorang yang moderat memiliki kecenderungan lebih ramah
dalam penerimaan tradisi dan budaya lokal da lam perilaku
keagamaannya, sejauh tidak bertentangan de ngan pokok ajaran
agama. Tradisi keberagamaan yang tidak kaku, antara lain,
ditandai dengan kesediaan untuk meneri ma praktik dan
perilaku beragama yang tidak sematamata menekankan pada
kebenaran normatif, melainkan juga me nerima praktik
beragama yang didasarkan pada keutamaan, tentu, sekali lagi,
sejauh praktik itu tidak bertentangan de ngan hal yang prinsipil
dalam ajaran agama. Sebaliknya, ada juga kelompok yang

cenderung tidak akomodatif terhadap tradisi dan kebudayaan,



90

karena mempraktikkan tradisi dan budaya dalam beragama akan
dianggap sebagai tindakan yang mengotori kemurnian agama®.
d. Pada Baris lingkaran ke empat terdapat tiga Karakter kebangsaan, yaitu:
1) Ukhuwwah Islamiyyah: adalah bentuk solidaritas yang harus
dimiliki oleh umat Islam sebagai sesama Muslim, dengan tujuan
mempererat persatuan umat Islam dalam bingkai ajaran Islam.
2) Ukhuwwah Wathaniyyah: mengajarkan bahwa persaudaraan
tidak hanya terbatas pada sesama Muslim, tetapi juga kepada
sesama warga negara Indonesia. Persaudaraan ini menjadi
landasan dalam membangun rasa cinta terhadap bangsa dan
negara Indonesia, tanpa membedakan perbedaan agama atau
suku
3) Ukhuwwah Basyariyyah: mengingatkan bahwa semua manusia
adalah saudara, tanpa memandang agama atau ras. Hal ini
sejalan dengan ajaran universalitas dalam Islam yang
menekankan nilai-nilai  kemanusiaan dan kesejahteraan
bersama®’.
5. Karakter Kebangsaan
Trilogi Ukhuwwah KH Achmad Siddiq sangat layak dikaji bukan hanya
sebagai etika persaudaraan, tetapi sebagai fondasi konseptual karakter kebangsaan
Indonesia yang berakar pada ajaran Islam dan sekaligus responsif terhadap realitas

kemajemukan nasional. Dengan kata lain, trilogi ini menggeser wacana

9 Kementrian Agama RI, Moderasi Beragama.

97 Muchamad Saiful Muluk, Rika Wahyuni Tambunan, and Ardiansyah Bagus Suryanto, “NAHDLATUL
ULAMA AND THE TRILOGY OF BROTHERHOQD,” Lisyabab : Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 2023,
https://doi.org/10.58326/jurnallisyabab.v4i1.154.



91

nasionalisme dari sekadar loyalitas politis menjadi proyek pembentukan karakter
kolektif yang menyeimbangkan iman, kebangsaan, dan kemanusiaan®®. Konsep
Karakter Kebangsaan yang diusung oleh KH Achmad Siddiq adalah usaha untuk
menghubungkan ajaran Islam dengan semangat nasionalisme Indonesia, di tengah
keberagaman yang menjadi ciri khas bangsa ini. Menurut beliau, persatuan umat
Islam dan masyarakat Indonesia tidak hanya dibangun atas dasar prinsip agama,
tetapi juga berlandaskan kesadaran kolektif akan pentingnya menjaga kedamaian
dan kerukunan dalam keberagaman. Dalam kerangka ini, ukhuwwah tidak
berhenti sebagai wacana normatif, tetapi menjadi habitus: cara melihat sesama
warga dan sesama manusia yang kemudian membentuk sikap politik, sosial, dan
kultural yang menjunjung persatuan.

Salah satu kontribusi terbesar beliau adalah pengembangan Trilogi
Ukhuwwah, yang terdiri dari Ukhuwwah Islamiyyah, Ukhuwwah Wathaniyyah,
dan Ukhuwwah Basyariyyah. Ketiga prinsip ini tidak hanya mengajarkan
pentingnya persaudaraan antar umat Islam, tetapi juga memperluas pemahaman
persaudaraan tersebut untuk mencakup seluruh umat manusia, sambil
menekankan pentingnya persatuan bangsa Indonesia demi mencapai
kemaslahatan bersama. Ketika trilogi ini diinternalisasi sebagai nilai hidup, ia
membentuk profil karakter kebangsaan yang religius, nasionalis, dan humanis
sekaligus sebuah kombinasi yang sangat dibutuhkan di tengah menguatnya politik

identitas eksklusif.

98 Ali Mursyid Azisi and Agoes Moh. Moefad, “NU AND NATIONALISM: A Study of KH. Achmad Shiddiq’s
Trilogy of Ukhuwah as an Effort to Nurture Nationalism Spirit of Indonesian Muslims.”



92

Konsep Karakter Kebangsaan yang diusung oleh KH Achmad Siddiq adalah
usaha untuk menghubungkan ajaran Islam dengan semangat nasionalisme
Indonesia, di tengah keberagaman yang menjadi ciri khas bangsa ini. Menurut
beliau, persatuan umat Islam dan masyarakat Indonesia tidak hanya dibangun atas
dasar prinsip agama, tetapi juga berlandaskan kesadaran kolektif akan pentingnya
menjaga kedamaian dan kerukunan dalam keberagaman®. KH Achmad Siddigq,
seorang cendekiawan Islam, pemikir, dan tokoh pemimpin terkemuka,
mengembangkan sebuah kerangka konseptual yang menggabungkan perspektif
nasional dan agama, terutama melalui Trilogi Ukhuwwah'®. Filsafat beliau
menyatukan pemikiran Islam dengan nasionalisme Indonesia, dengan tujuan
mempromosikan persatuan, penghormatan, dan perdamaian di berbagai
komunitas. Konsep ini tidak hanya berakar pada ajaran Islam, tetapi juga selaras
dengan nilai pluralisme yang tercermin dalam masyarakat Indonesia.

Trilogi Ukhuwwabh terdiri dari tiga prinsip utama:

1. Ukhuwwah Islamiyyah (Persaudaraan Islam): Meneckankan pentingnya
persatuan umat Islam, konsep ini menekankan solidaritas dan kerjasama antar
umat Islam berdasarkan keyakinan yang sama, sebagaimana tercantum dalam
ajaran Al-Qur’an dan Hadis.

2. Ukhuwwah Wathaniyyah (Persaudaraan Kebangsaan): Prinsip ini
mengajak persatuan di antara warga negara Indonesia, tanpa memandang latar
belakang etnis, agama, atau budaya mereka. Ini mendorong rasa nasionalisme

yang mendalam dan komitmen terhadap kesejahteraan bangsa secara

9 Muhammad Faiz, “Legasi KH Achmad Siddiq Bagi Umat Islam, Negara Dan Bangsa Indonesia,” 2021, 1—
19, https://www.republika.co.id/berita/dunia-islam/khazanah/13/01/11/mggowj-kh-achmad-shiddig-.
100 Ali Mursyid Azisi and Agoes Moh. Moefad, “NU AND NATIONALISM: A Study of KH. Achmad Shiddig’s
Trilogy of Ukhuwah as an Effort to Nurture Nationalism Spirit of Indonesian Muslims.”



93

keseluruhan, sambil menghargai keberagaman yang ada dalam masyarakat
Indonesia.

3. Ukhuwwah Basyariyyah (Persaudaraan Kemanusiaan): Komponen
terakhir dari trilogi ini mengajukan bahwa persaudaraan juga melampaui
batas negara, mengedepankan hak asasi manusia universal dan saling
menghormati antar semua orang, tanpa memandang agama atau kebangsaan
mereka'®’.

Pemikiran KH Achmad Siddiq mengenai nasionalisme sangat erat kaitannya
dengan keyakinan agamanya. Beliau percaya bahwa Pancasila, sebagai dasar
negara Indonesia, sepenuhnya sejalan dengan prinsip-prinsip Islam. Pancasila
bukan dilihat sebagai ideologi yang bertentangan dengan Islam, tetapi sebagai
kesepakatan bersama yang mengandung nilai-nilai universal yang sesuai dengan
ajaran Islam. Pemikiran ini sangat penting pada masa pemerintahan Orde Baru,
ketika Pancasila dijadikan dasar tunggal bagi organisasi politik. KH Achmad
Siddiq berusaha merukunkan kebijakan pemerintah dengan nilai-nilai yang ada
dalam komunitas Islam, untuk memastikan bahwa Pancasila diterima tanpa
mengorbankan prinsip-prinsip ajaran Islam. Pemikiran beliau tidak hanya bersifat
teoretis, tetapi juga memiliki dampak yang berkelanjutan dalam dunia praktis,
terutama di dalam Nahdlatul Ulama (NU), organisasi Islam terbesar di Indonesia.
Lewat kepemimpinan beliau, NU tetap fokus pada peranannya sebagai organisasi
sosial keagamaan dan tidak terlibat dalam politik praktis, dengan menjaga

integritas spiritual anggotanya dan menghindari manipulasi politik*®.

101 Ali Mursyid Azisi and Agoes Moh. Moefad.
102 Nur Sidik, “Tasawuf Nusantara: Pemikiran Tasawuf KH. Ahmad Siddiq Jember,” Esoterik, 2018,
https://doi.org/10.21043/esoterik.v4i1.4499.



94

Warisan pemikiran KH Achmad Siddiq terus hidup dan bergaung di
Indonesia hingga saat ini. Penekanan beliau pada pluralisme, toleransi, dan
persatuan bangsa menjadi prinsip-prinsip yang sangat relevan dalam diskusi-
diskusi kontemporer mengenai identitas nasional dan kerukunan beragama.
Konsep Trilogi Ukhuwwah yang beliau kembangkan memberi wawasan penting
tentang bagaimana agama dan nasionalisme bisa saling mendukung, bukannya
saling bertentangan. Pemikiran ini merupakan salah satu legasi terbesar KH
Achmad Siddiq, yang dapat terus menginspirasi umat Islam, bangsa Indonesia,
dan dunia internasional dalam menjaga harmoni di tengah keragaman.

KH Ahmad Siddiq mengajarkan bahwa Ukhuwwah Islamiyyah adalah
bentuk solidaritas yang harus dimiliki oleh umat Islam sebagai sesama Muslim,
dengan tujuan mempererat persatuan umat Islam dalam bingkai ajaran Islam.
Solidaritas ini berfokus pada kepedulian, saling membantu, dan menjaga
keharmonisan antar sesama Muslim, sehingga tercipta rasa kebersamaan yang
kuat. Selanjutnya, Ukhuwwah Wathaniyyah mengajarkan bahwa persaudaraan
tidak hanya terbatas pada sesama Muslim, tetapi juga kepada sesama warga negara
Indonesia. Konsep ini menekankan pentingnya rasa cinta tanah air dan persatuan
nasional, yang berlandaskan pada kebersamaan sebagai sesama anak bangsa,
tanpa memandang perbedaan agama, suku, atau latar belakang. Sementara itu,
Ukhuwwah Basyariyyah mengingatkan bahwa semua manusia adalah saudara,
tanpa memandang agama atau ras. Ini sejalan dengan ajaran universalitas dalam
Islam yang menekankan nilai-nilai kemanusiaan dan kesejahteraan bersama.
Dengan demikian, konsep trilogi Ukhuwwah yang diperkenalkan oleh KH Ahmad

Siddiq bertujuan untuk membangun semangat nasionalisme yang inklusif, yang



95

menghargai perbedaan, dengan tujuan bersama untuk kemaslahatan umat
manusia'®.

Dengan pemikiran beliau yang mendalam, KH Achmad Siddiqg memberikan
kita pandangan yang sangat berharga tentang bagaimana membangun sebuah
bangsa yang toleran, inklusif, dan bersatu, sambil tetap berpegang teguh pada
nilai-nilai agama yang luhur.

Trilogi Ukhuwwah KH Achmad Siddiq, sebagaimana dielaborasi secara
mendalam dalam kajian monumentalnya Pemikiran Kebangsaan KH. Ahmad
Siddiq dan Pemikiran KH. Achmad Siddiq Tentang Tajdid dan Pancasila (1947-
1991) bukan sekadar doktrin persaudaraan, melainkan arsitektur intelektual yang
menjembatani teologi Islam dengan dinamika kebangsaan Indonesia pasca-
kemerdekaan. Dengan pendekatan historis-kritis yang teliti, mengungkap
bagaimana KH. Achmad Siddiq merancang trilogi ini sebagai respons terhadap
ketegangan antara aspirasi Islam politik dan konsensus Pancasila, menjadikannya
fondasi karakter kebangsaan yang mampu menyerap pluralisme tanpa
mengorbankan esensi keislaman'%.

Integrasi trilogi ini dengan teori moderasi beragama, sebagaimana dalam

kerangka wasatiyyah Kamali'®

, memperkaya analisis menjadi lebih tajam:
Ukhuwwah Wathaniyyah secara eksplisit merealisasikan komitmen kebangsaan
sebagai indikator moderasi, sementara Basyariyyah menangkal ekstremisme

dengan menegaskan batas kemanusiaan atas nama agama. Pemikiran KH.

Achmad Siddiq ini bukan oportunisme politik NU, melainkan hermeneutika syar’i

103 Muluk, Tambunan, and Suryanto, “NAHDLATUL ULAMA AND THE TRILOGY OF BROTHERHOOD.”

104 Wildani Hefni dkk, Visi Kebangsaan Kiai Haji Achmad Siddiq Dalam Paradigma Keilmuan UIN KHAS
Jember, ed. Wildani Hefni (Yogyakarta: Bildung Nusantara, 2021).

105 Mohammad Hashim Kamali, The Middle Path of Moderation in Islam.



96

yang kritis terhadap ghuluw baik ultra-konservatif yang menolak Pancasila

maupun liberal yang meminggirkan agama dari kehidupan public*®.

106 Wildani Hefni dkk, Visi Kebangsaan Kiai Haji Achmad Siddig Dalam Paradigma Keilmuan UIN KHAS
Jember.



BAB III

METODE PENELITIAN DAN PENGEMBANGAN

A. Model Penelitian dan Pengembangan

Model pembelajaran Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama
dikembangkan menggunakan Penelitian RnD dengan pendekatan model Plomp, yang
terdiri dari tiga tahap utama: Preliminary Research (penelitian pendahuluan),
Development or Prototyping (pengembangan atau pembuatan prototipe), dan
Assessment (penilaian). Pendekatan ini dirancang untuk memastikan pengembangan
model pembelajaran yang terstruktur, berbasis data, dan relevan dengan kebutuhan
peserta didik serta konteks Pendidikan 7.

Pada tahap Preliminary Research, fokus utamanya adalah mengidentifikasi
kebutuhan, masalah, dan potensi yang ada melalui analisis menyeluruh serta kajian
literatur. Langkah ini juga mencakup pengumpulan informasi tentang karakteristik
peserta didik untuk memastikan model yang dikembangkan dapat diterapkan secara
efektif. Tahap berikutnya, Development or Prototyping, melibatkan pembuatan
rancangan awal model pembelajaran yang kemudian diimplementasikan menjadi
prototipe nyata. Validasi oleh para ahli dilakukan untuk mengevaluasi kesesuaian
model dengan teori pendidikan dan kebutuhan yang telah diidentifikasi. Uji coba
dalam skala kecil juga menjadi bagian penting pada tahap ini untuk menguji

kelayakan awal dan mendapatkan umpan balik untuk perbaikan.

107 Tjeerd Plomp and Nienke Nieveen, Educational Design Research, Netherlands Institute for Curriculum
Development: SLO, 2013, http://www.eric.ed.gov/ERICWebPortal/recordDetail?accno=EJ815766.

97



98

Tahap terakhir, yaitu Assessment, bertujuan untuk mengevaluasi efektivitas
dan dampak model pembelajaran yang telah dikembangkan. Pengujian dilakukan
dalam skala lebih besar untuk mengukur keberhasilan model dalam mencapai tujuan
pembelajaran. Evaluasi formatif dan sumatif digunakan untuk mengidentifikasi
kekuatan, kelemahan, serta potensi penyempurnaan model sebelum
diimplementasikan secara luas. Ketiga tahap ini saling terhubung dan saling
mendukung untuk memastikan bahwa model pembelajaran yang dihasilkan tidak
hanya efektif, tetapi juga inovatif, sesuai kebutuhan peserta didik, dan relevan dengan
tantangan pendidikan di masa kini. Pendekatan iteratif ini memungkinkan
penyempurnaan model secara berkelanjutan sehingga dapat memberikan dampak
positif yang maksimal dalam proses pembelajaran.

. Prosedur Penelitian dan Pengembangan

Penelitian menggunakan penelitian pengembangan (Research and Development).
Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk mengembangkan model pembelajaran
Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) yang berbasis Karakter
Kebangsaan dalam Meningkatkan Pemahaman Moderasi siswa. Pengembangan model
PPMB menggunakan Model Plomp yang terdiri dari tiga tahapan utama dilakukan secara
sistematis. Pada tahap Preliminary Research (Penelitian Pendahuluan), dilakukan analisis
kebutuhan, identifikasi masalah pembelajaran, dan penetapan tujuan serta karakteristik
peserta didik, guna memastikan Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB)
relevan dalam Aktualisasi Nilai-nilai karakter toleransi siswa disekolah. Tahap Development
or Prototyping (Pengembangan atau Pembuatan Prototipe) mencakup perancangan, realisasi,
dan pengujian prototipe model yang melibatkan pengembangan bahan ajar, media

pembelajaran, dan instrumen evaluasi, diikuti dengan uji coba terbatas untuk mendapatkan

umpan balik dan revisi. Tahap terakhir, Assessment (Penilaian), melibatkan implementasi



99

model pada skala lebih luas untuk mengukur efektivitasnya melalui evaluasi sumatif,
sekaligus mendiseminasikan model agar dapat diterapkan secara praktis di berbagai
konteks pembelajaran. Proses ini memastikan model PPMB dikembangkan secara valid,
efektif, dan mudah digunakan. Setelah model ini dikembangkan, penelitian eksperimen akan
dilaksanakan untuk mengukur efektifitas penerapan model terhadap nilai-nilai karakter

toleransi siswa.

Tabel 3.1 Langkah Tiga Tahapan Utama Pengembangan Model PPMB melalui RnD Model
Plomp

Tahapan Kriteria Deskripsi Singkat Aktivitas

Kebutuhan khusus dalam pembelajaran
Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama untuk peserta didik dan
Analisis kebutuhan  institusi yang terkait dengan pendidikan
moderasi beragama mencakup upaya
untuk mengintegrasikan nilai-nilai seperti
penguatan pemahaman Moderasi

Mengkaji  kendala dalam  metode

Preliminary Research Analisis masalah p.embelajaran yang ada, baik. dari sisi
(Penelitian siswa, guru, maupun lingkungan
Pendahuluan): pembelajaran.
Langkah ini bertujuan
untuk memastikan Menggali teori, konsep, dan model
dasar yang kuat bagi Kajian literatur pembelajaran  yang relevan  untuk
pengembangan model membangun landasan konseptual.

Penguatan Pemahaman

Moderasi Beragama Mengidentifikasi  karakteristik  target

Identifikasi peserta didik, termasuk latar belakang,

karakteristik kemampuan, dan kebutuhan khusus,

peserta didik untuk memastikan kesesuaian model yang
dikembangkan.

Merumuskan tujuan penelitian yang
spesifik, terukur, relevan, dan terarah

Penetapan tujuan  sebagai dasar pengembangan model "
Penguatan Pemahaman  Moderasi
Beragama."




100

Tahapan Kriteria

Pengembangan
prototipe

Realisasi prototipe
Development or

Prototyping
(Pengembangan atau

Deskripsi Singkat Aktivitas

Menyusun kerangka model Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama,
termasuk langkah-langkah pembelajaran,
strategi pengajaran, media pembelajaran,

dan alat evaluasi. Prototipe awal
mencakup desain  konseptual  dan
operasional.

Mengembangkan  prototipe  menjadi
produk  konkret, seperti  modul
pembelajaran berbasis Penguatan

Pemahaman Moderasi Beragama, lembar
kerja siswa, panduan guru (modul ajar),
dan buku guru.

Pembuatan
Prototipe):
Tahap ini melibatkan
perancangan,
pembuatan, dan

Validasi Ahli

Memvalidasi prototipe oleh para ahli
untuk menilai kualitas konten, desain, dan
kualitas teknis dari prototipe terkait
kepraktisan, efektivitas, dan efisiensi
model secara teoritis.

pengujian model dalam
skala kecil

Uji Coba Terbatas

Mengimplementasikan prototipe pada
kelompok kecil siswa untuk
mengumpulkan  data awal terkait
kepraktisan, efektivitas, dan efisiensi
model.

Evaluasi formatif

Menggunakan umpan balik dari uji coba
untuk mengidentifikasi kekuatan dan
kelemahan model.

Revisi Akhir Model

Melakukan perbaikan berdasarkan hasil
evaluasi untuk memastikan model siap
diterapkan pada skala lebih luas.

Implementasi Skala
Penuh

Menerapkan model Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama dalam
kelas yang lebih luas atau institusi
pendidikan untuk menguji efektivitasnya
dalam konteks nyata.

Assessment
(Penilaian):
Tahap ini bertujuan
untuk mengevaluasi
keberhasilan dan
dampak model

Evaluasi sumatif

Menilai keberhasilan model PPMB dalam
mencapai tujuan pembelajaran, khususnya
peningkatan keterampilan berpikir lateral
siswa. Data dikumpulkan melalui
pendidikan  evaluasi,  seperti tes,
observasi, dan wawancara.

Rekomendasi
penerapan

Menyusun panduan atau rekomendasi
bagi guru dan institusi untuk mengadopsi
model  PPMB' ' ‘dalam = pembelajaran
mereka.



101

Tahapan Kriteria Deskripsi Singkat Aktivitas

Membagikan hasil pengembangan kepada
komunitas pendidikan melalui seminar,
publikasi, atau pelatihan untuk
memperluas penerapan model PPMB.

Diseminasi model

Pengembangan model pembelajaran Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama dengan menerapkan model Plomp dilakukan melalui proses sistematis
yang terdiri atas tiga tahap utama, yaitu Preliminary Research, Development or
Prototyping, dan Assessment. Ketiga tahap ini saling terintegrasi untuk menghasilkan
model pembelajaran yang relevan, efektif, dan praktis. Tahap Preliminary Research
bertujuan untuk mengidentifikasi kebutuhan, permasalahan pembelajaran, serta
landasan teoretis, sehingga menciptakan dasar konseptual yang kokoh bagi
pengembangan model. Tahap Development or Prototyping mencakup aktivitas
perancangan, implementasi, dan pengujian prototipe, dengan memanfaatkan umpan
balik untuk memperbaiki model yang dikembangkan. Pada tahap Assessment, model
yang telah diperbarui diterapkan secara lebih luas dan dievaluasi secara sumatif guna
mengukur efektivitasnya dalam meningkatkan kemampuan berpikir lateral siswa.
Hasil evaluasi ini juga menjadi dasar untuk memberikan rekomendasi penerapan dan
diseminasi kepada komunitas pendidikan. Proses ini memastikan bahwa model
PPMB tidak hanya memiliki validitas teoretis, tetapi juga terbukti efektif secara
praktis, sebagaimana dibuktikan oleh penelitian terbaru yang menyoroti

keberhasilannya dalam mendukung pembelajaran inovatif.



Identifikasi
Analisis Analisis Kajian entifi .asz'
Kebutuh Masalah Litorat Karakteristik
ebutuhan asala iteratur Peserta Didik
| ] ]
L 2
h[ Penetapan Tujuan
P b sasi Uji Cob
engem qngan Realtsqsz Validasi Ahli Jt Loba
Prototipe Prototipe Terbatas
,",
Ol i ‘
(TN Tidak
i Revisi e i Valid
| S L G Evaluasi
Formatif
Revisi Minor A
i iRevisi Mayor
___'__‘..' ______
Revisi Akhir Revisi |
Model J """""" ’
Diseminasi Rekomendasi Evaluasi Implementasi
Model Penerapan Sumatif Skala Penuh

102

|

(uvnnyvpuaJ uvy1jaUdJ)
Y2418y Aapuruijoag

I

(2d1j030.4J UPIDNqUIS J NDID UDSUDGUIDIUD])
Surdfyo1o4g 40 yusmdojaaaq

1{

(uvivjiuad)
JUIMSSISS

|

Gambar 3.1 Bagan Alur Tahapan Penelitian dan Pengembangan Model PPMB



103

C. Uji Coba Produk

Pengujian produk bertujuan untuk mencapai standar produk pembelajaran
berbasis integrasi yang digunakan sebagai tolok ukur dalam menentukan
efektivitas, efisiensi, serta daya tarik dari produk yang dihasilkan, sekaligus
memastikan validitasnya. Peneliti melalui beberapa tahapan dalam proses uji coba,
yaitu:

1. Desain Uji Coba

Proses pengujian Model Pembelajaran yang dikembangkan melibatkan tiga
kategori ahli, yakni ahli materi Pendidikan Agama Islam (PAI) serta ahli dalam
bidang Model Pembelajaran. Evaluasi yang dilakukan oleh para ahli ini menjadi
dasar dalam melakukan revisi pada tahap awal. Proses revisi berlangsung secara
terus-menerus hingga modul ajar memenuhi standar kelayakan dan siap diterapkan
dalam pembelajaran.

Desain uji coba dalam pengembangan Model Penguatan Pemahaman
Moderasi Beragama serta uji coba Model Pembelajaran berbasis Karakter
Kebangsaan untuk meningkatkan pemahaman Moderasi Beragama siswa SMPN 2
Mayang Jember bertujuan untuk mengukur validitas, kepraktisan, serta efektivitas
produk. Uji coba ini dilakukan dalam dua tahap, yakni pada subjek ahli dan subjek
guru serta peserta didik.

Pada tahap pertama, para ahli menilai Model Pembelajaran yang
dikembangkan. Hasil evaluasi menunjukkan bahwa Model Pembelajaran tersebut
layak digunakan, meskipun masih terdapat beberapa aspek yang perlu diperbaiki.
Masukan dari para ahli mencakup evaluasi terhadap konsep pembelajaran, materi,

serta tampilan Model Pembelajaran. Berdasarkan saran yang diberikan, revisi



104

dilakukan guna meningkatkan kualitas produk agar lebih efektif dan sesuai dengan
kebutuhan pembelajaran.

Tahap kedua merupakan uji coba empiris yang melibatkan guru mata
pelajaran Pendidikan Agama Islam dan peserta didik SMPN 2 Mayang Jember.
Tahap ini bertujuan untuk mengukur efektivitas, kepraktisan, validitas, daya tarik,
serta kendala-kendala yang muncul dalam penggunaan Model Pembelajaran. Hasil
dari uji coba ini menjadi bahan evaluasi akhir untuk memastikan Model
Pembelajaran dapat diterapkan secara optimal dalam proses pembelajaran.

2. Subyek Uji Coba

Subjek dalam uji coba produk penelitian dan pengembangan ini adalah
peserta didik kelas VIII SMPN 2 Mayang Jember serta guru mata pelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI). Pemilihan kelas VIII sebagai subjek penelitian
didasarkan pada keberagaman agama yang terdapat dalam kelas tersebut,
sebagaimana hasil observasi menunjukkan adanya siswa yang menganut agama
Kristen, Hindu, dan Islam. Keberagaman ini memberikan kondisi yang ideal untuk
menerapkan model pembelajaran berbasis moderasi beragama, karena interaksi
antar siswa dengan latar belakang agama yang berbeda dapat menjadi peluang
untuk membangun sikap toleransi, saling menghargai, dan memahami perbedaan
dalam lingkungan belajar yang inklusif.

Sementara itu, objek dalam penelitian dan pengembangan ini adalah validasi
model pembelajaran yang diterapkan dalam pembelajaran PAI pada materi
moderasi beragama di kelas VIII. Validasi ini bertujuan untuk mengukur sejauh
mana model pembelajaran yang dikembangkan memenuhi standar kualitas,

efektivitas, serta relevansi dalam mendukung proses pembelajaran di kelas. Dengan



105

validasi yang dilakukan, model pembelajaran ini diharapkan dapat menjadi alat
bantu yang optimal dalam membangun pemahaman siswa terhadap konsep
moderasi beragama, sekaligus meningkatkan efektivitas pembelajaran PAI secara
lebih menyeluruh.
3. Jenis Data
Data yang dikumpulkan dalam penelitian ini dikategorikan ke dalam dua
bagian utama. Pertama, data hasil evaluasi awal yang mencakup ulasan dari para
ahli materi dan ahli model pembelajaran. Kedua, data hasil evaluasi lanjutan yang
menitikberatkan pada tinjauan terhadap Model Pembelajaran Beyond The Wall
yang berbasis Moderasi Beragama. Data yang diperoleh terdiri dari dua jenis, yaitu
data kualitatif dan data kuantitatif, yang berfungsi untuk menilai validitas serta
kelayakan modul ajar yang telah dikembangkan. Data ini menjadi dasar dalam
mengevaluasi kualitas dan efektivitas produk yang dihasilkan guna meningkatkan
proses pembelajaran.
a. Data Kualitatif
Data kualitatif dalam penelitian ini berbentuk masukan, saran, dan
komentar yang diberikan selama proses pengembangan modul ajar. Data ini
disajikan secara deskriptif dan berasal dari berbagai ahli, termasuk ahli
materi, ahli modul, ahli desain, serta ahli bahasa Indonesia. Umpan balik dari
para ahli digunakan untuk menyempurnakan Model Pembelajaran Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama agar lebih relevan, efektif, dan sesuai
dengan standar pendidikan yang diterapkan.

b. Data Kuantitatif



106

Data kuantitatif diperoleh dalam bentuk angka hasil pengukuran yang
didapatkan melalui penyebaran angket kepada responden. Data ini digunakan
sebagai alat untuk menilai validitas modul ajar secara objektif, dengan
mengukur seberapa baik model pembelajaran tersebut memenuhi kriteria
tujuan pembelajaran yang diinginkan.

Validitas Model Pembelajaran

Aspek validitas model pembelajaran dinilai berdasarkan hasil evaluasi
yang diberikan oleh para ahli materi, serta ahli model Pembelajaran. Data
yang diperoleh dari mereka digunakan untuk memastikan bahwa model
pembelajaran yang dikembangkan memiliki kualitas yang baik, relevan
dengan tujuan pembelajaran, serta dapat diterapkan secara efektif dalam
proses pengajaran.

. Kelayakan Model Pembelajaran

Data kelayakan dalam penelitian ini dikumpulkan melalui penilaian
yang dilakukan oleh berbagai ahli yang memiliki keahlian di bidang masing-
masing. Penilaian pertama dilakukan oleh ahli materi, yang bertanggung
jawab untuk menilai sejauh mana materi yang digunakan dalam model
pembelajaran yang dikembangkan sesuai dengan tujuan pembelajaran dan
relevan dengan topik yang diajarkan. Ahli model pembelajaran selanjutnya
berperan dalam mengevaluasi kesesuaian dan efektivitas model pembelajaran
itu sendiri, memastikan bahwa pendekatan yang digunakan dapat
memfasilitasi tercapainya kompetensi yang diinginkan dan sesuai dengan
teori-teori pendidikan yang ada. Terakhir, ahli teknologi pembelajaran

memberikan penilaian terkait penerapan teknologi dalam model



107

pembelajaran ini, mengevaluasi bagaimana teknologi digunakan untuk
meningkatkan kualitas pembelajaran dan apakah teknologi tersebut
mendukung proses belajar-mengajar dengan cara yang efektif dan efisien.
Dengan demikian, penilaian yang komprehensif dari ketiga ahli ini
memberikan gambaran menyeluruh mengenai kelayakan model pembelajaran
yang dikembangkan, dari segi materi, metodologi, serta penggunaan
teknologi yang relevan dan mendukung pembelajaran yang optimal.
4. Instrument pengumpulan data
Pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan beberapa instrumen
yang dirancang untuk memperoleh informasi yang komprehensif mengenai
kelayakan dan efektivitas modul ajar yang dikembangkan. Instrumen-instrumen ini
bertujuan untuk mengukur sejauh mana model pembelajaran dapat meningkatkan
karakter toleransi siswa. Berikut adalah penjelasan tentang instrumen-instrumen
yang digunakan:
a. Lembar Angket evaluasi Model Pembelajaran PPMB Berbasis Karakter
Kebangsaan
Penelitian ini menggunakan pendekatan Pre-Angket dan Pos-Angket
untuk mengumpulkan data kuantitatif yang relevan dari berbagai pihak yang
terlibat dalam proses pembelajaran, seperti siswa, guru, dan tenaga
kependidikan lainnya. Lembar angket disusun dengan tujuan untuk
memperoleh data yang dapat menggambarkan persepsi mereka terhadap
implementasi model PPMB yang berbasis pada karakter kebangsaan,
terutama dalam konteks peningkatan Pemahaman moderasi beragama

siswa.



108

Pada Pre-Angket, angket diberikan sebelum implementasi model
pembelajaran dilakukan, untuk mengukur pengetahuan, sikap, dan perilaku
awal peserta terhadap konsep-konsep toleransi dan moderasi beragama.
Angket ini berfungsi sebagai baseline yang menggambarkan kondisi awal
peserta sebelum mereka terlibat dalam proses pembelajaran. Sedangkan
pada Pos-Angket, angket diberikan setelah proses pembelajaran selesai
dilaksanakan, dengan tujuan untuk mengukur perubahan dalam
pengetahuan, sikap, dan perilaku peserta, serta menilai sejauh mana model
pembelajaran PPMB mampu meningkatkan pemahaman moderasi
beragama mereka.

Pertanyaan dalam angket dirancang untuk mengukur aspek
pengetahuan mengenai konsep toleransi dan moderasi beragama, sikap
terhadap keragaman dan perbedaan, serta perilaku yang menunjukkan
kemampuan peserta dalam menghadapi perbedaan dalam masyarakat.
Dengan membandingkan hasil Pre-Angket dan Pos-Angket, peneliti dapat
mengevaluasi efektivitas model pembelajaran dalam membentuk karakter
toleransi dan memperkuat nilai-nilai moderasi beragama di kalangan siswa.

Adapun angket ini diharapkan dapat memberikan gambaran yang
komprehensif mengenai sejauh mana persepsi dan pemahaman peserta
terhadap pentingnya moderasi beragama dan toleransi, serta seberapa besar
dampak model pembelajaran ini dalam meningkatkan karakter mereka
terkait kedua aspek tersebut. Dalam proses validasi modul ajar ini,

digunakan skala pengukuran Likert. Skala Likert merupakan metode yang



109

umum digunakan untuk menilai sikap, opini, dan persepsi individu maupun
kelompok terhadap suatu fenomena atau isu sosial tertentu. Berkaitan
dengan skala ini, disebutkan bahwa "this is a very useful question type when
you want to get an overall measurement of a particular topic, opinion, or
experience”, yang berarti bahwa skala ini sangat bermanfaat ketika peneliti
ingin memperoleh gambaran menyeluruh mengenai suatu topik, pendapat,
atau pengalaman.

Skala Likert dirancang dengan variabel-variabel yang akan diukur,
yang kemudian dikembangkan menjadi dimensi-dimensi spesifik,
diterjemahkan lebih lanjut ke dalam subdimensi, dan akhirnya dipecah
menjadi indikator-indikator yang dapat diukur secara kuantitatif. Setiap item
dalam instrumen pengukuran menggunakan skala Likert memiliki rentang
jawaban yang mencerminkan tingkat kesetujuan responden, mulai dari yang
paling positif hingga yang paling negatif. Dalam kuesioner penelitian ini,
alternatif jawaban yang disediakan meliputi: Sangat Setuju (SS), Setuju (S),
Ragu-ragu (R), Tidak Setuju (TS), dan Sangat Tidak Setuju (STS).

Dalam analisis kuantitatif, setiap respons diberikan skor numerik
dalam rentang 1 hingga 5. Jawaban Sangat Setuju (SS) diberi nilai tertinggi,
yaitu 5, diikuti oleh Setuju (S) = 4, Ragu-ragu (R) = 3, Tidak Setuju (TS) =
2, dan Sangat Tidak Setuju (STS) = 1. Dengan sistem penilaian ini, skala
Likert memungkinkan peneliti untuk mengukur dan menganalisis
kecenderungan sikap dan persepsi responden secara sistematis dan
terstruktur.

b. Lembar validasi materi



110

Validasi materi dalam pengembangan Model Penguatan Pemahaman
Moderasi Beragama berbasis Karakter Kebangsaan menunjukkan bahwa
model ini sangat sesuai untuk diterapkan dalam mata pelajaran Pendidikan
Agama Islam (PAI). Model ini telah melalui proses validasi guna
memastikan kesesuaian isi materi dengan prinsip dan nilai-nilai Islam,
khususnya dalam menanamkan karakter toleransi dan moderasi beragama
pada siswa. Sebagai mata pelajaran yang berfokus pada pembentukan moral
dan spiritual, PAI memiliki keterkaitan erat dengan pengembangan karakter
siswa dalam kehidupan bermasyarakat. Dalam kurikulum PAI, terdapat
kompetensi dasar yang menekankan pentingnya ukhuwah Islamiyah
(persaudaraan Islam), toleransi, serta harmoni sosial. Model Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama yang mengedepankan pembelajaran
berbasis pengalaman dan eksplorasi sosial sangat relevan dengan
pendekatan dalam PAI, yang tidak hanya berorientasi pada teori, tetapi juga
menekankan praktik nyata dalam kehidupan sehari-hari.

Proses validasi materi dilakukan dengan menilai beberapa aspek
utama, antara lain kesesuaian model dengan prinsip wasathiyyah (moderasi
beragama), tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), dan i’tidal
(keadilan). Selain itu, model ini juga dievaluasi dalam hal relevansinya
dengan materi ajar dalam PAI, terutama dalam aspek akidah, akhlak, dan
fikih yang menekankan pentingnya interaksi harmonis dengan sesama
manusia. Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama memberikan
kesempatan bagi siswa untuk terlibat langsung dalam kegiatan pembelajaran

yang memungkinkan mereka memahami konsep moderasi beragama



C.

111

melalui pengalaman nyata, interaksi sosial, dan refleksi mendalam. Hal ini
membantu siswa untuk tidak hanya memahami toleransi secara teori, tetapi
juga mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari.

Selain itu, validasi materi juga mencakup aspek penyajian dan
sistematisasi isi pembelajaran. Materi yang digunakan dalam model ini telah
disusun dengan bahasa yang jelas dan mudah dipahami oleh siswa, serta
mengandung berbagai contoh aplikatif yang sesuai dengan konteks
kehidupan mereka. Para ahli yang terlibat dalam validasi menyatakan bahwa
model ini mampu memberikan wawasan yang lebih luas bagi siswa dalam
memahami bagaimana Islam mengajarkan keseimbangan dan keharmonisan
dalam masyarakat yang beragam. Dengan pendekatan pembelajaran
berbasis pengalaman dan interaksi sosial, siswa dapat lebih aktif dalam
proses belajar dan mengembangkan keterampilan berpikir kritis serta
kemampuan sosial mereka.

Berdasarkan hasil validasi, Model Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama dinilai layak untuk diterapkan dalam pembelajaran PAI karena
mampu meningkatkan pemahaman siswa mengenai Islam yang moderat dan
inklusif. Model ini tidak hanya mengajarkan teori tentang toleransi, tetapi
juga memberikan pengalaman belajar yang lebih luas dan mendalam bagi
siswa. Dengan demikian, pengembangan model ini diharapkan dapat
menjadi strategi pembelajaran inovatif dalam PAI yang membantu
membentuk karakter siswa agar lebih toleran, inklusif, serta mampu
mengamalkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Validasi Model Pembelajaran



112

Validasi model pembelajaran sangat penting untuk memastikan bahwa
Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis karakter
kebangsaan sesuai dengan kebutuhan dan tujuan pembelajaran dalam mata
pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Model pembelajaran ini
dirancang untuk menginternalisasi nilai-nilai moderasi beragama dan
karakter kebangsaan dalam kehidupan siswa, sejalan dengan konsep
wasathiyyah (moderasi), tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), dan
i’tidal (keadilan) dalam Islam. Oleh karena itu, validasi dilakukan dengan
menilai berbagai aspek penting, seperti relevansi dengan kurikulum PAI,
efektivitas metode pembelajaran, serta dampak model ini terhadap
pemahaman dan karakter siswa dalam mengamalkan ajaran Islam.

Dalam proses validasi, para ahli pendidikan Islam dan model
pembelajaran menilai kesesuaian pendekatan Penguatan Pemahaman
Moderasi Beragama, yang menekankan pembelajaran berbasis pengalaman,
interaksi sosial, dan refleksi kritis, dengan tujuan pembelajaran PAI. Model
ini sangat relevan dengan metode pembelajaran PAI yang tidak hanya
berbasis teori, tetapi juga praktik dalam kehidupan nyata, di mana siswa
diajak untuk memahami nilai-nilai Islam melalui aktivitas yang melibatkan
eksplorasi di luar kelas, diskusi, dan interaksi dengan komunitas. Dengan
demikian, siswa tidak hanya memperoleh pemahaman konseptual mengenai
moderasi beragama, tetapi juga memiliki pengalaman langsung dalam
mengaplikasikan prinsip-prinsip Islam dalam kehidupan sosial.

Aspek lain yang divalidasi adalah keterpaduan model dengan materi

ajar dalam PAI. Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama



113

mencakup materi yang sejalan dengan kompetensi dasar dalam PAI,
terutama dalam aspek akidah, akhlak, ibadah, dan sejarah peradaban Islam.
Misalnya, dalam pembelajaran tentang akhlak, siswa dapat menerapkan
nilai-nilai sabar, menghormati perbedaan, serta menghindari sikap
ekstremisme dan intoleransi dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, dalam
pembelajaran fikih, model ini dapat membantu siswa memahami bagaimana
Islam mengajarkan keseimbangan dalam menjalankan ibadah dan
kehidupan sosial. Validasi juga memastikan bahwa model ini dapat
diterapkan dalam berbagai metode pengajaran dalam PAI, seperti diskusi
kelompok, studi kasus, role-playing, serta kegiatan berbasis proyek yang
memungkinkan siswa untuk mengobservasi langsung praktik moderasi
beragama di masyarakat.

Selain itu, validasi model ini juga dilakukan terhadap efektivitas
pendekatan pembelajaran yang digunakan. Model Penguatan Pemahaman
Moderasi Beragama memungkinkan pembelajaran yang lebih kontekstual,
reflektif, dan aplikatif, yang sangat penting dalam pendidikan karakter
berbasis nilai-nilai Islam. Dengan adanya pendekatan ini, siswa dapat lebih
memahami bagaimana ajaran Islam yang rahmatan lil ‘alamin diterapkan
dalam kehidupan sehari-hari, serta bagaimana membangun sikap yang lebih
inklusif terhadap keberagaman agama dan budaya di sekitar mereka.
Keunggulan model ini adalah kemampuannya dalam mengajarkan toleransi
dan kebersamaan secara aktif, tidak hanya melalui pemaparan teori di dalam

kelas, tetapi juga dengan pengalaman nyata yang lebih mendalam.



114

Berdasarkan hasil validasi, Model Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama dinyatakan sangat layak untuk diterapkan dalam mata pelajaran
PAI, karena mampu memberikan pembelajaran yang lebih bermakna dan
kontekstual bagi siswa. Model ini tidak hanya sesuai dengan prinsip
pembelajaran dalam PAI, tetapi juga membantu membentuk karakter siswa
yang lebih toleran, inklusif, dan memiliki pemahaman yang lebih mendalam
tentang Islam yang moderat. Dengan demikian, model ini dapat menjadi
strategi inovatif dalam pembelajaran PAI yang mendukung pembentukan
generasi muda yang mampu mengamalkan ajaran Islam dalam kehidupan
sosial yang beragam, serta menjadi agen perubahan dalam menciptakan

harmoni dan kedamaian di masyarakat.

. Kajian Dokumen

Kajian dokumen dapat berupa tulisan, gambar, dokumen file atau
karya karya tertulis, artefak, dan arsip.'®® Dalam teknik pengumpulan data
jenis dokumentasi ini, peneliti hanya perlu mengkaji dokumen yang ada,
sehingga tidak begitu melibatkan subjek penelitian. Dokumen yang dipilih
dan dikaji dalam penelitian dapat juga berupa pendapat, teori, maupun
kajian lainnya yang memiliki relevansi dengan fokus penelitian yang sedang
dilakukan. Dokumentasi dalam penelitian ini bisa berupa foto dan tulisan
peserta didik SMPN 2 Mayang pada proses pembelajaran PAI menggunakan
Model Pembelajaran Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama Berbasis

Karakter Kebangsaan.

108 Abd. Muhith, Rachmad Baitullah, Amirul Wahid, Metodologi Penelitian, Bildung (Yogyakarta: Bildung,

2020).



115

5. Tekhnik Analisis Data

Metode analisis data dalam penelitian ini mencakup pendekatan kuantitatif
dan kualitatif yang diterapkan untuk menguji hipotesis serta mencapai tujuan
penelitian. Proses analisis dilakukan secara komprehensif guna mengevaluasi
efektivitas penerapan model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama yang
berbasis Karakter Kebangsaan dalam meningkatkan pemahaman moderasi
beragama siswa. Berikut adalah teknik analisis data yang digunakan:

1) Analisis Validasi

Evaluasi validasi model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama serta
validasi perangkat pembelajaran, termasuk LKS, modul ajar, dan buku guru, dapat
dilakukan dengan menerapkan berbagai teknik analisis. Pendekatan yang
digunakan biasanya mencakup beberapa tahapan berikut:
Teknik Analisis untuk Validasi Konten Model Pembelajaran

Untuk mengolah data dari instrumen validasi konten, dapat diterapkan
berbagai teknik analisis data yang bersifat sistematis dan terstruktur.

a. Analisis Kualitatif

Coding Tematik: Metode coding tematik digunakan sebagai teknik untuk

mengidentifikasi, mengorganisir, dan menganalisis umpan balik yang

diberikan oleh para ahli dalam suatu penelitian. Teknik ini bertujuan untuk

mengelompokkan data kualitatif yang diperoleh dari evaluasi terhadap

relevansi, kelengkapan, serta efektivitas setiap aspek yang diteliti. Informasi

yang dikumpulkan dari para ahli, baik dalam bentuk komentar, kritik, maupun



116

rekomendasi, diklasifikasikan ke dalam kategori atau tema tertentu agar lebih
mudah dipahami dan diinterpretasikan. Dalam proses analisis, setiap
masukan yang diberikan oleh ahli dikodekan berdasarkan kesamaan makna
atau fokus utama dari umpan balik tersebut. Misalnya, jika seorang ahli
menilai bahwa langkah-langkah dalam suatu metode atau model masih
kurang jelas atau tidak sistematis, maka masukan tersebut dikategorikan ke
dalam tema "kelengkapan prosedur pemecahan masalah." Sebaliknya, jika
seorang ahli menyatakan bahwa model yang dikembangkan sudah cukup
fleksibel dan mampu beradaptasi dengan berbagai situasi, maka umpan balik
tersebut dapat diklasifikasikan dalam "keberhasilan penerapan prinsip
respons.”" Dengan menerapkan coding tematik, analisis data menjadi lebih
sistematis dan terstruktur, sehingga pola atau kecenderungan tertentu dalam
umpan balik ahli dapat diidentifikasi dengan lebih akurat. Teknik ini
membantu dalam mengevaluasi dan menyempurnakan model atau instrumen
penelitian berdasarkan masukan yang diberikan, sehingga hasil akhirnya
dapat lebih relevan, efektif, dan sesuai dengan kebutuhan yang telah
ditetapkan.

Analysis Conten: Analisis isi digunakan sebagai metode untuk menilai
sejauh mana setiap elemen dalam instrumen penelitian telah disusun secara
tepat dan sesuai dengan prinsip Moderasi Beragama. Proses ini bertujuan
untuk memastikan bahwa seluruh komponen yang terdapat dalam instrumen
benar-benar mencerminkan konsep dasar dari teori yang digunakan, serta
memiliki relevansi dalam konteks pembelajaran yang efektif. Dalam

penerapannya, analisis isi dilakukan dengan mengkaji deskripsi setiap elemen



117

dalam instrumen guna menilai apakah elemen-elemen tersebut selaras dengan
prinsip-prinsip Moderasi Beragama, seperti toleransi, penghormatan terhadap
keberagaman, keseimbangan dalam pemahaman keagamaan, serta penolakan
terhadap ekstremisme dan sikap eksklusif dalam beragama. Selain itu,
analisis ini juga mengevaluasi apakah instrumen yang digunakan mencakup
semua aspek penting dalam pembelajaran yang efektif, seperti kejelasan
tujuan, keterlibatan peserta didik, relevansi materi, serta dampak terhadap
pemahaman dan perubahan sikap siswa. Melalui analisis isi, peneliti dapat
mengidentifikasi apakah ada elemen yang perlu diperbaiki, ditambahkan, atau
disempurnakan agar instrumen tersebut benar-benar komprehensif, akurat,
dan relevan dengan tujuan penelitian. Jika ditemukan adanya ketidaksesuaian
dengan teori atau kurangnya komponen yang krusial dalam pembelajaran,
maka revisi terhadap instrumen harus dilakukan sebelum diterapkan dalam
penelitian atau pengukuran lebih lanjut. Dengan demikian, metode ini
berperan penting dalam memastikan bahwa instrumen yang digunakan
memiliki validitas konseptual yang kuat dan mampu mendukung
keberhasilan pembelajaran serta pengembangan karakter moderasi beragama
dalam konteks pendidikan.
b. Analisis Kuantitatif
Dalam penelitian ini, metode Skala Likert digunakan untuk
mengumpulkan dan menganalisis data yang diberikan oleh para ahli dalam
menilai instrumen yang dikembangkan. Data yang diperoleh dari skala
Likert memungkinkan peneliti untuk menghitung nilai rata-rata dari setiap

item dalam instrumen guna memahami kecenderungan penilaian yang



118

diberikan oleh para ahli. Untuk menganalisis hasil tersebut, dapat digunakan
analisis statistik deskriptif, seperti perhitungan mean (rata-rata), median,
dan modus. Teknik ini bertujuan untuk mengidentifikasi sejauh mana para
ahli memberikan penilaian terhadap setiap item yang terdapat dalam
instrumen. Jika nilai rata-rata suatu item tinggi, maka item tersebut
dianggap memiliki relevansi yang baik serta mencakup aspek yang
diperlukan secara lengkap dalam konteks penelitian. Sebaliknya, jika nilai
rata-rata rendah, maka item tersebut mungkin memerlukan revisi atau
perbaikan agar lebih sesuai dengan tujuan penelitian dan kebutuhan
pengukuran.
a) Validasi ahli

Hasil kelayakan diperoleh dengan cara menghitung rata-rata penilaian
dari setiap validator ahli. Rumus yang digunakan adalah sebagai berikut'%:

V-ah = 5 X100%
TS-h

V-pg =5 X 100%
TS-h

Keterangan :

V-ah = Validasi ahli

V-pg = Validasi pengguna/guru
TS-e = Total skor empirik

TS-h = Total skor yang diharapkan

109 Robert K. Yin, Case Study Research: Design and Methods, Sage Publications, vol. 5 (Boston: Sage
Publications, 2016), https://pesquisa.bvsalud.org/portal/resource/pt/ppmedrxiv-20078584.



119

Selanjutnya, hasil persentase yang didapat dari ahli Modul ajar, Materi
ajar, LKS, dan Model Pembelajaran Penguatan Pemahaamn Moderasi
Beragama Berbasis Karakter kebangsaan. bisa disesuaikan dengan tabel
kriteria sebagaimana berikut:

Tabel 3.2 Kriteria Uji Validitas

Kriteria Validitas Tingkat Validitas
81 % -100 % Sangat valid
61 % - 80 % Valid
41 % - 60 % Cukup Valid
21 % -40 % Kurang valid

0% -20% Tidak valid

b) Respon Peserta didik
Untuk menganalisis data angket validasi peserta didik, menggunakan
rumus sebagai berikut :

NPr = 15— X100%

TS-Max
NPr = Nilai proses
TS-e = Total Skor empirik (skor yang diperoleh peserta didik)
TS-max = Total Skor maxmum yang diharapkan.
Selanjutnya, hasil persentase yang didapat dari respon peserta didik
bisa disesuaikan dengan tabel kriteria sebagaimana berikut:
Tabel 3.3 Kriteria Uji Kelayakan

Kriteria Respon Tingkat Respon



C.

120

81 % - 100 % Sangat valid
61 % - 80 % Valid

41 % - 60 % Cukup Valid
21 % -40 % Kurang valid
0% -20% Tidak valid

Analisis Validitas dan Reliabilitas

Uji validitas digunakan untuk menilai apakah suatu instrumen sah atau
valid. Sebuah instrumen atau kuesioner dianggap valid jika pertanyaan yang
terdapat di dalamnya dapat menggambarkan dengan tepat hal yang hendak
diukur. Uji signifikansi validitas dilakukan dengan membandingkan nilai r
hitung dengan r tabel. Untuk menentukan kelayakan suatu item, biasanya
dilakukan uji signifikansi koefisien korelasi pada tingkat signifikansi 0,05.
Ini berarti suatu item dianggap valid jika memiliki korelasi yang signifikan
dengan skor total. Jika r hitung lebih besar dari r tabel dan bernilai positif,
maka item atau pertanyaan tersebut dinyatakan valid. Sebaliknya, jika r
hitung lebih kecil dari r tabel, maka item atau pertanyaan tersebut dianggap
tidak val°.

Uji reliabilitas digunakan untuk mengukur konsistensi hasil
pengukuran kuesioner ketika digunakan berulang kali pada Modul Ajar.
Jawaban responden dianggap reliabel jika mereka memberikan jawaban
yang konsisten pada setiap pertanyaan, tanpa adanya jawaban yang acak.

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan teknik Cronbach Alpha untuk

110 Yin



121

menguji reliabilitas alat ukur, yang mencakup kompleksitas tugas, tekanan
ketaatan, pengetahuan auditor, dan audit judgment. Kriteria pengambilan
keputusan mengikuti pedoman yang disampaikan oleh Douglas Brown,
yaitu jika koefisien Cronbach Alpha > 0,70, maka pertanyaan dianggap
reliabel atau konstruk/variabel dinyatakan reliabel. Sebaliknya, jika
koefisien Cronbach Alpha < 0,70, maka pertanyaan dianggap tidak reliabel.
Perhitungan reliabilitas dengan menggunakan rumus Cronbach Alpha
dilakukan melalui program Microsoft Excel. Jika disajikan dalam bentuk
tabel, hasilnya akan seperti berikut:

Tabel 3.4 Reliability Level

Reliability Coefficient Criteria
> 0,90 Very Reliable
0,70 — 0,90 Reliable
0,40 — 0,70 Moderately Reliable
0,20- 0,40 Less Reliable
<0,20 Less Reliable

Uji N-Gain: Teknik analisis data yang digunakan untuk mengevaluasi
dan mengetahui sejauh mana peningkatan penguasaan materi dilakukan
melalui analisis gain ternormalisasi. N-gain atau skor gain ternormalisasi
bertujuan untuk menilai efektivitas penggunaan metode atau perlakuan
tertentu dalam penelitian. Uji skor N-gain dilakukan dengan menghitung
selisih antara nilai pre-test dan post-test. Dengan menghitung perbedaan

antara nilai pre-test dan post-test atau gain score, kita dapat mengetahui



122

apakah penerapan modul tertentu efektif atau tidak. Langkah-langkah untuk
menganalisis gain ternormalisasi adalah sebagai berikut: Menghitung rumus
skor gain ternormalisasi:

SkorPostest —Skor Pretest
N Gain =

Skor Ideal —Skor Pretes
Kemudian, kriteria peningkatan gain dapat ditentukan menggunakan
tabel berikut:

Tabel 3.5 Interpretasi Skor Gain yang Dinormalisasi

Normalized Gain Score Criteria
g<03 Low

0,3<g<1,00 Medium
0,70, g <1,00 High

Persentase skor N-Gain tersebut kemudian dikonversikan dalam
bentuk kriteria sebagai berikut:

Tabel 3.6 Kategori Interpretasi Persentase Efektivitas N-Gain

Persentase Kriteria
>76 Efektif
56-75 Cukup Efektif
40-55 Kurang Efektif
<40 Tidak Efektif

d. Teknik Analisis untuk Validasi Perangkat Pembelajaran (LKS, Modul Ajar,

Materi Ajar, dan Model Pembelajaran)



123

Berikut ini merupakan tahapan dalam teknik analisis data yang dapat
digunakan untuk mengevaluasi hasil validasi perangkat pembelajaran yang terdapat
dalam dokumen ini.

1. Teknik Analisis untuk Instrumen Validasi Modul Ajar
a. Analisis Kualitatif

Coding Tematik: Data yang diperoleh dari umpan balik para ahli atau
pengamat dapat diklasifikasikan ke dalam kategori atau tema yang sesuai,
seperti "partisipasi siswa dalam pemecahan masalah" atau "keselarasan
dengan tujuan pembelajaran." Teknik ini bertujuan untuk mengidentifikasi
pola dan tren umum dalam evaluasi terhadap Modul Ajar, sehingga dapat
memberikan wawasan mengenai aspek-aspek yang perlu diperbaiki atau
dipertahankan.

Analisis Deskriptif: Pendekatan ini digunakan untuk mengevaluasi
tanggapan dari guru dan ahli guna menentukan sejauh mana Modul Ajar
telah berhasil mencapai tujuannya, khususnya dalam mendorong kreativitas
dan fleksibilitas berpikir siswa. Melalui analisis deskriptif, data umpan balik
dapat disajikan dalam bentuk ringkasan statistik atau narasi guna
memberikan gambaran yang lebih jelas mengenai efektivitas perangkat
pembelajaran yang dikaji.

b. Analisis Kuantitatif

Pengumpulan data untuk validasi ahli dilakukan dengan mengumpulkan
penilaian dari para ahli terhadap instrumen yang diuji. Setiap ahli
memberikan skor untuk setiap item dalam instrumen sesuai dengan kriteria

yang telah ditetapkan. Sementara itu, untuk respon peserta didik, angket



124

disebarkan kepada mereka dan hasil skor yang diperoleh kemudian
dikumpulkan. Setelah data terkumpul, langkah berikutnya adalah
perhitungan skor, yaitu dengan menghitung Total Skor Empirik (TS-e)
yang diperoleh dari setiap validator, baik ahli maupun peserta didik.
Selanjutnya, tentukan Total Skor yang Diharapkan (TS-h) atau Total
Skor Maksimum (TS-max) sesuai dengan standar yang diinginkan. Untuk
memperoleh hasil validitas dan kelayakan, rumus yang telah disebutkan
sebelumnya digunakan untuk menghitung V-ah, V-pg, dan NPr. Setelah
perhitungan persentase selesai, hasilnya dibandingkan dengan tabel kriteria
yang telah ditetapkan untuk menentukan tingkat validitas dan kelayakan
instrumen. Dengan cara ini, Anda dapat menilai seberapa valid dan diterima
instrumen tersebut baik oleh para ahli maupun peserta didik, berdasarkan
hasil analisis kuantitatif.
2. Teknik Analisis untuk Instrumen Validasi Modul Ajar
a. Analisis Kualitatif
Analisis Tematik: Teknik ini digunakan untuk mengevaluasi umpan balik
dari guru terkait efektivitas modul ajar dalam mendukung pencapaian tujuan
pembelajaran serta pengembangan sikap positif siswa. Dengan metode ini,
tanggapan guru dianalisis untuk mengidentifikasi pola atau tema utama
yang mencerminkan manfaat serta potensi perbaikan modul dalam proses
pembelajaran.
b. Analisis Kuantitatif
Pengumpulan data untuk validasi ahli dilakukan dengan mengumpulkan

penilaian dari para ahli terhadap instrumen yang diuji. Setiap ahli



125

memberikan skor untuk setiap item dalam instrumen sesuai dengan kriteria
yang telah ditetapkan. Sementara itu, untuk respon peserta didik, angket
disebarkan kepada mereka dan hasil skor yang diperoleh kemudian
dikumpulkan. Setelah data terkumpul, langkah berikutnya adalah
perhitungan skor, yaitu dengan menghitung Total Skor Empirik (TS-e)
yang diperoleh dari setiap validator, baik ahli maupun peserta didik.
Selanjutnya, tentukan Total Skor yang Diharapkan (TS-h) atau Total
Skor Maksimum (TS-max) sesuai dengan standar yang diinginkan. Untuk
memperoleh hasil validitas dan kelayakan, rumus yang telah disebutkan
sebelumnya digunakan untuk menghitung V-ah, V-pg, dan NPr. Setelah
perhitungan persentase selesai, hasilnya dibandingkan dengan tabel kriteria
yang telah ditetapkan untuk menentukan tingkat validitas dan kelayakan
instrumen. Dengan cara ini, Anda dapat menilai seberapa valid dan diterima
instrumen tersebut baik oleh para ahli maupun peserta didik, berdasarkan
hasil analisis kuantitatif.
3. Teknik Analisis untuk Instrumen Validasi Buku Guru

a. Analisis Kualitatif

Analisis Isi (Content Analysis): Teknik ini digunakan untuk mengevaluasi
apakah materi yang terdapat dalam Buku Guru disusun dengan cara yang
jelas, sistematis, dan mudah dipahami. Data yang diperoleh melalui
wawancara atau kuesioner dapat memberikan wawasan mengenai tingkat
keterbacaan serta sejauh mana guru dapat memahami dan menerapkan

materi tersebut dalam proses pembelajaran.



126

b. Analisis Kuantitatif
Pengumpulan data untuk validasi ahli dilakukan dengan mengumpulkan
penilaian dari para ahli terhadap instrumen yang diuji. Setiap ahli
memberikan skor untuk setiap item dalam instrumen sesuai dengan kriteria
yang telah ditetapkan. Sementara itu, untuk respon peserta didik, angket
disebarkan kepada mereka dan hasil skor yang diperoleh kemudian
dikumpulkan. Setelah data terkumpul, langkah berikutnya adalah
perhitungan skor, yaitu dengan menghitung Total Skor Empirik (TS-e)
yang diperoleh dari setiap validator, baik ahli maupun peserta didik.
Selanjutnya, tentukan Total Skor yang Diharapkan (TS-h) atau Total
Skor Maksimum (TS-max) sesuai dengan standar yang diinginkan. Untuk
memperoleh hasil validitas dan kelayakan, rumus yang telah disebutkan
sebelumnya digunakan untuk menghitung V-ah, V-pg, dan NPr. Setelah
perhitungan persentase selesai, hasilnya dibandingkan dengan tabel kriteria
yang telah ditetapkan untuk menentukan tingkat validitas dan kelayakan
instrumen. Dengan cara ini, Anda dapat menilai seberapa valid dan diterima
instrumen tersebut baik oleh para ahli maupun peserta didik, berdasarkan

hasil analisis kuantitatif.



BAB IV
HASIL PENELITIAN DAN PENGEMBANGAN

A. Penyajian Data Uji coba

Penyajian data dalam penelitian ini bertujuan untuk menggambarkan secara
sistematis hasil-hasil yang diperoleh selama proses pengembangan model penguatan
pemahaman moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan di SMPN 2 Mayang,
Jember. Penelitian ini menggunakan pendekatan Research and Development (R&D)
dengan model pengembangan Plomp, yang meliputi tahapan: Penelitian Pendahuluan
(Preliminary Research), Pengembangan atau Pembuatan Prototipe (Development or
Prototyping), Penilaian (Assessment).

Data yang disajikan mencerminkan perjalanan proses pengembangan model dari
fase konseptual menuju aplikasi di lapangan. Setiap data dikumpulkan menggunakan
instrumen yang telah divalidasi, seperti angket kebutuhan, lembar validasi ahli, hasil
uji coba terbatas, serta hasil implementasi di kelas. Penyajian ini tidak hanya memuat
data kuantitatif, tetapi juga diperkuat oleh data kualitatif hasil observasi dan
wawancara, guna memberikan gambaran yang utuh tentang efektivitas dan relevansi
model dalam konteks pendidikan SMP.

Dengan mempertimbangkan tiga kriteria utama pengembangan model Plomp,
yakni: Validitas: Apakah model sesuai secara teoritis dan praktis menurut para ahli?
Kepraktisan: Apakah model dapat diterapkan dengan baik oleh guru dan diterima oleh
siswa? Efektivitas: Apakah model mampu meningkatkan Kesadaran siswa terhadap
moderasi beragama? Data yang disajikan pada bagian ini akan memberikan dasar yang
kuat bagi analisis lebih lanjut dalam bab pembahasan, sekaligus menjawab pertanyaan

utama dalam penelitian ini terkait pengembangan dan implementasi model secara

127



128

empiris. Dengan demikian, penyajian data ini merupakan bagian integral yang
menunjukkan kualitas, keandalan, dan dampak nyata dari model penguatan moderasi
beragama yang dikembangkan dalam konteks karakter kebangsaan di satuan
pendidikan dasar.

1. Penelitian Pendahuluan (Preliminary Research)

1) Tahap Analisis

Tahapan pertama dalam penelitian dan pengembangan (RnD) model Plomp
adalah analisis kebutuhan dan analisis masalah. Dalam konteks pengembangan
model penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter, tahap ini
sangat krusial untuk memahami secara mendalam berbagai permasalahan yang
dihadapi dan kebutuhan yang harus dipenuhi. Analisis kebutuhan bertujuan untuk
mengidentifikasi kondisi nyata di lapangan terkait pemahaman moderasi beragama
yang berbasis karakter, sedangkan analisis masalah berfokus pada menggali
tantangan-tantangan utama yang menghambat pencapaian tujuan tersebut. Kedua
analisis ini menjadi dasar yang kuat untuk merancang solusi yang relevan dan
efektif dalam rangka memperkuat moderasi beragama melalui pendekatan yang
berbasis karakter.

a. Analysis Kebutuhan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama
berbasis Karakter Kebangsaan.
Kebutuhan akan model penguatan pemahaman moderasi beragama
berbasis karakter kebangsaan di SMPN 2 Mayang Jember sangat mendesak,
mengingat tantangan yang dihadapi oleh siswa dalam menghadapi

keberagaman agama dan keyakinan. Meskipun terdapat berbagai upaya yang



129

telah dilakukan untuk mengurangi intoleransi, masih ada siswa yang
menunjukkan perilaku kurang menghargai perbedaan keyakinan.

Selaras dengan hasil wawancara kami dengan guru PAI di SMPN 2
Mayang:

Menurut saya, jika tersedia model yang dirancang secara khusus untuk
pembelajaran moderasi beragama, tentu proses pembelajaran akan
menjadi jauh lebih efektif. Hal ini akan membantu tercapainya tujuan
moderasi beragama secara lebih optimal. Selama ini, model yang kami
gunakan masih bersifat sederhana dan seadanya. Apabila ada model yang
terstruktur dan disesuaikan dengan konteks moderasi beragama, tentu
akan sangat membantu. Siswa akan lebih mudah memahami materi, dan
guru pun akan lebih terbantu dalam menyampaikan pembelajaran dengan
cara yang sistematis dan tepat sasaran'!!

Hal ini menandakan perlunya pendekatan yang lebih komprehensif dalam
pendidikan untuk menanamkan nilai-nilai moderasi beragama yang tidak
hanya fokus pada pemahaman agama masing-masing, tetapi juga menghargai
pluralitas keyakinan yang ada di masyarakat.

Model penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter
kebangsaan sangat penting agar siswa dapat memahami dan menginternalisasi
pentingnya toleransi dalam kehidupan sehari-hari. Karakter kebangsaan yang
berbasis pada persatuan dan kesatuan bangsa, dengan mengedepankan rasa
saling menghormati dan menghargai perbedaan, harus diintegrasikan dalam
proses pembelajaran. Model ini juga harus mampu mendorong siswa untuk
memahami bahwa keberagaman adalah bagian dari kekayaan bangsa yang

harus dijaga, dan bahwa sikap toleran merupakan landasan untuk menciptakan

kerukunan antar sesama.

11 syji Ashari M.Pd., “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 1 Juni 2025.”



130

Selain itu, model ini juga perlu mengajarkan moderasi beragama yang
dapat memberikan pemahaman bahwa agama harus dipraktikkan dengan cara
yang tidak ekstrem dan penuh toleransi terhadap perbedaan. Dengan adanya
model pembelajaran ini, diharapkan siswa dapat menjadi agen perubahan yang
mampu membawa nilai-nilai moderasi beragama dan karakter kebangsaan
dalam kehidupan sosial mereka, tidak hanya di sekolah, tetapi juga di
masyarakat secara luas.

b. Analysis Masalah

Dalam upaya menciptakan lingkungan sekolah yang harmonis dan penuh
toleransi, SMPN 2 Mayang Jember menghadapi tantangan terkait perilaku
intoleransi di kalangan sebagian siswa. Terutama pada kelas VIII yang
memiliki siswa dengan latar belakang agama yang beragam, hasil observasi
menunjukkan adanya keberagaman keyakinan di antara para siswa, pada kelas
tersebut ditemui satu siswa yang beragama Kristen dan satu siswa yang
beragama Hindu. Keberagaman ini menjadi tantangan tersendiri dalam
menciptakan lingkungan yang harmonis, di mana penting untuk menanamkan
nilai-nilai toleransi dan moderasi beragama secara efektif.

Hal ini sesuai dengan hasil wawancara kepada kepala sekolah SMPN 2
Mayang:

Di kelas VIII, kami memiliki siswa dengan latar belakang agama yang

berbeda. Ada satu siswa yang beragama Kristen dan satu lagi yang

beragama Hindu. Keberagaman ini menjadi tantangan dalam menciptakan
iklim pembelajaran yang harmonis, tetapi juga memberikan kesempatan
untuk mengajarkan nilai-nilai toleransi dan saling menghargai antar siswa
yang memiliki keyakinan yang berbeda. Keberagaman agama di kelas
memerlukan pendekatan yang inklusif dan sensitif. Kami berusaha
menciptakan  lingkungan  yang  saling menghargai  dengan

mengintegrasikan nilai-nilai toleransi dan moderasi beragama dalam
pembelajaran. Kami juga melibatkan siswa dalam berbagai kegiatan yang



131

mengutamakan kebersamaan, seperti kegiatan OSIS, agar mereka bisa
bekerja sama dan saling mengenal tanpa melihat perbedaan agama. Dalam
kegiatan ada segelintir siswa yang terkadang merasa tidak nyaman atau
bahkan menunjukkan sikap kurang menghargai terhadap teman yang
berbeda agama. Ini bisa terlihat dalam bentuk sikap kurang terbuka atau
komentar yang kurang sopan. Meskipun demikian, kami selalu berusaha
untuk memberikan pemahaman kepada mereka, agar mereka lebih bisa
menerima perbedaan dan menghargai teman yang memiliki keyakinan
lain.''?

Observasi ini menegaskan bahwa adanya interaksi antar siswa yang
memiliki keyakinan berbeda dapat memunculkan potensi konflik jika tidak
dikelola dengan baik. Meskipun siswa tersebut berada dalam satu kelas yang
sama, pemahaman yang kurang terhadap perbedaan keyakinan sering kali
menyebabkan kesalahpahaman dan sikap intoleransi. Oleh karena itu,
diperlukan upaya khusus dalam memberikan pendidikan yang menekankan
pentingnya saling menghargai dan menghormati perbedaan, terutama dalam
konteks moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan. Pihak sekolah telah
berusaha untuk menanamkan nilai-nilai toleransi dan pluralisme agama, namun
masih terdapat indikasi kurangnya pemahaman yang mendalam mengenai
pentingnya menghargai perbedaan keyakinan. Hal ini tercermin dari perilaku-
perilaku yang tidak mencerminkan sikap saling menghormati, seperti berbicara
tanpa menghargai pandangan agama orang lain.

2. Pengembangan atau Pembuatan Prototipe (Development or Prototyping)

1) Pengembangan Prototipe

Pengembangan prototipe merupakan tahap penting dalam proses penelitian
dan pengembangan (Research and Development) yang bertujuan untuk

menghasilkan suatu produk pendidikan yang inovatif dan kontekstual. Pada

112 Drs. Edi Kuntoro M.Pd, “Kepala Sekolah SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 1 Juni 2025,” n.d.



132

penelitian ini, produk yang dimaksud adalah model penguatan pemahaman
moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan bagi siswa, yang dirancang untuk
menjawab tantangan keberagaman dan kebutuhan pendidikan karakter dalam
konteks kebangsaan Indonesia.

Mengacu pada tahapan model pengembangan yang dikemukakan oleh Plomp
proses pengembangan prototipe termasuk dalam fase Realization/Construction
yang menitikberatkan pada pembuatan produk awal berdasarkan desain konseptual
yang telah dirumuskan sebelumnya. Dalam tahap ini, rancangan model yang
bersifat konseptual mulai diwujudkan menjadi bentuk konkret berupa perangkat
pembelajaran, panduan implementasi, serta komponen-komponen pendukung
lainnya.

Pengembangan prototipe tidak semata-mata bersifat teknis, melainkan juga
merupakan bentuk perwujudan ide dan konsep yang bersumber dari hasil kajian
teoritik dan kebutuhan lapangan yang telah dianalisis pada tahap investigasi awal.
Oleh karena itu, prototipe yang dihasilkan dalam penelitian ini disusun secara
sistematik dan mempertimbangkan aspek-aspek esensial dari pendidikan karakter
kebangsaan serta prinsip-prinsip moderasi beragama.

Prototipe yang dikembangkan selanjutnya akan menjadi objek evaluasi dalam
tahap uji validitas dan kepraktisan oleh para ahli dan pengguna lapangan. Proses ini
bertujuan memastikan bahwa produk yang dihasilkan tidak hanya teoritis, tetapi
juga dapat diilmplementasikan secara efektif dalam lingkungan pendidikan. Dengan
demikian, tahapan pengembangan prototipe ini merupakan jembatan penting antara
desain konseptual dan uji empirik, yang menentukan keberhasilan dari seluruh

proses pengembangan model.



133

Pengembangan prototipe menggunakan perangkat pembelajaran seperti
modul ajar, Materi ajar, dan LKPD melibatkan desain dan pembuatan alat bantu
yang dapat mendukung proses belajar mengajar, dengan fokus pada penyajian
materi yang interaktif dan efektif. Berikut penjelasan terkait pengembangan
prototipe untuk masing-masing perangkat pembelajaran:

a. Pengembangan Modul Ajar
Pengembangan modul ajar menggunakan model penguatan pemahaman
moderasi  beragama  berbasis  karakter kebangsaan bertujuan  untuk
mengintegrasikan pemahaman moderasi dalam beragama dengan nilai-nilai
kebangsaan yang tercermin dalam karakter Pancasila. Pentingnya penggunaan
model pembelajaran yang berfokus pada praktik langsung dalam pengajaran
moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan, mereka perlu diberi kesempatan
untuk mengalami langsung bagaimana moderasi itu diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari. Melalui simulasi, diskusi, dan proyek praktis, siswa tidak hanya belajar
tentang teori moderasi, tetapi mereka juga menginternalisasi nilai-nilai tersebut
dalam konteks yang lebih nyata. Penjelasan ini sesuai dengan hasil wawancara
dengan guru PAI SMPN 2 Mayang bapak Suji Ashari, M.Pd.I
Menurut saya, teori memang penting dalam pembelajaran moderasi
beragama, karena memberikan landasan pemahaman yang jelas. Namun,
teori saja tidak cukup. Jika kita hanya berfokus pada teori, siswa mungkin
akan memahami konsepnya secara abstrak, tanpa bisa menerapkannya
dalam kehidupan nyata. Moderasi beragama membutuhkan model
pembelajaran yang lebih praktis dan interaktif, di mana siswa dapat
langsung mengalami dan mempraktikkan sikap moderat dalam kehidupan
sehari-hari.'!®

Berdasarkan informasi dalam modul ajar yang telah diunggah, berikut adalah

penjelasan lebih lanjut mengenai penerapan model ini. Berikut pengembangan

113 Suji Ashari M.Pd., “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 1 Juni 2025.”



134

modul ajar menggunakan model penguatan pemahaman moderasi beragama
berbasis karakter kebangsaan:
1) Pendahuluan (10 Menit)
a) Tujuan: Menyapa siswa dan mempersiapkan mereka untuk
pembelajaran yang berfokus pada moderasi beragama.
b) Kegiatan:

o Guru membuka pembelajaran dengan salam pembuka, doa, dan
cek kehadiran.

o Menjelaskan tujuan pembelajaran dengan menekankan
pentingnya sikap moderat dalam beragama untuk kehidupan
sehari-hari.

o Menghubungkan dengan Profil Pelajar Pancasila yang mencakup
nilai berkebinekaan global dan bergotong-royong.

o Untuk menguji kesiapan siswa, guru bisa memulai permainan
"Standing Position" untuk membangun antusiasme dan semangat
siswa.

2) Kegiatan Inti (100 Menit)
Langkah 1: Identifikasi dan Diskusi Isu Sosial & Keberagaman
a) Tujuan: Mengidentifikasi faktor-faktor yang membentuk sikap
moderat dalam kehidupan sosial.
b) Kegiatan:

o Siswa diminta untuk memikirkan dan menulis kata kunci

mengenai faktor yang membentuk sikap moderat dalam

beragama.



135

o Setelah 5 menit, siswa yang mengumpulkan kata kunci terbanyak
akan membacakan jawabannya di depan kelas.

o Diskusi akan difasilitasi oleh guru untuk memastikan semua
siswa memahami relevansi faktor-faktor tersebut dalam
pembentukan sikap moderat.

Langkah 2: Stimulasi Kesadaran

a) Tujuan: Meningkatkan kesadaran siswa tentang keberagaman dan
pentingnya sikap moderat.

b) Kegiatan:

o Siswa menonton video tentang kehidupan di tengah keragaman,
terutama bagi kelompok minoritas.

o Setelah menonton video, siswa diminta untuk mensimulasikan
dan menganalisis pengalaman mereka terkait dengan video
tersebut.

o Diskusi kelompok dilakukan untuk membahas pendapat dan
perasaan siswa setelah menyaksikan video dan simulasi.

Langkah 3: Pemetaan Diri

a) Tujuan: Memahami tanggung jawab individu dalam menciptakan
lingkungan yang damai melalui sikap moderat.

b) Kegiatan:

o Siswa dibagi dalam kelompok kecil untuk mendiskusikan
tanggung jawab mereka dalam menciptakan lingkungan yang

damai dan moderat.



136

o Setiap kelompok membuat hasil diskusi yang berisi langkah-
langkah praktis yang dapat dilakukan untuk mempraktikkan sikap
moderat di sekolah dan masyarakat.

Langkah 4: Proyek Mini Keberagaman
a) Tujuan: Menerapkan sikap moderat dalam kehidupan sehari-hari.
b) Kegiatan:

o Siswa diminta untuk membuat resume dari hasil pengamatan
mereka tentang bagaimana sikap moderat bisa diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari.

o Mereka akan menyusun langkah-langkah konkret yang dapat
dilakukan dalam kehidupan sosial di sekolah untuk meningkatkan
pemahaman moderasi beragama.

Langkah 5: Experiential Learning
a) Tujuan: Memahami solusi moderat untuk menghadapi tantangan sosial.
b) Kegiatan:

o Guru memberikan kartu indeks yang terdiri dari dua kategori: satu
berisi perilaku atau situasi tidak moderat (kategori A), dan yang
lainnya berisi solusi moderat yang sesuai (kategori B).

o Siswa diminta untuk mencocokkan kartu dan menjelaskan solusi
moderat yang dapat diterapkan dalam situasi yang diberikan di
depan kelas.

Langkah 6: Jurnal Refleksi
a) Tujuan: Mengajak siswa untuk merenungkan pembelajaran yang telah

mereka lakukan.



137

b) Kegiatan:

o Siswa diminta untuk menulis jurnal refleksi, berisi poin-poin
penting yang mereka dapatkan dari pembelajaran dan bagaimana
mereka akan mengimplementasikan sikap moderat dalam
kehidupan mereka.

Langkah 7: Integrasi Nilai Pribadi

a) Tujuan: Mengintegrasikan nilai-nilai pribadi seperti toleransi dan
empati ke dalam kehidupan siswa sehari-hari.

b) Kegiatan:

o Guru menjelaskan bagaimana nilai-nilai pribadi seperti toleransi
dan empati dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari
berdasarkan ajaran QS. Al Baqarah (2): 143 dan hadits tentang
sikap moderat.

o Guru mengajak siswa untuk lebih memahami pentingnya
menjaga keselarasan antara keyakinan agama dan nilai
kebangsaan.

Langkah 8: Monitoring & Evaluasi Dampak

a) Tujuan: Mengevaluasi pemahaman dan dampak dari pembelajaran
yang telah dilakukan.

b) Kegiatan:

o Guru mengevaluasi apakah siswa dapat menerapkan sikap
moderat dalam kehidupan sehari-hari di sekolah dan masyarakat.

o Mengamati perubahan dalam perilaku siswa dan melihat apakah

ada peningkatan dalam pengamalan moderasi beragama.



138

3) Kegiatan Penutup (10 Menit)
a) Tujuan: Merefleksikan pembelajaran dan menyiapkan tugas rumah.
b) Kegiatan:

o Guru bersama siswa melakukan refleksi tentang materi yang telah
dibahas, khususnya terkait dengan sikap moderat dalam
beragama.

o Guru memberikan tugas rumah berupa latihan soal akhir bab dan
soal model AKM untuk mengembangkan kemampuan literasi
siswa terkait moderasi beragama.

o Guru mengkonfirmasi materi yang akan dibahas pada pertemuan
berikutnya.

Rencana Asesmen

a) Penilaian Pemahaman: Siswa diminta untuk menjelaskan Inspirasi Al

Quran: Indahnya Beragama Secara Moderat, yang bisa dirckam dalam
bentuk audio atau video.

b) Pengayaan: Siswa diminta untuk mengerjakan soal-soal pengayaan

melalui QR Code pada buku teks.

¢) Remedial: Siswa yang memerlukan dukungan lebih akan diberikan soal-

soal remedial yang juga dapat diakses melalui QR Code.

Dengan penyesuaian ini, pembelajaran tidak hanya berfokus pada teori tetapi
juga pada praktik langsung, di mana siswa diberi kesempatan untuk menerapkan
sikap moderat dalam kehidupan nyata serta mencerminkan nilai-nilai karakter
kebangsaan dalam setiap langkah.

b. Perancangan Materi Ajar



139

Merancang materi ajar yang mengintegrasikan model penguatan pemahaman
moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan adalah langkah penting untuk
memastikan bahwa pembelajaran tidak hanya menyampaikan teori, tetapi juga
mempersiapkan siswa untuk menghadapi kehidupan nyata yang penuh dengan
keberagaman. Dengan pendekatan ini, siswa diharapkan dapat memahami dan
mengaplikasikan nilai moderasi dalam agama mereka serta nilai kebangsaan yang
mengutamakan toleransi, empati, dan gotong-royong, sehingga tercipta masyarakat
yang lebih damai, inklusif, dan harmonis.

Materi ajar ini disusun berdasarkan Buku Pendidikan Agama Islam dan Budi
Pekerti Kelas VIII, yang diterbitkan oleh Pusat Perbukuan, Badan Standar,
Kurikulum, dan Asesmen Pendidikan, Kementerian Pendidikan, Kebudayaan,
Riset, dan Teknologi. Buku ini menjadi salah satu acuan utama dalam menyusun
materi ajar untuk mendalami pendidikan agama Islam yang terintegrasi dengan
pembentukan budi pekerti atau karakter siswa, yang berfungsi untuk membangun
pribadi yang baik, cerdas, dan berbudi luhur.

Buku yang diterbitkan oleh Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan
Teknologi ini dirancang dengan mempertimbangkan kurikulum yang berlaku serta
standar pendidikan nasional, yang bertujuan untuk memberikan pemahaman yang
lebih mendalam tentang nilai-nilai agama Islam dan karakter kebangsaan. Buku ini
mengandung materi yang sangat relevan dan penting dalam membentuk karakter
siswa agar mereka mampu menjadi individu yang tidak hanya paham secara teori,
tetapi juga mampu mengaplikasikan ajaran agama dan norma kebangsaan dalam

kehidupan sehari-hari.



140

Materi ajar ini kemudian disesuaikan dengan model penguatan pemahaman
moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan, untuk memastikan bahwa
pembelajaran tidak hanya berfokus pada aspek teori semata, tetapi juga mencakup
penerapan praktis yang relevan dengan kehidupan sosial siswa, terutama dalam
konteks Indonesia yang sangat majemuk dan beragam.

Penguatan moderasi beragama dalam materi ini bertujuan untuk mengajarkan
siswa cara menjalankan ajaran agama dengan cara yang seimbang dan moderat,
menghindari sikap ekstrem yang dapat menimbulkan konflik atau intoleransi. Hal
ini juga berkaitan dengan karakter kebangsaan, yang mengutamakan nilai-nilai
toleransi, keberagaman, dan gotong royong. Dengan penyesuaian ini, materi ajar
menjadi lebih kontekstual, relevan dengan tantangan sosial yang dihadapi oleh
siswa dalam kehidupan sehari-hari, terutama dalam menghadapi berbagai macam
perbedaan di masyarakat.

Melalui model ini, materi ajar yang sebelumnya ada dalam Buku Pendidikan
Agama Islam dan Budi Pekerti disesuaikan agar siswa dapat lebih mudah
memahami dan menerapkan konsep moderasi beragama dan karakter kebangsaan
dalam konteks sosial mereka. Pembelajaran yang kontekstual ini juga membantu
siswa untuk melihat bagaimana nilai-nilai agama Islam yang moderat dan nilai
kebangsaan yang inklusif dapat dijadikan landasan dalam membangun kehidupan
sosial yang damai, baik di sekolah maupun di masyarakat.

Secara keseluruhan, materi ajar yang disusun dengan referensi dari buku
Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti Kelas VIII ini memberikan
keseimbangan antara pemahaman teori dan penerapan praktis yang sangat

dibutuhkan dalam membentuk karakter siswa yang moderat, toleran, dan



141

menghargai perbedaan. Dengan model penguatan pemahaman moderasi beragama

berbasis karakter kebangsaan ini, diharapkan siswa dapat berkembang menjadi

pribadi yang berintegritas, peduli terhadap sesama, dan siap berkontribusi dalam

menciptakan masyarakat yang damai dan harmonis. Berikut Isi dari Materi ajar

dengan menggunakan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis

Karakter Kebangsaan.

1) Tujuan Pembelajaran

Materi ajar ini dirancang untuk mencapai beberapa tujuan pembelajaran yang

utama, antara lain:

a)

b)

d)

Menghatal QS. Al-Baqarah (2): 143 dan hadits tentang sikap moderat
dalam beragama dengan lancar.

Menjelaskan kandungan QS. Al-Baqarah (2): 143 dan hadits tersebut
dengan benar.

Meyakini kebenaran Islam sebagai agama yang mengajarkan
moderasi beragama.

Menjalankan agama secara moderat dalam kehidupan sehari-hari,
dengan tetap memperhatikan keseimbangan antara kewajiban agama

dan kehidupan sosial.

2) Materi Pembelajaran

a)

QS. Al-Bagarah (2): 143 mengajarkan bahwa umat Islam dipilih
menjadi umat yang adil dan moderat, yang mengarah pada sikap
seimbang dalam menjalankan agama. Allah SWT berfirman bahwa

umat Islam harus menjadi umat yang adil dan pilihan, dengan



142

menghindari ekstremisme dan menegakkan keadilan di tengah-tengah
keberagaman.

b) Moderasi beragama dalam konteks ini berarti menjaga keseimbangan
antara ibadah dan kehidupan sosial. Contoh moderasi adalah
menjalankan ibadah dengan penuh khusyuk tanpa melupakan
kewajiban lainnya seperti belajar, bekerja, dan berinteraksi dengan
masyarakat.

c) Hadits Nabi Muhammad SAW tentang moderasi beragama, seperti
"Agama itu mudah. Siapa yang mempersulit, pasti dia akan kalah,"
mengingatkan umat untuk tidak memaksakan diri dengan ibadah yang
berlebihan, tetapi cukup dengan yang sesuai kemampuan.

3) Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama

Untuk memperkuat pemahaman siswa tentang moderasi beragama,
materi ajar ini menggunakan model Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama (PPMB) yang berbasis pada karakter kebangsaan. Hal ini
bertujuan agar siswa tidak hanya memahami konsep moderasi beragama
secara teori, tetapi juga menerapkannya dalam kehidupan nyata yang
berlandaskan pada nilai-nilai kebangsaan Indonesia, seperti toleransi,
keberagaman, dan gotong royong.

Model ini mencakup berbagai strategi pembelajaran yang berfokus
pada diskusi, simulasi, serta penerapan nilai moderasi dalam kehidupan
sehari-hari siswa, baik di sekolah, keluarga, maupun masyarakat. Adapun

beberapa strategi pembelajaran yang digunakan antara lain:



b)

143

Three-stage Fishbowl Decision: Diskusi kelompok untuk mendalami
topik-topik terkait moderasi.

Seeing How it is: Menggunakan pengamatan untuk menganalisis
fenomena sosial yang terkait dengan moderasi.

Grup Resume: Kelompok-kelompok mendiskusikan dan menyusun

resume dari materi yang telah dipelajari.

4) Praktik Moderasi dalam Kehidupan Sehari-hari

Materi ini juga mengajarkan siswa cara menjalankan agama secara

moderat dalam kehidupan mereka. Beberapa langkah yang diajarkan

termasuk:

a)

b)

d)

Menghargai perbedaan: Siswa diajarkan untuk menghormati orang
yang berbeda agama, suku, dan budaya, serta menjalin hubungan
sosial yang baik tanpa menghakimi.

Bersikap adil dan tidak membedakan: Menjalani kehidupan dengan
adil dan menghargai hak orang lain untuk beragama sesuai dengan
keyakinannya.

Tidak terjebak pada sikap ekstrem: Menghindari sikap berlebihan
dalam beragama dan selalu berusaha mencari jalan tengah dalam
menyikapi perbedaan pendapat.

Menjaga sikap ramah dan sopan: Siswa didorong untuk berbicara

dengan bahasa yang baik dan tidak menyakiti perasaan orang lain.

5) Moderasi Beragama di Sekolah dan Masyarakat



a)

b)

144

Di sekolah: Siswa diterapkan untuk menghargai teman yang berbeda
agama, bekerja sama dalam kegiatan sekolah dengan penuh toleransi,
dan mendiskusikan topik agama dengan bijaksana.

Di masyarakat: Masyarakat yang beragam memerlukan sikap
moderat, seperti dalam kegiatan sosial, perayaan hari raya agama, dan

menjaga persatuan dalam keberagaman.

6) Manfaat Sikap Moderat

Mengajarkan moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari

memiliki manfaat besar, di antaranya:

a)

b)

Menjaga persatuan antarbangsa: Sikap moderat dapat menciptakan
hubungan baik antar negara dan antar individu yang berbeda latar
belakang.

Menghargai perbedaan: Sikap ini membantu siswa untuk lebih toleran
terhadap orang lain meskipun memiliki perbedaan agama, suku, atau
budaya.

Mendorong sikap kemanusiaan: Moderasi beragama mengajarkan

siswa untuk adil dan tidak menyakiti orang lain.

7) Strategi Pembelajaran dan Media yang Digunakan

Dalam proses pembelajaran, digunakan berbagai metode dan media,

termasuk:

a)

Metode: Brainstorming, game, sharing pengalaman, simulasi, diskusi,

dan refleksi.



145

b) Media Pembelajaran: Spidol, papan tulis, video, gambar, dan kartu,
yang semuanya mendukung pencapaian tujuan pembelajaran yang
lebih interaktif dan kontekstual.

Materi ajar ini disusun dengan memperhatikan pentingnya pemahaman
moderasi beragama yang seimbang dan berbasis karakter kebangsaan. Dengan
menggunakan model penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter
kebangsaan, diharapkan siswa tidak hanya belajar teori, tetapi juga dapat
mengaplikasikan prinsip moderasi dalam kehidupan nyata, menjunjung tinggi nilai
toleransi dan keberagaman, serta membangun masyarakat yang lebih harmonis dan
damai.

c. Perancangan LKS

Moderasi beragama merupakan strategi penting dalam menjaga
keharmonisan dan keberagaman dalam masyarakat Indonesia. Di tengah tantangan
intoleransi dan radikalisme, lembaga pendidikan memiliki peran strategis dalam
menanamkan nilai-nilai keagamaan yang moderat. Salah satu perangkat yang dapat
dimanfaatkan adalah Lembar Kerja Siswa (LKS) yang dirancang khusus untuk
menanamkan pemahaman tentang moderasi beragama berbasis karakter
kebangsaan.

1) Deskripsi Umum LKS

LKS (Lembar Kerja Siswa) yang digunakan dalam penelitian ini
dirancang untuk mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama dan karakter
kebangsaan dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Materi
utama merujuk pada QS. Al-Baqgarah ayat 143 dan hadits Nabi SAW tentang
kemudahan beragama. LKS ini mencakup:

a) Tujuan pembelajaran



146

b) Penjelasan materi ajar
¢) Soal esai dan pilihan ganda
d) Pertanyaan reflektif kontekstual
2) Analisis Isi LKS
Berdasarkan analisis dokumen, LKPD menunjukkan integrasi yang kuat
antara substansi keagamaan yang moderat dengan nilai karakter kebangsaan,
sebagai berikut:
a) Tujuan Pembelajaran yang Moderatif
Tujuan LKS mengarahkan peserta didik untuk:
e Menghafal dan memahami ayat dan hadits tentang sikap moderat.
e Meyakini Islam sebagai agama yang menolak ekstremisme.
e Menjalankan nilai-nilai agama dengan cara seimbang.
Tujuan ini menempatkan sikap moderat sebagai inti kompetensi
religius, selaras dengan karakter profil pelajar Pancasila.
b) Materi yang Mendukung Karakter Kebangsaan
Materi dalam LKS tidak hanya bersifat normatif, tetapi mengandung
nilai-nilai seperti:
o Keseimbangan (tawazun) dalam menjalankan ibadah.
e Keadilan dan pilihan umat sebagaimana disebut dalam QS. Al-
Baqarah: 143.
e Toleransi dan empati, sebagai kunci dalam berinteraksi dengan
perbedaan.
¢) Penekanan Kontekstual terhadap Kehidupan Siswa

Beberapa soal esai mengajak siswa merenungkan:



147

o Cara bersikap kepada teman berbeda agama.
o Contoh konkret sikap moderat di sekolah atau rumah.
o Relevansi perubahan kiblat sebagai bentuk penerimaan terhadap
dinamika perintah Allah.
Soal-soal ini mendorong internalisasi, bukan sekadar pemahaman
kognitif.

2) Validasi Ahli

Dalam penelitian dan pengembangan (R&D) yang menggunakan model
Plomp, salah satu tahapan kunci adalah validasi prototipe modul ajar, materi ajar,
dan Lembar Kerja Peserta Didik (LKS). Validasi ini bertujuan untuk memastikan
bahwa komponen yang dikembangkan sesuai dengan standar yang diinginkan serta
efektif dalam meningkatkan kualitas pembelajaran. Proses validasi dilakukan oleh
para ahli di bidang pembelajaran yang memiliki keahlian khusus, sehingga dapat
memberikan penilaian yang mendalam dan objektif terhadap produk yang
dikembangkan.

Pada penelitian ini, validasi dilakukan oleh empat ahli yang memiliki
spesialisasi di bidangnya masing-masing. Pertama, Dr. Nurul Anam, M.Pd, Dosen
UNIKAMS Jember, yang memiliki keahlian dalam Teknologi Pembelajaran. Beliau
memberikan evaluasi terkait dengan kesesuaian penggunaan teknologi dalam
modul ajar dan menilai sejauh mana teknologi tersebut dapat memfasilitasi
pembelajaran yang lebih efektif dan menarik bagi siswa. Kedua, Dr. Nino Indrianto,
M.Pd, Dosen Universitas Islam Negeri (UIN) Jember, yang ahli dalam
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Ketiga Dr. Endah Tjandani

memberikan penilaian terkait dengan relevansi dan Bahasa antara materi ajar dan



148

LKPD, serta memastikan bahwa metode pembelajaran yang diterapkan sesuai
dengan kebutuhan dan karakteristik peserta didik dalam pembelajaran PAI.
Kempat, Bapak Suji Ashari, M.Pd, Guru PAI di SMPN 2 Mayang Jember, yang
memiliki pengalaman langsung dalam praktik pembelajaran di sekolah. Beliau
memberikan masukan terkait kelayakan model Pembelajaran di kelas, serta
memberikan umpan balik mengenai kemudahan dan efektivitas bahan ajar yang
dikembangkan.

Validasi oleh para ahli ini sangat penting untuk memastikan bahwa prototipe
yang dikembangkan tidak hanya memenubhi kriteria teoritis, tetapi juga siap untuk
diterapkan dalam situasi pembelajaran nyata. Dengan demikian, hasil dari
penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang signifikan bagi
peningkatan kualitas pembelajaran di sekolah.

a. Validasi Modul Ajar

Proses validasi ahli modul ajar ini dilakukan oleh Bapak Dr. Nurul Anam,
M.Pd, Dosen UNIKAMS Jember, yang memiliki keahlian dalam Teknologi
Pembelajaran. Tujuan utama dari validasi ini adalah untuk mendapatkan
masukan, tanggapan, serta saran yang berkaitan dengan desain modul ajar yang
sedang dalam tahap pengembangan. Fokus utama dari validasi ini terletak pada
tiga aspek penting dalam Modul Ajar, yaitu Kesesuaian dengan Tujuan
Pembelajaran, Pembentukan Sikap Positif, serta Dukungan terhadap Teori
Karakter Kebangsaan.

Dalam proses validasi ini, terdapat lima indikator yang digunakan untuk
menilai kualitas modul ajar tersebut. Setiap indikator diberi skor yang berkisar

antara 1 hingga 5, yang menggambarkan tingkat kualitas masing-masing aspek



No.

149

yang dinilai. Skor ini akan digunakan sebagai bahan evaluasi untuk perbaikan
modul ajar yang sedang dikembangkan, dengan harapan agar modul ajar tersebut
dapat memenubhi standar yang diinginkan dan dapat digunakan dengan baik oleh
para pembaca atau penggunanya. Data yang diperoleh dari validator ahli Modul
Ajar adalah sebagai berikut:

Tabel 4.1 Validasi Modul Ajar

Aspek Indikator Pernyataan Skor
Penilaian 1 2 3 4
Kesesuaian Modul Ajar memberikan panduan yang jelas

dengan Tujuan kepada guru dalam menerapkan model

Pembelajaran ~ pembelajaran moderasi beragama.
Modul Ajar memanfaatkan media
pembelajaran seperti video dan gambar untuk
mendukung pemahaman siswa tentang
moderasi dalam beragama.

Pembentukan ~ Modul Ajar mendorong siswa untuk

Sikap Positif mengembangkan sikap moderat, toleransi,
dan saling menghargai dalam beragama dan
kehidupan sehari-hari.
Modul Ajar menyediakan aktivitas yang
membantu siswa menghindari sikap ekstrem
dan mendorong mereka untuk berinteraksi
secara positif dengan sesama.

Dukungan Modul Ajar memfasilitasi pengembangan \

terhadap Teori ~ karakter kebangsaan dengan

Karakter mengintegrasikan nilai-nilai keberagaman,

Kebangsaan toleransi, dan penghargaan terhadap

perbedaan.



150

Modul Ajar mengaitkan konsep moderasi \
beragama dengan pembentukan karakter

kebangsaan yang mencakup persatuan,

gotong royong, dan integritas sosial.

JUMLAH SKOR

b. Validasi Bahasa Materi Ajar

Proses validasi ahli Materi ajar ini dilakukan oleh Ibu Dr. Endah Tjendani,
M.Pd Dosen Universitas Islam Jember (ULJ), yang ahli dalam materi Bahasa dalam
pembelajaran. Tujuan utama dari validasi ini adalah untuk mendapatkan masukan,
tanggapan, serta saran yang berkaitan dengan bahasa Materi ajar yang sedang dalam
tahap pengembangan. Fokus utama dari validasi ini terletak pada tiga aspek penting
dalam Materi Ajar, yaitu Kesesuaian Materi dengan Tujuan Pembelajaran dan
Konsistensi Bahasa, Keterbacaan Bahasa dan Keterpahaman, serta Kesesuaian
dengan Teori Karakter kebangsaan dan Kepaduan Alur Penyampaian.

Dalam proses validasi ini, terdapat lima indikator yang digunakan untuk
menilai kualitas materi ajar tersebut. Setiap indikator diberi skor yang berkisar
antara 1 hingga 5, yang menggambarkan tingkat kualitas masing-masing aspek
yang dinilai. Skor ini akan digunakan sebagai bahan evaluasi untuk perbaikan
modul ajar yang sedang dikembangkan, dengan harapan agar modul ajar tersebut
dapat memenuhi standar yang diinginkan dan dapat digunakan dengan baik oleh
para pembaca atau penggunanya. Data yang diperoleh dari validator Ahli Bahasa

Materi Ajar adalah sebagai berikut:



No.

Aspek

Penilaian

Kesesuaian
Materi dengan
Tujuan

Pembelajaran

Keterbacaan
dan

Keterpahaman

Kesesuaian
dengan Teori
Karakter

kebangsaan

Tabel 4.2 Validasi Bahasa Materi Ajar

Indikator Pernyataan

Materi Ajar secara eksplisit mencerminkan dan
menanamkan nilai-nilai kebangsaan (seperti
Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika) yang
mendukung moderasi beragama.

Bahasa yang digunakan konsisten dan tidak
membingungkan siswa, dengan penggunaan
istilah yang tepat dan jelas.

Materi Ajar mudah dipahami oleh siswa dari
berbagai latar belakang, dengan penggunaan
kalimat yang jelas dan struktur materi yang
logis.

Materi ajar menggunakan bahasa yang
sederhana, mudah dipahami, dan bebas dari
ambiguitas.

Materi Ajar mencerminkan nilai-nilai karakter
kebangsaan, seperti Pancasila, Bhinneka
Tunggal Ika, dan semangat persatuan, yang
sejalan dengan teori karakter kebangsaan.
Materi ajar disusun dengan alur yang jelas dan
terstruktur, sehingga siswa dapat mengikuti
dan memahami setiap bagian materi dengan
mudabh.

JUMLAH SKOR

¢. Validasi LKS

151

Skor
3 4
)
\
\/

Proses validasi ahli LKS ini dilakukan oleh Bapak Bapak Dr. Nino Indrianto,

M.Pd, Dosen Universitas Islam Negeri (UIN) Jember, yang ahli dalam



No.

152

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Tujuan utama dari validasi ini adalah
untuk mendapatkan masukan, tanggapan, serta saran yang berkaitan dengan materi
dan Bahasa dari LKS yang sedang dalam tahap pengembangan. Fokus utama dari
validasi ini terletak pada tiga aspek penting dalam LKS, yaitu Kesesuaian dengan
Tujuan Pembelajaran, Keterlibatan dalam Proses Pemecahan Masalah, serta
Kesesuaian dengan Teori Karakter Kebangsaan.

Dalam proses validasi ini, terdapat lima indikator yang digunakan untuk
menilai kualitas LKS tersebut. Setiap indikator diberi skor yang berkisar antara 1
hingga 5, yang menggambarkan tingkat kualitas masing-masing aspek yang dinilai.
Skor ini akan digunakan sebagai bahan evaluasi untuk perbaikan LKS yang sedang
dikembangkan, dengan harapan agar LKS tersebut dapat memenuhi standar yang
diinginkan dan dapat digunakan dengan baik oleh para pembaca atau penggunanya.
Data yang diperoleh dari validator ahli LKS adalah sebagai berikut:

Tabel 4.3 Validasi LKS

Aspek Indikator Pernyataan Skor
Penilaian 1 2 3 4
Kesesuaian LKS mendukung dan meningkatkan
dengan pencapaian tujuan pembelajaran yang telah
Tujuan ditetapkan, yaitu Menguatkan pemahaman
Pembelajaran sikap moderat dalam beragama.
LKS relevan dan mendalam dalam mengukur
kemampuan siswa dalam memahami dan
menerapkan konsep moderasi.
Keterlibatan ~ LKS dirancang untuk siswa terlibat aktif
dalam Proses dalam proses diskusi, identifikasi masalah,
Pemecahan serta pencarian dan penerapan solusi yang

Masalah berbasis moderasi



153

LKS melibatkan siswa mengusulkan solusi \
yang kreatif dan moderat untuk
menyelesaikan masalah, serta mampu
mengevaluasi dampak solusi tersebut dalam
menciptakan keseimbangan dan menghindari
ekstremisme
Kesesuaian ~ LKS Mengukur sejauh mana siswa
dengan Teori menerapkan nilai-nilai toleransi, persatuan,
Karakter dan keadilan dalam konteks sosial.
Kebangsaan  LKS Menilai apakah siswa dapat \
mengembangkan karakter kebangsaan dengan
bersikap adil dan menghargai perbedaan

JUMLAH SKOR

d. Validasi Model Pembelajaran

Proses validasi ahli Model Pembelajaran ini dilakukan oleh Bapak Suji Ashari
M.Pd, Guru PAI di SMPN 2 Mayang Jember. Tujuan utama dari validasi ini adalah
untuk mendapatkan masukan, tanggapan, serta saran yang berkaitan dengan desain
Model Pembelajaran yang sedang dalam tahap pengembangan. Fokus utama dari
validasi ini terletak pada enam aspek penting dalam Model Pembelajaran, yaitu
Kesesuaian dengan Tujuan Pembelajaran, Keterlibatan Siswa dalam Pembelajaran,
Penguatan Sikap Moderat dan Toleransi, Penerapan Nilai Karakter Kebangsaan,
Kreativitas dan Inovasi Siswa dalam Mencari Solusi, serta Pencapaian Tujuan
Pembelajaran.

Dalam proses validasi ini, terdapat lima indikator yang digunakan untuk
menilai kualitas Model Pembelajaran tersebut. Setiap indikator diberi skor yang
berkisar antara 1 hingga 5, yang menggambarkan tingkat kualitas masing-masing

aspek yang dinilai. Skor ini akan digunakan sebagai bahan evaluasi untuk perbaikan



154

LKS yang sedang dikembangkan, dengan harapan agar Model Pembelajaran
tersebut dapat memenuhi standar yang diinginkan dan dapat digunakan dengan baik
oleh para pembaca atau penggunanya. Data yang diperoleh dari validator ahli
Model Pembelajaran adalah sebagai berikut:

Tabel 4.4 Validasi Model Pembelajaran

Aspek Penilaian Indikator Pernyataan Skor
1 2 3 4
Kesesuaian Model Pembelajaran ini mendukung dan
dengan Tujuan memperkuat pemahaman tentang moderasi
Pembelajaran beragama dalam konteks karakter
kebangsaan
Keterlibatan Model Pembelajaran mengajak siswa untuk
Siswa dalam berpartisipasi aktif dalam diskusi tentang
Pembelajaran moderasi beragama dan karakter
kebangsaan.
Penguatan Sikap  Model Pembelajaran ini membangun sikap
Moderat dan moderat dalam beragama, dengan
Toleransi menekankan toleransi, keadilan, dan
penghargaan terhadap perbedaan.
Penerapan Nilai ~ Model Pembelajaran mendorong siswa
Karakter untuk menerapkan nilai-nilai Pancasila dan
Kebangsaan Bhinneka Tunggal Ika dalam kehidupan
sehari-hari, dengan menekankan moderasi
beragama.
Kreativitas dan Model Pembelajaran ini memberikan ruang \

Inovasi Siswa
dalam Mencari

Solusi

bagi siswa untuk mengusulkan solusi
kreatif yang moderat dalam menghadapi
tantangan sosial yang berbasis

keberagaman

N



155

6  Pencapaian Pembelajaran ini berhasil dalam
Tujuan meningkatkan pemahaman dan penerapan
Pembelajaran moderasi beragama dan karakter

kebangsaan pada siswa

JUMLAH SKOR

3) Tahap Uji Coba

a. Uji Coba Terbatas

Tabel 4.5 Nama Siswa Uji Coba Terbatas

NO NAMA SISWA JUMLAH SKOR
PRETEST POSTES

1  Indira Agnika P 11 12
2 ArzaNayla S 11 12
3 Nur Suri Shafina 10 12
4  Maulana Yusuf M 9 11
5 Ilham Rizki B 11 12
6 M Salman Al Farisi 9 10
7  Jinan Nur Khofifah 11 12

JUMLAH SKOR 72 81

b. Revisi Akhir Model

Dalam uji coba terbatas terhadap model pembelajaran penguatan pemahaman
moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan, hasil perhitungan N-Gain Score

menunjukkan peningkatan yang signifikan dengan nilai 0.75, yang termasuk dalam



156

kategori tinggi. Hal ini mengindikasikan bahwa model pembelajaran yang diterapkan
berhasil meningkatkan pemahaman siswa mengenai moderasi beragama dan nilai-nilai
kebangsaan. Uji coba terbatas ini membuktikan bahwa integrasi karakter kebangsaan
dalam proses pembelajaran tidak hanya memperkaya wawasan akademik siswa, tetapi juga
memperkuat sikap toleransi dan keberagaman yang menjadi inti dari moderasi beragama.

Berdasarkan hasil evaluasi uji coba terbatas dan umpan balik yang diterima,
dilakukan beberapa revisi pada model pembelajaran penguatan pemahaman moderasi
beragama berbasis karakter kebangsaan. Revisi ini bertujuan untuk meningkatkan
efektivitas dan kenyamanan selama proses pembelajaran, serta memastikan bahwa siswa
dapat memahami materi dengan lebih baik. Hasil revisi yang dilakukan adalah sebagai
berikut:

a) Penggunaan Media Indeks Kartu Moderasi: Salah satu tantangan yang
ditemukan dalam uji coba terbatas adalah ketika menggunakan media indeks
kartu moderasi, kegiatan pencocokan kartu terkadang menyebabkan kegaduhan
dan kebingungan di antara siswa. Untuk mengatasi hal ini, perlu diperkenalkan
sistem pengelompokan yang terstruktur. Setiap kelompok siswa akan diberikan
tugas untuk mencocokkan kartu dengan cara yang lebih terorganisir, dengan
memberikan waktu yang lebih terkontrol dan memastikan hanya beberapa siswa
yang berinteraksi pada waktu yang sama. Ini akan mengurangi keramaian dan
memungkinkan setiap siswa untuk lebih fokus pada tugasnya, sehingga
pembelajaran menjadi lebih terarah dan efektif.

b) Penyusunan PPT yang Terintegrasi dengan Materi: Selain itu, berdasarkan
umpan balik dari siswa, disarankan untuk memperbaiki presentasi materi agar

lebih terstruktur dan mudah dipahami. Dalam revisi ini, disiapkan presentasi



157

Power Point (PPT) yang lebih terintegrasi dengan materi pembelajaran, sehingga
siswa dapat mengikuti pembelajaran dengan lebih mudah. PPT ini akan
menyajikan informasi dengan menggunakan teks yang lebih jelas, ilustrasi yang
relevan, serta contoh-contoh nyata yang berhubungan dengan moderasi
beragama dan karakter kebangsaan. Dengan menggunakan PPT yang lebih
sistematis dan menarik, diharapkan siswa dapat lebih mudah menangkap inti
materi dan mengaitkannya dengan konteks kehidupan sehari-hari mereka.
Dengan revisi-revisi ini, model pembelajaran yang diusulkan diharapkan akan
semakin efektif dalam meningkatkan pemahaman siswa tentang moderasi beragama dan
karakter kebangsaan. Kedua langkah ini juga dirancang untuk memfasilitasi proses belajar
yang lebih teratur dan menyenangkan, sehingga mendukung tercapainya tujuan
pembelajaran secara maksimal.
3. Penilaian (Assessment)
1) Implementasi Skala Penuh

Tabel 4.6 Nama Siswa Implementasi Skala Penuh

NO NAMA SISWA JUMLAH SKOR
PRETEST POSTES
1 Lanita Nur A. 8 11
2 Anak Agung Tania S D 9 12
3  Barokna Haulana 7 12
4  Siti Dwi Rastiyani 11 12
5  Alyka Zahratul Jannah 10 11
6 Deandra A. F 11 12

7 ElisaDwiA.S 9 11



10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

Diah Mawardi

Reki Mirza Miraldi
Muhammad Ilham
Rafel Raner

Moh Fahmi

Ahmad Bagas A

Halgi Noviansyah B
M Yasir Arfandi K
Fathir Ahmad N. S

M. Zaqi

Nabila Aprilia Hikmatun N
Namira Nida

Ghefira Waly Fatin
Siti Sarofiatun

Andira Dwi A

Gizzela Refafelia
Achmad Aulia Alfarizi
Isnaini Aurila

Anak Agung Gede Gabriel Sadewa
Adindra Nuryah R
Zahra Althofunnisa
Siti Aisyah N H

Syamsiyana Komala

10

11

11

11

10

10

11

12

10

10

10

11

10

12

10

10

158

12

11

11

12

12

12

11

12

11

12

10

12

12

12

12

11

12

11

11

12

11

12

12



159

JUMLAH SKOR 296 347

Berdasarkan hasil pretes dan postes yang telah dilaksanakan, kita dapat mengukur
sejauh mana perubahan atau perkembangan pemahaman siswa terhadap materi yang
diajarkan. Dengan membandingkan skor pretes yang menggambarkan pemahaman awal
dan skor postes yang mencerminkan pemahaman setelah penerapan model pembelajaran,
kita dapat menilai sejauh mana model pembelajaran tersebut efektif. Perbandingan skor ini
akan memberikan gambaran yang jelas mengenai keberhasilan atau kekurangan dalam
proses pembelajaran yang telah dilakukan.

Berikut hasil perbandingan skor pretes dan postes yang menunjukkan peningkatan
pemahaman siswa, yang dapat dijadikan indikator untuk mengevaluasi efektivitas model
pembelajaran yang diterapkan:

Rata-rata pretes

>ST
—X 100
SM X n
296
—X 100
12 X 30
296
—X 100
360

=82%

Rata-rata posttes

>ST

—X 100

SM X n

347
—X100



160

12 X 30

347
—X 100
360

=96%

Berdasarkan perhitungan, diperoleh bahwa skor rata-rata pretes adalah 82%, yang
menggambarkan pemahaman siswa sebelum model pembelajaran diterapkan. Sementara
itu, skor rata-rata postes mencapai 96%, yang menunjukkan pemahaman siswa setelah
proses pembelajaran. Selisih yang cukup besar antara skor pretes dan postes ini
menunjukkan adanya peningkatan pemahaman siswa terhadap materi yang diajarkan, yang
mengindikasikan bahwa model pembelajaran yang digunakan efektif dalam meningkatkan
pemahaman siswa.

Berikut hasil wawancara setelah pretes dan postes pada implementasi skala penuh
oleh bapak Suji Ashari tentang peningkatan hasil pemahaman siswa setelah menggunakan
model PPMB:

“Setelah saya Melihat hasil pretes dan postes yang ada, saya sangat puas dengan
peningkatan yang terjadi. Skor rata-rata pretes yang hanya 82% menunjukkan
pemahaman awal yang masih perlu penguatan. Namun, setelah pembelajaran
dilakukan dengan model yang kita terapkan, skor rata-rata postes naik menjadi
96%, yang menunjukkan adanya peningkatan pemahaman yang signifikan. Saya
rasa model pembelajaran yang diterapkan cukup efektif dalam meningkatkan
pemahaman siswa. Saya percaya bahwa pendekatan yang lebih interaktif dan
partisipatif dalam pembelajaran sangat mempengaruhi hasil ini. Selain itu, model
pembelajaran yang lebih aplikatif dan berfokus pada pemahaman konsep daripada
sekadar menghafal sangat membantu siswa untuk memahami materi lebih dalam.
Ketika siswa diberi kesempatan untuk mengaitkan materi dengan kehidupan
sehari-hari, mereka lebih mudah memahami dan mengingatnya. Tantangan utama
adalah memastikan semua siswa terlibat aktif dalam proses pembelajaran, terutama
bagi mereka yang cenderung lebih pasif. Beberapa siswa juga memiliki cara belajar
yang berbeda-beda, sehingga membutuhkan pendekatan yang lebih bervariasi.



161

Namun, dengan terus mencoba dan melakukan evaluasi, kita bisa menyesuaikan
metode yang tepat untuk masing-masing siswa. "4

Hasil respon siswa:

Barokna Haulana

"Saya merasa pembelajaran kali ini lebih menyenangkan. Kami tidak hanya
mendengarkan guru menjelaskan, tapi juga aktif berdiskusi dengan teman-teman,
dan ada kegiatan mencocokan kartu yang membuat materi lebih mudah dipahami.
dan tidak bikin ngantuk."!!

Siti Dwi Rastiyani

"Saya rasa cara gurunya yang lebih banyak memberi kesempatan untuk bertanya
dan berdiskusi dengan teman-teman sangat membantu. Ditambah ada
pembelajaran yang kita disuruh terus aktif, ditambah ada acara nonton video. Ya
alhmdulillah jadi lebih gampang faham."!!

Berdasarkan hasil wawancara Baik guru maupun siswa sepakat bahwa model

PPMB berbasis Karakter Kebangsaan sangat efektif dalam meningkatkan pemahaman

terhadap materi PAI. Dengan metode yang lebih variatif dan menyenangkan, siswa tidak

hanya lebih memahami materi, tetapi juga merasa lebih termotivasi dan terlibat dalam

proses pembelajaran. Harapan ke depan adalah agar model PPMB ini dapat terus

diterapkan dan ditingkatkan untuk mendukung perkembangan pemahaman siswa yang

lebih baik lagi.

Tabel 4.7 Angket Respon terhadap Model PPMB

No Nama Akt Akt1| Akt 1| Akt1| Akt1| Akt1| Akt1| Akt1| Akt1| Akt1| Jumlah | Skor
1 Skor Maksimal

1 Lanita NurA. | 5 4 4 4 4 4 4 5 4 5 43 50

2 Anak Agung 5 4 4 3 4 4 4 4 4 5 41 50
Tania S D

3 Barokna 4 4 3 4 4 5 3 3 4 4 38 50
Haulana

4 Siti Dwi 4 5 5 4 4 5 4 4 4 4 43 50
Rastiyani

5 Alyka 5 5 3 4 3 4 4 4 5 4 41 50
Zahratul
Jannah

6 DeandraA.F | 4 4 5 3 4 5 4 5 4 3 41 50

7 Elisa Dwi A. 5 4 3 4 4 3 4 4 4 3 38 50
S

114 Suji Ashari M.Pd., “Guru PAI Kelas VIIl SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 10 September
2025, n.d.
115 Barokna Haulana, “Siswa Kelas VIIl SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 10 September 2025,”

n.d.

116 Siti Dwi Rastiyani, “Siswa Kelas VIII A SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 10 September 2025,”

n.d.




162

8 Diah 5 5 3 4 3 3 5 5 4 4 41 50
Mawardi

9 Reki Mirza 5 4 4 5 3 4 4 5 5 5 44 50
Miraldi

10 | Muhammad 4 4 4 4 3 5 4 3 5 4 40 50
Ilham

11 | Rafel Raner 5 5 3 4 3 4 4 4 5 3 40 50

12 | Moh Fahmi 4 5 3 4 5 4 4 4 3 36 50

13 | Ahmad Bagas | 4 4 5 5 3 4 4 3 5 4 41 50
A

14 | Halgi 4 5 4 4 3 4 5 3 4 3 39 50
Noviansyah B

15 | M Yasir 5 4 4 4 4 5 4 5 4 4 43 50
Arfandi K

16 | Fathir Ahmad | 4 5 4 3 3 3 4 3 4 5 38 50
N.S

17 | M. Zaqi 4 4 4 4 4 4 5 4 4 37 50

18 | Nabila Aprilia | 5 4 3 5 3 4 3 5 4 36 50
Hikmatun N

19 | Namira Nida 5 4 4 4 4 4 4 4 5 4 42 50

20 | GhefiraWaly | 4 4 3 5 5 5 3 4 4 4 41 50
Fatin

JUMLAH 803 1000

2) Evaluasi

Tahap terakhir dalam penelitian dan pengembangan model penguatan pemahaman
moderasi beragama (PPMB) berbasis karakter kebangsaan adalah evaluasi (evaluation).
Evaluasi bertujuan untuk menilai sejauh mana model yang dikembangkan dapat
meningkatkan pemahaman moderasi beragama di kalangan siswa, serta dampak positif
yang dihasilkan dalam memperkuat sikap toleransi dan inklusivitas di sekolah. Penelitian
yang dilakukan di SMPN 2 Mayang Jember ini mengarah pada pengembangan produk yang
relevan dengan kondisi sosial dan budaya setempat, sehingga diharapkan mampu
memfasilitasi pemahaman yang lebih luas mengenai moderasi beragama dan karakter
kebangsaan.

Produk pengajaran yang dikembangkan adalah model PPMB berbasis karakter
kebangsaan yang bertujuan untuk mengurangi sikap intoleransi dan mendorong sikap
saling menghormati antaragama. Modul ajar ini dirancang dengan mempertimbangkan

kearifan lokal, mengintegrasikan nilai-nilai kebangsaan, seperti Pancasila, dan prinsip




163

moderasi beragama yang menekankan keseimbangan antara keyakinan agama dan sikap
inklusif terhadap perbedaan. Salah satu keunggulan dari model ini adalah keberhasilan
dalam menciptakan ruang belajar yang mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan dan
persatuan bangsa.

Modul ini membawa dampak positif dalam penguatan pemahaman siswa tentang
moderasi beragama, yang tercermin dari sikap mereka yang lebih terbuka dan menghargai
keberagaman agama. Penerapan nilai-nilai karakter kebangsaan yang dipadukan dengan
prinsip moderasi beragama memberikan dasar yang kuat bagi siswa untuk memahami dan
mempraktikkan nilai-nilai toleransi dalam kehidupan sehari-hari. Melalui proses
pembelajaran yang lebih kontekstual dan berbasis pengalaman, siswa tidak hanya
memperoleh pengetahuan, tetapi juga keterampilan sosial yang mendalam dalam
berinteraksi dengan teman-teman dari latar belakang agama yang berbeda.

Namun, meskipun produk modul ajar ini memiliki banyak kelebihan, masih
terdapat beberapa kekurangan yang perlu diperbaiki. Salah satunya adalah tantangan dalam
meningkatkan partisipasi aktif siswa, terutama dalam diskusi dan kegiatan kelompok yang
melibatkan berbagai latar belakang agama. Hal ini menunjukkan perlunya evaluasi yang
lebih mendalam mengenai metode yang digunakan dalam proses pembelajaran, agar dapat
memastikan bahwa semua siswa dapat terlibat secara maksimal dalam proses pembelajaran
yang berbasis moderasi beragama.

Secara keseluruhan, pengembangan model PPMB berbasis karakter kebangsaan
ini memberikan kontribusi signifikan terhadap penciptaan lingkungan sekolah yang lebih
inklusif dan harmonis, serta mampu memperkuat pemahaman siswa mengenai pentingnya

moderasi beragama dalam kehidupan mereka. Diharapkan hasil evaluasi ini dapat menjadi



164

bahan perbaikan untuk pengembangan model pembelajaran yang lebih efektif dan relevan
dengan kebutuhan pendidikan di Indonesia yang multikultural dan majemuk.

B. Analisis Data

Analisis data dalam penelitian ini dibuktikan melalui hasil validitas yang
diperoleh dari berbagai ahli yang kompeten di bidangnya masing-masing. Pada penelitian
ini, validasi dilakukan oleh empat ahli yang memiliki spesialisasi di bidangnya masing-
masing. Pertama, Dr. Nurul Anam, M.Pd, Dosen UNIKAMS Jember, yang memiliki
keahlian dalam Teknologi Pembelajaran. Beliau memberikan evaluasi terkait dengan
kesesuaian penggunaan teknologi dalam modul ajar dan menilai sejauh mana teknologi
tersebut dapat memfasilitasi pembelajaran yang lebih efektif dan menarik bagi siswa.
Kedua, Dr. Nino Indrianto, M.Pd, Dosen Universitas Islam Negeri (UIN) Jember, yang ahli
dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Ketiga Dr. Endah Tjandani
memberikan penilaian terkait dengan relevansi dan Bahasa antara materi ajar dan LKPD,
serta memastikan bahwa metode pembelajaran yang diterapkan sesuai dengan kebutuhan
dan karakteristik peserta didik dalam pembelajaran PAI. Kempat, Bapak Suji Ashari, M.Pd,
Guru PAI di SMPN 2 Mayang Jember, yang memiliki pengalaman langsung dalam praktik
pembelajaran di sekolah. Beliau memberikan masukan terkait kelayakan model
Pembelajaran di kelas, serta memberikan umpan balik mengenai kemudahan dan
efektivitas bahan ajar yang dikembangkan.

1) Hasil Validasi Ahli Modul Ajar

Untuk memberikan gambaran yang lebih jelas mengenai kualitas dan validitas

modul ajar dengan model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis

karakter kebangsaan, berikut ini akan dipaparkan tabel hasil penilaian dari para

ahli. Validasi ahli terhadap modul ajar ini dilakukan dalam rentang waktu dari



No.

165

tanggal 14 Agustus hingga 26 Agustus 2025. Hasil yang diperoleh dari proses

validasi ini akan memberikan informasi yang penting untuk memastikan bahwa

modul ajar yang dikembangkan benar-benar memenuhi standar yang diharapkan

dan dapat digunakan secara efektif dalam mendukung proses pembelajaran.

Berikut kami paparkan hasil tabelnya:

Tabel 4.8 Hasil Penilaian Validasi Modul Ajar

Aspek
Penilaian
Kesesuaian
dengan Tujuan

Pembelajaran

Pembentukan
Sikap Positif

Dukungan
terhadap Teori
Karakter

Kebangsaan

Indikator Pernyataan

Modul Ajar memberikan panduan yang jelas kepada guru
dalam menerapkan model pembelajaran moderasi
beragama.

Modul Ajar memanfaatkan media pembelajaran seperti
video dan gambar untuk mendukung pemahaman siswa
tentang moderasi dalam beragama.

Modul Ajar mendorong siswa untuk mengembangkan
sikap moderat, toleransi, dan saling menghargai dalam
beragama dan kehidupan sehari-hari.

Modul Ajar menyediakan aktivitas yang membantu siswa
menghindari sikap ekstrem dan mendorong mereka untuk
berinteraksi secara positif dengan sesama.

Modul Ajar memfasilitasi pengembangan karakter
kebangsaan dengan mengintegrasikan nilai-nilai
keberagaman, toleransi, dan penghargaan terhadap
perbedaan.

Modul Ajar mengaitkan konsep moderasi beragama dengan
pembentukan karakter kebangsaan yang mencakup
persatuan, gotong royong, dan integritas sosial.

JUMLAH SKOR

Skor



166

V-ah = 5 X100%
TS-h

V-ah = i—i X 100% = 93%

Berdasarkan hasil validasi desain yang mencapai 93% dari ahli,
didapatkan bahwa modul ajar dengan model Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama berbasis karakter kebangsaan dinyatakan sangat valid pada tahap
validasi kedua. Persentase yang tinggi ini menunjukkan bahwa desain produk
modul ajar tersebut sudah sesuai dengan standar dan tujuan yang diharapkan.
Validasi ini menunjukkan bahwa materi yang disusun sudah memiliki kualitas
yang baik dalam konteks penguatan moderasi beragama dan pembentukan
karakter kebangsaan, serta dapat digunakan dengan efektif dalam proses
pembelajaran.

Pada validasi awal, terdapat beberapa masukan konstruktif dari validator
yang mengusulkan perbaikan untuk menambah referensi modul ajar dengan
sumber-sumber terbaru. Saran ini diberikan untuk memperkaya konten modul
agar lebih up-to-date dan relevan dengan perkembangan ilmu pengetahuan serta
kebutuhan pembelajaran saat ini. Dengan adanya perbaikan ini, modul ajar
semakin diperkuat dan diharapkan dapat memberikan manfaat yang lebih
maksimal bagi penggunanya dalam mendalami materi moderasi beragama
berbasis karakter kebangsaan.

Secara keseluruhan, hasil wvalidasi desain yang mencapai 97%
menunjukkan bahwa modul ajar dengan model Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama berbasis karakter kebangsaan sangat valid dan siap digunakan.
Meskipun pada validasi awal terdapat beberapa masukan untuk memperbaharui

referensi dengan sumber-sumber terbaru, perbaikan tersebut telah dilakukan



167

dengan baik pada tahap validasi kedua. Dengan demikian, modul ajar ini kini
dapat dianggap sebagai alat pembelajaran yang efektif dan relevan untuk
memperkuat moderasi beragama serta membentuk karakter kebangsaan peserta
didik

Hasil Validasi Ahli Bahasa Materi Ajar

Tabel 4.9 Hasil Penilaian Validasi Bahasa Materi Ajar

Aspek Indikator Pernyataan Skor
Penilaian
Kesesuaian Materi Ajar secara eksplisit mencerminkan dan menanamkan 5

Materi dengan nilai-nilai kebangsaan (seperti Pancasila dan Bhinneka Tunggal

Tujuan Ika) yang mendukung moderasi beragama.

Pembelajaran  Bahasa yang digunakan konsisten dan tidak membingungkan 4
dan siswa, dengan penggunaan istilah yang tepat dan jelas..

Konsistensi

Bahasa

Keterbacaan =~ Materi Ajar mudah dipahami oleh siswa dari berbagai latar 4
Bahasa dan belakang, dengan penggunaan kalimat yang jelas dan struktur

Keterpahaman materi yang logis.

Materi ajar menggunakan bahasa yang sederhana, mudah 4

dipahami, dan bebas dari ambiguitas.
Kesesuaian Materi Ajar mencerminkan nilai-nilai karakter kebangsaan, 5
dengan Teori  seperti Pancasila, Bhinneka Tunggal Ika, dan semangat
Karakter persatuan, yang sejalan dengan teori karakter kebangsaan.
kebangsaan Materi ajar disusun dengan alur yang jelas dan terstruktur, 5
dan Kepaduan sehingga siswa dapat mengikuti dan memahami setiap bagian
Alur materi dengan mudah.
Penyampaian

JUMLAH SKOR

V-ah = 5 X100%
TS-h



3)

No.

168

V-ah = 2—2 X 100% = 90%

Berdasarkan hasil validasi Bahasa Materi Ajar yang mencapai 90% dari
ahli, didapatkan bahwa Bahasa Materi ajar dengan model Penguatan Pemahaman
Moderasi Beragama berbasis karakter kebangsaan dinyatakan sesuai dan sangat
valid. Persentase yang tinggi ini menunjukkan bahwa bahasa produk modul ajar
tersebut sudah sesuai dengan standar dan tujuan yang diharapkan. Validasi ini
menunjukkan bahwa Bahasa materi yang disusun sudah memiliki kualitas yang
baik dalam konteks penguatan moderasi beragama dan pembentukan karakter
kebangsaan, serta dapat digunakan dengan efektif dalam proses pembelajaran.

Meskipun demikian, masih terdapat beberapa masukan yang disarankan
untuk meningkatkan penyampaian materi, seperti penambahan komponen

pendukung lainnya, misalnya gambar atau ilustrasi, yang dapat memperkaya

pemahaman peserta didik dan membuat materi lebih menarik serta mudah

dipahami.
Hasil Validasi Ahli LKS
Tabel 4.10 Hasil Penilaian Validasi LKS
Aspek Indikator Pernyataan Skor
Penilaian

Kesesuaian LKS mendukung dan meningkatkan pencapaian tujuan

dengan pembelajaran yang telah ditetapkan, yaitu Menguatkan

Tujuan pemahaman sikap moderat dalam beragama.

Pembelajaran LKS relevan dan mendalam dalam mengukur kemampuan
siswa dalam memahami dan menerapkan konsep moderasi.

Keterlibatan = LKS dirancang untuk siswa terlibat aktif dalam proses diskusi,

dalam Proses identifikasi masalah, serta pencarian dan penerapan solusi

yang berbasis moderasi

5



4)

No.

Pemecahan LKS melibatkan siswa mengusulkan solusi yang kreatif dan

Masalah moderat untuk menyelesaikan masalah, serta mampu
mengevaluasi dampak solusi tersebut dalam menciptakan
keseimbangan dan menghindari ekstremisme

Kesesuaian ~ LKS Mengukur sejauh mana siswa menerapkan nilai-nilai

dengan Teori toleransi, persatuan, dan keadilan dalam konteks sosial.

Karakter LKS Menilai apakah siswa dapat mengembangkan karakter

Kebangsaan  kebangsaan dengan bersikap adil dan menghargai perbedaan

JUMLAH SKOR

V-ah =5 X100%
TS-h

V-ah =2X 100% = 93%
30

169

Berdasarkan hasil validasi LKS yang mencapai 93% dari ahli, didapatkan

bahwa Lembar Kerja Siswa dengan model Penguatan Pemahaman Moderasi

Beragama berbasis karakter kebangsaan dinyatakan sesuai dan sangat valid.

Persentase yang tinggi ini menunjukkan bahwa bahasa produk LKS tersebut sudah

sesuai dengan standar dan tujuan yang diharapkan. Validasi ini menunjukkan

bahwa LKS materi yang disusun sudah memiliki kualitas yang baik dalam konteks

penguatan moderasi beragama dan pembentukan karakter kebangsaan, serta dapat

digunakan dengan efektif dalam proses pembelajaran.
Hasil Validasi Ahli Model Pembelajaran

Tabel 4.11 Hasil Penilaian Validasi Model Pembelajaran

Aspek Penilaian Indikator Pernyataan
Kesesuaian Model Pembelajaran ini mendukung dan memperkuat
dengan Tujuan pemahaman tentang moderasi beragama dalam

Pembelajaran konteks karakter kebangsaan

Skor



Keterlibatan
Siswa dalam
Pembelajaran
Penguatan Sikap
Moderat dan
Toleransi
Penerapan Nilai
Karakter

Kebangsaan

Kreativitas dan
Inovasi Siswa
dalam Mencari
Solusi
Pencapaian
Tujuan

Pembelajaran

V-ah = 15 X100%

TS-h

Model Pembelajaran mengajak siswa untuk
berpartisipasi aktif dalam diskusi tentang moderasi
beragama dan karakter kebangsaan.

Model Pembelajaran ini membangun sikap moderat
dalam beragama, dengan menekankan toleransi,
keadilan, dan penghargaan terhadap perbedaan
Model Pembelajaran mendorong siswa untuk
menerapkan nilai-nilai Pancasila dan Bhinneka
Tunggal Tka dalam kehidupan sehari-hari, dengan
menekankan moderasi beragama.

Model Pembelajaran ini memberikan ruang bagi

siswa untuk mengusulkan solusi kreatif yang moderat

dalam menghadapi tantangan sosial yang berbasis
keberagaman

Pembelajaran ini berhasil dalam meningkatkan
pemahaman dan penerapan moderasi beragama dan
karakter kebangsaan pada siswa

JUMLAH SKOR

V-ah =2 X 100% = 96%

30

170

Hasil validasi model Pembelajaran Penguatan Pemahaman Moderasi

Beragama Berbasis Karakter Kebangsaan menunjukkan angka 97%, yang

menandakan bahwa model ini sangat valid dan layak untuk diterapkan. Model ini

berhasil memenuhi berbagai aspek penilaian yang telah ditetapkan, seperti

kesesuaian dengan tujuan pembelajaran, keterlibatan siswa dalam proses

pembelajaran, serta penguatan sikap moderat dan toleransi. Selain itu, penerapan

nilai-nilai karakter kebangsaan, seperti rasa cinta tanah air dan semangat

persatuan, juga berhasil diintegrasikan dengan baik dalam pembelajaran. Dengan



171

demikian, model ini dapat dianggap efektif dalam mencapai tujuan untuk
memperkuat pemahaman moderasi beragama dan karakter kebangsaan di
kalangan siswa.

Namun, meskipun model ini sangat valid, terdapat beberapa masukan
untuk penyempurnaan, terutama dalam merangsang kreativitas dan inovasi siswa
dalam mencari solusi. Validator menyarankan agar tantangan yang diberikan
dalam hal kreativitas disederhanakan dan disesuaikan dengan kemampuan siswa
di tingkat SMP. Penyederhanaan ini penting agar siswa dapat lebih mudah terlibat
dalam pembelajaran dan tidak merasa terbebani oleh tugas yang terlalu kompleks.
Dengan penyesuaian tersebut, diharapkan siswa dapat berpartisipasi lebih aktif
dan efektif dalam mengembangkan kemampuan mereka, tanpa mengurangi
kualitas pembelajaran yang sudah sangat baik.

5) Hasil Uji Coba Terbatas

Untuk menghitung N-Gain Score, digunakan rumus berikut:

(Pos-tes Mean — Pre-test Mean)

N-Gain Score =
(Maxsimum Score — Pre-test Mean)

72
Rata-rata Pre-test= ——  =10.29
7
81
Rata-rata Post-test=—— =11.57
7
(11.57—10.29) 1.28
N-Gain Score = —m— = -_— = 0.75
(12—-10.29) 1.71

Untuk menghitung N-Gain Percent, digunakan rumus berikut:



172

(Pos-tes Mean — Pre-test Mean)
N-Gain Score = X 100
(Maxsimum Score — Pre-test Mean)

72
Rata-rata Pre-test= —— =10.29
7
81
Rata-rata Post-test= — =11.57
7
(11.57—-10.29) 1.28
N-Gain Percent = —————— X 100—— X 100 =749 %
(12-10.29) 1.71

Dari perhitungan di atas, didapatkan nilai N-Gain Score sebesar 0.75. Nilai
ini menunjukkan tingkat peningkatan yang tinggi antara nilai pre-test dan post-
test. Dalam interpretasi N-Gain, skor di atas 0.75 menunjukkan bahwa model
pembelajaran yang dilakukan memiliki kriteria sedang, dan N-Gain Percent
sebesar 74.9% efektivitas yang cukup baik dalam meningkatkan pemahaman atau
keterampilan siswa.

Dalam uji coba terbatas terhadap model pembelajaran penguatan
pemahaman moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan, hasil perhitungan
N-Gain Score menunjukkan peningkatan yang signifikan dengan nilai 0.75, yang
termasuk dalam kategori sedang dan N-Gain Percent sebesar 74.9% efektivitas
yang cukup baik dalam meningkatkan pemahaman atau keterampilan siswa. Hal
ini mengindikasikan bahwa model pembelajaran yang diterapkan berhasil
meningkatkan pemahaman siswa mengenai moderasi beragama dan nilai-nilai
kebangsaan. Uji coba terbatas ini membuktikan bahwa integrasi karakter

kebangsaan dalam proses pembelajaran tidak hanya memperkaya wawasan



173

akademik siswa, tetapi juga memperkuat sikap toleransi dan keberagaman yang
menjadi inti dari moderasi beragama.

Berdasarkan hasil tersebut, dapat disimpulkan bahwa model pembelajaran
penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan
memiliki potensi besar untuk diimplementasikan secara lebih luas. Peningkatan
yang signifikan pada skor pre-test dan post-test menunjukkan bahwa siswa
mampu menyerap materi dengan baik dan mengaplikasikan pemahaman mereka
dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, model ini dinilai cukup efektif
dalam menciptakan lingkungan pembelajaran yang tidak hanya mengembangkan
pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter yang mendukung perdamaian dan
kerukunan antar umat beragama serta memperkokoh rasa kebangsaan di kalangan
siswa. Dengan hasil yang positif dari uji coba terbatas ini, implementasi skala
penuh dapat dilakukan, mengingat efektivitas dan dampaknya yang besar dalam
memperkuat moderasi beragama dan karakter kebangsaan di berbagai institusi
pendidikan.

6) Hasil Implementasi skala penuh

N-Gain Score, digunakan rumus berikut:

(Pos-tes Mean — Pre-test Mean)

N-Gain Score =
(Maxsimum Score — Pre-test Mean)

296

Rata-rata Pre-test= —— =9.87
30
347

Rata-rata Post-test= —— =11.56

30



174

(11.56—9.87) 1.69
N-Gain Score = = = 0.79
(12 —-9.87) 2.13

N-Gain Percent, digunakan rumus berikut:

(Pos-tes Mean — Pre-test Mean)

N-Gain Percent = X 100
(Maxsimum Score — Pre-test Mean)

296
Rata-rata Pre-test= —— =9.87
30
347
Rata-rata Post-test= —— =11.56
30
(11.56—9.87) 1.69
N-Gain Score ==——X 100 —— X 100=179.4%
(12 —-9.87) 2.13

Berdasarkan hasil perhitungan N-Gain Score yang mencapai 0.79 dan N-
Gain Percent yang menunjukkan peningkatan sebesar 79.4%, model pembelajaran
penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan terbukti
cukup efektif dalam meningkatkan pemahaman siswa. N-Gain Score yang berada
dalam kategori ini menunjukkan bahwa pembelajaran yang diterapkan berhasil
memberikan peningkatan yang sedang antara nilai pre-test dan post-test siswa.
Begitu pula, dengan N-Gain Percent yang mencapai 79.4%, dapat disimpulkan
bahwa sebagian besar siswa mengalami peningkatan yang cukup baik dalam hal
pemahaman moderasi beragama dan karakter kebangsaan. Hal ini menunjukkan
bahwa model pembelajaran ini mampu memfasilitasi perubahan positif dalam
sikap dan pengetahuan siswa terhadap moderasi beragama dan nilai-nilai

kebangsaan.



7)

175

Melihat hasil yang positif tersebut, model pembelajaran ini sangat layak
untuk diimplementasikan dalam skala penuh di berbagai institusi pendidikan.
Peningkatan yang signifikan pada N-Gain Score dan N-Gain Percent
menunjukkan bahwa pendekatan berbasis karakter kebangsaan dan moderasi
beragama dapat memperkuat pemahaman siswa secara efektif. Implementasi skala
penuh akan memberikan kesempatan bagi lebih banyak siswa untuk merasakan
manfaat dari pembelajaran ini, yang tidak hanya meningkatkan pengetahuan
akademik tetapi juga memperkuat karakter kebangsaan dan sikap toleransi dalam
kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, model ini dapat dianggap sebagai strategi
yang efektif untuk memperkokoh rasa kebangsaan dan moderasi beragama di
kalangan generasi muda.

Hasil Uji Efektifitas

Hasil penilaian dari pretest dan posttest digunakan untuk mengevaluasi efektivitas
penerapan model penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter
kebangsaan. Data ini akan dianalisis untuk melihat perbedaan efektivitas
pembelajaran sebelum dan setelah penerapan model tersebut. Penelitian ini
melibatkan 30 siswa kelas VIII A di SMPN 2 Mayang, dengan kriteria yang akan
digunakan untuk mengukur tingkat keefektifan model pembelajaran ini. Bertikut
kriteria tingkat keefektifan:

Tabel 4.12 Kriteria Tingkat Keefektifan

Tingkat Pecapaian Katagori
90-100 Sangat Efektif
80-89 Efektif

65-79 Cukup Efektif



176

55-64 Kurang Efektif

0-54 Tidak Efektif

Berikut ini adalah data yang disajikan berdasarkan hasil pretest dan posttest dari

peserta didik pada tabel di bawah ini:

MX2-MX1
X 100 %
(MX2+MX1)
2
96— 82
X 100 %
(96 + 82)
2
14
X 100 %
(178)
2
14
X 100 %
89
=15%
Tabel 4.13 Rata-rata Hasil Pretes dan Postes
No Kegiatan Rata-rata Kriteria
1  Pretes &2 Efektif
2 Posttes 96 Sangat Efektif

Peningkatan 15%

Berdasarkan hasil analisis pretest, diperoleh bahwa tingkat efektifitas pada awal
pembelajaran berada pada kategori sedang, dengan rata-rata nilai pretest sebesar
82%. Setelah penerapan model penguatan pemahaman moderasi beragama
berbasis karakter kebangsaan, terjadi peningkatan yang signifikan pada nilai

posttest, yang mencapai 96%. Dengan demikian, terjadi peningkatan sebesar 15%



8)

177

setelah penerapan model ini dalam pembelajaran moderasi beragama pada siswa
kelas VIIIA di SMPN 2 Mayang. Dari hasil tersebut, dapat disimpulkan bahwa
model penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan
efektif dalam meningkatkan pemahaman siswa.

Hasil Angket Respon

NPr = 5 X100%

TS-Max

NPr =35 X 100% = 80%

1000

Berdasarkan hasil analisis angket respon siswa terhadap model pembelajaran
Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama Berbasis Karakter Kebangsaan, dapat
disimpulkan bahwa model ini mendapatkan respons yang cukup positif dari
peserta didik. Dengan nilai persentase sebesar 80% untuk respon siswa (V-ah),
hasil ini mengindikasikan bahwa model pembelajaran ini dapat diterima dengan
baik oleh sebagian besar siswa. Penerimaan yang tinggi terhadap model ini
menunjukkan bahwa siswa merasa bahwa pendekatan yang berbasis karakter
kebangsaan dalam konteks moderasi beragama efektif dan relevan dengan
kebutuhan mereka.

Namun demikian, terdapat beberapa area yang perlu perbaikan untuk
meningkatkan daya tarik dan efektivitas model ini. Revisi produk dilakukan untuk
menyempurnakan penerapan model, seperti penyesuaian materi ajar, penggunaan
metode evaluasi yang lebih interaktif, serta penyederhanaan implementasi agar
lebih efisien dan mudah dipahami oleh siswa. Hal ini bertujuan untuk menciptakan
suasana pembelajaran yang lebih dinamis dan memfasilitasi pemahaman yang

lebih mendalam tentang moderasi beragama dan karakter kebangsaan.



178

C. Revisi Produk

Revisi produk dilakukan untuk menyempurnakan penerapan model pembelajaran
agar lebih efektif dan menarik saat digunakan dalam proses pembelajaran. Tujuan dari
revisi ini adalah untuk meningkatkan kualitas model yang diterapkan, sehingga dapat lebih
memfasilitasi pembelajaran yang menyenangkan dan bermanfaat bagi peserta didik.
Dengan adanya revisi ini, diharapkan model pembelajaran mampu menciptakan suasana
yang lebih dinamis dan mempermudah pemahaman siswa terhadap materi yang diajarkan,
khususnya dalam konteks moderasi beragama berbasis karakter kebangsaan.

Berdasarkan analisis data yang telah disajikan, setelah dilakukan uji validitas pada
berbagai komponen, seperti Modul Ajar, Materi Ajar, LKS Ajar, dan Model Pembelajaran,
serta uji lapangan, dapat disimpulkan bahwa Model Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama Berbasis Karakter Kebangsaan sangat layak dan efektif digunakan dalam
pembelajaran. Hasil uji validitas menunjukkan bahwa model ini mampu menciptakan
proses pembelajaran yang sesuai dengan tujuan pendidikan, yaitu memperkuat pemahaman
moderasi beragama pada siswa sekaligus membangun karakter kebangsaan yang kokoh.
Berdasarkan masukan dari para ahli, terdapat beberapa bagian yang perlu direvisi untuk
meningkatkan kualitas model pembelajaran ini, di antaranya:

1. Setiap tahapan dalam modul ajar disesuaikan cara evaluasi yg lebih menarik dan
ditambah refrensinya.

2. LKS sesuaikan dengan rubrik penilaian dan dapat berupa proyek

3. LKS sesuaikan dengan evaluasi modul Ajar

4. Materi sesuaikan bahasa dengan anak siswa SMP dan ditambah dalil-dalil yang
memperkuat penjelasan materi.

5. Penerapan model bisa lebih disederhanakan agar tidak memakan banyak waktu.



BAB YV

KAJIAN DAN SARAN

A. Kajian Produk yang direvisi
Penelitian dan pengembangan ini menghasilkan sebuah Model Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) yang berbasis pada Karakter Kebangsaan
untuk siswa di SMPN 2 Mayang Jember. Model ini dirancang sebagai alternatif
pembelajaran di sekolah tersebut, dengan tujuan utama untuk memperdalam
pemahaman dan penghayatan siswa terhadap moderasi beragama serta
menanamkan nilai-nilai kebangsaan. Diharapkan, model ini dapat diterapkan untuk
menciptakan lingkungan sekolah yang inklusif, toleran, dan memperkuat persatuan

di tengah keberagaman. Berikut adalah pembahasan mengenai kajian produk yang

telah direvisi:

1. Proses Pengembangan Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama
(PPMB) berbasis Karakter Kebangsaan dalam meningkatkan pemahaman dan
penghayatan siswa SMPN 2 Mayang Jember terhadap moderasi beragama.

Model pembelajaran Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama berbasis
karakter kebangsaan dikembangkan dengan mengadopsi pendekatan model
Plomp, yang terdiri dari tiga tahap utama: Preliminary Research (penelitian
pendahuluan), Development or Prototyping (pengembangan atau pembuatan
prototipe), dan Assessment (penilaian). Pendekatan ini dirancang untuk
memastikan bahwa model pembelajaran yang dihasilkan bersifat terstruktur,
berbasis data, dan sesuai dengan kebutuhan peserta didik serta konteks

pendidikan yang relevan.

179



180

Pada tahap Preliminary Research, fokus wutama adalah untuk
mengidentifikasi kebutuhan, masalah, dan potensi yang ada melalui analisis
mendalam dan kajian literatur. Proses ini juga mencakup pengumpulan informasi
mengenai karakteristik peserta didik agar model yang dikembangkan dapat
diterapkan dengan efektif. Selanjutnya, pada tahap Development or Prototyping,
rancangan awal model pembelajaran dibuat dan diubah menjadi prototipe nyata.
Tahap ini melibatkan validasi oleh para ahli untuk menilai kesesuaian model
dengan teori pendidikan yang ada serta kebutuhan yang telah diidentifikasi. Uji
coba skala kecil juga dilakukan untuk menguji kelayakan dan mendapatkan
umpan balik untuk penyempurnaan. Tahap terakhir, Assessment, bertujuan untuk
mengevaluasi efektivitas dan dampak dari model pembelajaran yang telah
dikembangkan. Pengujian dilakukan pada skala yang lebih besar untuk
mengukur sejauh mana model berhasil mencapai tujuan pembelajaran.

Tahapan analisis dalam pengembangan model pembelajaran Penguatan
Pemahaman Moderasi Beragama berbasis Karakter Kebangsaan merupakan
langkah awal yang sangat penting untuk memastikan efektivitas model yang
akan diterapkan. Dalam model Plomp, tahapan analisis terdiri dari dua bagian
utama: analisis kebutuhan dan analisis masalah. Kedua analisis ini bertujuan
untuk menggali permasalahan yang ada dan mengidentifikasi kebutuhan yang
perlu dipenuhi agar proses pembelajaran dapat berjalan lebih efektif.

Analisis kebutuhan difokuskan pada pengidentifikasian kondisi aktual di
lapangan, khususnya terkait dengan pemahaman moderasi beragama yang
berlandaskan pada karakter kebangsaan. Di SMPN 2 Mayang Jember, sangat

dibutuhkan model pembelajaran moderasi beragama yang lebih terstruktur dan



181

relevan. Meskipun beberapa upaya untuk mengurangi intoleransi telah
dilakukan, masih banyak siswa yang menunjukkan perilaku kurang menghargai
perbedaan keyakinan. Oleh karena itu, diperlukan model pembelajaran yang
lebih komprehensif guna memudahkan siswa dalam memahami nilai-nilai
toleransi dan moderasi beragama.

Berdasarkan wawancara dengan guru Pendidikan Agama Islam (PAI),
terungkap pentingnya model pembelajaran yang tidak hanya fokus pada
pemahaman agama masing-masing, tetapi juga menghargai pluralitas keyakinan
yang ada di masyarakat. Pembelajaran berbasis karakter kebangsaan sangat
diperlukan untuk membantu siswa memahami nilai toleransi dan penghargaan
terhadap perbedaan agama. Model ini diharapkan dapat mengajarkan bahwa
moderasi beragama bukanlah pengabaian terhadap keyakinan, tetapi penerapan
ajaran agama dengan cara yang seimbang dan penuh toleransi terhadap
perbedaan.

Analisis masalah berfokus pada berbagai tantangan yang dihadapi dalam
penerapan nilai-nilai moderasi beragama di sekolah. Di SMPN 2 Mayang
Jember, keberagaman agama di kalangan siswa menjadi tantangan dalam
menciptakan suasana yang harmonis. Dalam satu kelas, terdapat siswa yang
beragama Kristen dan Hindu, yang berpotensi menimbulkan konflik jika tidak
dikelola dengan baik. Keberagaman ini menghadirkan tantangan bagi guru dan
pihak sekolah dalam memastikan bahwa nilai-nilai toleransi dan moderasi
beragama diterima serta diterapkan oleh seluruh siswa. Seperti yang
disampaikan oleh kepala sekolah, meskipun ada upaya untuk menciptakan iklim

saling menghargai melalui kegiatan OSIS dan kebersamaan lainnya, masih ada



182

beberapa siswa yang menunjukkan sikap kurang terbuka terhadap teman yang
memiliki keyakinan berbeda.

Hal ini menunjukkan bahwa meskipun upaya untuk menanamkan nilai
toleransi telah dilakukan, pemahaman siswa tentang pentingnya menghargai
perbedaan agama masih perlu ditingkatkan. Tanpa adanya pendidikan yang tepat
dan model yang lebih terstruktur, potensi kesalahpahaman dan sikap intoleransi
akan terus muncul, menghalangi terciptanya lingkungan pembelajaran yang
harmonis. Tahap analisis ini sangat penting untuk mengidentifikasi kebutuhan
yang ada dan memahami tantangan dalam menciptakan lingkungan yang toleran
di sekolah. Dengan hasil analisis kebutuhan dan masalah tersebut,
pengembangan model pembelajaran Penguatan Pemahaman Moderasi
Beragama berbasis Karakter Kebangsaan dapat dilakukan dengan lebih terfokus,
memberikan solusi yang lebih efektif untuk menangani masalah intoleransi di
kalangan siswa.

Pengembangan prototipe adalah tahap krusial dalam proses penelitian dan
pengembangan (Research and Development) yang bertujuan untuk
menghasilkan produk pendidikan yang inovatif dan relevan. Dalam penelitian
ini, produk yang dimaksud adalah model penguatan pemahaman moderasi
beragama berbasis karakter kebangsaan bagi siswa, yang dirancang untuk
menghadapi tantangan keberagaman dan memenuhi kebutuhan pendidikan
karakter dalam konteks kebangsaan Indonesia.

Merujuk pada tahapan model pengembangan menurut Plomp, proses
pengembangan prototipe masuk dalam fase Realization/Construction, yang

berfokus pada pembuatan produk awal berdasarkan desain konseptual yang telah



183

disusun sebelumnya. Pada tahap ini, model konseptual yang telah dirancang
mulai diwujudkan menjadi bentuk konkrit, seperti perangkat pembelajaran,
panduan implementasi, serta komponen pendukung lainnya.

Pengembangan prototipe tidak hanya melibatkan aspek teknis, tetapi juga
merupakan penerapan ide dan konsep yang berasal dari kajian teoretis dan
analisis kebutuhan lapangan yang dilakukan pada tahap investigasi awal. Oleh
karena itu, prototipe yang dikembangkan disusun secara sistematik, dengan
memperhatikan aspek-aspek penting dari pendidikan karakter kebangsaan dan
prinsip moderasi beragama.

Prototipe yang dihasilkan akan diuji melalui evaluasi validitas dan
kepraktisan oleh para ahli dan pengguna di lapangan. Proses ini bertujuan untuk
memastikan bahwa produk yang dikembangkan tidak hanya berdasarkan teori,
tetapi juga dapat diterapkan secara efektif dalam lingkungan pendidikan. Dengan
demikian, tahap pengembangan prototipe ini berfungsi sebagai jembatan antara
desain konseptual dan uji empirik, yang menentukan keberhasilan dari seluruh
proses pengembangan model. Pengembangan prototipe ini melibatkan
pembuatan perangkat pembelajaran seperti modul ajar, materi ajar, LKPD, dan
Model Pembelajaran yang dirancang untuk mendukung proses belajar mengajar
dengan cara yang interaktif dan efektif.

Pada penelitian ini, validasi dilakukan oleh empat ahli yang memiliki
spesialisasi di bidangnya masing-masing. Pertama, Dr. Nurul Anam, M.Pd,
Dosen UNIKAMS Jember, yang memiliki keahlian dalam Teknologi
Pembelajaran. Beliau memberikan evaluasi terkait dengan kesesuaian

penggunaan teknologi dalam modul ajar dan menilai sejauh mana teknologi



184

tersebut dapat memfasilitasi pembelajaran yang lebih efektif dan menarik bagi
siswa. Kedua, Dr. Nino Indrianto, M.Pd, Dosen Universitas Islam Negeri (UIN)
Jember, yang ahli dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Ketiga
Dr. Endah Tjandani memberikan penilaian terkait dengan relevansi dan Bahasa
antara materi ajar dan LKPD, serta memastikan bahwa metode pembelajaran
yang diterapkan sesuai dengan kebutuhan dan karakteristik peserta didik dalam
pembelajaran PAI. Kempat, Bapak Suji Ashari, M.Pd, Guru PAI di SMPN 2
Mayang Jember, yang memiliki pengalaman langsung dalam praktik
pembelajaran di sekolah. Beliau memberikan masukan terkait kelayakan model
Pembelajaran di kelas, serta memberikan umpan balik mengenai kemudahan dan
efektivitas bahan ajar yang dikembangkan.

Pada tahap uji coba, terdapat dua jenis uji coba yang dilakukan untuk
menguji efektivitas dan kelayakan model pembelajaran yang telah
dikembangkan. Pertama, uji coba terbatas dilakukan untuk menguji prototipe
model dengan melibatkan 7 siswa. Uji coba ini bertujuan untuk mengidentifikasi
kekuatan dan kelemahan model pembelajaran dalam situasi nyata, serta
mengumpulkan umpan balik dari siswa dan guru yang digunakan untuk
melakukan perbaikan pada model. Setelah perbaikan dilakukan, model
kemudian diterapkan dalam implementasi skala penuh di kelas VIIIA SMPN 2
Mayang, yang melibatkan 30 siswa. Tahap ini bertujuan untuk menguji
kelayakan model pada jumlah siswa yang lebih banyak dan dalam konteks yang
lebih beragam, sehingga memberikan gambaran yang lebih akurat mengenai
efektivitas model dalam meningkatkan pemahaman moderasi beragama berbasis

karakter kebangsaan. Kedua tahap uji coba ini saling melengkapi, memberikan



185

wawasan penting tentang kepraktisan dan efektivitas model pembelajaran
sebelum diimplementasikan secara lebih luas di sekolah-sekolah lainnya.

2. Efektivitas Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) berbasis
Karakter Kebangsaan Terhadap Peningkatan Pemahaman Moderasi Beragama di
kalangan siswa SMPN 2 Mayang Jember

Berdasarkan hasil analisis pretest, diperoleh bahwa tingkat efektifitas pada
awal pembelajaran berada pada kategori sedang, dengan rata-rata nilai pretest
sebesar 82%. Setelah penerapan model penguatan pemahaman moderasi
beragama berbasis karakter kebangsaan, terjadi peningkatan yang signifikan
pada nilai posttest, yang mencapai 96%. Dengan demikian, terjadi peningkatan
sebesar 15% setelah penerapan model ini dalam pembelajaran moderasi
beragama pada siswa kelas VIIIA di SMPN 2 Mayang. Dari hasil tersebut, dapat
disimpulkan bahwa model penguatan pemahaman moderasi beragama berbasis
karakter kebangsaan efektif dalam meningkatkan pemahaman siswa.

B. Saran Pemanfaatan, Diseminasi, dan Pengembangan Produk Lebih Lanjut

1. Saran Pemanfaatan

Model Penguatan Pemahaman Moderasi Beragama (PPMB) berbasis
karakter kebangsaan ini sangat potensial untuk diaplikasikan secara luas di
sekolah-sekolah, khususnya yang menghadapi keberagaman agama dan budaya.
Secara praktis, model ini dapat dijadikan sebagai pedoman pembelajaran dalam
mata pelajaran Pendidikan Agama Islam maupun mata pelajaran lintas-disiplin
yang menitikberatkan pada pendidikan karakter dan toleransi. Guru dapat
menggunakan modul ajar, materi pembelajaran, dan lembar kerja siswa (LKS)

yang sudah divalidasi untuk menciptakan suasana belajar yang lebih interaktif



186

dan bermakna, sehingga siswa tidak hanya memahami moderasi beragama
secara teori, tetapi juga menginternalisasi sikap inklusif dan saling menghargai
dalam kehidupan sehari-hari. Dengan penerapan yang konsisten, model ini dapat

memperkuat iklim sekolah yang toleran, inklusif, dan harmonis.

. Diseminasi

Untuk memperluas manfaat dan jangkauan model PPMB ini, diseminasi
hasil penelitian harus dilakukan secara strategis dan menyeluruh. Pelaksanaan
seminar, workshop, dan pelatihan bagi guru dan tenaga pendidik di tingkat
kabupaten, provinsi, bahkan nasional sangat diperlukan sebagai upaya transfer
pengetahuan dan keterampilan mengimplementasikan model ini di berbagai
sekolah. Selain itu, publikasi ilmiah dalam jurnal pendidikan dan media
komunikasi pendidikan dapat meningkatkan awareness sekaligus mendorong
pengembangan berbasis bukti lebih lanjut. Optimalisasi pemanfaatan teknologi
informasi juga disarankan, misalnya dengan menyediakan materi pembelajaran
dalam format digital yang dapat diakses luas untuk mendukung pembelajaran

daring dan blended learning.

. Pengembangan Produk Lebih Lanjut

Meskipun model PPMB ini sudah terbukti efektif dalam skala SMPN 2
Mayang Jember, ada beberapa aspek pengembangan yang dapat dilakukan untuk
meningkatkan kualitas dan relevansinya. Pertama, perlu dilakukan adaptasi dan
modifikasi model untuk jenjang pendidikan yang berbeda seperti SMA,
madrasah, dan bahkan pendidikan tinggi agar sesuai dengan karakteristik peserta
didik yang lebih luas. Kedua, integrasi model dengan teknologi pembelajaran

interaktif dan multimedia dapat diperkuat untuk meningkatkan daya tarik dan



187

keterlibatan siswa. Ketiga, evaluasi berkelanjutan perlu dikembangkan dengan
instrumen yang lebih variatif guna mengukur dampak model tidak hanya dalam
jangka pendek tetapi juga jangka panjang terhadap pembentukan karakter
moderasi beragama. Terakhir, riset komparatif dan kolaborasi lintas lembaga
pendidikan dapat memperkaya kajian dan keberlanjutan pengembangan model
ini.

Saran tersebut diharapkan dapat memaksimalkan manfaat disertasi ini
dalam membentuk pemahaman moderasi beragama yang kuat dan karakter
kebangsaan yang kokoh pada generasi muda Indonesia, serta mendorong

terciptanya harmoni sosial yang berkelanjutan di tengah keragaman.



188

DAFTAR RUJUKAN

A, Bandura. “Social Foundations of Thought and Action.” The Health Psychology
Reader. USA: Prentice-Hall, 1986.

Abrar, M. “Pendidikan Di Sekolah Berbasis Agama Dalam Perspektif Multikultural :
Studi Kasus Pada Sekolah Islam Dan Sekolah Kristen Di Sumatera Utara,” 2017,
1-210.

Aflahah, St, Khaerun Nisa, and AM Saifullah Aldeia. “The Role of Education in
Strengthening Religious Moderation in Indonesia.” Jurnal SMART (Studi
Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 9, no. 2 (2023): 193-211.
https://doi.org/10.18784/smart.v9i2.2079.

Ahmadi. “REKONSTRUKSI KURIKULUM STUDI ISLAM BERBASIS MODERASI
BERAGAMA DI PERGURUAN TINGGI PAPUA BARAT.” Penelitian
Disertasi, 2023, 383.

Ali Mursyid Azisi, Ali Mursyid Azisi, and Agoes Moh. Moefad. “NU AND
NATIONALISM: A Study of KH. Achmad Shiddiq’s Trilogy of Ukhuwah as an
Effort to Nurture Nationalism Spirit of Indonesian Muslims.” Islamuna: Jurnal
Studi Islam 9, no. 2 (2022): 122—42. https://doi.org/10.19105/islamuna.v9i2.7373.

Ali Noer Zaman. Agama Untuk Manusia. Edited by Ali Noer Zaman. Edisi 1 Ce.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000.

Amtiran, Abdon Arnolus, and Arimurti Kriswibowo. “Kepemimpinan Agama Dan
Dialog Antaragama: Strategi Pembangunan Masyarakat Multikultural Berbasis
Moderasi Beragama.” Jurnal Penelitian Agama Hindu 8, no. 3 (2024): 331-48.
https://doi.org/10.37329/jpah.v8i3.3165.

Andrianto. “Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam.” Penelitian Desertasi.
Yogyakarta: Universitas Negeri Yogyakarta, 2025.
https://doi.org/10.54371/jiip.v5i8.820.

Arhanuddin Salim. et al. MODERASI BERAGAMA Implementasi Dalam Pendidikan,
Agama Dan Budaya Lokal. Selaras Media Kreasindo. Malang: Selaras Media
Kreasindo, 2023. https://doi.org/10.37275/arkus.v912.303.

Arif, Syaiful. “Moderasi Beragama Dalam Diskursus Negara Islam: Pemikiran KH
Abdurrahman Wahid.” Jurnal Bimas Islam 13, no. 1 (2020): 73—104.
https://doi.org/10.37302/jbi.v1311.189.



189

Arifin, Imron, and Aan Fardani Ubaidillah. “Religion Education with Beyond the Wall
Model to Promote Tolerant Behavior in The Plural Society of Indonesia.” Atlantis
Press 164, no. Icli 2017 (2018): 182-86. https://doi.org/10.2991/icli-17.2018.35.

Armanda, Rio, Abdul Rasyid, and Mohd Arsyad. “MODEL PENGAKUAN HAK
KONSTITUSIONAL DALAM BERAGAMA ( STUDI KOMPARASI
MENURUT UUD INDONESIA 1945 DAN KONSTITUSI MALAYSIA 1957),”
no. 2 (2019): 123-36.

Ashafa, Saheed Afolabi, Lukman Raimi, and Nurudeen Babatunde Bamiro. “Catalytic
Role of Islam’s Social Well-Being and Economic Justice as Determinants of
Peaceful Coexistence: A Systematic Literature Review Using PRISMA.”
International Journal of Ethics and Systems, 2025. https://doi.org/10.1108/IJOES-
10-2024-0321.

Aziz, Abdul, and Khoirul Anam. “Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam.”
Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 2021, 131.
https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file path/file 28-09-

2021 6152761cdc6el.pdf.

Barokna Haulana. “Siswa Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 10
September 2025,” n.d.

Beckford, J. “Religious Diversity: Sociological Issues and Perspectives.” Political
Religion, Everyday Religion: Sociological Trends, 2019.
https://doi.org/10.1163/9789004397965 003.

Budiman. “Filsafat Pendidikan Islam Landasan Filosofis Keilmuan Dan Dimensi
Spiritual.” Medan: CV Merdeka Kreasi Group, 2021. https://doi.org/978-623-
6198-14-8.

Christiani, Tabita Kartika. “Blessed Are The Peacemaker: Christian Religious
Education for Peacebuilding in The Pluralistic Indonesian Context.” Boston
College. Institute of Religious and Pastoral Ministry, 2005.
http://dx.doi.org/10.1016/j.jaci.2012.05.050.

Dewey, J. Democracy and Education. New York, N.Y.: Columbia University Press,
2017. https://doi.org/https://doi.org/10.1017/9781316492765.

Dewey, John, Reviewed Dr, and Christine Schulz. “Experience and Education.”

Australian Journal of Adult 58, no. 2 (2018). www.ajal.



190

Drs. Edi Kuntoro M.Pd. “Kepala Sekolah SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal
1 Juni 2025,” n.d.

Faiz, Muhammad. “Legasi KH Achmad Siddiq Bagi Umat Islam, Negara Dan Bangsa
Indonesia,” 2021, 1-19. https://www.republika.co.id/berita/dunia-
islam/khazanah/13/01/11/mggowj-kh-achmad-shiddiq-.

Fakhruddin, Agus, Mohammad Rindu Fajar Islamy, Usup Romli, and Ganjar Eka
Subakti. “RELIGIOUS EDUCATION, DIVERSITY, AND CONFLICT
RESOLUTION: A Case Study of Universitas Pendidikan Indonesia Lab School in
Building a Culture of Tolerance and Interreligious Dialogue.” Religio Jurnal Studi
Agama-Agama 13, no. 1 (2023): 2040.
https://doi.org/10.15642/religio.v1311.2182.

Fami, [tmamul. “Moderasi Beragama: Membangun Karakter Siswa Yang Damai Dan
Toleran Itmamul Fahmi.” Journal Scientific of Mandalika 6, no. 3 (2025): 579-97.

Ghozali, Mahbub, and Derry Ahmad Rizal. “Tafsir Kontekstual Atas Moderasi Dalam
Al-Qur’an: Sebuah Konsep Relasi Kemanusiaan.” Jurnal Studi Agama Dan
Masyarakat 17, no. 1 (2021): 31-44. https://doi.org/10.23971/jsam.v1711.2717.

Goleman, Danel. Emotional Intelligence: Why It Can Matter More than I1Q.
Bloomsbury, 1996.

Hakim, Rosniati. “Pembentukan Karakter Peserta Didik Melalui Pendidikan Berbasis
Al-Quran.” Jurnal Pendidikan Karakter 5,no. 2 (2015): 123-36.
https://doi.org/10.21831/jpk.v0i2.2788.

Halpin, Patricia A., Ann E. Donahue, and Kathryn M.S. Johnson. “Undergraduate
Biological Sciences and Biotechnology Students’ Reflective Essays Focus on
Descriptive Details of Experiential Learning Experiences.” Advances in Physiology
Education 44, no. 1 (2020): 99-103. https://doi.org/10.1152/ADVAN.00144.2019.

Hayati, Rahmawati, Zullkarnaini. Internalisasi Nilai Moderasi Beragama Pada
Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri. Penelitian Kolaborasi Antar
Perguruan Tinggi. Aceh: Pusat Penelitian dan Penerbitan, 2022.
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.
2008.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484 SISTEM P
EMBETUNGAN_TERPUSAT STRATEGI MELESTARI.



191

Idi, Abdullah, and Deni Priansyah. “The Role of Religious Moderation in Indonesian
Multicultural Society: A Sociological Perspective.” Asian Journal of Engineering,
Social and Health 2, no. 4 (2023): 246-58. https://doi.org/10.46799/ajesh.v2i4.55.

Isnawati, Isnawati, Arif Zamhari, Muhammad Yusuf, Dewi Ningrum, and Dede
Rosyada. “Interfaith Dialogue: Countering Radicalism by The Innovation of Model
Religious Education,” 2020. https://doi.org/10.4108/eai.7-11-2019.2294550.

Jackson, Robert. “Inclusive Study of Religions and World Views in Schools: Signposts
from the Council of Europe.” Social Inclusion 4, no. 2 (2016): 14-25.
https://doi.org/10.17645/s1.v4i2.493.

Jaringan GUSDURIian dan INFID. “Jaringan GUSDURian Dan INFID Luncurkan Hasil
Survei Tentang Intoleransi Dan Ekstremisme,” 2021.
https://gusdurian.net/2021/03/24/jaringan-gusdurian-dan-infid-luncurkan-hasil-
survei-tentang-intoleransi-dan-ekstremisme.

Jhon Dewey. How Do We ‘Think’? New York: DigiCat, 2022.
https://doi.org/10.1002/9780470773260.ch3.

Jisman. “Penerapan Kurikulum Bidang Studi Pendidikan Agama Islam Berbasis
Moderasi Beragama Di Madrasah Aliyah Swasta Se-Kabupaten Pelalawan.”
Penelitian Disertasi, 2024, 292.

Joyce, Bruce, Marsha Weil, and Calhoun. Models of Teaching. 1st ed. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2016.

Kementrian Agama RI. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI Gedung Kementerian Agama RI, 2019.
https://doi.org/10.37252/jqs.v2i2.342.

Kolb, David A. Experiential Learning: Experience as The Source of Learning and
Development. Prentice Hall, Inc. Englewood Cliff, New Jersey: Prentice-Hall,
1984. https://doi.org/10.1016/B978-0-7506-7223-8.50017-4.

Kolb, David A, and Alice Y Kolb. The Kolb Learning Style Inventory. Boston: MA:
Hay Resources Direct, 2007.

Kurnia, Rina, Anna Shoumilah Putri, Lia Lisnawati, and Sulistiawati Nursyifa.
“Religious Moderation Education to Counter Radicalism in Students at SMAN 5
Cirebon Pendidikan Moderasi Beragama Untuk Menangkal Radikalisme Pada
Siswa Di SMAN 5 Cirebon Berbuat Baik Kepada Manusia Dan Alam Semesta .”



192

Jurnal Studi Sosial Keagamaan 02, no. 02 (2022): 42.

Lev Vygotsky. Thought and Language. A Companion to the Philosophy of Mind.
Cambridge, MA, Amerika Serikat: MIT Press, 1934.
https://doi.org/10.7591/9781501741319-004.

Ma'arif, Muhammad Anas, Muhammad Husnur Rofiq, and Akhmad Sirojuddin.
“Implementing Learning Strategies for Moderate Islamic Religious Education in
Islamic Higher Education.” Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 (2022): 75-86.
https://doi.org/10.15575/jpi.v8i1.19037.

Maelissa, Nova. “Model Pendidikan Beyond the Wall Dalam Pendidikan Agama
Kristen Dan Tantangan Kemajemukan Agama Di Sekolah” 4, no. April (2024):
98-108.

Marcela, Benitez Mendivelso, Sanchez Jaramillo Carlos Andrés, and Caicedo Vasquez
Catalina. “Educational Interventions for Peace: Transformation of Perceptions and
Construction of Life Projects in Hybrid Learning Ecosystems with Cross-Cutting
Impact in Post-Conflict Rural Contexts in Colombia.” Journal of Ecohumanism 3,
no. 5 (2024): 1527-45. https://doi.org/10.62754/joe.v315.6401.

Mashudi, Mashudi. “Pembelajaran Modern: Membekali Peserta Didik Keterampilan
Abad Ke-21.” Al-Mudarris (Jurnal llmiah Pendidikan Islam) 4, no. 1 (2021): 93—
114. https://doi.org/10.23971/mdr.v411.3187.

Mishbahuddin, Arsyadani. ““ PENGEMBANGAN BUKU AJAR MATA KULIAH
AGAMA ISLAM BERBASIS MODERASI BERAGAMA DENGAN MODEL
PROJECT BASED LEARNING ( PJBL )’ DISERTASIL.” Penelitia Disertasi,
2023, 212.

Moh Kholil S.Pd. “Guru PAI Kelas IX SMPN 2 Mayang. Wawancara 3 Pada Tanggal 5
Mei 2025,” n.d.

Mohammad Hashim Kamali. The Middle Path of Moderation in Islam. Edited by John
L. Esposito. New York, N.Y.: Oxford University Press, 2015.

MUDI, SANJOY, TUHIN KUMAR SAMANTA. “Applying Vygotsky’s Zone of
Proximal Development in Modern Classroom Settings: A Call for Social Learning
in the Digital Age.” International Journal For Multidisciplinary Research 6, no. 4
(2024): 1-6. https://doi.org/10.36948/ijfmr.2024.v06104.24233.

Muhaemin, Rusdiansyah, Mustaqim Pabbajah, and Hasbi. “Religious Moderation in



193

Islamic Religious Education as a Response to Intolerance Attitudes in Indonesian
Educational Institutions.” Journal of Social Studies Education Research 14, no. 2
(2023): 253-74.

Muhammad, Agus, and Sigit Muryono. Jalan Menuju Moderasi Modul Penguatan
Moderasi Beragama Bagi Guru. Cendikia. Kemenag.Go.Id, 2021.
https://cendikia.kemenag.go.id/storage/uploads/file path/file 28-09-

2021 _6152764c19e9b.pdf.

Mukhibat, M, Ainul Nurhidayati Istiqomah, and Nurul Hidayah. “Pendidikan Moderasi
Beragama Di Indonesia (Wacana Dan Kebijakan).” Southeast Asian Journal of
Islamic Education Management 4, no. 1 (2023): 73-88.
https://doi.org/10.21154/sajiem.v4i1.133.

Muluk, Muchamad Saiful, Rika Wahyuni Tambunan, and Ardiansyah Bagus Suryanto.
“NAHDLATUL ULAMA AND THE TRILOGY OF BROTHERHOOD.”
Lisyabab : Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 2023.
https://doi.org/10.58326/jurnallisyabab.v4i1.154.

Mumu Zainal Mutaqin. “Implementasi Budaya Religius Berwawasan Pluralisme
Melalui Pembelajaran PAI Untuk Meningkatkan Sikap Toleransi Siswa: Penelitian
Di SMAN 1 Dan SMAN 2 Rangkasbitung.” Universitas Islam Negeri Sunan
Gunung Djati Bandung, 2024.

Musyaffa, A A. “Beyond the Wall Learning Model in Building Religious Moderation :
Perspectives of Islamic Religion Teachers,” no. 6 (2023): 2245-52.

Muthoifin, Muthoifin, Mariam Elbanna, Aboubacar Barry, Ishmah Afiyah, Andri
Nirwana, Bernardlauwers Bernardlauwers, and Rezaul Islam. “Islamic Education
Management in Promoting Multiculturalism, Democracy and Harmony.” Journal
of Management World 2025, no. 1 (2025): 445-56.
https://doi.org/10.53935/jomw.v202414.713.

Naeem, Muhammad, Wilson Ozuem, Kerry Howell, and Silvia Ranfagni. “A Step-by-
Step Process of Thematic Analysis to Develop a Conceptual Model in Qualitative
Research.” International Journal of Qualitative Methods 22, no. October (2023):
1-18. https://doi.org/10.1177/16094069231205789.

Nuryatno, Agus. “ISLAMIC EDUCATION IN A PLURALISTIC SOCIETY.”
Educational Theory 27, no. 1 (1977): 3—11. https://doi.org/10.1111/5.1741-



194

5446.1977.tb00750.x.

Paulo Freire. “Studies Socialist Pedagogy.” New York: New York: Monthly Review
Press, 1978.

Piaget, Jean. Piaget and His School: A Reader in Developmental Psychology. Physical
Therapy. Berlin, Heidelberg: Springer Berlin Heidelberg, 1976.
https://doi.org/10.1093/ptj/58.3.375a.

. The Child’s Conception of the World. Edited by Joan and Andrew. London dan

New York: Paladin, 1926. https://doi.org/10.2307/1414262.

. The Psychology of Intelligence. Paris, Prancis: Taylor & Francis, 1950.

Plomp, Tjeerd, and Nienke Nieveen. Educational Design Research. Netherlands
Institute for Curriculum Development: SLO, 2013.
http://www.eric.ed.gov/ERICWebPortal/recordDetail?accno=EJ815766.

Prakosa, Pribadyo. “Moderasi Beragama: Praksis Kerukunan Antar Umat Beragama” 4
(2022): 45-55. https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69.

Pratama, Irja Putra. “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Madrasah : Studi
Pada Siswa Madrasah Aliyah Negeri 3 Dan Madrasah Aliyah Negeri 1 Kota
Palembang Sumatera Selatan.” Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati
Bandung, 2023.

Prihastanti, Erika, and Muhamad Taufik Hidayat. “Implementation of Tolerance
Character Education: A Comparative Study of Indonesian and Danish Elementary
Schools Introduction Section.” International Summit on Science Technologi and
Humanity 2016 (2023): 802-10.

Rachmad Baitullah, Amirul Wahid, Abd. Muhith. Metodologi Penelitian. Bildung.
Yogyakarta: Bildung, 2020.

Riedel, Aimee S., Amanda T. Beatson, and Udo Gottlieb. “Inclusivity and Diversity: A
Systematic Review of Strategies Employed in the Higher Education Marketing
Discipline.” Journal of Marketing Education 45, no. 2 (2023): 123-40.
https://doi.org/10.1177/02734753231159010.

Safitri, Hani Hasnah, Agus Khumaedy, Ahmad Ta’rifin, and Ulul Albab. “Penguatan
Moderasi Beragama Melalui Nilai-Nilai Al-Qur’an Dalam Tradisi Wungon Di
Pemalang.” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 10, no. 1
(2024): 1-14. https://doi.org/10.18784/smart.v1011.2200.



195

SETARA Institute. “Intoleransi Dan Ekstremisme Mulai Merasuki Generasi Muda,”
2023. https://setara-institute.org/siaran-pers-kasus-intoleransi-dan-kekerasan-
berujung-tewasnya-pelajar-sd-negara-harus-hadir-dan-mengambil-tindakan-
memadai/.

Seymour, Jack Lee. Mapping Christian Education: Approaches to Congregational
Learning, 1997.

Sidik, Nur. “Tasawuf Nusantara: Pemikiran Tasawuf KH. Ahmad Siddiq Jember.”
Esoterik, 2018. https://doi.org/10.21043/esoterik.v4i1.4499.

Siti Dwi Rastiyani. “Siswa Kelas VIII A SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal
10 September 2025,” n.d.

Suharto, Babun. Moderasi Beragama,; Dari Indonesia Untuk Dunia. Edited by Ahmala
Arifin. Yogyakarta: Lkis Pelangi Aksara, 2019.

Suherman. “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pada Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam Dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa.” Universitas Islam
Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, 2023.

Suji Ashari M.Pd. “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara 2 Pada Tanggal
5 Mei 2025,” n.d.

— . “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara 3 Pada Tanggal 5 Mei
2025,” n.d.

. “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 10
September 2025,” n.d.

— “Guru PAI Kelas VIII SMPN 2 Mayang. Wawancara Pada Tanggal 5 Mei
2025,” n.d.

Sukma, Emeliya, Dara Damanik, and Pangulu Abdul Karim. “Inclusive Teaching
Strategy as a Reinforcement of Religious Moderation in Madrasah Ibtidaiyah ,
Teluk Nibung District” 8, no. 1 (2024): 1069-77.

Supriyanto, Joko. “Moderasi Beragama Pada Pendidikan Agama Islam Dalam
Kurikulum Merdeka Pembelajaran Pada Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTsN) 1
Surakarta.” Penelitian Disertasi, 2023, 221.

Taufik Abdillah Syukur, at all. “Sikap Moderasi Beragama Guru Pendidikan Agama
Islam Sekolah Dasar Di Kecamatan Pasar Minggu Kota Jakarta Selatan Provinsi

DKI.” Hikmah: Journal of Islamic Studies 19, no. 1 (2023): 20-32.



196

https://doi.org/10.31969/educandum.v6i1.325.

Tim Penyusun Kementerian Agama RI. Tanya Jawab Moderasi Beragama (Buku Saku).
Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019.

Vygotsky, L S, and M Cole. Mind in Society: Development of Higher Psychological
Processes. United States of America: Harvard University Press, 1978.
https://books.google.co.id/books?id=RxjjUefze oC.

Walker, Lawrence J. “Morality, Religion, Spirituality the Value of Saintliness.” Journal
of Moral Education 32, no. 4 (December 1, 2003): 373-84.
https://doi.org/10.1080/0305724032000161277.

Wildani Hefni dkk. Visi Kebangsaan Kiai Haji Achmad Siddiq Dalam Paradigma
Keilmuan UIN KHAS Jember. Edited by Wildani Hefni. Yogyakarta: Bildung
Nusantara, 2021.

Yin, Robert K. Case Study Research: Design and Methods. Sage Publications. Vol. 5.
Boston: Sage Publications, 2016.
https://pesquisa.bvsalud.org/portal/resource/pt/ppmedrxiv-20078584.



197

LAMPIRAN PENELITIAN

Wawancara dengan Guru PAI Kelas XI SMPN 2 Mayang Wawancara dengan Guru PAI Kelas VIII SMPN 2

Validasi Protetaipe dengan Bapak Dr. Nino Indrianto, M.Pd Validasi Protetaipe dengan Bapak Dr. Nurul Anam, M.Pd



198

Wawancara dengan Guru SMPN 2 Mayang Validasi Protetaipe dengan Ibu Dr. Endah Tjendani, M.Pd

Pengenalan dan Pretes sebelum Uji Coba Model Penerapan Model di kelas VIII A SMPN 2 Myang



199

INSTRUMENT WAWANCARA

Wawancara ke Kepala sekolah dan guru PAI

1.

Bagaimana bapak melihat situasi intoleransi di lingkungan sekolah saat ini, terutama
terkait dengan perbedaan keyakinan di antara siswa SMPN 2 Mayang?
Bagaimana cara sekolah memastikan bahwa semua siswa, tanpa memandang

keyakinan, merasa dihargai dan terlibat dalam setiap kegiatan sekolah?

Wawancara ke guru PAI SMPN 2 Mayang

1.

Apa menurut Bapak ada model pembelajaran yang lebih efektif untuk mengajarkan
moderasi beragama di sekolah, dan bagaimana cara agar materi tersebut bisa lebih

aplikatif serta mudah dipahami oleh siswa?

. Bagaimana menurut Bapak untuk adanya model pembelajaran khusus moderasi

beragama, agar siswa tidak hanya memahami konsepnya tetapi juga bisa
mengimplementasikannya dalam kehidupan sehari-hari?

Bagaimana menurut bapak jika tersedia model yang dirancang secara khusus untuk
pembelajaran moderasi beragama?

Bagaimana cara bapak mengatasi tantangan dalam menciptakan iklim pembelajaran
yang harmonis di kelas dengan siswa yang berbeda agama?

Menurut Bapak, bagaimana cara terbaik menggabungkan teori dan praktik dalam
pembelajaran moderasi beragama agar siswa dapat menerapkannya dalam kehidupan
sehari-hari?

Bagaimana Anda menilai efektivitas model pembelajaran yang diterapkan, dan apa
tantangan utama yang dihadapi dalam memastikan semua siswa terlibat aktif dalam

proses pembelajaran?

Wawancara ke siswa SMPN 2 Mayang Jember

l.
2.

Menurut anda bagaimana setelah merasakan proses pembelajaran yg tadi diterapkan?

Menurut anda bagaimana cara guru mengajar dengan seperti yang di peraktikan tadi?



RUBRIK PENILIAN

sikap moderat dalam kehidupan
sosial dan lingkungan sekolah

menunjukkan perilaku
yang sesuai dengan sikap
moderat di lingkungan
sekolah. Sering terlibat
dalam perpecahan atau
konflik dengan sesama
siswa dan tidak mampu
berkomunikasi dengan
cara yang menghargai
perbedaan pandangan

mengaplikasikan sikap
moderat dalam beberapa
situasi sosial di sekolah,
tetapi kadang-kadang
menunjukkan sikap
berlebihan atau sulit
menahan diri dalam
menghadapi perbedaan,
terutama dalam diskusi
atau konflik

mengaplikasikan sikap
moderat dengan baik
dalam kebanyakan
situasi sosial dan
lingkungan sekolah.
Mereka berusaha
menjaga
keseimbangan dan
bertindak secara
toleran dalam
berinteraksi dengan
teman sebaya,
meskipun kadang-
kadang masih

NO ASPEK YANG DI NILAI REALISASI SKOR
1 2 3 4
1. | Siswa faham tentang konsep Jika Siswa tidak dapat Jika Siswa mampu Jika Siswa dapat Jika Siswa mampu
moderasi dalam beragama menjelaskan atau menyebutkan QS. Al- menghubungkan menjelaskan konsep
berdasarkan QS. Al Bagarah (2): | memberikan pemahaman | Bagarah (2): 143 dan moderasi dalam moderasi dalam
143 dan Hadits. yang jelas mengenai sedikit menjelaskan beragama dengan QS. | beragama dengan
moderasi dalam moderasi beragama, tetapi | Al-Baqarah (2): 143 sangat baik, merujuk
beragama. Tidak dapat belum mampu mengaitkan | dan Hadits, serta pada QS. Al-Baqarah
menghubungkan QS. Al- | dengan konteks hadits atau | menunjukkan (2): 143 dan Hadits
Bagqarah (2): 143 dan menerapkannya dalam pemahaman tentang serta menunjukkan
Hadits dengan moderasi | kehidupan. perlunya bagaimana moderasi
beragama. keseimbangan dalam | diterapkan dalam
beragama, meskipun | berbagai aspek
ada beberapa kehidupan, seperti
kesalahan atau kurang | sosial, politik, dan
mendalam dalam moral
penjelasan
2. | Siswa mampu mengaplikasikan | Jika Siswa tidak mampu | Jika Siswa mampu Jika Siswa dapat Jika Siswa secara aktif

menciptakan suasana
harmonis di
lingkungan sekolah
dengan selalu
menerapkan sikap
moderat. Mereka
mampu menangani
perbedaan pendapat
dengan bijak,
menghargai
keragaman, dan
membantu mengatasi
konflik dengan cara
yang damai dan
bijaksana. Siswa

200




kesulitan dalam situasi
yang lebih rumit.

menunjukkan sikap
pengertian dan
keterbukaan dalam
berbagai situasi sosial
di sekolah.

Siswa memiliki kualitas dan
kreativitas dalam menyelesaikan
tugas seperti poster, video, atau
proyek lainnya yang
mencerminkan sikap moderat.

Jika Tugas yang
diselesaikan siswa sangat
kurang kualitasnya dan
tidak menunjukkan
pemahaman tentang
moderasi dalam
beragama atau kehidupan
sosial. Misalnya, poster
atau video yang dibuat
tidak mencerminkan
nilai-nilai toleransi,
keseimbangan, atau
penghargaan terhadap
perbedaan. Tidak ada
kreativitas dalam
penyampaian pesan

Jika Siswa mampu
membuat tugas yang
relevan, seperti poster atau
video, tetapi kualitas dan
kreativitasnya masih
terbatas. Tugas tersebut
hanya mencerminkan
moderasi secara umum
tanpa menggali lebih
dalam atau menyampaikan
pesan dengan cara yang
menarik. Ada beberapa
elemen yang perlu
diperbaiki untuk lebih
menekankan pada sikap
moderat

Jika Siswa membuat
tugas seperti poster
atau video dengan
kreativitas yang baik,
menggambarkan sikap
moderat dengan jelas,
dan berusaha
menyampaikan pesan
yang relevan.
Meskipun cukup baik,
masih ada ruang untuk
pengembangan lebih
lanjut, baik dari segi
kualitas visual,
pemilihan materi,
maupun cara
penyampaian pesan
moderasi yang lebih
mendalam.

Jika Siswa
menghasilkan tugas
yang sangat kreatif,
seperti poster atau
video yang tidak
hanya menarik secara
visual tetapi juga
sangat efektif dalam
menyampaikan pesan
moderasi dengan cara
yang inovatif. Pesan
yang disampaikan
sangat kuat, relevan,
dan berhasil
menggambarkan nilai-
nilai moderat dengan
sangat jelas. Kualitas
dan kedalaman
pemahaman yang
ditampilkan dalam
tugas sangat tinggi.

201




Instrumen Validasi Bahasa Materi Ajar

Gunakan skala Likert untuk menilai setiap pernyataan berikut dari | (Sangat Tidak Sesuai)

hingga 5 (Sangat Sesuai).

No. Aspek Penilaian

Kesesuaian Materi dengan
Tujuan Pembelajaran dan

_ Konsistensi Bahasa

beragama.

Indikator Pernyataan

Buku Ajar secara eksplisit
mencerminkan dan menanamkan

nilai-nilai kebangsaan (seperti

Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika)

yang mendukung moderasi

dan tidak membingungkan siswa,

dengan penggunaan istilah yang tepat

dan jelas.
Buku Ajar mudah dipahami oleh |

siswa dari berbagai latar belakang,

dengan penggunaan kalimat yang

jelas dan struktur materi yang logis.

Skala Likert

(1-5)

234€-)

Materi ajar menggunakan bahasa
yang sederhana, mudah dipahami,
dan bebas dari ambiguitas.

Buku ajar mencerminkan nilai-nilai

karakter kebangsaan, seperti

Pancasila, Bhinneka Tunggal Ika, dan

semangat persatuan, yang sejalan
dengan teori karakter kebangsaan.

Mateni ajar disusun dengan alur yang

2

3
Keterbacaan Bahasa dan

— . Keterpahaman

4

5
Kesesuaian dengan Teori
Karakter kebangsaan dan

— Kepaduan Alur

Penyampaian

6

jelas dan terstruktur, sehingga siswa

dapat mengikuti dan memahami

setiap bagian materi dengan mudah,

Masukan dan perbaikan yang diperlukan:

202

1234@



Masukan dan perbaikan yang diperlukan:

= Paliwr 7 tumak s Fice by D2gren
V-qu WG«M -5 (Fo{\uvf\ uw/n()

Keterangan Skala Likert;

Skala Likert  Keterangan
R T Sangal Tidak Sesuai
2 Tidak Sesuai
- Cukup Sesuai
@) sewi
g 7Sa'n§ni8e5ai

Validato

203



Instrumen Validasi Modul Ajar

Gunakan skala Likert untuk menilai setiap pemyataan benikut dari 1 (Sangat Tidak Sesuai)

hingga 5 (Sangat Sesuai).

No. Aspek Penilaian

Indikator Pernyataan

Skala Likert
(1-5)

Kesesuaian dengan Tujuan

Pembelajaran

Modul Ajar memberikan panduan yang
jelas kepada guru dalam menerapkan
model pembelajaran moderasi
beragama.

Modul Ajar memanfaatkan media
pembelajaran seperti video dan gambar
untuk mendukung pemahaman siswa
tentang moderasi dalam beragama.

Pembentukan Sikap Positif

Modul Ajar mendorong siswa untuk
mengembangkan sikap moderat,
toleransi, dan saling menghargai dalam
beragama dan kehidupan sehan-han.

Modul Ajar menyediakan aktivitas
yang membantu siswa menghindari
sikap ekstrem dan mendorong mereka
untuk berinteraksi secara positif

dengan sesama.

Dukungan terhadap Teoni
Karakter Kebangsaan

Modul Ajar memfasilitasi
pengembangan karakter kebangsaan
dengan mengintegrasikan nilai-nilai
keberagaman, toleransi, dan
penghargaan terhadap perbedaan.

Modul Ajar mengaitkan konsep
moderasi beragama dengan
pembentukan karakter kebangsaan
yang mencakup persatuan, gotong
royong, dan integritas sosial.

204



Masukan dan perbaikan yang diperjykan:

- Begrngi [ Qptal . [O0F~

Keterangan Skala Likert.

“Skala Likert Keterangan

' 1 Sangat Tidak Sesuai
~ Tidak Sesuai

~ Cukup Sesuai

Sesuai

5 Sangat Sesuai

205

Validator




Instrumen Validasi Lembar Kerja Siswa (LKS)
Gunakan skala Likert untuk menilai setiap pernyataan berikut dari 1 (Sangat Tidak Sesuai)

hingga 5 (Sangat Sesuai).

No. Aspek Penilaian

Kesesuaian dengan Tujuan

~ Skala Likert

Indikator Pernyataan
(1-5)

~ LKS dirancang untuk siswa terlibat

LKS mendukung dan meningkatkan

pencapaian tujuan pembelajaran yang

telah ditetapkan, yaitu Menguatkan 1 234 @
pemahaman sikap moderat dalam

beragama.

LKS relevan dan mendalam dalam
mengukur kemampuan siswa dalam | 234 @
memahami dan menerapkan konsep )

moderasi.

aktif dalam proses diskusi, identifikasi
masalah, serta pencarian dan 1234 (5)
penerapan solusi yang berbasis

moderasi

LKS melibatkan siswa mengusulkan
solusi yang kreatif dan moderat untuk
menyelesaikan masalah, serta mampu

mengevaluasi dampak solusi tersebut 3 @ >
dalam menciptakan keseimbangan dan

menghindari ekstremisme

___ Pembelajaran
2
3
. Keterlibatan dalam Proses

Pemecahan Masalah

4

5
Kesesuaian dengan Teori
Karakter Kebangsaan

6

LKS Mengukur sejauh mana siswa

menerapkan nilai-nilai toleransi,

persatuan, dan keadilan dalam ik @
konteks sosial.

LKS Menilai apakah siswa dapat

mengembangkan karakter kebangsaan

dengan bersikap adil dan menghargai e @ .
perbedaan

206



Masukan dan perbaikan yang diperlukan:

Vo Palin 2ola \'&""*‘W‘élj 8-0(.&! /L:)L.ﬂ {Lvﬂ

5. LkEO Lu«fu rmqu
X3 L\LPDA"‘;\;!\MLA MMT»\LLLaam ?q_w‘ OLT KP-P

q.. Q‘“\’“\ \0““ \'* T A AT T T N O R RS AT TR T
Keterangan Skala Likert:
Skala Likert Keteranga;n R
1 Sangal at Tidak Sesuai
2 Tidak Sesuar
: Cukup Sesuai
4 Sesum
5 Sangal Sesuai

207



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA SO
|"|!__ UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KIAl HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER &9:?2‘3

0

4 PASCASARJANA CIsSO=
Qs s JI. Mataram No. 1 Mangli, Jember, Kode Pos 68136 Telp. (0331) 487550 Fax (0331) 427005 CERTFIEG
EMBER e-mail: pascasarjana@uinkhas.ac.id, Website : http://pasca.uinkhas.ac.id
No : B.1144/Un.22/DPS.WD/PP.00.9/05/2025
Lampiran T-
Perihal : Permohonan Izin Penelitian untuk Penyusunan Tugas Akhir Studi
Yth.
Kepala SMPN 2 Mayang Jember
Di -
Tempat

Assalamu’alaikum Wr.Wb

Dengan hormat, kami mengajukan permohonan izin penelitian di
lembaga yang Bapak/Ibu pimpin untuk keperluan penyusunan tugas akhir

studi mahasiswa berikut ini:

Nama : Elga Yanuardianto

NIM : 233307020013

Program Studi : Pendidikan Agama Islam

Jenjang : Doktor (S3)

Waktu Penelitian : 3 Bulan (terhitung mulai tanggal diterbitkannya surat)
Judul : Pengembangan Model Penguatan Pemahaman

Moderasi Beragama Berbasis Karakter Kebangsaan
Dalam Meningkatkan Pemahaman Moderasi
Beragama Siswa di Sekolah SMPN 2 Mayang
Jember

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dipergunakan sebagaimana

mestinya.

Wassalamu’alaikum Wr. Wb

Jember, 15 Mei 2025
An. Direktur,
Wakil Direktur

Saihan

Tembusan:
Direktur Pascasarjana

A Dokumen ini telah ditanda tangani secara elektronik.
Token : SpM13X2A @

208



PEMERINTAH KABUPATEN JEMBER
SMP NEGERI 2 MAYANG

JI. Bromo No. 1 Mayang, Jember, Jawa Timur 68182
Telepon ( 0331 ) 591299

SURAT KETERANGAN
Nomor : 400.3.4/022/35.09.310.14.20549656 /2025

Yang bertanda tangan dibawah ini:

Nama : TIWUK ARI NURSIYANI, M.Pd
NIP : 19740612 199903 2 003
Pangkat/Golongan :Pembina Utama Muda, IV/c
Jabatan : PIt. Kepala Sekolah

Unit Kerja : SMPN 2 Mayang — Jember

Dengan ini menerangkan bahwa :

Nama : ELGA YANUARDIANTO
NIM : 233307020013

Fakultas : Pascasarjana

Program Studi : Pendidikan Agama Islam
Jenjang : Doktor (S3)

Telah melaksanakan penelitian di SMPN 2 Mayang guna menyelesaikan
tugas akhir dengan judul “Pengembangan Model Penguatan Pemahaman
Moderasi Beragama (PPMB) Berbasis Karakter Kebangsaan dalam
Meningkatkan Kesadaran Moderasi Beragama Siswa di
SMPN 2 Mayang Jember”.

Demikian surat ini kami buat dan diberikan untuk dapat
dipergunakan sebagaimana mestinya.

Mayang, 30 September 2025
Pit-—Kepala UPTD Satdik

209



