
IMPLEMENTASI PENDEKATAN HABITUASI DALAM 

MENGEMBANGKAN  KARAKTER DISIPLIN SANTRI  

PONDOK PESANTREN TAHFIZH AL-QUR’AN  

AL- ITQON 2 JEMBER 

TESIS 

Oleh : 

Kartika Dwi Hartini 

NIM : 243206030038 

PROGRAM STUDI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

PASCASARJANA UIN KHAS JEMBER 

DESEMBER 2025 



i 

IMPLEMENTASI PENDEKATAN HABITUASI DALAM 

MENGEMBANGKAN  KARAKTER DISIPLIN SANTRI  

PONDOK PESANTREN TAHFIZH AL-QUR’AN  

AL- ITQON 2 JEMBER 

TESIS 

Diajukan untuk Memenuhi Persyaratan  

Memperoleh Gelar Magister Pendidikan (M.Pd) 

Oleh : 

Kartika Dwi Hartini 

NIM : 243206030038

PROGRAM STUDI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

PASCASARJANA UIN KHAS JEMBER 

DESEMBER 2025 



ii 

PERSETUJUAN 

Tesis dengan judul ―Implementasi Pendekatan Habituasi Dalam 

Mengembangkan  Karakter Disiplin Santri Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an 

Al- Itqon 2 Jember‖ yang ditulis oleh Kartika Dwi Hartini ini, telah disetujui 

untuk diuji dan dipertahankan didepan dewan penguji tesis. 

Jember, 14 November 2025 

Disetujui Oleh: 

Pembimbing I 

Dr. H. Mustajab, S.Ag. M.Pd.I 

NIP. 197409052007101001 

Pembimbing II 

Dr. H. Mas’ud, S.Ag., M.Pd.I 

NIP. 197212192008011007 



 

iii 

 

PENGESAHAN 

Tesis dengan judul “Implementasi Pendekatan Habituasi Dalam 

Mengembangkan  Karakter Disiplin Santri Pondok Pesantren Tahfizh Al-

Qur’an Al- Itqon 2 Jember” yang ditulis oleh Kartika Dwi Hartini ini, telah 

dipertahankan di depan Dewan Penguji Tesis Pascasarjana UIN KHAS Jember 

pada hari Rabu tanggal 10 Desember 2025 dan diterima sebagai salah satu 

persyaratan untuk memperoleh gelar Magister Pendidikan (M.Pd).  

 

DEWAN PENGUJI 

1. Ketua Penguji : Dr. H. Abd. Muhith, S.Ag., M.Pd.I. ( ) 

   NIP. 197210161998031003  
 

2. Anggota 

a. Penguji Utama : Dr. Dyah Nawangsari, M.Ag. ( ) 

   NIP. 197301122001122001 

 

b. Penguji I : Dr. H. Mustajab S.Ag., M.Pd.I ( ) 

    NIP. 197409052007101001 

 

c. Penguji II : Dr. H. Mas’ud, S.Ag., M.Pd.I ( ) 

 NIP. 197212192008011007 

 

 

 

 

Jember, 10 Desember 2025 

Mengesahkan  

Pascasarjana UIN KHAS Jember 

Direktur  

 

 

 

Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd. 

NIP: 197209182005011003 



 

iv 

 

KATA PENGANTAR 

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT. Yang senantiasa 

melimpahkan taufiq dan hidayah-Nya sehingga penulisan tesis pada penelitian ini 

dapat terselesaikan dengan baik. Shalawat serta salam senantiasa tetap tercurah 

limpahkan kepada Nabi Muhammad SAW yang telah membawa kita dari zaman 

kegelapan menuju zaman yang terang benderang yaitu Addinul Islam. 

Tesis ini yang berjudul Implementasi Pendekatan Habituasi Dalam 

Mengembangkan  Karakter Disiplin Santri Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an 

Al- Itqon 2 Jember, disusun dalam rangka memenuhi tugas akhir tesis dan penulis 

mengucapkan terima kasih kepada: 

1. Bapak Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M.M. selaku Rektor UIN KHAS Jember 

yang telah mendukung dan memfasilitasi kami selama proses kegiatan 

pembelajaran. 

2. Bapak Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd. Selaku Direktur Pascasarjana Universitas 

Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq (UIN KHAS) Jember yang telah 

memberikan ijin dan bimbingan yang bermanfaat. 

3. Bapak Dr. H. Abd. Muhith, S.Ag., M.Pd.I. Selaku Ketua Program Studi 

Pendidikan Agama Islam, yang telah banyak memberikan pencerahan, arahan 

dan dorongan dalam penyelesaian tesis ini. 

4. Bapak Dr. H. Mustajab S.Ag., M.Pd.I. selaku Dosen Pembimbing I yang telah 

banyak memberikan bimbingan dan arahan sehingga penyusunan tesis ini 

berjalan dengan lancar dan dapat selesai dengan tepat waktu 



 

v 

 

5. Bapak Dr. H. Mas‘ud, S.Ag., M.Pd.I. selaku dosen pembimbing II yang 

banyak memberikan bimbingan, arahan dan motivasi sehingga penyusunan 

tesis ini berjalan dengan lancar dan dapat selesai dengan tepat waktu  

6. Ibu Dr. Dyah Nawangsari, M.Ag.selaku Dosen Penguji yang telah 

meluangkan waktu, pikiran dan perhatian untuk menguji tesis ini sehingga 

terlaksana dengan baik 

7. Seluruh Dosen Pascasarjana UIN KHAS Jember yang telah banyak 

memberikan ilmu dan bimbingan selama menempuh pendidikan di almamater 

tercinta. 

8. Ustad Zain Dahlan, S.Pd. selaku Pengasuh  Pondok Pesantren Tahfidz Al-

Qur‘an Al- Itqon 2 Jember yang telah memberikan izin kepada peneliti untuk 

melakukan penelitian untuk tesis ini. 

9. Seluruh Pengurus dan Pengajar Asatidz/ Ustadzat Pondok Pesantren Tahfidz 

Al-Qur‘an Al- Itqon 2 Jember yang telah bekerjasama dengan baik dalam 

penyelesaian tesis ini. 

10. Kedua orang tuaku, (Suheri & Tutut Indrasuwari Rahadiati ) dan Kakakku 

(Hariyadi ) & Anis Fitria Fajrin) serta keponakanku yang tersayang ( Rafan & 

Rizhan) yang banyak memberikan do`a dan motivasi selama menempuh 

pendidikan. 

Mudah-mudahan tesis ini bermanfaat untuk pengembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi pada umumnya dan khususnya dalam pengembangan 

Ilmu Pendidikan Agama Islam. 

Jember, 2 Desember 2025 

 
                                                                     Kartika Dwi Hartini 

                                                                                NIM. 243206030038 



 

vi 

 

ABSTRAK 

Kartika Dwi Hartini, 2025. Implementasi Pendekatan habituasi Dalam 

Mengembangkan Karakter Disiplin Santri Pondok Pesantren Al- Itqon 2 

Jember .I: Dr. H. Mustajab S.Ag., M.Pd.I, II: Dr. H. Mas‘ud, S.Ag., M.Pd.I 

Kata Kunci : Pendekatan Habituasi, Karakter Disiplin, Pendidikan Karakter, 

Pondok Pesantren. 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh pentingnya pembentukan karakter disiplin 

dalam sistem pendidikan pesantren sebagai bagian dari pendidikan karakter. Pondok 

Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember menerapkan berbagai bentuk 

pembiasaan (habituasi) dalam aktivitas ibadah, tahfizh, dan interaksi sosial guna 

menanamkan nilai-nilai kedisiplinan santri. Namun, dalam praktiknya masih 

terdapat perbedaan tingkat kedisiplinan antar santri yang menuntut kajian lebih 

mendalam mengenai efektivitas penerapan pendekatan habituasi di pesantren 

tersebut. 

Fokus penelitian ini meliputi: (1) Bagaimana implementasi moral knowing 

dalam mengembangkan karakter disiplin melalui pendekatan habituasi? (2) 

Bagaimana implementasi moral feeling dalam mengembangkan karakter disiplin 

melalui pendekatan habituasi?, dan (3) Bagaimana implementasi moral action dalam 

mengembangkan karakter disiplin melalui pendekatan habituasi santri di Pondok 

Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember? 

Tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan dan menganalisis 

implementasi pendekatan habituasi dalam mengembangkan karakter disiplin santri 

melalui ketiga aspek tersebut. Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi 

teoretis bagi pengembangan konsep pendidikan karakter berbasis habituasi, serta 

manfaat praktis bagi pengelola pesantren dalam merancang strategi pembinaan santri 

yang efektif dan berkesinambungan. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara, dan 

dokumentasi. Subjek penelitian ditentukan dengan teknik purposive sampling. 

Analisis data mencakup kondensasi data, penyajian data, serta penarikan 

kesimpulan/verifikasi. Keabsahan data diperoleh melalui triangulasi sumber, 

triangulasi teknik, dan member check. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa: (1) Moral knowing tumbuh melalui 

pemahaman kognitif santri terhadap nilai-nilai disiplin dalam ibadah dan hafalan. 

Santri memahami manfaat tahajud, muroja‘ah, dan muroqobah sebagai sarana 

mendekatkan diri kepada Allah serta memperkuat hafalan; (2) Moral feeling tampak 

dari kepekaan emosional santri terhadap pelanggaran disiplin, rasa bangga saat 

menyelesaikan rutinitas ibadah, dan ketenangan batin setelah menaati peraturan. 

Emosi tersebut memperkuat motivasi internal untuk berdisiplin; dan (3) Moral 

action terlihat dari perilaku otomatis santri dalam melaksanakan kegiatan ibadah, 

hafalan, serta tanggung jawab sosial seperti piket dan gotong royong. Kedisiplinan 

ini terbentuk melalui keteladanan ustadz, sistem kontrol yang berkelanjutan, serta 

penerapan reward dan punishment yang mendidik.  



 

vii 

 

ABSTRACT 

Kartika Dwi Hartini, 2025. Implementation of the Habituation Approach in 

Developing Disciplinary Character among Students of Al-Itqon 2 Islamic 

Boarding School, Jember Advisor I: Dr. H. Mustajab S.Ag., M.Pd.I, Advisor 

II: Dr. H. Mas‘ud, S.Ag., M.Pd.I 

Keywords: Habituation Approach, Disciplinary Character, Character Education, 

Islamic Boarding School 

This study is motivated by the importance of developing disciplinary character 

within the pesantren (Islamic boarding school) education system as an integral 

component of character education. The Tahfizh Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Islamic 

Boarding School in Jember implements various forms of habituation in worship 

activities, Qur‘an memorization, and social interactions to instill the value of 

discipline among students (santri). However, in practice, differences in the level of 

discipline among students indicate the need for a deeper investigation into the 

effectiveness of the habituation approach applied in the pesantren. 

The study focused on (1) How the implementation of the habituation approach 

in developing disciplinary character through students‘ worship activities; (2) How 

the implementation of the habituation approach in developing disciplinary character 

through Qur‘an memorization activities; and (3) How the implementation of the 

habituation approach in developing disciplinary character through students‘ social 

interactions at Tahfizh Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Islamic Boarding School, Jember. 

The purpose of this study is to describe and analyze the implementation of the 

habituation approach in developing students‘ disciplinary character through these 

three aspects. The study aims to provide theoretical contributions to the development 

of character education concepts based on habituation and practical insights for 

pesantren administrators in designing effective and sustainable student development 

strategies. 

This study employed a qualitative approach with a case study design. Data 

collection techniques include observation, in-depth interviews, and documentation. 

The research subjects were selected using purposive sampling. Data analysis 

procedures involve data condensation, data presentation, and conclusion 

drawing/verification. The validity of the data was ensured through source 

triangulation, technique triangulation, and member checking. 

The results of the study indicate that: (1) Moral knowing develops through the 

students‘ cognitive understanding of disciplinary values in worship and 

memorization activities. The students comprehend the benefits of tahajjud, 

muroja’ah, and muraqabah as means to draw closer to Allah and to strengthen their 

memorization; (2) Moral feeling is reflected in the students‘ emotional sensitivity 

toward disciplinary violations, their sense of pride upon completing regular worship 

routines, and the inner peace they experience after obeying the rules. These emotions 

reinforce their internal motivation to remain disciplined; and (3) Moral action is 

demonstrated through the students‘ automatic behavior in carrying out worship, 

memorization activities, and social responsibilities such as cleaning duties and 

communal work. This discipline is shaped through the teachers‘ exemplary conduct, 

a consistent monitoring system, and the application of educational rewards and 

punishments.   



 

viii 

 

 ملخص البحث

د في تطوير شخصية الانضباط لدى طلاب معهد يتنفيذ مدخل التعو . 2ٕٕٓارتيك دوي ىارتيني، ك
الدراسات  برنامج بقسم التربية الإسلاميةرسالة الماجستير.  الإسلامي جمبر. ٕالإتقان 

 (ٔتحت الاشراف: ) جمبر.جامعة كياىي حاج أحمد صديق الاسلامية الحكومية العليا. 
 الماجستير. مسعود( الدكتور ٕالدكتور مستجاب الماجستير، و)

 شخصية، وتربية الشخصية الانضباط، و ديمدخل التعو  الكلمات الرئيسية:
 لمعهدافي  التربيةشخصية الانضباط في نظام  تكوينأهمية كانت خلفية ىذا البحث ىي  

من  أنواعا جمبر  ٕيطبق معهد تحفيظ القرآن الكريم الإتقان و القيم الأخلاقية.  تربيةكجزء من الإسلامي  
ود في أنشطة العبادة، والتحفيظ، والتفاعل الاجتماعي لغرس قيم الانضباط لدى الطلاب. ومع يالتع

ذلك، لا تزال ىناك اختلافات في مستوى الانضباط بين الطلاب في التطبيق العملي، مدا يتطلب دراسة 
 د في ىذا المعهد.يالتعو  مدخلعمق حول فعالية تطبيق أ

في تطوير شخصية الانضباط  ديتنفيذ مدخل التعو ( ٔيشمل تركيز ىذا البحث: ) محور ىذا البحث ىو
في تطوير شخصية الانضباط  ديتنفيذ مدخل التعو ( ٕ)ومن خلال أنشطة عبادة الطلاب،  لدى طلاب

في تطوير شخصية  ديتنفيذ مدخل التعو ( ٖمن خلال أنشطة حفظ القرآن الكريم، و) لدى طلاب
 ٕمن خلال التفاعل الاجتماعي للطلاب في معهد تحفيظ القرآن الكريم الإتقان  الانضباط لدى طلاب

 جمبر.
وصف وتحليل تنفيذ منهج التعود في تطوير شخصية الانضباط لدى الطلاب  يهدف ىذا البحث إلى

من المتوقع أن يسهم ىذا البحث في تقديم إسهامات نظرية لتطوير فل اجووانب الللاةة المذكورة. من خلا
إلى فوائد عملية للقائمين على إدارة المعهد  وكذلكد، يالتعو  اساس مفهوم التربية الأخلاقية على

 فعالة ومستدامة لتوجيو الطلاب. ةفي تصميم استراتيجي الإسلامي
جمع البيانات من خلال و دراسة الحالة.  خلالمن  ىذا البحث المنهج الكيفي استخدمت الباحلة في

العينة الهادفة.  طريقةتحديد موضوع البحث باستخدام و المتعمقة، والتوةيق.  ة الشخصيةالملاحظة، والمقابل
صحة  وفحص/التحقق. الاستنتاجتكليف البيانات، وعرض البيانات، و على مل تحليل البيانات تيشو 

 التقنيات، والتحقق من الأعضاء.و  البيانات من خلال التلليث المصادر،
 (Moral Knowing) المعرفة الأخلاقية (1) أما نتائج البحث التي حصلت عليها الباحلة فهي:

تنمو من خلال الفهم المعرفي للطلبة لقيم الانضباط في العبادة والحفظ. يفهم الطلبة فوائد صلاة التهجد 
 كوسائل للتقرب إلى الله وتقوية الحفظ؛ (المراقبة) والمراجعة والمراقبة

يظهر من خلال الحسّ العاطفي لدى الطلبة تجاه مخالفة  (Moral Feeling) الشعور الأخلاقي (2)
. بالقواعدالانضباط، وشعورىم بالفخر عند إتمامهم للعبادات اليومية، والسكينة النفسية بعد التزامهم 

 شاعر تعزّز الدافع الداخلي للانضباط؛ىذه الم
يتجلّى في السلوك التلقائي للطلبة عند أداء العبادات،  (Moral Action) السلوك الأخلاقي (3)

ىذا  .(العمل اجوماعي) والمراجعة، والمسؤوليات الاجتماعية ملل أعمال النظافة والتعاون اجوماعي
 .م رقابة مستمر، وتطبيق اللواب والعقاب التربويالانضباط يتكوّن من خلال قدوة الأساتذة، ونظا



 

ix 

 

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL .................................................................................  i 

HALAMAN PERSETUJUAN .................................................................  ii 

HALAMAN PENGESAHAN ...................................................................  iii 

KATA PENGANTAR  ..............................................................................  iv 

ABSTRAK  ................................................................................................  vi 

DAFTAR ISI  .............................................................................................  x 

DAFTAR TABEL .....................................................................................  xiii 

DAFTAR GAMBAR .................................................................................  xiv 

DAFTAR LAMPIRAN  ............................................................................  xv 

BAB I PENDAHULUAN  .........................................................................  1 

A. Konteks Penelitian  .........................................................................  1 

B. Fokus Penelitian  .............................................................................  6 

C. Tujuan Penelitian  ...........................................................................  7 

D. Manfaat Penelitian  .........................................................................  7 

E. Definini Istilah  ...............................................................................  9 

F. Sistematika Penulisan  ....................................................................  9 

 BAB II KAJIAN PUSTAKA ...................................................................  11 

A. Penelitian Terdahulu ......................................................................  11 

B. Kajian Teori  ..................................................................................  18 

C. Kerangka Konseptual  ...................................................................  70 

BAB II METODE PENELITIAN  ...........................................................  71 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian  ...................................................  71 



 

x 

 

B. Lokasi Penelitian ...........................................................................  71 

C. Kehadiran Peneliti  ........................................................................  72 

D. Subyek Penelitian  .........................................................................  72 

E. Sumber Data  .................................................................................  73  

F. Teknik Pengumpulan Data  ...........................................................  74 

G. Analisis Data .................................................................................  77 

H. Keabsahan Data .............................................................................  79 

I. Tahap-Tahap Penelitian  ................................................................  80 

BAB IV PAPARAN DATA DAN ANALISIS  ........................................  81 

A. Paparan Data Dan Analisis  ............................................................  81 

B. Temuan Penelitian  ..........................................................................  111 

BAB V PEMBAHASAN  ..........................................................................  117 

A. Bagaimana Implementasi Moral Knowing Dalam Mengembangkan 

Karakter Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok 

Pesantren Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember? .......................................  118 

B. Bagaimana Implementasi Moral Feeling Dalam Mengembangkan 

Karakter Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok 

Pesantren Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember? .......................................  124 

C. Bagaimana Implementasi Moral Action Dalam Mengembangkan 

Karakter Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok 

Pesantren Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember? .......................................  130 

  

  



 

xi 

 

BAB VI PENUTUP  ..................................................................................  137 

A. Kesimpulan  ....................................................................................  137 

B. Saran ................................................................................................  138 

 DAFTAR RUJUKAN  .............................................................................  140 

Lampiran-Lampiran 

 

  



 

xii 

 

DAFTAR TABEL 

Tabel 2.1 Penelitian Terdahulu ...................................................................  17 

Tabel 2.2 Kerangka Konseptual  .................................................................  70 

Tabel 3.1 Instrumen Wawancara.................................................................  75 

Tabel 4.1 Jadwal Imam  ..............................................................................  84 

Tabel 4.2 Klasifikasi dan Tingkatan Hafalan Santri PPTQ Al-Itqon 2 Jember 87  

Tabel 4.3 Temuan Penelitian.......................................................................  109 

 

 

 

 

  



 

xiii 

 

DAFTAR GAMBAR 

Gambar 4.1 Jadwal Kegiatan  Harian Santri PPTQ Al- Itqon 2 Jember .....  84 

Gambar 4.2 Jadwal Kegiatan  Harian Santri PPTQ Al- Itqon 2 Jember .....  85 

Gambar 4.3 Kegiatan Hafalan Santri ..........................................................  100 

Gambar 4.4 Buku Kontrol Kegiatan Hafalan Santri ...................................  102 

Gambar 4.5 Dokumentasi Implementasi Pendekatan Habituasi Melalui 

Kedisiplinan Sosial Bersih- Bersih Pondok...................................  106 

  



 

xiv 

 

DAFTAR LAMPIRAN 

1. Surat Keaslian Tulisan 

2. Surat Izin Penelitian 

3. Surat Keterangan Selesai Penelitian 

4. Jurnal Penelitian 

5. Dokumentasi Kegiatan 

6. Pedoman Penelitian 

7. Surat Keterangan Plagiasi 

8. Surat Keterangan Terjemah Abstrak 

9. Riwayat Hidup 

 

  



 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Konteks Penelitian 

Pendidikan karakter merupakan aspek fundamental dalam sistem 

pendidikan Islam di Indonesia. Sejak awal berdirinya, pondok pesantren telah 

menjadi lembaga pendidikan Islam yang memiliki peran strategis dalam 

membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 

memiliki kepribadian dan akhlak yang mulia. Pesantren hadir sebagai tempat 

persemaian nilai-nilai moral, religius, dan sosial yang berakar kuat pada ajaran 

Islam. Di tengah tantangan modernitas dan arus globalisasi yang kian 

kompleks, pendidikan karakter di pesantren semakin penting untuk 

memastikan generasi muda tetap memiliki jati diri, kedisiplinan, serta integritas 

moral yang tinggi.1 

Dalam perspektif Islam, pendidikan karakter berakar pada ajaran Al-

Qur‘an dan hadis. Allah Swt. menegaskan dalam firman-Nya: 

 وَانَِّكَ لَعَلٰى خُلُقٍ عَظِيْمٍ 

Artinya : Dan sesungguhnya engkau (Muhammad) benar-benar memiliki 

akhlak yang agung. (QS. Al-Qalam [68]: 4). 

 

Ayat tersebut menunjukkan bahwa akhlak yang luhur merupakan 

puncak kesempurnaan manusia dan menjadi tolok ukur keberhasilan 

pendidikan Islam. 

                                                           
1
 St. N F Laila, Prim M Mutohar, and Anissatul Mufarokah, ―Character-Based Prophetic 

Education in Pondok Pesantren Wali Songo Ponorogo Indonesia,‖ Kne Social Sciences, 2022, 86–

97, https://doi.org/10.18502/kss.v7i10.11211. 



 

 

 
 

2 

 Rasulullah saw. sendiri menegaskan dalam sabdanya: 

عَنِ ابْنِ عُمَرَ، أنََّوُ قاَلَ: كُنْتُ مَعَ رَسُولِ اللََِّّ صَلَّى اللهُ عَلَيْوِ وَسَلَّمَ، فَجَاءَهُ رَجُلٌ مِنَ 
 الْأنَْصَارِ، فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْوِ وَسَلَّمَ، ثَُُّ قاَلَ: يََ رَسُولَ اللََِّّ أَيُّ الْمُؤْمِنِينَ 

قاَلَ: فَأَيُّ الْمُؤْمِنِيَن أَكْيَسُ ، قاَلَ: « أَحْسَنُ هُمْ خُلُقًا»الَ: أفَْضَلُ؟ قَ   
أَكْلَ رىُُمْ للِْمَوْتِ ذِكْراً، وَأَحْسَنُ هُمْ لِمَا بَ عْدَهُ اسْتِعْدَادًا، أوُلئَِكَ الْأَكْيَاسُ »   

Artinya : Dari sahabat Ibnu Umar bahwasannya ia berkata: Dahulu aku 

bersama Rasulullah maka seseorang dari kaum anshor mendatangi 

beliau dan mengucapkan salam. Kemudian berkata: ‗Yaa Rasulullah! 

Mukmin mana yang paling afdal?‘ Rasulullah bersabda: ―Yang 

paling baik akhlaknya.‖ Dia berkata lagi, ‗Mukmin mana yang 

paling cerdas?‘ Rasulullah bersaba: ―Yang paling banyak mengingat 

kematian, dan yang paling baik mempersiapkan untuk setelah 

kematian, mereka itulah yang paling cerdas.‖ (HR. Ibnu Majah. No. 

4259).2 

 

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 Pasal 3 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional, menegaskan bahwa pendidikan nasional berfungsi 

mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa 

yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa. Tujuannya 

adalah mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi manusia yang 

beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, 

berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan bertanggung jawab sebagai warga negara 

yang demokratis. Ketentuan tersebut sejalan dengan visi pendidikan pesantren, 

yang menempatkan pembentukan akhlak dan karakter sebagai ruh dari seluruh 

proses pendidikan. 3 

                                                           
2
 ―Bab Musnad Abdullah Bin Umar Bin Al Khaththab Radliyallahu Ta‘ala ‘Anhuma,‖ 

Hadist Tazkia, October 16, 2025, https://hadits.tazkia.ac.id/hadits/bab/8:26?page_haditses=197. 
3
 Presiden Republik Indonesia, ―Undang- Undang Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 Tentang 

Sistem Pendidikan Nasional,‖ Pub. L. No. 20, Demographic Research 1 (2003). 



 

 

 
 

3 

Ketiga dasar ini menjadi pijakan bahwa pendidikan Islam harus 

diarahkan pada pembentukan akhlak mulia yang mencakup disiplin, tanggung 

jawab, kejujuran, dan kepedulian sosial. Nilai-nilai tersebut tidak hanya 

diajarkan secara teoretis, tetapi harus diinternalisasikan melalui proses 

habituasi (pembiasaan), yaitu latihan berulang yang menanamkan nilai-nilai 

positif hingga menjadi kebiasaan yang melekat dalam diri seseorang. Dengan 

demikian, habituasi merupakan metode aplikatif dari ajaran Islam dalam 

membentuk karakter yang konsisten dan berkesinambungan. 

Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember merupakan 

lembaga pendidikan Islam yang berfokus pada pengajaran dan pembinaan 

hafalan Al-Qur‘an sekaligus penguatan karakter santri. Pesantren ini berdiri 

sebagai bagian dari jaringan pendidikan Islam yang berkomitmen melahirkan 

generasi Qur‘ani yang berilmu, beramal, dan berakhlak karimah. Terletak di 

Kabupaten Jember, Jawa Timur, pesantren ini menampung santri dari berbagai 

daerah di Indonesia dengan latar belakang sosial dan pendidikan yang 

beragam.4 

Visi pesantren adalah membentuk generasi penghafal Al-Qur‘an yang 

disiplin, mandiri, serta memiliki akhlak terpuji. Untuk mencapai visi tersebut, 

pesantren menerapkan sistem pendidikan terpadu yang memadukan kurikulum 

tahfizh, pembelajaran diniyah, dan kurikulum formal. Kegiatan sehari-hari 

santri seperti salat berjamaah, muroja‘ah Al-Qur‘an, pengajian kitab (takhassus 

diniyah), kebersihan lingkungan, serta tata tertib harian merupakan bagian dari 

                                                           
4
 Dokumentasi, PPTQ Al- Itqon 2 Jember 



 

 

 
 

4 

strategi pendekatan habituasi yang dirancang untuk menumbuhkan nilai-nilai 

kedisiplinan, tanggung jawab, dan kepedulian sosial. 

Melalui sistem pembiasaan yang konsisten dan terstruktur, santri dilatih 

untuk membangun perilaku disiplin tidak hanya dalam konteks ibadah, tetapi 

juga dalam aktivitas belajar, tata tertib asrama, dan interaksi sosial. Pembiasaan 

ini diharapkan dapat membentuk pribadi santri yang memiliki keseimbangan 

antara kecerdasan spiritual dan moral, yang pada gilirannya akan menjadi bekal 

dalam menghadapi tantangan kehidupan di masyarakat. 

Meskipun pesantren memiliki peran strategis dalam pembentukan 

karakter, pada praktiknya proses penanaman nilai-nilai kedisiplinan sering kali 

menghadapi tantangan. Perbedaan latar belakang santri, tingkat motivasi yang 

bervariasi, serta pengaruh negatif perkembangan teknologi digital menjadi 

faktor yang dapat menghambat pembentukan karakter disiplin. Fenomena ini 

menunjukkan perlunya pendekatan pendidikan yang lebih sistematis, 

terencana, dan menyentuh aspek afektif santri secara mendalam. 

Pendekatan habituasi (pembiasaan) menjadi salah satu metode efektif 

dalam membentuk karakter disiplin di lingkungan pesantren. Menurut Hermino 

(2015), pendidikan karakter tidak dapat hanya diajarkan secara kognitif, 

melainkan harus dilatih melalui kebiasaan perilaku nyata yang dilakukan terus-

menerus hingga menjadi bagian dari kepribadian peserta didik. Pendekatan ini 

menekankan proses internalisasi nilai-nilai positif melalui tindakan berulang, 

refleksi, dan keteladanan guru atau ustaz. Dalam konteks pesantren, habituasi 



 

 

 
 

5 

diwujudkan dalam rutinitas kegiatan keagamaan, pengaturan jadwal belajar, 

kedisiplinan waktu, dan kepatuhan terhadap aturan pondok. 5 

Fitriani dan Dewi menegaskan bahwa pendidikan karakter merupakan 

langkah strategis dalam membentuk generasi berintegritas di tengah 

kompleksitas sosial dan pengaruh globalisasi. 6 Sedangkan Astuti et al. 

menekankan pentingnya integrasi pendidikan karakter dalam sistem pendidikan 

untuk membentuk generasi yang beretika, mandiri, dan bertanggung jawab. 

Dalam konteks pesantren, hal ini dapat diimplementasikan melalui pembiasaan 

yang berbasis nilai-nilai Al-Qur‘an, sehingga karakter santri tumbuh dari 

kesadaran spiritual, bukan sekadar kepatuhan formal. 7 

Namun, implementasi pendekatan habituasi dalam pembentukan 

karakter disiplin santri tidak selalu berjalan mulus. Tantangan muncul dari 

aspek manajemen lembaga, keteladanan pengasuh, serta keberagaman karakter 

santri. Mulyana et al. menekankan bahwa keberhasilan pendidikan karakter 

sangat bergantung pada dukungan sistem pendidikan yang adaptif, pengelolaan 

lembaga yang efektif, dan komitmen para pendidik dalam memberikan teladan 

yang konsisten. 8 

                                                           
5
 Agustinus Hermino, ―Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Psikologis Siswa Sekolah 

Menengah Pertama Di Era Globalisasi Dan Multikultural,‖ Jurnal PERADABAN 8, no. 1 (October 

23, 2015): 19–40, https://doi.org/10.22452/PERADABAN.vol8no1.2. 
6
 Desnita Fitriani and Dinie Anggraenie Dewi, ―PEMBELAJARAN PENDIDIKAN 

KEWARGANEGARAAN DALAM PENGIMPLEMENTASIAN PENDIDIKAN KARAKTER,‖ 

Jurnal Kewarganegaraan 5, no. 2 (December 2, 2021): 489–99, 

https://doi.org/10.31316/jk.v5i2.1840. 
7
 Devi Astuti et al., ―MEMBANGUN KEPRIBADIAN UNGGUL MELALUI 

PENDIDIKAN KARAKTER DI SMP IT SAHABAT QUR‘AN,‖ TA’LIM : Jurnal Studi 

Pendidikan Islam 7, no. 2 (July 9, 2024): 325–33, https://doi.org/10.52166/talim.v7i2.7011. 
8
 Eka Mulyana et al., ―EDUKASI HIDROPONIK SEBAGAI PERTANIAN ALTERNATIF 

BAGI CALON PETANI MILLENIAL DI DESA MERANJAT II KECAMATAN INDRALAYA 



 

 

 
 

6 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini berjudul ―Implementasi 

Pendekatan Habituasi dalam Mengembangkan Karakter Disiplin Santri Pondok 

Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember.‖ Penelitian ini bertujuan 

untuk mendeskripsikan dan menganalisis implementasi pendekatan habituasi 

dalam pengembangan karakter disiplin santri. Hasil penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi pengembangan 

pendidikan karakter di pesantren, khususnya dalam mewujudkan santri yang 

berdisiplin, berakhlak, dan berintegritas tinggi. 

B. Fokus Penelitian 

Berdasarkan konteks penelitian yang telah dipaparkan di atas, dapat 

diidentifikasi beberapa fokus utama penelitian, meliputi: 

1. Bagaimana implementasi moral knowing dalam mengembangkan karakter 

disiplin melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-

Qur‘an Al- Itqon 2 Jember? 

2. Bagaimana implementasi moral feeling dalam mengembangkan karakter 

disiplin melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-

Qur‘an Al- Itqon 2 Jember? 

3. Bagaimana implementasi moral action dalam mengembangkan karakter 

disiplin melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-

Qur‘an Al- Itqon 2 Jember? 

 

 

                                                                                                                                                               
SELATAN KABUPATEN OGAN ILIR,‖ J-ABDI: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 2, no. 

5 (October 1, 2022): 5013–18, https://doi.org/10.53625/jabdi.v2i5.3583. 



 

 

 
 

7 

C. Tujuan Penelitian 

Dari fokus penelitian diatas, ditemukan beberapa tujuan penelitian, 

meliputi: 

1. Untuk menganalisis implementasi moral knowing dalam mengembangkan 

karakter disiplin melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren 

Tahfidz Al-Qur‘an Al- Itqon 2 Jember. 

2. Untuk menganalisis implementasi moral feeling dalam mengembangkan 

karakter disiplin melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren 

Tahfidz Al-Qur‘an Al- Itqon 2 Jember. 

3. Untuk menganalisis implementasi moral action dalam mengembangkan 

karakter disiplin melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren 

Tahfidz Al-Qur‘an Al- Itqon 2 Jember. 

D. Manfaat Penelitian 

Manfaat penelitian ini dibagi menjadi manfaat praktis dan teoritis. 

Penelitian ini diharapkan dapat  memberikan manfaat kepada beberapa pihak, 

meliputi : 

1. Manfaat teoritis 

a) Penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan mengenai 

pendekatan habituasi dalam mengembangkan karakter disiplin santri 

Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur‘an Al- Itqon 2 Jember. 

b) Penelitian ini diharapkan dapat menambah kontribusi pengetahuan 

yang bisa di kembangkan dalam penelitian selanjutnya. 

 



 

 

 
 

8 

2. Manfaat praktis 

a) Bagi Peneliti 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan tambahan 

pengetahuan bagi peneliti dalam menyusun karya ilmiah, sehingga 

dapat menjadi pengalaman dalam penulisan yang tepat dan sesuai 

kaidah, serta diharapkan dapat memperluas wawasan peneliti 

mengenai penerapan pendekatan habituasi dalam membentuk karakter 

disiplin pada santri. 

b) Bagi UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan pengetahuan yang 

lebih bermanfaat dan menjadi sumber referensi untuk penelitian 

selanjutnya, terutama dalam mengkaji lebih mendalam tentang 

penerapan pendekatan habituasi dalam membentuk karakter disiplin 

pada santri. 

c) Bagi Pondok Pesantren 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan informasi, 

masukan, serta bahan pertimbangan bagi pengurus pondok dalam 

menerapkan pendekatan habituasi untuk mengembangkan karakter 

disiplin pada santri, sehingga dapat memberikan pendidikan akhlak 

yang maksimal. Selain itu, hasil penelitian ini diharapkan juga dapat 

meningkatkan pengetahuan dan pemahaman santri mengenai 

penerapan pendekatan habituasi dalam membentuk karakter disiplin, 



 

 

 
 

9 

sehingga mereka dapat mengaplikasikan akhlak yang baik dalam 

kehidupan sehari-hari. 

E. Definisi Istilah 

1. Pendekatan habituasi 

Pendekatan proses kegiatan yang dilakukan oleh santri secara 

berulang- ulang melalui pembiasaan yang dibentuk oleh sistem sehingga 

bisa menjadi kebiasaan yang terlaksana tanpa ada unsur paksaaan. 

2. Karakter Disiplin 

Sikap dan perilaku yang menunjukkan kepatuhan terhadap aturan 

dan norma yang berlaku di Pondok Pesantren, serta kedisiplinan dalam 

menjalankan kegiatan belajar-mengajar dan kehidupan sehari-hari. 

F. Sistematika Penulisan 

Sistematika pembahasan yakni gambaran sempit mengenai urutan bab dari 

tesis yang telah dirumuskan oleh peneliti secara berurutan dari bab per bab, 

dengan tujuan agar pembaca lebih mudah untuk memahami.  

Bab satu, Membahas bagian pendahuluan yang mencakup konteks 

penelitian, fokus penelitian, tujuan penelitian, manfaat penelitian, definisi 

istilah, serta sistematika pembahasan. 

Bab dua, Berisi tentang kajian pustaka yang meliputi penelitian 

terdahulu yang relevan dengan penelitian yang akan dilakukan, dilengkapi 

dengan kajian teori dari para ahli serta penyusunan kerangka konseptual. 

Bab tiga, Menjelaskan pendekatan dan jenis penelitian, lokasi 

penelitian, pemilihan subjek penelitian, sumber data yang akan digunakan, 



 

 

 
 

10 

teknik pengumpulan data, prosedur analisis data, uji keabsahan data, serta 

tahapan-tahapan penelitian yang dilakukan. 

Bab empat, Menyajikan hasil paparan data dan temuan penelitian yang 

dilakukan peneliti, yang berkaitan dengan implementasi pendekatan habituasi 

dalam mengembangkan karakter disiplin santri PPTQ Al-Itqon 2 Jember. 

Bab lima, Membahas hasil penelitian dengan mengaitkannya pada 

kajian teori dan metode penelitian yang digunakan, sehingga menghasilkan 

data yang valid dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

Bab enam, Merupakan bagian penutup yang memuat kesimpulan dari 

hasil penelitian serta saran yang diberikan peneliti berdasarkan temuan yang 

telah diperoleh. 



 
 

11 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

A. Penelitian Terdahulu 

1. Disertasi. 2024. Penelitian Gyan Puspa Lestari “Studi tentang Model 

Pendidikan Karakter Disiplin di Pesantren Persatuan Islam 153 Al-

Firdaus Cipatat‖ merumuskan model pendidikan karakter disiplin yang 

menyeluruh di Pesantren Persatuan Islam 153 Al-Firdaus, yaitu dengan 

mengintegrasikan nilai-nilai kedisiplinan ke dalam rutinitas harian 

pesantren (jadwal salat, belajar/Qur‘an, waktu istirahat, piket), kebiasaan 

sehari-hari (―M2T‖: muraja‘ah, tadarus, dsb), serta melalui mekanisme 

keteladanan ustadz, nasihat, penguatan positif dan sanksi. Penelitian juga 

menemukan bahwa meskipun sudah ada pembiasaan, masih terjadi 

pelanggaran (misalnya keterlambatan, penggunaan seragam) 

menandakan internalisasi disiplin belum sepenuhnya kuat. Persamaan 

Sama-sama mengangkat tema pembentukan karakter disiplin santri 

melalui pembiasaan (habituasi) dalam konteks pesantren. Model yang 

dibahas sangat dekat dengan bagaimana rutinitas harian dan pengaturan 

waktu digunakan untuk menanamkan kedisiplinan.. Perbedaannya yakni 

fokus pada model makro pendidikan karakter disiplin di pesantren 

(struktur program, nilai, kebijakan), sedangkan tesis ini lebih meneliti 

mekanisme habituasi pada domain spesifik (ibadah, tahfizh, interaksi 

sosial) dan bagaimana karakter disiplin terbentuk dari sudut pandang 

santri. Selain itu, disertasi Lestari menilai sejauh mana model itu 



 

 

 
 

12 

diinternalisasi dan hambatan implementasi; tesis ini lebih eksploratif ke 

dinamika sehari-hari pembiasaan.
9
 

2. Tesis. 2024. Penelitian Lutfi Alfarizi yang berjudul ―Penerapan 

Pendekatan Habituasi dalam Menjaga Hafalan Al-Qur'an pada Santri 

Pondok Pesantren Tahfidzul Qur'an Al-Itqon 2 Curah Malang 

Rambipuji‖ menemukan bahwa pembiasaan harian seperti muraqabah 

efektif dalam menjaga hafalan Al-Qur'an santri. Dalam hal ini penelitian 

ini memiiki kesamaan yakni keduanya meneliti penerapan pendekatan 

habituasi di Pondok Pesantren Al-Itqon 2 Jember. Namun perbedaannya, 

Penelitian ini fokus pada hafalan Al-Qur'an, sedangkan penelitian Anda 

fokus pada karakter disiplin secara umum.
10

 

3. Tesis, 2024. Penelitian Kiswanto yang berjudul ―Implementasi 

Pendidikan Karakter Disiplin Santri di Pondok Pesantren Nurut Taqwa 

Desa Grujukan Kecamatan Cermee Kabupaten Bondowoso‖ 

menunjukkan bahwa peraturan yang konsisten dan keteladanan pengurus 

efektif dalam membentuk karakter disiplin santri. Penelitian ini keduanya 

meneliti pembentukan karakter disiplin santri di pesantren. Namun, 

Lokasi penelitian berbeda; penelitian Anda di Al-Itqon 2 Jember, 

sedangkan ini di Nurut Taqwa Bondowoso.
11

 

                                                           
9
 Gyan Puspa Lestari, ―Studi Tentang Model Pendidikan Karakter Disiplin Di Pesantren 

Persatuan Islam 153 Al-Firdaus Cipatat‖ (2024), 

https://repository.upi.edu/121813/2/D_PU_2105018_Chapter1.pdf. 
10

 Lutfi Alfarizi, ―Penerapan Pendekatan Habituasi Dalam Menjaga Hafalan Al-Qur‘an Pada 

Santri Pondok Pesantren Tahfidzul Qur‘an Al-Itqon 2 Curah Malang Jember‖ (Universitas Islam 

Negeri Khas Jember, 2024), https://digilib.uinkhas.ac.id/33075/1/Lutfi Alfarizi fix.pdf. 
11

 Kiswanto, ―Implementasi Pendidikan Karakter Disiplin Santri Di Pondok Pesantren Nurut 

Taqwa Desa Grujukan Kecamatan Cermee Kabupaten Bondowoso‖ (UIN Sunan Kalijaga 



 

 

 
 

13 

4. Tesis. 2023. Penelitian Mei Listiani yang berjudul ―Pengembangan 

Kecerdasan Spiritual Santri Melalui Program Tahfidz di Pondok 

Pesantren Al-Qur'an Al-Amin Grendeng Purwokerto Utara‖ 

Menunjukkan bahwa program tahfidz mengembangkan kecerdasan 

spiritual santri melalui pembiasaan. Persamaan dari penelitian ini yakni 

Keduanya meneliti pengembangan karakter melalui pembiasaan di 

pesantren.
12

 

5. Artikel Jurnal. 2024. Penelitian Arif Suhendri, Meriyati, Yahya yang 

berjudul ―Implementasi Penanaman Nilai Pendidikan Karakter Melalui 

Metode Habituasi di Pondok Modern Darussalam Gontor Putri Kampus 

8‖ menguraikan aspek perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi dalam 

penanaman nilai pendidikan karakter melalui metode habituasi di Pondok 

Modern Darussalam Gontor Putri Kampus 8. Keduanya membahas 

penerapan metode habituasi dalam pembentukan karakter disiplin santri. 

Namun lokasi dan konteks pesantren berbeda; penelitian ini dilakukan di 

Gontor Putri Kampus 8, sedangkan penelitian Anda di Pondok Pesantren 

Al-Itqon 2 Jember.
13

 

6. Artikel Jurnal. 2025. Penelitian Muhammad Munif yang berjudul 

―Habituasi Pendidikan Akhlak dalam Membentuk Karakter Siswa di 

                                                                                                                                                               
Yogyakarta, 2024), https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/63911/3/19204010020_BAB-I_IV-atau-

V_DAFTAR-PUSTAKA.pdf. 
12

 M E I LISTIANI, ―Pengembangan Kecerdasan Spiritual Santri Melalui Program Tahfidz 

Di Pondok Pesantren Al-Qur‘an Al-Amin Grendeng Purwokerto Utara‖ (IAIN Ponorogo, 2023), 

https://etheses.iainponorogo.ac.id/29216/1/SKRIPSI_WIDI ASTUTI_201200200.pdf. 
13

 Meriyati Arif Suhendri  Yahya, ―Implementasi Penanaman Nilai Pendidikan Karakter 

Melalui Metode Habituasi Di Pondok Modern Darussalam Gontor Putri Kampus 8,‖ Jurnal 

Pendidikan Dan Evaluasi, 2024, https://jonedu.org/index.php/joe/article/view/6401. 



 

 

 
 

14 

Sekolah Berbasis Pesantren‖ menunjukkan bahwa integrasi nilai akhlak 

ke dalam kurikulum sekolah berbasis pesantren melalui pembiasaan 

harian meningkatkan disiplin, sikap sopan santun, dan tanggung jawab 

siswa. Persamaannya dengan tesis ini adalah tujuan akhir yang sama, 

yaitu pembentukan karakter disiplin melalui habituasi. Perbedaannya 

ialah penelitian Munif berada pada lembaga sekolah dengan sistem 

pendidikan formal, bukan pesantren tahfizh dengan kehidupan berasrama 

penuh..
14

 

7. Tesis. 2024. Penelitian B. M. Santoso yang berjudul ―Regulasi Diri 

Mahasiswa Penghafal Al-Qur‘an (Studi Kasus Hai‘ah Tahfidzil Qur‘an 

UIN Malang)‖ menemukan bahwa mahasiswa penghafal Qur‘an (tahfidz) 

di UIN Malang memiliki tingkat regulasi diri yang cukup tinggi, dan 

regulasi diri ini berkorelasi dengan rutinitas hafalan, jadwal muroja‘ah, 

dan komitmen terhadap target hafalan. Regulator utama yang mendukung 

regulasi diri adalah struktur asrama, sistem pengingat setoran, dan peer 

support (saling mengingatkan antar penghafal). Persamaannya sama-

sama mengkaji peran pembiasaan (habituasi) dalam konteks tahfidz Al-

Qur‘an dan bagaimana kebiasaan tersebut membentuk kontrol diri dan 

disiplin. Khususnya domain tahfizh dalam tesis ini sejalan dengan fokus 

penghafal Qur‘an di penelitian ini. Perbedaannya Santoso meneliti 

mahasiswa tahfidz (bukan santri pondok pesantren), sehingga konteksnya 

                                                           
14

 Muhammad Munif and (Tambahkan penulis lain jika ada), ―Habituasi Pendidikan Akhlak 

Dalam Membentuk Karakter Siswa Di Sekolah Berbasis Pesantren,‖ Jurnal Tarbawi / Jurnal 

Pendidikan Islam (Sesuaikan Jika Ada Nama Jurnal Resminya), 2025, https://journal.uin-

malang.ac.id/ (ganti dengan URL artikel yang sebenarnya jika sudah tersedia). 



 

 

 
 

15 

lebih akademis dan dewasa; tesis ini berfokus pada santri di pesantren 

tahfizh (remaja atau usia santri pondok), dengan aspek interaksi sosial 

dan ibadah, bukan hanya hafalan.
15

  

8. Tesis, 2025. Penelitian M. Reformis yang berjudul ―Penguatan Regulasi 

Diri Santri melalui Habituasi‖ Penelitian ini mengungkap bahwa proses 

habituasi yang sistematis (jadwal harian, pembiasaan disiplin, 

pengawasan, mekanisme aturan) dapat memperkuat regulasi diri santri, 

yakni kemampuan mereka untuk mengontrol tingkah laku, mengatur 

waktu, dan mencegah pelanggaran tata tertib. Penelitian juga 

menidentifikasi faktor-faktor penyebab pelanggaran, seperti kurangnya 

pemahaman aturan, ketidakkonsistenan pengasuh dalam pengawasan, 

dan kurangnya penguatan internal dari santri sendiri.. Persamaan: 

Keduanya sama-sama melihat habituasi sebagai ―alat‖ pembentukan 

karakter psikologis santri, khususnya bagian kontrol diri/disiplin. 

Regulasi diri di sini sangat terkait dengan disiplin yang Anda kaji di tesis 

(karakter disiplin santri).. Perbedaan: Penelitian Reformis lebih fokus 

pada aspek psikologis (regulasi diri) dan kontrol perilaku santri, 

sementara tesis ini menekankan nilai karakter disiplin dalam konteks 

ibadah, tahfizh, dan interaksi sosial, bukan hanya kontrol perilaku 

semata. Reformis juga mungkin lebih banyak membahas faktor-faktor 

pelanggaran dan solusi dari sudut struktur aturan dan kontrol, sedangkan 

                                                           
15

 B M Santoso, ―Regulasi Diri Mahasiswa Penghafal Al-Qur‘an: Studi Kasus Hai‘ah 

Tahfidzil Qur‘an UIN Malang‖ (2024), https://etheses.uin-malang.ac.id/64022/2/19410009.pdf. 



 

 

 
 

16 

tesis ini menganalisis proses internalisasi nilai melalui kebiasaan 

religius.
16

 

9. Artikel Jurnal. 2025. Penelitian Nurzaharah dan Agus Satmoko Adi yang 

berjudul ―Implementasi Pendidkan Karakter Disiplin pada Santri di 

Pondok Pesantren Nurul Ichsan Desa Sumberejo Kecamatan Gedangan 

Kabupaten Malang‖ Menunjukkan bahwa perpaduan pengajaran, 

nasehat, keteladanan, dan pembiasaan merupakan strategi efektif 

meningkatkan disiplin santri. Kesamaannya, meneliti pembentukan 

disiplin. Perbedaannya, penelitian ini menggunakan pendekatan multi-

metode, sedangkan penelitian Anda menitikberatkan pada satu 

pendekatan inti, yaitu habituasi..17 

10. Artikel Jurnal. 2021. Penelitian Siti Nurkholilah, Erba Rozalina Yulianti, 

Sururin yang berjudul ―Pembentukan Karakter Disiplin Santri melalui 

Pembiasaan Shalat Tahajud di Pondok Pesantren Al-Munawwaroh‖ 

Menemukan bahwa pembiasaan sholat tahajud membentuk karakter 

disiplin santri. Keduanya meneliti pembentukan karakter disiplin melalui 

pembiasaan ibadah. Perbedaan: Fokus pada sholat tahajud, sedangkan 

penelitian Anda mencakup berbagai aspek disiplin.18 

 

 

                                                           
16

 M Reformis, ―Penguatan Regulasi Diri Santri Melalui Habituasi‖ (2025), 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/71215. 
17

 Nurzaharah dan Agus Satmoko Adi, ―Implementasi Pendidikan Karakter Disiplin Pada 

Santri,‖ Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer, 2025. 
18

 Erba Rozalina Yulianti Siti Nurkholilah  Sururin, ―Pembentukan Karakter Disiplin Santri 

Melalui Pembiasaan Shalat Tahajud Di Pondok Pesantren Al-Munawwaroh,‖ Jurnal Pendidikan 

Dan Pembelajaran, 2021, https://jurnal.iicet.org/index.php/jppi/article/download/16977/pdf. 



 

 

 
 

17 

Tabel 2.1 

Penelitian Terdahulu 

 

No Judul Perbedaaan Persamaan 

1 Gyan Puspa Lestari (2024), 

Disertasi – Studi tentang 

Model Pendidikan Karakter 

Disiplin di Pesantren Persatuan 

Islam 153 Al-Firdaus Cipatat 

Fokus pada model 

makro pendidikan 

karakter disiplin 

(struktur program, 

kebijakan, nilai, 

sistem sanksi), 

sedangkan penelitian 

Anda fokus pada 

mekanisme habituasi 

pada domain spesifik 

(ibadah, tahfizh, 

interaksi sosial). 

Sama-sama meneliti 

pembentukan karakter 

disiplin melalui pembiasaan 

kegiatan harian santri di 

pesantren. 

2 Lutfi Alfarizi (2024), Tesis – 

Penerapan Pendekatan 

Habituasi dalam Menjaga 

Hafalan Al-Qur'an di PP 

Tahfidzul Qur‘an Al-Itqon 2 

Jember 

Fokus pada 

penjagaan hafalan 

Al-Qur‘an, bukan 

disiplin secara 

umum. 

Sama-sama menggunakan 

pendekatan habituasi dan 

berada pada lokasi 

pesantren yang sama, yaitu 

Al-Itqon 2 Jember. 

3 Kiswanto (2024), Tesis – 

Implementasi Pendidikan 

Karakter Disiplin Santri di PP 

Nurut Taqwa Bondowoso 

Lokasi berbeda 

(Bondowoso), 

konteks 

kelembagaan 

berbeda. 

Sama-sama membahas 

pembentukan karakter 

disiplin santri di pesantren. 

4 Mei Listiani (2023), Tesis – 

Pengembangan Kecerdasan 

Spiritual Santri Melalui 

Program Tahfidz di PP Al-

Amin Purwokerto 

Fokus pada 

kecerdasan spiritual, 

bukan karakter 

disiplin. 

Sama-sama meneliti 

pembentukan karakter 

melalui pembiasaan 

(habituasi) di pesantren. 

5 Arif Suhendri dkk. (2024), 

Artikel Jurnal – Implementasi 

Penanaman Nilai Pendidikan 

Karakter Melalui Metode 

Habituasi di PMDG Putri 

Kampus 8 

Lokasi dan sistem 

pendidikan berbeda 

(Gontor Putri), 

konteks 

kelembagaan jauh 

lebih besar. 

Sama-sama membahas 

habituasi sebagai metode 

penanaman karakter 

disiplin. 

6 Muhammad Munif (2025), 

Artikel Jurnal – Habituasi 

Pendidikan Akhlak dalam 

Membentuk Karakter Siswa di 

Sekolah Berbasis Pesantren 

Fokus pada lembaga 

sekolah berbasis 

pesantren, bukan 

pesantren tahfizh 

dengan kehidupan 

asrama penuh. 

Sama-sama meneliti 

habituasi sebagai sarana 

pembentukan disiplin dan 

karakter akhlak. 

7 B. M. Santoso (2024), Tesis – 

Regulasi Diri Mahasiswa 

Fokus pada 

mahasiswa tahfizh, 

Sama-sama melihat peran 

habituasi tahfizh dalam 



 

 

 
 

18 

No Judul Perbedaaan Persamaan 

Penghafal Al-Qur‘an, Studi 

Kasus HTQ UIN Malang 

konteks akademik 

lebih dewasa. 

pembentukan disiplin dan 

regulasi diri, relevan dengan 

domain tahfizh pada 

penelitian Anda. 

8 M. Reformis (2025), Tesis – 

Penguatan Regulasi Diri Santri 

melalui Habituasi 

Fokus pada regulasi 

diri (psychological 

self-regulation), 

bukan langsung pada 

karakter disiplin 

ibadah–tahfizh–

interaksi sosial. 

Sama-sama meneliti 

habituasi sebagai alat 

pembentukan 

disiplin/kontrol diri santri. 

9 Nurzaharah & Agus Satmoko 

Adi (2025), Artikel Jurnal – 

Implementasi Pendidikan 

Karakter Disiplin pada Santri 

PP Nurul Ichsan Malang 

Menggunakan multi-

metode, konteks 

pesantren berbeda. 

Sama-sama membahas 

pembentukan karakter 

disiplin santri. 

10 Siti Nurkholilah dkk. (2021), 

Artikel Jurnal – Pembentukan 

Karakter Disiplin Santri 

melalui Pembiasaan Shalat 

Tahajud di PP Al-

Munawwaroh 

Fokus hanya pada 

pembiasaan tahajud, 

bukan disiplin dalam 

berbagai domain. 

Sama-sama meneliti 

pembiasaan ibadah sebagai 

pembentukan karakter 

disiplin santri. 

 

B. Kajian Teori 

a. Pendekatan Habituasi 

1. Pengertian Pendekatan Habituasi 

Pendekatan merupakan suatu cara pandang atau perspektif yang 

diambil oleh seseorang terhadap suatu proses atau fenomena tertentu. 

Kata "pendekatan" merujuk pada pandangan yang mengarah pada 

bagaimana terjadinya suatu proses, namun masih bersifat umum dan 

belum terlalu mendalam. 19 

                                                           
19

 Joao Mattar and Daniela Ramos, ―Paradigms and Approaches in Educational Research,‖ 

International Journal for Innovation Education and Research 10, no. 4 (April 1, 2022): 250–56, 

https://doi.org/10.31686/ijier.vol10.iss4.3380. 



 

 

 
 

19 

Pendekatan ini digunakan untuk menggambarkan kerangka 

atau cara seseorang melihat suatu hal, baik dalam konteks ilmu 

pengetahuan maupun kehidupan sehari-hari. Dengan pendekatan, 

seseorang berusaha untuk memahami berbagai aspek dalam proses 

yang sedang terjadi atau dalam memahami suatu objek atau 

permasalahan yang dihadapi. Sebagai contoh, dalam pendidikan, 

pendekatan yang digunakan akan sangat berpengaruh terhadap cara 

seseorang belajar dan mengolah informasi. 

 Setiap individu atau lembaga mungkin memiliki pendekatan 

yang berbeda-beda dalam menghadapi suatu proses, baik itu dalam 

pendidikan, pengembangan diri, atau dalam penyelesaian masalah. 

Pendekatan ini sering kali mengarah pada cara-cara yang dapat 

diterima secara ilmiah dan praktis untuk mencapai tujuan tertentu, 

yang dalam konteks ini dapat mencakup pembelajaran atau perubahan 

sikap dan perilaku.20 

Di sisi lain, habituasi, yang dalam Kamus Bahasa Indonesia 

berarti pembiasaan atau penyesuaian diri terhadap suatu hal, merujuk 

pada proses di mana seseorang menjadi terbiasa dengan suatu keadaan 

atau perilaku melalui kebiasaan yang dilakukan secara terus-menerus. 

Habituasi adalah proses yang sangat penting dalam kehidupan 

                                                           
20

 Nicola Grissom and Seema Bhatnagar, ―Habituation to Repeated Stress: Get Used to It,‖ 

Neurobiology of Learning and Memory 92, no. 2 (September 2009): 215–24, 

https://doi.org/10.1016/j.nlm.2008.07.001. 



 

 

 
 

20 

manusia, karena tanpa adanya pembiasaan terhadap suatu hal, individu 

akan kesulitan beradaptasi dengan lingkungan atau situasi baru.21 

 Misalnya, di dalam konteks pendidikan, habituasi berperan 

besar dalam membentuk karakter siswa melalui kebiasaan-kebiasaan 

yang diterapkan secara rutin dan terarah. Habituasi tidak hanya 

berlaku pada lingkungan sosial tetapi juga dapat merujuk pada 

pembiasaan dalam lingkungan alam atau habitat seseorang.  

Sebagai contoh, seseorang yang terbiasa dengan pola hidup 

sehat akan lebih mudah mempertahankan gaya hidup tersebut 

dibandingkan dengan mereka yang belum terbiasa. Dengan kata lain, 

habituasi menciptakan proses internalisasi yang memungkinkan 

seseorang untuk menyesuaikan diri dengan lingkungan sekitarnya dan 

mencapai tingkat kenyamanan atau kestabilan tertentu dalam 

hidupnya. Dalam hal ini, proses habituasi melibatkan usaha untuk 

membentuk kebiasaan yang positif dan bermanfaat bagi individu atau 

kelompok, baik itu melalui pengulangan perilaku yang baik maupun 

melalui adaptasi terhadap situasi yang berbeda.22 

Abdullah Nashih Ulwan, dalam definisinya mengenai metode 

pembiasaan, menyatakan bahwa metode ini merupakan sebuah 

pendekatan yang digunakan dalam pendidikan dengan cara 

                                                           
21

 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, ―Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) 

Daring. Jakarta: Kementerian Pendidikan Dan Kebudayaan Republik Indonesia.,‖ 2016, 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/habituasi. 
22

 Baiq Mulianah et al., ―Pengaruh Metode Pembiasaan Untuk Menanamkan Karakter Jujur 

Pada Anak Usia 5-6 Tahun,‖ Ihya Ulum: Early Childhood Education Journal 2, no. 1 (March 30, 

2024): 242–57, https://doi.org/10.59638/ihyaulum.v2i1.185. 



 

 

 
 

21 

membentuk kebiasaan-kebiasaan yang dilakukan secara bertahap. 

Metode ini bertujuan untuk melatih individu agar dapat membiasakan 

diri dengan hal-hal baru yang positif dan mendukung perkembangan 

mereka. 23 

Proses pembiasaan ini dilakukan dengan pendekatan yang 

sistematis dan terencana agar dapat menciptakan kebiasaan yang akan 

bermanfaat dalam jangka panjang. Pembiasaan yang dilakukan secara 

bertahap memungkinkan seseorang untuk menerima perubahan 

dengan lebih mudah dan tanpa merasa tertekan. Habituasi bukan 

hanya tentang pembentukan kebiasaan dalam konteks akademik atau 

pembelajaran, namun juga dalam aspek sosial dan psikologis, di mana 

kebiasaan tersebut menjadi bagian dari cara seseorang berinteraksi 

dengan lingkungan sekitarnya.  

Dengan kata lain, habituasi juga dapat dianggap sebagai alat 

yang membantu individu untuk mengatasi tantangan dalam kehidupan 

dengan cara yang lebih efektif dan efisien. Oleh karena itu, penerapan 

metode habituasi dalam pendidikan atau pengembangan karakter 

sangat penting untuk membentuk kebiasaan yang dapat meningkatkan 

kualitas hidup individu.24 

Sementara itu, al-Ghazali memiliki pandangan mengenai 

pembiasaan yang lebih mengarah pada pengajaran dan pembentukan 

                                                           
23

 Abdullah Nashih Ulwan, Tarbiyatul Aulad fil Islam (Cairo: Darus Salam, 1992). 
24

 Santi Lisnawati, ―The Habituation of Behavior as Students Character Reinforcement in 

Global Era,‖ Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 3 (December 29, 2016): 413–28, 

https://doi.org/10.15575/jpi.v2i3.852. 



 

 

 
 

22 

perilaku yang sesuai dengan tuntunan agama. Menurutnya, 

pembiasaan merupakan suatu cara yang dilakukan untuk 

membiasakan seorang anak atau individu agar berperilaku dan 

bertindak sesuai dengan ajaran agama yang diyakini. 25 

Dalam hal ini, pembiasaan menjadi proses yang sangat penting 

untuk menanamkan nilai-nilai agama sejak dini, agar anak dapat 

memahami dan mengamalkan ajaran agama dalam kehidupan sehari-

hari. Al-Ghazali menekankan bahwa pembiasaan terhadap ajaran 

agama harus dilakukan secara berkesinambungan dan konsisten, baik 

dalam aspek ibadah, akhlak, maupun perilaku sosial, agar anak dapat 

menjadi pribadi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 

baik secara moral dan spiritual. 26 

Pembiasaan ini juga mencakup upaya untuk menanamkan rasa 

cinta dan hormat terhadap ajaran agama, yang pada akhirnya akan 

membentuk karakter yang kokoh dan baik pada individu tersebut. 

Dengan demikian, pembiasaan dalam konteks ajaran agama tidak 

hanya berfokus pada aspek teknis atau ritual, tetapi juga pada 

pembentukan karakter yang dapat membawa individu lebih dekat 

                                                           
25

 Nurhayati Nurhayati and Hayatun Sabariah, ―Konsep Pendidikan Anak Berkarakter 

Menurut Pemikiran Imam Al-Ghazali,‖ Jurnal Sadewa : Publikasi Ilmu Pendidikan, Pembelajaran 

Dan Ilmu Sosial 2, no. 3 (June 13, 2024): 142–51, https://doi.org/10.61132/sadewa.v2i3.951. 
26

 Nurhikmah Nurhikmah, ―CHARACTER EDUCATION ISLAM FROM THE VIEWS OF 

IMAM AL-GHAZALI,‖ Jurnal Al Burhan 4, no. 1 (June 8, 2024): 53–66, 

https://doi.org/10.58988/jab.v4i1.300. 



 

 

 
 

23 

dengan nilai-nilai agama dan menjadikan mereka pribadi yang 

bermanfaat bagi diri sendiri, keluarga, dan masyarakat. 27 

Secara umum, habituasi atau pembiasaan memiliki peran yang 

sangat penting dalam memengaruhi perilaku seseorang dalam 

kehidupan sehari-hari. Pembentukan kebiasaan pada individu 

dipengaruhi oleh beragam faktor, termasuk agama atau kepercayaan, 

budaya lingkungan, pergaulan dengan teman sebaya, serta faktor 

sosial lainnya. Dalam konteks ini, pembiasaan bukan hanya sekedar 

pengulangan tindakan, melainkan sebuah proses yang melibatkan 

perubahan secara perlahan, yang akhirnya dapat membentuk pola 

hidup atau kebiasaan yang baru. 

Proses pembentukan moral, karakter, dan internalisasi nilai-

nilai juga tidak cukup hanya diajarkan melalui pemahaman kognitif 

saja. Pembelajaran yang didasarkan pada pemikiran semata seringkali 

kurang efektif, karena nilai-nilai moral dan karakter harus ditanamkan 

langsung dalam kehidupan sehari-hari, melalui praktik nyata dan 

pembiasaan berkelanjutan. Dengan kata lain, untuk menanamkan 

afeksi atau membangun karakter yang baik, individu perlu melibatkan 

diri dalam situasi nyata di mana mereka bisa mengaplikasikan prinsip-

prinsip yang diajarkan.28 

                                                           
27

 Nurhayati Nurhayati and Hayatun Sabariah, ―Konsep Pendidikan Anak Berkarakter 

Menurut Pemikiran Imam Al-Ghazali.‖ 
28

 M Sofyan Alnashr, Zaenudin Zaenudin, and Moh. Andi Hakim, ―Internalisasi Nilai-Nilai 

Pendidikan Islam Melalui Pembiasaan Dan Budaya Madrasah,‖ Islamic Review: Jurnal Riset Dan 

Kajian Keislaman 11, no. 2 (October 30, 2022): 155–66, 

https://doi.org/10.35878/islamicreview.v11i2.504. 



 

 

 
 

24 

Ketika suatu perilaku dilakukan secara berulang-ulang dalam 

konteks yang konsisten, pembiasaan akan terjadi, dan lama kelamaan 

perilaku tersebut akan menjadi kebiasaan. Kebiasaan yang terbentuk 

ini, jika diteruskan dengan konsistensi, akan berkembang menjadi 

suatu pola yang tidak hanya diterima, tetapi juga diinternalisasikan 

dalam kehidupan sehari-hari. 29 

Seiring berjalannya waktu, kebiasaan tersebut tidak hanya 

menjadi bagian dari aktivitas individu, melainkan juga dapat 

mengarah pada pembentukan tradisi atau kebudayaan tertentu yang 

sulit untuk diubah. Oleh karena itu, kebiasaan yang sudah mengakar 

dalam diri seseorang atau masyarakat bisa menjadi elemen yang kuat 

dan terintegrasi dalam kehidupan mereka, sehingga menjadikannya 

sesuatu yang sangat sulit untuk ditinggalkan. 

2. Indikator Pendekatan Habituasi 

Dalam proses pembiasaan, terdapat beberapa indikator yang 

perlu dipenuhi: 

a) Konsistensi (Berkelanjutan), yang bertujuan untuk membiasakan 

individu agar terbiasa melakukan sesuatu dengan cara yang benar 

dan teratur. 

b) Keteladanan, yang bertujuan untuk memberikan contoh yang baik 

kepada orang lain, agar mereka dapat meniru dan mengadopsi 

perilaku tersebut. 

                                                           
29

 Rahma Nurbaiti, Susiati Alwy, and Imam Taulabi, ―Pembentukan Karakter Religius 

Siswa Melalui Pembiasaan Aktivitas Keagamaan,‖ EL Bidayah: Journal of Islamic Elementary 

Education 2, no. 1 (March 31, 2020): 55–66, https://doi.org/10.33367/jiee.v2i1.995. 



 

 

 
 

25 

c) Lingkungan yang mendukung, yang bertujuan untuk menciptakan 

suasana yang kondusif, guna memaksimalkan efektivitas proses 

pembiasaan.30 

3. Kelebihan dan Kelemahan Pendekatan Habituasi31 

a) Kelebihan : 

 Efisiensi waktu dan tenaga: Praktik pembiasaan yang diterapkan 

secara efektif dapat membantu menghemat waktu dan tenaga, 

karena proses ini melibatkan kebiasaan yang sudah terbentuk 

dan dilakukan dengan otomatis dalam keseharian. 

 Menjangkau aspek fisik dan spiritual: Pembiasaan tidak hanya 

berfokus pada aspek fisik semata, namun juga melibatkan aspek 

spiritual, sehingga dapat memberikan dampak positif dalam 

perkembangan karakter secara holistik. 

 Pembentukan karakter yang berkelanjutan: Pembiasaan 

dianggap sebagai metode yang efektif dalam membentuk 

kepribadian peserta didik, karena dilakukan secara terus-

menerus melalui pengulangan. Hal ini memungkinkan kebiasaan 

positif untuk tertanam dan membentuk karakter yang lebih baik, 

serta memperkuat nilai-nilai yang diajarkan. 

 

 

                                                           
30

 Nurul Ihsani, Nina Kurniah, and Anni Suprapti, ―Hubungan Metode Pembiasaan Dalam 

Pembelajaran Dengan Disiplin,‖ Angewandte Chemie International Edition, 6(11), 951–952. 3, no. 

1 (2018). 
31

 Kiswanto, ―Keteladanan Dan Habituasi Dalam Pembentukan Kedisiplinan Santri,‖ Jurnal 

Studi Pendidikan Islam 8, no. 2 (2024): 101–17, https://doi.org/10.32505/jspi.v8i2.672. 



 

 

 
 

26 

b) Kelemahan : 

 Kebutuhan pendidik yang menjadi teladan: Pendekatan habituasi 

membutuhkan pendidik yang dapat menjadi contoh nyata dalam 

menanamkan nilai-nilai kepada peserta didik. Oleh karena itu, 

pendidik yang menerapkan metode ini harus mampu 

menyelaraskan kata-kata dan tindakan mereka, sehingga tidak 

terkesan hanya memberi ajaran tanpa mengamalkannya dalam 

kehidupan sehari-hari. 

 Keterampilan dalam memantau dan memberikan pengetahuan: 

Penting bagi pendidik untuk memiliki kemampuan dalam 

memantau kebiasaan-kebiasaan yang ditunjukkan oleh siswa. 

Selain itu, pendidik harus memberikan pengetahuan yang jelas 

mengenai kebiasaan-kebiasaan positif dalam berperilaku, 

berbicara, dan bertindak, sehingga siswa dapat memperoleh 

panduan yang tepat dalam membentuk karakter yang baik. 

4. Tahapan Pendekatan Habituasi Menurut Abdullah Nashih Ulwan 

Abdullah Nashih Ulwan dalam Tarbiyatul Aulad fi al-Islam 

menjelaskan bahwa pembentukan karakter anak (termasuk disiplin, 

akhlak, dan perilaku positif lain) dilakukan melalui pendekatan 

habituasi (ta‘wid) yang dilaksanakan secara bertahap. Ulwan tidak 

melihat karakter sebagai sesuatu yang muncul tiba-tiba, tetapi 

dibentuk melalui proses integratif, mencakup lima tahapan pokok 

pendidikan karakter berikut: 



 

 

 
 

27 

a) Pendidikan dengan Keteladanan (At-Tarbiyah bil Qudwah) 

Abdullah Nashih Ulwan dalam Tarbiyatul Aulad fi al-

Islam menegaskan bahwa proses pembentukan karakter anak 

tidak dapat dilepaskan dari keberadaan figur teladan di sekitarnya. 

Bagi Ulwan, keteladanan (al-qudwah) adalah metode pendidikan 

paling mendasar dan paling berpengaruh dalam membentuk 

habitus kepribadian seorang anak atau santri. Hal ini karena 

manusia, terutama pada masa kanak-kanak dan remaja, memiliki 

kecenderungan psikologis kuat untuk meniru, menyerap, dan 

menginternalisasi perilaku figur yang dianggapnya penting dan 

bermartabat. Dengan kata lain, apa yang dilihat anak setiap hari 

jauh lebih kuat dari apa yang ia dengar.
32

 

Dalam pandangan Ulwan, keteladanan merupakan bentuk 

pendidikan yang bekerja melalui mekanisme pengaruh diam-diam 

(silent influence). Tidak ada paksaan, tidak ada instruksi panjang, 

tetapi perilaku nyata dari pendidik menjadi pesan moral paling 

kuat. Jika seorang guru menunjukkan akhlak mulia, kedisiplinan, 

kesabaran, kejujuran, dan keteguhan hati, maka karakter semacam 

itu akan terekam dan membentuk struktur moral dalam diri 

peserta didiknya. Ulwan menyebut hal ini sebagai pembentukan 

                                                           
32

 Seventina Laily and Asdlori Asdlori, ―Abdullah Nasih Ulwan‘s Concept in the Book of 

Tarbiyatul Aulad Fil Islam About the Influence of Education on Free Association in the Millineal 

Era,‖ International Journal of Multidisciplinary Research and Analysis 06, no. 05 (May 31, 2023), 

https://doi.org/10.47191/ijmra/v6-i5-48. 



 

 

 
 

28 

jiwa melalui model, yaitu kondisi ketika nilai-nilai kebaikan 

masuk ke dalam diri anak melalui proses imitasi yang alami. 

Dalam konteks pendidikan Islam, keteladanan bukan 

sekadar perilaku lahiriah, tetapi juga mencakup dimensi batin: 

niat tulus, keikhlasan, dan integritas moral. Ulwan mengingatkan 

bahwa pendidik tidak hanya menjadi pengajar, melainkan juga 

menjadi representasi nilai-nilai Islam yang hidup dan bergerak. 

Figur pendidik adalah cermin dari adab, akhlak, dan ketakwaan. 

Ketika anak melihat keselarasan antara ucapan dan tindakan 

gurunya, maka ia belajar tentang kejujuran dan keutuhan 

(integrity) secara langsung. Sebaliknya, jika pendidik berperilaku 

kontradiktif misalnya menyuruh santri disiplin, tetapi ia sendiri 

tidak konsisten maka nilai-nilai yang diajarkan akan kehilangan 

wibawa di mata peserta didik. Di sinilah letak pentingnya 

keteladanan sebagai pondasi bagi tahapan habituasi lainnya.
33

 

Dalam pendidikan karakter disiplin, keteladanan berfungsi 

sebagai starting point, titik awal yang akan menentukan berhasil 

atau tidaknya pembiasaan yang dirancang berikutnya. Seorang 

santri akan mudah memahami pentingnya disiplin ketika ia 

melihat gurunya datang tepat waktu, melaksanakan ibadah secara 

tertib, menjaga kerapian pakaian, dan mematuhi seluruh tata tertib 

pesantren. Keteladanan semacam ini bukan hanya mengajarkan 

                                                           
33

 Alfian Tambunan and Muhammad Hafidz, ―Nilai Pendidikan Anak Dalam Buku 

Tarbiyatul Aulad Fil Islam,‖ Jurnal Murhum: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 2024, 

https://murhum.ppjpaud.org/index.php/murhum/article/view/543. 



 

 

 
 

29 

apa itu disiplin, tetapi juga menunjukkan bagaimana disiplin 

dijalankan dalam kehidupan nyata. Ketika santri melihat pola 

yang sama setiap hari, maka ia akan menirunya secara spontan. 

Proses ini sejalan dengan pendapat Ulwan bahwa keteladanan 

adalah bentuk pendidikan pertama yang menanamkan nilai 

sebelum pembiasaan diterapkan secara terstruktur. 

Keteladanan juga menciptakan ikatan emosional dan 

kepercayaan antara guru dan santri. Ulwan menekankan bahwa 

pengaruh keteladanan akan semakin kuat ketika peserta didik 

mencintai, menghormati, dan mempercayai pendidiknya. Sikap 

kasih sayang, perhatian, dan empati seorang pendidik akan 

membuka ruang dialog batin antara nilai yang diajarkan dengan 

hati peserta didik. Dalam kondisi ini, peniruan yang terjadi bukan 

sekadar peniruan teknis, tetapi peniruan yang muncul karena 

santri merasa bahwa pendidiknya adalah figur moral yang layak 

diikuti. Di sinilah pendidikan dengan keteladanan berperan 

membangun jatidiri moral santri dan melahirkan motivasi 

intrinsik untuk menjadi pribadi yang lebih baik.
34

 

Lebih jauh lagi, keteladanan juga berperan sebagai cermin 

evaluatif bagi pendidik. Ulwan mengingatkan bahwa pendidik 

                                                           
34

 Syarif Al-Hamid, ―Abdullah Nasih Ulwan‘s Concept in the Book of Tarbiyatul Aulad Fil 

Islam About the Influence of Education on Free Association in the Millineal Era,‖ International 

Journal of Islamic Studies, 2023,  

https://www.researchgate.net/publication/371201065_Abdullah_Nasih_Ulwan%27s_Conce

pt_in_the_Book_of_Tarbiyatul_Aulad_Fil_Islam_About_the_Influence_of_Education_on_Free_A

ssociation_in_the_Millineal_Era. 



 

 

 
 

30 

harus terlebih dahulu mendidik dirinya sebelum mendidik orang 

lain. Seorang guru yang ingin mendidik santri agar disiplin harus 

terlebih dahulu menunjukkan kedisiplinan. Seorang pendidik 

yang ingin menanamkan kejujuran harus terlebih dahulu 

berperilaku jujur dalam setiap tindakan. Dengan demikian, 

konsep keteladanan dalam pandangan Ulwan menuntut adanya 

proses self-discipline dan self-education dari pihak pendidik. Ia 

harus menjadi sosok yang selaras antara kata dan perbuatan, 

sehingga mampu memancarkan legitimasi moral di hadapan 

peserta didiknya.
35

 

Dalam konteks pendidikan pesantren, keteladanan 

memiliki posisi penting karena kehidupan santri sangat dekat 

dengan kehidupan guru dan pengasuh. Mereka tinggal dalam satu 

lingkungan, berinteraksi intens sepanjang hari, dan menjalani 

aktivitas yang hampir sepenuhnya dikontrol oleh aturan moral-

keagamaan. Karena itu, keteladanan menjadi faktor dominan yang 

memengaruhi pembentukan karakter santri. Ketika santri melihat 

konsistensi perilaku gurunya baik dalam ibadah, dalam tugas, 

dalam interaksi sosial, maupun dalam menyikapi masalah maka 

seluruh nilai tersebut akan menjadi pondasi moral baginya.
36

 

                                                           
35

 Tambunan and Hafidz, ―Nilai Pendidikan Anak Dalam Buku Tarbiyatul Aulad Fil Islam.‖ 
36

 Ende Nurul Ulfah, ―Konsep Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Kitab Tarbiyatul Aulad 

Fil Islam Karangan Abdullah Nashih Ulwan‖ (Universitas Islam Negeri Prof. KH. Saifuddin Zuhri 

Purwokerto, 2021), https://repository.uinsaizu.ac.id/10460/2/Ende Nurul Ulfah_Konsep 

Pendidikan Anak Usia Dini dalam Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam Karangan Abdullah Nashih 

Ulwan.pdf. 



 

 

 
 

31 

Pada akhirnya, pendidikan dengan keteladanan menurut 

Abdullah Nashih Ulwan bukan hanya metode, tetapi sebuah 

filosofi pendidikan. Keteladanan adalah energi moral yang 

membentuk kesadaran, menggerakkan perubahan, dan melahirkan 

kebiasaan baik dalam diri anak maupun santri. Keteladanan 

menjadi prasyarat bagi keberhasilan pembiasaan (ta‘wid), nasihat 

(mau‘izhah), pengawasan (riqabah), dan hukuman (‗uqubah). 

Jika tahap keteladanan ini tidak kokoh, maka seluruh tahapan 

lainnya akan berjalan tidak efektif. Dengan demikian, keteladanan 

menjadi tahapan utama dalam habitus pendidikan karakter 

Islami.
37

 

b) Pendidikan dengan Pembiasaan (At-Tarbiyah bil ‘Adah / Al-

Mumarasah wat-Ta‘wid) 

Pada tahap kedua pembentukan karakter menurut 

Abdullah Nashih Ulwan, pendidikan melalui pembiasaan at-

tarbiyah bil ‘adah atau at-ta‘wīd menempati posisi yang sangat 

fundamental. Ulwan memandang bahwa karakter tidak tumbuh 

seketika, tetapi terbentuk melalui proses panjang yang diawali 

dari pengulangan perilaku. Pada masa usia 7–14 tahun, anak tidak 

hanya membutuhkan nasihat ataupun perintah, tetapi tuntunan 

praksis yang dilakukan secara rutin, konsisten, dan berulang-

                                                           
37

 Afnan Ali Parapat, ―Tela‘ah Kitab Tarbiyah Al-Aulad Fi Al-Islam‖ (UIN Syahada 

Padangsidimpuan, 2024), https://etd.uinsyahada.ac.id/11466/1/2020100060.pdf. 



 

 

 
 

32 

ulang. Pembiasaan inilah yang akan mengubah perilaku menjadi 

kebiasaan, dan kebiasaan menjadi karakter yang mengakar.
38

 

Ulwan menegaskan bahwa anak bukanlah ―miniatur orang 

dewasa‖ yang bisa langsung memahami makna moral secara 

abstrak. Mereka membutuhkan latihan konkret yang dilakukan 

dari hari ke hari. Oleh karena itu, pembiasaan menjadi inti dari 

tarbiyah akhlak. Anak yang terbiasa jujur, terbiasa disiplin, 

terbiasa berkata baik, dan terbiasa melakukan ibadah tepat waktu, 

lambat laun tidak lagi melakukannya karena diperintah, 

melainkan karena sudah menjadi bagian dari struktur 

kepribadiannya.
39

 

Proses pembiasaan ini berkaitan erat dengan prinsip 

psikologi perkembangan, bahwa perilaku yang diulang dalam 

lingkungan yang teratur akan membentuk pola respon otomatis. 

Ulwan mengadaptasi prinsip ini dalam kerangka tarbiyah Islam, 

sehingga pembiasaan tidak hanya membentuk perilaku lahiriah, 

tetapi juga menata batin dan spiritualitas anak. 

Bagi Ulwan, pembiasaan tidak akan efektif bila 

lingkungan tidak mendukung. Anak harus berada pada ruang 

pendidikan yang terstruktur, teratur, dan konsisten, karena 

karakter berkembang dari interaksi berulang antara anak dengan 

                                                           
38

 Siti Ervina, ―Metode Pendidikan Anak Dalam Islam Menurut Abdullah Nashih Ulwan 

Dalam Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam,‖ Islamic Pedagogia: Jurnal Pendidikan Islam, 2023, 

https://islamicpedagogia.faiunwir.ac.id/index.php/pdg/article/download/103/54/545. 
39

 Parapat, ―Tela‘ah Kitab Tarbiyah Al-Aulad Fi Al-Islam.‖ 



 

 

 
 

33 

lingkungannya. Ia mengibaratkan lingkungan pendidikan seperti 

ladang yang menentukan kualitas tanaman. Bila struktur kegiatan 

berantakan, aturan berubah-ubah, dan keteladanan tidak tampak, 

maka pembiasaan tidak akan berlangsung dengan baik. 

Di banyak lembaga pendidikan Islam seperti pesantren, 

konsep ini terlihat nyata. Rutinitas harian dimulai dari bangun 

pagi, salat berjamaah, tadarus, belajar di kelas, menghafal, 

menjaga kebersihan asrama, hingga kegiatan ekstrakurikuler 

semuanya terjadwal dengan ritme harian dan mingguan. Pola ini 

membentuk disiplin, ketertiban, tanggung jawab, dan ketekunan 

bukan melalui ceramah, tetapi melalui pengalaman hidup yang 

terus berulang. Bagi Ulwan, praktik pesantren semacam ini adalah 

contoh nyata bagaimana pembiasaan membentuk self-discipline 

yang kuat.
40

 

Salah satu prinsip paling ditekankan Ulwan adalah 

konsistensi. Pembiasaan tidak boleh diterapkan secara sporadis 

atau hanya ketika orang tua sedang bersemangat. Aturan yang 

berubah-ubah membuat anak bingung, bahkan dapat 

menumbuhkan sikap manipulatif. Olehnya itu, pendidikan 

karakter memerlukan ketegasan yang hangat yakni aturan yang 

tetap, tetapi disampaikan dengan kasih sayang. 

                                                           
40

 Ronny Prasetiyawan, ―Pembentukan Karakter Santri Melalui Habituasi Disiplin Kegiatan 

Pondok Di TMI Al-Amien Prenduan Sumenep‖ (ResearchGate, 2023), 

https://www.researchgate.net/publication/390881990_Pembentukan_Karakter_Santri_melalui_Ha

bituasi_Disiplin_Kegiatan_Pondok_Di_TMI_Al-Amien_Prenduan_Sumenep. 



 

 

 
 

34 

Dalam pandangan Ulwan, konsistensi itu mencakup: 

 Keteguhan orang tua dan guru dalam memberi instruksi yang 

sama, 

 Keseragaman aturan di rumah dan sekolah, 

 Keteladanan orang dewasa dalam menjalankan pesan yang 

sama, 

 Pengawasan yang tetap tetapi tidak mengekang, 

 Evaluasi berkala tanpa intimidasi. 

Konsistensi membuat anak memahami bahwa perilaku baik 

bukanlah sesuatu yang bersifat opsional, melainkan bagian dari 

kehidupan sehari-hari. 

Meski pembiasaan menekankan tindakan rutin, Ulwan 

menegaskan bahwa anak usia 7–14 tahun juga membutuhkan 

penjelasan (tafsīr al-qiyam). Berbeda dengan fase sebelumnya, 

anak pada usia ini sudah mulai mengembangkan kemampuan 

berpikir logis. Karena itu, pembiasaan harus disertai alasan yang 

sederhana dan mudah dipahami. 

Contohnya: 

 Ketika membiasakan anak salat tepat waktu, orang tua perlu 

menjelaskan manfaat disiplin dan keutamaan salat. 

 Ketika membiasakan menjaga kebersihan, anak diberi 

pemahaman tentang kesehatan dan tanggung jawab sosial. 



 

 

 
 

35 

 Ketika membiasakan berbicara sopan, anak diajak memahami 

pentingnya menghargai orang lain. 

Dengan demikian, pembiasaan tidak menjadi perintah tanpa 

makna, tetapi tumbuh menjadi tindakan sadar yang berakar pada 

pemahaman. 

Ulwan tidak menolak bentuk penghargaan bagi anak yang 

mampu mempertahankan perilaku baik secara konsisten. 

Penghargaan tidak harus berupa hadiah materi; ia bisa berupa 

pujian, perhatian, atau perlakuan istimewa yang mendorong anak 

mengulangi perilaku baik. 

Namun Ulwan juga menekankan pentingnya ta’dib sebuah 

bentuk koreksi mendidik yang tidak merusak harga diri anak. 

Ta‘dib dilakukan dengan bertahap: 

 Nasihat lembut, 

 Pengingat yang lebih tegas, 

 Konsekuensi logis, 

 Dan hanya dalam kondisi tertentu, hukuman ringan yang 

bertujuan melatih kedisiplinan. 

Dengan pola ini, anak belajar bahwa setiap tindakan 

memiliki konsekuensi, dan pembiasaan menjadi bagian dari 

struktur moralnya.
41

 

 

                                                           
41

 M. Saiyid Mahadhir, ―PROFESIONALISME GURU DALAM PANDANGAN QS. Al-

ISRA‘: 84,‖ Radhah Proud To Be Professionals Jurnal Tarbiyah Islamiyah 3, no. 2 (2018): 85. 



 

 

 
 

36 

c) Pendidikan dengan Nasihat (At-Tarbiyah bil Mau‘izhah) 

Pada tahap ketiga dalam teori pembentukan karakter 

Abdullah Nashih Ulwan, pendidikan melalui nasihat (al-

mau‘izhah) menempati posisi yang sangat strategis setelah 

pembiasaan tertanam dengan baik. Ulwan menekankan bahwa 

pembiasaan tanpa pemaknaan hanya akan menghasilkan perilaku 

mekanis perilaku yang dilakukan karena rutinitas, bukan karena 

kesadaran moral. Karena itu, nasihat diperlukan sebagai jembatan 

untuk mengubah kebiasaan menjadi kesadaran; dari tindakan yang 

dilakukan karena diulang, menjadi tindakan yang dilakukan 

karena dipahami, diyakini, dan dihayati.
42

 

Nasihat menurut Ulwan bukan sekadar ucapan lisan yang 

disampaikan oleh pendidik kepada anak. Ia adalah proses 

pendidikan hati yang bertujuan menghidupkan sisi batin, 

membangkitkan kesadaran, dan menghubungkan perilaku anak 

dengan nilai-nilai spiritual, moral, dan rasional. Dalam pandangan 

Ulwan, nasihat berfungsi sebagai sarana penaut makna (meaning-

making), yaitu memberikan konteks dan alasan mengapa suatu 

perilaku baik harus dipertahankan. 

Nasihat dalam tarbiyah Islam memiliki sejarah panjang 

yang diteladankan para nabi, ulama, dan pendidik Muslim klasik. 

Ulwan mengaitkan metode ini dengan anjuran Al-Qur‘an tentang 

                                                           
42

 Abdullah Nashih Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam (Pendidikan Anak Dalam Islam), 

Terjemahan Arif Rahman Hakim (Solo: Insan Kamil, 2019), 212. 



 

 

 
 

37 

perlunya mau‘izhah hasanah nasihat yang baik, lembut, dan 

penuh hikmah. Nasihat menjadi sarana untuk mengisi akal dan 

hati anak dengan nilai-nilai yang benar, sehingga apa yang 

sebelumnya hanya menjadi kebiasaan berubah menjadi komitmen 

moral internal.
43

 

Dalam konteks pembentukan karakter, nasihat berfungsi: 

 Mengaitkan perilaku dengan makna batin, 

 Menguatkan motivasi internal, 

 Membangun alasan rasional dan spiritual, 

 Mendorong anak memahami konsekuensi moral dari 

tindakannya, 

 Membuka ruang refleksi dan koreksi diri. 

Ulwan menegaskan bahwa tanpa nasihat, pembiasaan 

berisiko menjadi kering, dangkal, dan tidak berkelanjutan. 

Salah satu penekanan Ulwan yang paling kuat adalah 

bahwa nasihat harus disampaikan dengan lembut, bijaksana, dan 

pada waktu yang tepat. Nasihat bukan ceramah formal yang 

bersifat satu arah, melainkan dialog emosional yang 

menghadirkan kedekatan dan kepercayaan antara pendidik dengan 

anak. Karena itu, nasihat memerlukan hubungan emosional yang 

                                                           
43

 Siti Amaliati, ―Konsep Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam Abdullah Nashih Ulwan Dan 

Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Untuk Kidz Jaman Now,‖ Jurnal Ilmiah Pendidikan Dan 

Pembelajaran Islam, 2020, 

https://www.researchgate.net/publication/342592169_Konsep_tarbiyatul_Aulad_Fi_Al-

Islam_Abdullah_Nashih_Ulwan_Dan_Relevansinya_Dengan_Pendidikan_Islam_Untuk_Kidz_Ja

man_Now. 



 

 

 
 

38 

kuat, suasana hati yang kondusif, serta penggunaan bahasa yang 

menyentuh. 

Dalam praktik pendidikan, hal ini berarti: 

 Orang tua harus memilih momen yang tidak membuat anak 

merasa dihakimi. 

 Guru harus menciptakan suasana aman sebelum 

menyampaikan teguran. 

 Pesan moral harus disampaikan dengan bahasa sederhana, 

contoh konkret, dan kisah yang relevan. 

Ulwan menegaskan bahwa anak pada usia 7–14 tahun 

sangat sensitif terhadap cara orang dewasa berbicara. Nasihat 

yang kasar justru mengeraskan hati, sedangkan nasihat yang 

lembut dapat membuka pintu kesadaran. 

Tahap ketiga ini tidak berdiri sendiri; ia merupakan 

lanjutan logis dari tahap kedua (pembiasaan). Ulwan melihat 

perpaduan pembiasaan dan nasihat sebagai proses dua arah: 

 Pembiasaan membentuk perilaku. 

 Nasihat memberi penjelasan, pemaknaan, dan kesadaran. 

Dengan demikian, apa yang sebelumnya dilakukan karena 

perintah, kini dilakukan karena pemahaman dan komitmen moral. 

Inilah proses transformasi dari habit menuju value. 

Contoh sederhana dapat dilihat dalam pendidikan 

kedisiplinan: 



 

 

 
 

39 

 Ketika anak dibiasakan bangun pagi dan salat Subuh (tahap 

pembiasaan), 

 Nasihat membantu anak memahami mengapa disiplin itu 

penting bahwa disiplin adalah ciri orang bertakwa, kunci 

keberhasilan, dan bagian dari tanggung jawab kepada Allah 

dan diri sendiri. 

Dengan adanya penjelasan yang menyentuh akal dan hati, 

anak tidak lagi menjalankan disiplin secara terpaksa, melainkan 

karena menyadari nilai-nilai yang melatarinya.
44

 

Dalam konteks akhlak, Ulwan melihat nasihat sebagai alat 

untuk menanamkan nilai pada lapisan terdalam kepribadian anak. 

Nasihat mengajarkan makna jujur, amanah, malu, syukur, sabar, 

dan berbagai nilai moral lain yang menjadi pilar karakter Islami. 

Melalui nasihat, seorang anak bukan hanya diberitahu perilaku 

apa yang harus dihindari, tetapi juga mengapa perilaku itu 

merusak dirinya dan lingkungannya. Ia juga diberi gambaran 

positif tentang manfaat akhlak baik dalam kehidupan. Nasihat 

yang disampaikan secara terus menerus, disertai keteladanan, 

akan membentuk struktur akhlak yang kokoh dalam diri anak. 

d) Pendidikan dengan Pengawasan / Kontrol (At-Tarbiyah bir 

Riqabah) 

                                                           
44

 Tambunan and Hafidz, ―Nilai Pendidikan Anak Dalam Buku Tarbiyatul Aulad Fil Islam.‖ 



 

 

 
 

40 

Dalam kerangka pendidikan karakter menurut Abdullah 

Nashih Ulwan, tahap keempat yaitu at-tarbiyah bir riqābah atau 

pendidikan melalui pengawasan merupakan fase yang memiliki 

peran sangat vital setelah proses pembiasaan dan nasihat berjalan. 

Pada tahap ini, Ulwan menegaskan bahwa karakter tidak akan 

tumbuh kokoh hanya karena keteladanan dan pembiasaan, tetapi 

membutuhkan mekanisme kontrol yang menjaga agar perilaku 

baik tetap konsisten. Pengawasan dalam pandangan Ulwan bukan 

dimaknai sebagai tindakan represif, tetapi sebagai proses 

pendampingan yang membuka jalan bagi terbentuknya kontrol 

diri (self-regulation) dalam diri anak.
45

 

Ulwan berpandangan bahwa anak berada dalam fase 

perkembangan yang dinamis, di mana kecenderungan untuk 

melanggar aturan, mencoba hal baru, dan menguji batas-batas 

dirinya sangat tinggi. Oleh karena itu, pendidikan karakter 

membutuhkan mekanisme pengawasan yang terencana dan 

berkelanjutan. Pengawasan berfungsi bukan untuk mencari 

kesalahan, tetapi memastikan bahwa pembiasaan yang telah 

ditanamkan tetap berjalan dalam jalur yang benar. 

Dalam kerangka psikologi perkembangan, pengawasan ini 

sesuai dengan fase ―formation of self-control‖ pada usia 

pertengahan-kanak-kanak hingga remaja awal. Anak belajar 

                                                           
45

 Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam (Pendidikan Anak Dalam Islam), 245. 



 

 

 
 

41 

mengatur perilaku melalui pemantauan eksternal, kemudian 

secara bertahap membentuk pemantauan internal. Ulwan 

mengintegrasikan prinsip-prinsip psikologis ini dengan nilai 

tarbiyah Islam sehingga pengawasan tidak hanya mengontrol 

perilaku lahiriah, tetapi juga menata kesadaran batin.
46

 

Ulwan membagi pengawasan ke dalam dua bentuk utama, 

yang saling melengkapi dan harus berjalan beriringan: 

1. Pengawasan Eksternal 

Pengawasan eksternal dilakukan oleh orang tua, guru, 

atau pengasuh. Bentuk pengawasan ini bersifat nyata 

(observable) dan mencakup: 

 Pengecekan kehadiran dalam kegiatan ibadah maupun 

kegiatan belajar, 

 Memantau rutinitas harian seperti belajar, mandi, 

kebersihan, dan kerapihan, 

 Mengawasi interaksi sosial anak dengan teman sebaya, 

 Mengontrol penggunaan waktu, media, dan aktivitas yang 

berpotensi menjerumuskan, 

 Memberikan teguran lembut ketika perilaku mulai 

menyimpang, 

 Mengevaluasi perkembangan hasil belajar, kebiasaan 

ibadah, dan disiplin diri. 

                                                           
46

 Amaliati, ―Konsep Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam Abdullah Nashih Ulwan Dan 

Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Untuk Kidz Jaman Now.‖ 



 

 

 
 

42 

Pengawasan eksternal bukan kontrol yang mengekang, 

tetapi bentuk kepedulian yang menjaga stabilitas pembiasaan. 

Ulwan berulang kali menekankan bahwa pengawasan harus 

dilakukan dengan cara yang adil, penuh kasih sayang, dan 

tidak berlebihan sehingga anak merasa didukung, bukan 

diawasi secara paranoid.
47

 

2. Pengawasan Internal (Muraqabah) 

Pengawasan internal adalah bentuk pengawasan yang 

jauh lebih penting dalam jangka panjang. Muraqabah diartikan 

sebagai kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi setiap 

tindakan manusia, baik yang tampak maupun yang 

tersembunyi. Dengan menanamkan nilai muraqabah, anak 

belajar untuk: 

 Merasa diawasi meskipun tidak ada manusia yang melihat, 

 Bertanggung jawab atas tindakan baik di ruang publik 

maupun privat, 

 Mengembangkan rasa malu (hayā‘) kepada allah, 

 Menahan diri dari perilaku buruk tanpa harus ditegur, 

 Bertindak jujur dalam setiap kondisi. 

Ketika muraqabah tumbuh, pengawasan eksternal secara 

perlahan akan berkurang, karena anak telah mengembangkan 

bentuk pengawasan diri yang datang dari dalam. Inilah tujuan 

                                                           
47

 Ulfah, ―Konsep Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam 

Karangan Abdullah Nashih Ulwan.‖ 



 

 

 
 

43 

akhir pendidikan karakter Islami menurut Ulwan: anak yang 

mampu mengatur dirinya sendiri berdasarkan kesadaran batin 

dan orientasi spiritual. 

3. Pengawasan sebagai Pendampingan, Bukan Represi
48

 

Ulwan dengan tegas menolak bentuk pengawasan yang 

menakutkan atau menekan anak. Menurutnya, pengawasan 

harus dilakukan dengan prinsip: 

 al-riqqah (kelembutan) 

 al-hikmah (kebijaksanaan) 

 al-taqwim (perbaikan) 

 al-mutāba‘ah (pemantauan berkelanjutan) 

Hukuman atau teguran harus menjadi pilihan terakhir 

setelah upaya dialog, nasihat, dan pendekatan emosional 

dilakukan. Pengawasan yang represif akan melahirkan karakter 

munafik anak yang tampak baik ketika diawasi, tetapi 

bertindak sebaliknya ketika tidak diawasi. 

e) Pendidikan dengan Hukuman (At-Tarbiyah bil ‘Uqubah) 

Dalam kerangka pendidikan karakter Islam menurut 

Abdullah Nashih Ulwan, hukuman (al-‘uqubah) merupakan tahap 

yang menempati posisi paling akhir setelah berbagai metode 

edukatif lain dicoba dan dinilai tidak lagi efektif. Ulwan 

menempatkan metode ini dengan sangat hati-hati, karena 

                                                           
48

 Ervina, ―Metode Pendidikan Anak Dalam Islam Menurut Abdullah Nashih Ulwan Dalam 

Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam.‖ 



 

 

 
 

44 

pendidikan yang ideal pada dasarnya dibangun melalui 

keteladanan, pembiasaan, nasihat, dan pengawasan. Oleh sebab 

itu, hukuman tidak dirancang sebagai instrumen utama dalam 

proses pembentukan karakter anak atau santri, melainkan sebagai 

alat korektif yang digunakan secara proporsional ketika metode-

metode sebelumnya gagal mengubah perilaku negatif. 

Ulwan menegaskan bahwa hakikat hukuman bukanlah 

untuk melampiaskan amarah pendidik, melainkan sebagai upaya 

memberikan konsekuensi yang mendidik. Dengan demikian, 

hukuman harus ditempatkan dalam konteks edukatif dan moral, 

bukan emosional. Dalam perspektif Ulwan, hukuman yang baik 

adalah hukuman yang membuat anak menyadari kesalahannya, 

merasakan konsekuensinya secara wajar, dan terdorong untuk 

tidak mengulanginya, bukan hukuman yang menimbulkan 

ketakutan, cemoohan, trauma, atau luka fisik maupun 

psikologis.
49

 

Dalam proses pembentukan karakter disiplin santri, 

hukuman berperan sebagai rem pengaman yang menegaskan batas 

perilaku yang boleh dan tidak boleh dilakukan. Ketika seorang 

santri secara terus-menerus melanggar aturan baik terkait ibadah, 

akhlak, kedisiplinan waktu, maupun tanggung jawab padahal ia 

telah memperoleh contoh yang baik, pembiasaan yang terstruktur, 

                                                           
49

 Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam (Pendidikan Anak Dalam Islam), 275. 



 

 

 
 

45 

nasihat yang berulang, serta pengawasan yang ketat, maka 

hukuman dijadikan sebagai metode yang membantu memperkuat 

kesadaran normatif. Melalui hukuman, santri belajar bahwa 

kedisiplinan memiliki konsekuensi dan setiap pelanggaran 

membawa akibat yang harus dipertanggungjawabkan. 

Narasi ini menggambarkan bahwa dalam tradisi 

pendidikan pesantren, misalnya, hukuman sering diterapkan 

dalam bentuk yang ringan dan bersifat edukatif seperti tugas 

tambahan, peringatan keras, pencabutan hak sementara, atau kerja 

sosial. Model hukuman seperti ini sejalan dengan prinsip-prinsip 

yang ditekankan Ulwan, yakni tidak menyakiti, tidak memalukan, 

tidak bersifat penghinaan, dan tidak memutus hubungan 

emosional antara pendidik dan peserta didik. Hukuman harus 

tetap berada dalam koridor kasih sayang, diarahkan untuk 

memperbaiki perilaku, bukan membuat anak menjauh atau 

membenci proses pendidikan itu sendiri.
50

  

Ulwan juga menekankan bahwa hukuman yang diberikan 

secara berlebihan berpotensi menimbulkan dampak negatif yang 

serius. Hukuman yang keras atau tidak proporsional dapat 

melahirkan resistensi, pemberontakan, rendahnya kepercayaan 

diri, bahkan permusuhan terhadap otoritas pendidikan. Di sisi 

lain, hukuman yang diberikan dengan tepat dapat menjadi bentuk 

                                                           
50

 Ulwan, 276. 



 

 

 
 

46 

pendidikan moral yang efektif. Ketika hukuman disampaikan 

dengan adil, disertai penjelasan, dan diikuti bimbingan emosional 

setelahnya, santri akan memahami bahwa hukuman merupakan 

bagian dari upaya memperbaiki dirinya, bukan bentuk 

ketidakpedulian pendidik. 

Melalui hukuman yang bijak, santri akhirnya menyadari 

bahwa disiplin bukan karena takut pada hukuman, tetapi karena 

kebutuhan untuk menjaga integritas dirinya sendiri. Kesadaran ini 

muncul karena hukuman tidak hanya menunjukkan batas perilaku, 

tetapi juga membangun pemahaman bahwa setiap tindakan selalu 

memiliki konsekuensi. Dengan demikian, hukuman membantu 

menginternalisasi nilai bahwa tanggung jawab adalah bagian tidak 

terpisahkan dari pembentukan karakter.
51

 

Pada akhirnya, dalam pandangan Ulwan, hukuman yang 

efektif adalah hukuman yang membuat santri bertaubat, belajar, 

dan tidak mengulang kesalahan, bukan hukuman yang 

menimbulkan jarak emosional. Model ini menjadikan hukuman 

sebagai instrumen terakhir namun penting dalam memastikan 

karakter disiplin tumbuh kuat melalui proses pembelajaran yang 

utuh dimulai dari teladan, pembiasaan, nasihat, pengawasan, 

hingga langkah korektif. Hukuman yang mendidik pada akhirnya 

                                                           
51

 Faisal Kamal and Umul Ma‘rufah, ―Pandangan Abdullah Nashih Ulwan Tentang 

Aktualisasi Pendidikan Etika Dan Keteladanan Guru Sebagai Pendidik Yang Berkarakter Dalam 

Tarbiyah Al-Aulād Fi Al-Islām,‖ Paramurobi Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2019, 

https://doi.org/10.32699/paramurobi.v2i1.812. 



 

 

 
 

47 

menjadi jembatan bagi santri untuk kembali ke jalur yang benar, 

menyadari tanggung jawab moralnya, dan berkomitmen menjaga 

perilaku baik yang sudah dibangun pada tahap-tahap sebelumnya. 

b. Karakter Disiplin 

1. Pengertian Karakter Disiplin 

Karakter dapat dipahami sebagai kumpulan nilai-nilai, norma, 

dan kebiasaan yang membentuk perilaku, sikap, serta kepribadian 

individu dalam berinteraksi dengan lingkungan sosialnya. Karakter 

mencakup dimensi moralitas, etika, dan kebiasaan yang 

mencerminkan identitas seseorang dalam konteks kehidupan 

bermasyarakat. Dalam dunia pendidikan, pengembangan karakter 

dianggap esensial untuk memastikan bahwa peserta didik tidak hanya 

unggul dalam aspek akademik, tetapi juga memiliki integritas, empati 

sosial, dan tanggung jawab moral yang tinggi.
52

  

Imam Al-  Ghazali mendefinisikan karakter merupakan sifat 

yang tertanam dalam jiwa yang darinya lahir perbuatan dengan mudah 

tanpa memerlukan pemikiran dan pertimbangan terlebih dahulu. 

Definisi ini menegaskan bahwa karakter bukan sekadar perilaku 

lahiriah, melainkan disposisi batin yang stabil (malakah). Oleh sebab 

itu, pembentukan karakter tidak cukup dilakukan melalui instruksi 

normatif, tetapi harus menyentuh struktur batin manusia. 

                                                           
52

 Thomas Lickona, Character Matters: How to Help Our Children Develop Good 

Judgment, Integrity, and Other Essential Virtues (New York: Touchstone / Simon & Schuster, 

2012), 49. 



 

 

 
 

48 

Pendidikan karakter dapat diartikan sebagai suatu proses yang 

bertujuan menanamkan nilai-nilai kebajikan pada diri peserta didik 

melalui pembelajaran, pembiasaan, dan interaksi sosial yang 

berkesinambungan. Nilai-nilai tersebut meliputi kejujuran, tanggung 

jawab, kerja sama, disiplin, dan rasa hormat terhadap sesama.
53

 

Pendidikan karakter yang terencana diharapkan mampu membentuk 

kemampuan reflektif siswa untuk mengevaluasi perilakunya sesuai 

dengan norma sosial dan prinsip etika, sehingga peserta didik dapat 

bertindak secara sadar, positif, dan konstruktif dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Proses pembentukan karakter bukanlah sesuatu yang instan, 

melainkan hasil dari latihan yang berulang (habituasi) dan 

internalisasi nilai melalui pengalaman nyata. Dalam perspektif 

psikologi pendidikan, habituasi memainkan peran penting dalam 

mengubah perilaku menjadi kebiasaan yang stabil. Melalui 

pendekatan pembelajaran berbasis nilai, dialog reflektif, dan proyek 

sosial, siswa belajar menghubungkan tindakan dengan makna moral 

yang mendasarinya. Dengan demikian, pendidikan karakter tidak 

hanya berfokus pada kognisi moral, tetapi juga pada afeksi dan 

tindakan moral.
54

  

                                                           
53

 Suyadi, Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam (Jakarta: Prenadamedia Group, 

2020), 36. 
54

 Daniel K Lapsley and Darcia Narvaez, Character Education, Handbook of Moral and 

Character Education (New York: Routledge, 2014), 36. 



 

 

 
 

49 

Selain guru, keberhasilan pendidikan karakter juga sangat 

bergantung pada sinergi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat. 

Ketiganya merupakan ekosistem pendidikan yang saling melengkapi. 

Sekolah berfungsi sebagai ruang institusional untuk pembelajaran dan 

pembiasaan nilai, keluarga menjadi sumber utama keteladanan dan 

kontrol emosional, sementara masyarakat menyediakan ruang 

aktualisasi nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sosial. Kolaborasi ini 

penting untuk memastikan bahwa nilai-nilai karakter tidak berhenti 

pada tataran teori, tetapi diwujudkan dalam perilaku nyata peserta 

didik. 

Karakter yang baik berkontribusi signifikan terhadap 

keberhasilan individu di masa depan. Penelitian menunjukkan bahwa 

siswa yang memiliki karakter kuat cenderung lebih berprestasi secara 

akademik, memiliki kemampuan sosial yang baik, dan mampu 

menghadapi tantangan hidup dengan sikap positif.
55

 Oleh karena itu, 

pendidikan karakter dapat dipandang sebagai investasi jangka panjang 

untuk mencetak generasi yang cerdas secara intelektual sekaligus 

matang secara emosional dan moral. 

Untuk menciptakan lingkungan yang kondusif bagi 

pembentukan karakter, metode pengajaran perlu dirancang agar 

mampu menumbuhkan pengalaman belajar yang bermakna. Kegiatan 

seperti proyek sosial, ekstrakurikuler, dan pembelajaran berbasis 

                                                           
55

 Lickona, Character Matters: How to Help Our Children Develop Good Judgment, 

Integrity, and Other Essential Virtues, 2012, 51. 



 

 

 
 

50 

komunitas dapat menjadi sarana efektif untuk menanamkan nilai-nilai 

karakter di luar ruang kelas. Melalui keterlibatan langsung dalam 

aktivitas sosial, siswa belajar tentang empati, tanggung jawab, serta 

pentingnya kerja sama dalam kehidupan bermasyarakat. 

2. Dimensi Karakter Disiplin 

Thomas Lickona merupakan tokoh utama dalam character 

education yang menekankan bahwa disiplin adalah salah satu pilar 

penting pembentukan karakter moral. Dalam kerangka Lickona, 

disiplin tidak hanya berkaitan dengan kepatuhan terhadap aturan, 

tetapi merupakan proses internalisasi nilai moral sehingga individu 

bertindak benar karena kesadaran, bukan semata karena tekanan 

eksternal. 

Lickona menempatkan disiplin dalam konsep moral knowing, 

moral feeling, dan moral action. Ketiga dimensi ini membentuk 

kerangka menyeluruh tentang bagaimana karakter disiplin terbentuk 

dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari.56 

a) Moral Knowing (Pengetahuan Moral) 

1) Moral Awarness (Kesadaran Moral) 

Kesadaran moral adalah kemampuan seseorang untuk 

memahami bahwa aturan, tata tertib, norma, dan nilai tertentu 

memiliki fungsi penting dalam kehidupan pribadi maupun 

sosial. Pada konteks kedisiplinan, moral awareness membuat 

                                                           
56

 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility (New York: Bantam Books, 1991), 69–70. 



 

 

 
 

51 

peserta didik menyadari bahwa disiplin bukan hanya 

kewajiban formal, tetapi juga kebutuhan moral untuk menjaga 

keteraturan, keadilan, dan keharmonisan. Lickona menekankan 

bahwa kesadaran ini adalah langkah pertama menuju disiplin 

internal di mana individu memahami mengapa mereka harus 

berperilaku tertib, bukan sekadar apa yang harus dilakukan. 

Contoh konkret siswa memahami bahwa hadir tepat 

waktu bukan hanya untuk menghindari hukuman, tetapi untuk 

menghargai guru dan menjaga kelancaran pembelajaran. 

Kesadaran moral ini menciptakan motivasi internal untuk 

bertindak disiplin.57 

2) Knowing Moral Values (Pengetahuan Nilai Moral) 

Komponen ini mengacu pada pemahaman seseorang 

tentang nilai-nilai yang melandasi tindakan disiplin, seperti 

tanggung jawab, ketertiban, komitmen, integritas, kejujuran, 

dan ketepatan waktu. Menurut Lickona, tanpa pemahaman 

nilai, perilaku disiplin hanya bersifat mekanis dan mudah 

luntur ketika tidak ada pengawasan. 

Pengetahuan nilai membuat individu mengetahui 

bahwa disiplin merupakan perwujudan dari nilai yang lebih 

besar misalnya nilai responsibility. Seseorang yang memahami 

                                                           
57

 Lickona, 72–75. 



 

 

 
 

52 

nilai tersebut akan melihat disiplin sebagai bagian dari karakter 

diri, bukan sekadar kewajiban eksternal. 

3) Perspective Taking (Kemampuan Mengambil Perspektif) 

Perspektif moral adalah kemampuan untuk memahami 

sudut pandang dan perasaan orang lain. Dalam konteks 

disiplin, kemampuan ini menjelaskan bagaimana perilaku 

seseorang seperti terlambat, tidak mengumpulkan tugas, atau 

melanggar aturan dapat mengganggu dan merugikan pihak 

lain. 

Ketika siswa dapat mengambil perspektif guru, teman, 

atau komunitas sekolah, mereka lebih mudah memahami 

konsekuensi tindakan indisipliner. Perspektif ini mendorong 

munculnya empati moral, yang menurut Lickona merupakan 

faktor penting dalam pembentukan kesadaran disiplin. Individu 

menjadi disiplin karena ia memahami dampak sosial dari setiap 

tindakannya. 

4) Moral Reasoning (Penalaran Moral) 

Penalaran moral adalah kemampuan berpikir logis 

mengenai benar dan salah serta kemampuan menyelesaikan 

dilema moral berdasarkan nilai yang dianut. Dalam disiplin, 

moral reasoning membuat individu mampu menimbang mana 

tindakan yang tepat berdasarkan norma, prinsip, dan aturan 

yang berlaku. 



 

 

 
 

53 

Siswa yang memiliki penalaran moral yang baik akan 

mampu memilih tindakan yang disiplin meskipun ada tekanan 

atau godaan untuk melanggar. Ia memiliki argumentasi internal 

yang kuat untuk membenarkan perilaku disiplin. Lickona 

menekankan bahwa penalaran moral membantu seseorang 

bertindak atas dasar prinsip, bukan rasa takut terhadap 

hukuman. 

5) Decision Making (Kemampuan Membuat Keputusan) 

Komponen ini merujuk pada kemampuan memilih 

tindakan yang benar di antara berbagai alternatif perilaku. 

Keputusan moral tidak hanya memerlukan pengetahuan 

tentang nilai, tetapi juga keberanian untuk menerapkannya 

dalam tindakan sehari-hari. 

Dalam konteks sekolah, decision-making berkaitan 

dengan keputusan sederhana, seperti memilih untuk mematuhi 

aturan kelas, mengatur waktu belajar, atau menghindari 

perilaku tidak disiplin. Lickona menekankan bahwa karakter 

disiplin dibangun melalui serangkaian keputusan kecil yang 

diambil secara konsisten setiap hari. 

6) Self Knowledge ( Pengetahuan Diri) 

Pengetahuan diri melibatkan kemampuan mengenali 

kekuatan, kelemahan, kebiasaan buruk, serta kecenderungan 

pribadi yang dapat menghambat kedisiplinan. Siswa yang 



 

 

 
 

54 

memiliki pengetahuan diri yang baik akan mampu 

mengidentifikasi sumber ketidakdisiplinan, seperti kebiasaan 

menunda, kemampuan mengatur waktu yang rendah, atau 

pengaruh lingkungan. 

Menurut Lickona, mengenali kelemahan diri 

merupakan langkah penting agar seseorang dapat merancang 

strategi perubahan dan memperkuat komitmen moral untuk 

bertindak disiplin. Self-knowledge menjadi dasar refleksi 

moral yang mendorong perbaikan diri secara berkelanjutan. 

b) Moral Feeling ( Perasaan Moral) 

Dalam kerangka pendidikan karakter yang dibangun oleh 

Thomas Lickona, moral feeling merupakan dimensi emosional 

yang menjadi penggerak utama tindakan moral. Jika moral 

knowing memberikan dasar kognitif tentang apa yang benar, maka 

moral feeling menyediakan energi emosional yang mendorong 

seseorang untuk melakukan tindakan yang benar secara konsisten. 

Lickona menekankan bahwa karakter yang baik, termasuk disiplin, 

tidak lahir hanya dari kecerdasan moral, tetapi juga dari perasaan 

moral yang terinternalisasi.58  

Pada konteks pembentukan disiplin, moral feeling 

memainkan peranan penting karena perilaku disiplin sangat 

dipengaruhi oleh kemampuan mengelola emosi, mengembangkan 

                                                           
58

 Lickona, 75–78. 



 

 

 
 

55 

empati, menahan dorongan negatif, dan membangun komitmen 

moral terhadap nilai-nilai kebaikan. Lickona menyebutkan bahwa 

moral feeling terdiri dari lima komponen sentral: conscience, self-

esteem, empathy, loving the good, dan self-control. Setiap 

komponen memiliki kontribusi unik dalam membentuk disiplin 

internal yang stabil dan berkelanjutan. 

1) Conscience (Hati Nurani) 

Hati nurani merupakan sumber pendorong internal yang 

membimbing seseorang untuk melakukan tindakan yang benar 

meskipun tidak ada yang mengawasi. Dalam konteks disiplin, 

conscience membuat individu secara sukarela menaati 

peraturan karena ia merasa secara moral bertanggung jawab. 

Menurut Lickona, hati nurani bekerja sebagai kompas 

moral yang mengingatkan seseorang ketika hendak melakukan 

tindakan indisipliner seperti berbohong, menunda tugas, datang 

terlambat, atau melanggar aturan sekolah. Hati nurani yang 

berkembang baik akan menghasilkan rasa bersalah yang sehat 

ketika seseorang bertindak bertentangan dengan nilai moral. 

Rasa bersalah ini bukan untuk menghukum diri, tetapi sebagai 

mekanisme korektif agar individu kembali pada perilaku 

disiplin. 

Di ranah pendidikan, conscience dapat ditumbuhkan 

melalui pembiasaan refleksi diri, keteladanan guru, serta 



 

 

 
 

56 

lingkungan sekolah yang menegakkan aturan secara adil dan 

konsisten. 

2) Self-Esteem (Harga Diri) 

Lickona menegaskan bahwa harga diri yang sehat 

menjadi modal penting dalam pembentukan disiplin. Individu 

dengan harga diri tinggi cenderung menjaga perilaku agar tetap 

sesuai dengan nilai yang ia yakini. Sebaliknya, harga diri 

rendah sering dikaitkan dengan perilaku menyimpang atau 

ketidakdisiplinan karena siswa merasa tidak memiliki nilai, 

sehingga tidak ada dorongan untuk memperbaiki diri. 

Dalam konteks kedisiplinan, self-esteem membantu 

seseorang mempertahankan citra moral yang baik. Siswa 

dengan harga diri yang kuat ingin membuktikan bahwa mereka 

mampu mengatur diri, menghormati waktu, menyelesaikan 

tugas, dan mematuhi aturan tanpa tekanan. Sikap ini muncul 

dari keyakinan bahwa dirinya berharga, sehingga ia ingin 

berperilaku yang mencerminkan identitas positif tersebut. 

Penguatan self-esteem dapat dilakukan dengan 

pemberian apresiasi, menciptakan lingkungan belajar yang 

suportif, dan membangun interaksi guru–siswa yang 

menghargai. 

 

 



 

 

 
 

57 

3) Empathy (Empati) 

Empati merupakan kemampuan memahami dan 

merasakan kondisi emosional orang lain. Dalam disiplin, 

empati membuat seseorang menyadari bahwa tindakan 

indisipliner memiliki dampak sosial. Lickona menjelaskan 

bahwa empati berfungsi sebagai jembatan moral yang 

menghubungkan tindakan individu dengan konsekuensi 

terhadap orang lain. 

Misalnya, seorang siswa yang terlambat masuk kelas 

dapat mengganggu konsentrasi teman dan menghambat 

kelancaran pembelajaran. Atau seorang siswa yang melanggar 

aturan kebersihan dapat merugikan kenyamanan orang lain. 

Ketika siswa memiliki empati, ia lebih berhati-hati untuk tidak 

melanggar aturan karena ia memahami efeknya pada orang 

lain. 

Dalam konteks pendidikan, penguatan empati dapat 

dilakukan melalui pembelajaran kooperatif, diskusi moral, 

kegiatan sosial, dan keteladanan guru dalam bersikap peduli.59 

4) Loving the Good (Cinta pada Kebaikan) 

Salah satu komponen moral feeling yang paling kuat 

menurut Lickona adalah mencintai kebaikan. Lickona 

berpendapat bahwa karakter yang baik tidak hanya dibangun 

                                                           
59

 Lickona, 75. 



 

 

 
 

58 

atas dasar kewajiban tetapi juga rasa cinta dan penghargaan 

terhadap nilai-nilai moral. Dalam disiplin, loving the good 

mendorong individu menikmati perilaku tertib sebagai bagian 

dari identitas moralnya. 

Individu yang mencintai kebaikan akan merasa bangga 

ketika mampu mengatur waktu dengan baik, menyelesaikan 

tugas tepat waktu, atau menjaga ketertiban lingkungan. Ia tidak 

melihat disiplin sebagai beban, melainkan sebagai pilihan 

moral yang membuat dirinya menjadi pribadi yang lebih baik. 

Cinta pada kebaikan tumbuh melalui pengalaman-

pengalaman positif, penguatan moral, lingkungan sekolah yang 

menghargai keteladanan, serta pembiasaan reflektif yang 

membantu siswa melihat manfaat langsung dari perilaku 

disiplin. 

5) Self-Control (Pengendalian Diri) 

Self-control merupakan inti dari disiplin dalam 

pandangan Lickona. Disiplin pada hakikatnya adalah 

kemampuan mengendalikan dorongan negative seperti malas, 

impulsif, marah, menunda, membantah, atau melanggar aturan 

dan memilih tindakan yang sesuai dengan nilai moral. 

Lickona menempatkan self-control sebagai aspek 

emosional yang krusial karena setiap tindakan disiplin 

membutuhkan proses menahan diri. Tanpa pengendalian diri, 



 

 

 
 

59 

pengetahuan tentang aturan dan nilai moral tidak akan 

terwujud dalam tindakan. Self-control memungkinkan 

seseorang tetap konsisten dalam perilaku disiplin, sekalipun 

ada godaan yang kuat untuk bersikap sebaliknya. 

Dalam pendidikan, penguatan self-control dapat 

dilakukan melalui program pembiasaan, penjadwalan belajar, 

serta penguatan positif untuk setiap tindakan disiplin.60 

c) Moral Action (Tindakan Moral) 

Dalam kerangka pendidikan karakter yang dirumuskan 

Thomas Lickona, moral action merupakan puncak dari keseluruhan 

proses pembentukan karakter. Jika moral knowing menyediakan 

kerangka pengetahuan dan moral feeling memberikan energi 

emosional yang mendorong tindakan, maka moral action adalah 

wujud nyata dari nilai moral yang terinternalisasi. Lickona 

menegaskan bahwa karakter sejati bukan hanya sekadar 

mengetahui dan menyukai hal yang baik, tetapi juga melakukan 

yang baik secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari. Oleh 

karena itu, disiplin sebagai salah satu nilai karakter inti hanya 

memiliki makna ketika diwujudkan dalam tindakan konkrit yang 

stabil dan dapat dipertanggungjawabkan. 

Lickona memformulasikan moral action ke dalam tiga 

komponen utama: competence, will, dan habit. Ketiga komponen 

                                                           
60

 Lickona, Character Matters: How to Help Our Children Develop Good Judgment, 

Integrity, and Other Essential Virtues, 2012, 53–67. 



 

 

 
 

60 

ini bekerja secara simultan dan saling melengkapi sehingga 

menghasilkan perilaku disiplin yang tidak hanya muncul dalam 

situasi tertentu, tetapi menjadi karakter tetap yang melekat dalam 

diri seseorang.61 

1) Competence (Kompetensi Moral) 

Kompetensi moral merujuk pada kemampuan 

seseorang untuk memahami, merencanakan, dan melaksanakan 

tindakan moral secara efektif. Dalam konteks disiplin, 

kompetensi moral berarti bahwa seseorang memiliki 

keterampilan yang diperlukan untuk berperilaku tertib, 

bertanggung jawab, dan konsisten. 

Disiplin sangat berkaitan dengan kemampuan 

manajemen waktu. Seseorang mungkin memiliki kemauan 

kuat untuk datang tepat waktu atau mengerjakan tugas tepat 

jadwal, namun tanpa kemampuan mengatur waktu, niat itu 

tidak akan terwujud. Kompetensi dalam disiplin mencakup 

keterampilan membuat jadwal, mengatur prioritas, mengenali 

distraksi, dan menyelesaikan tugas sesuai tenggat. 

Selain itu, individu juga perlu memahami prosedur, tata 

tertib, dan aturan yang berlaku. Dalam lingkungan sekolah 

misalnya, kompetensi ini meliputi kemampuan membaca, 

memahami, dan menerapkan tata tertib sekolah, memahami 

                                                           
61

 Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility, 78–80. 



 

 

 
 

61 

instruksi guru, serta mengikuti alur kegiatan pembelajaran 

dengan terstruktur. 

Disiplin juga sering kali membutuhkan kemampuan 

menyelesaikan dilema moral. Misalnya, ketika siswa 

dihadapkan pada pilihan antara bermain dengan teman atau 

menyelesaikan tugas, kompetensi moral membantu mereka 

membuat keputusan berdasarkan nilai-nilai yang telah 

dipahami. Lickona menegaskan bahwa tindakan moral selalu 

membutuhkan keterampilan memilih berdasarkan prinsip 

moral, bukan sekadar mengikuti keinginan spontan. 

2) Will (Kemauan Moral) 

Kemauan moral adalah kekuatan internal yang 

menggerakkan seseorang untuk melaksanakan tindakan baik 

meskipun menghadapi kesulitan, godaan, atau hambatan. 

Dalam disiplin, aspek will merupakan inti dari kemampuan 

menegakkan aturan secara mandiri, terutama ketika tidak ada 

pengawasan. 

Godaan dalam konteks disiplin dapat berupa keinginan 

untuk menunda pekerjaan, melanggar aturan, mengikuti 

kesenangan sesaat, atau mengabaikan tanggung jawab. 

Kemauan moral membantu seseorang tetap teguh pada 

keputusan disipliner meskipun terdapat dorongan negatif yang 

sangat kuat. 



 

 

 
 

62 

Disiplin bukan tindakan sesekali, tetapi perilaku yang 

dilakukan secara berulang. Oleh karena itu, kemauan moral 

diperlukan agar seseorang dapat mempertahankan konsistensi 

tersebut. Konsistensi muncul dari komitmen internal untuk 

menjaga prinsip-prinsip moral, bukan dari rasa takut dihukum. 

Lickona menyatakan bahwa karakter yang kuat ditandai 

dengan kesediaan seseorang memikul tanggung jawab atas 

pilihannya. Dalam konteks disiplin, ini mencakup kesediaan 

menerima konsekuensi, memperbaiki kesalahan, meminta 

maaf, dan belajar dari pengalaman. Kemauan moral itulah 

yang membuat seorang siswa mampu berkata, "Saya terlambat 

dan saya bertanggung jawab," bukan mencari alasan atau 

menyalahkan pihak lain. 

3) Habit (Kebiasaan Moral) 

Kebiasaan moral tidak muncul secara instan, melainkan 

melalui pembiasaan yang dilakukan terus-menerus. 

Pembiasaan inilah yang membentuk struktur karakter 

seseorang. Ketika perilaku disiplin dilakukan secara berulang, 

maka ia berubah dari tindakan yang berat menjadi tindakan 

yang mengalir secara alami. 

Contoh habit disiplin: 

 Konsisten datang tepat waktu 

 Mengerjakan tugas sebelum jatuh tempo 



 

 

 
 

63 

 Menjaga kebersihan kelas tanpa diperintah 

 Mengikuti aturan meskipun tidak diawasi 

Ketika disiplin telah menjadi kebiasaan, tindakan moral 

tersebut tidak lagi dirasakan sebagai beban, tetapi menjadi 

bagian dari identitas moral seseorang. Lickona menyebutnya 

sebagai the formation of moral character. Pada tahap ini, siswa 

tidak lagi bertanya apakah mereka harus disiplin atau tidak, 

karena disiplin telah menjadi bagian dari siapa diri mereka. 

Kebiasaan moral juga menciptakan keteguhan karakter, 

yakni kemampuan untuk mempertahankan perilaku disiplin di 

berbagai situasi, bahkan saat menghadapi tekanan sosial. 

Individu yang memiliki habit disiplin tidak mudah terpengaruh 

oleh lingkungan negatif, karena nilai moral yang tertanam 

sudah sangat kuat.62 

3. Indikator Karakter Disiplin  

Menurut Lickona, ada beberapa indikator yang dapat 

diketahui, meliputi : 

a) Indikator Moral Knowing63 

1) Memahami aturan dan tata tertib. 

2) Menjelaskan alasan pentingnya disiplin. 

3) Membedakan tindakan disiplin dan indisipliner. 

                                                           
62

 Thomas Lickona and Matthew Davidson, Smart & Good High Schools: Integrating 

Excellence and Ethics for Success in School, Work, and Beyond (Cortland, NY: Center for the 4th 

and 5th Rs (Respect and Responsibility), 2005), 70–76. 
63

 Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility, 70–90. 



 

 

 
 

64 

4) Mampu mengambil perspektif orang lain. 

5) Mampu membuat keputusan moral yang benar. 

6) Mengetahui kelemahan diri terkait ketidakdisiplinan. 

b) Indikator Moral Feeling64  

1) Memiliki rasa tanggung jawab terhadap tugas. 

2) Memiliki hati nurani untuk mematuhi aturan tanpa disuruh. 

3) Peduli pada dampak ketidakdisiplinan terhadap orang lain. 

4) Menunjukkan pengendalian diri. 

5) Memiliki kemauan untuk memperbaiki diri. 

c) Indikator Moral Action65 

1) Mampu mengatur waktu dengan baik. 

2) Hadir tepat waktu dan mengikuti aturan. 

3) Menyelesaikan tugas sesuai tenggat waktu. 

4) Mematuhi norma sekolah atau organisasi. 

5) Menunjukkan kebiasaan konsisten dalam perilaku tertib. 

Menurut Al-Ghazali, pembentukan karakter berakar pada 

struktur jiwa manusia, yang terdiri dari empat unsur utama: 

a) Al-Qalb (Hati) sebagai Pusat Kesadaran Moral 

Dalam pemikiran Imam al-Ghazali, al-qalb (hati) 

menempati posisi paling sentral dalam keseluruhan bangunan 

pembentukan karakter manusia. Al-qalb tidak dipahami semata-

mata sebagai organ biologis, melainkan sebagai substansi ruhani 

                                                           
64

 Lickona, 75. 
65

 Lickona, 51. 



 

 

 
 

65 

(latīfah rabbāniyyah) yang menjadi pusat kesadaran, niat, dan 

orientasi moral manusia.
66

 Oleh karena itu, kondisi hati 

menentukan kualitas akhlak dan perilaku seseorang secara 

menyeluruh. 

Al-Ghazali menegaskan bahwa hati berfungsi sebagai 

pengendali utama seluruh anggota tubuh, sebagaimana seorang 

raja yang mengatur para tentaranya. Ia menyatakan: 

―Ketahuilah bahwa hati itu seperti raja, sedangkan anggota 

tubuh adalah tentaranya; jika raja itu baik, maka baik pula 

tentaranya, dan jika rusak, maka rusak pula tentaranya.‖
67

 

 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa perilaku manusia 

tidak berdiri secara otonom, melainkan merupakan refleksi 

langsung dari kondisi batin. Dengan demikian, pembentukan 

karakter menurut Al-Ghazali tidak dapat dimulai dari aspek 

perilaku lahiriah semata, melainkan harus berangkat dari 

reformasi dan pendidikan hati. 

Lebih lanjut, Al-Ghazali menjelaskan bahwa hati memiliki 

kemampuan untuk menerima cahaya kebenaran (nūr al-ḥaqq) 

apabila ia berada dalam keadaan bersih. Sebaliknya, hati yang 

tertutup oleh penyakit-penyakit spiritual seperti hasad (iri), riya‘ 

(pamer), ‗ujub (membanggakan diri), dan takabbur 

(kesombongan) akan kehilangan sensitivitas moral dan cenderung 

                                                           
66

 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2005), 3. 
67

 Al-Ghazali, 20–35. 



 

 

 
 

66 

melahirkan akhlak tercela.
68

 Dalam kondisi ini, nasihat moral dan 

pendidikan formal menjadi tidak efektif karena tidak menyentuh 

akar persoalan, yaitu kerusakan batin. 

Oleh sebab itu, Al-Ghazali menekankan pentingnya 

tazkiyat al-qalb (penyucian hati) sebagai tahap awal pembentukan 

karakter. Penyucian hati dilakukan melalui muhasabah 

(introspeksi), taubat, dzikir, dan pembiasaan amal saleh. Proses 

ini bertujuan menghilangkan dominasi hawa nafsu dan membuka 

ruang bagi nilai-nilai ilahiah untuk mengakar dalam diri manusia. 

b) Al-‗Aql (Akal) sebagai Instrumen Rasional dan Etis 

Imam al-Ghazali menempatkan al-‗aql (akal) sebagai 

instrumen fundamental dalam pembentukan karakter, khususnya 

dalam fungsi menimbang, mengarahkan, dan mengendalikan 

perilaku manusia secara rasional dan etis. Akal memungkinkan 

manusia membedakan antara yang benar dan yang salah, yang 

baik dan yang buruk, serta memahami implikasi moral dari setiap 

tindakan.
69

 Tanpa peran akal, manusia tidak mampu mencapai 

kesempurnaan moral dan spiritual yang menjadi tujuan 

penciptaannya. 

Namun demikian, Al-Ghazali secara tegas menolak 

pandangan yang menganggap akal bersifat otonom dan absolut. 

Dalam pandangannya, akal memiliki keterbatasan dan 

                                                           
68

 Al-Ghazali, 52–70. 
69

 Al-Ghazali, 17. 



 

 

 
 

67 

membutuhkan bimbingan wahyu serta kejernihan hati agar tidak 

tersesat. Akal yang terlepas dari nilai-nilai ilahiah justru dapat 

menjadi alat legitimasi hawa nafsu dan kepentingan egoistik.
70

 

Oleh karena itu, akal harus berfungsi dalam relasi harmonis 

dengan hati (al-qalb) dan tunduk pada tuntunan syariat. 

Al-Ghazali menjelaskan bahwa salah satu fungsi utama 

akal adalah mengendalikan nafsu. Akal berperan sebagai 

penengah yang menyeimbangkan dorongan instingtif dengan 

pertimbangan moral dan spiritual. Ketika akal berfungsi dengan 

baik, ia mampu menahan kecenderungan ekstrem baik dalam 

bentuk pemuasan nafsu berlebihan maupun pengekangan diri 

yang tidak proporsional.³ Dengan demikian, karakter yang 

terbentuk bersifat moderat (wasathiyyah) dan stabil. 

Dalam konteks pembentukan karakter, Al-Ghazali 

menegaskan bahwa pendidikan akal tidak boleh berhenti pada 

pengembangan kecerdasan intelektual semata. Pendidikan harus 

diarahkan pada integrasi antara rasionalitas, moralitas, dan 

spiritualitas. Akal yang tercerahkan oleh ilmu dan dibimbing oleh 

wahyu akan menjadi alat efektif dalam menata perilaku dan 

membangun karakter yang autentik. 

Dengan demikian, teori Al-Ghazali menunjukkan bahwa 

akal merupakan pilar rasional pembentukan karakter, tetapi 

                                                           
70

 Al-Ghazali, 55–57. 



 

 

 
 

68 

efektivitasnya sangat bergantung pada relasinya dengan hati dan 

nilai-nilai ilahiah. Akal yang sehat, tercerahkan, dan terkendali 

akan melahirkan karakter yang seimbang, bertanggung jawab, dan 

berorientasi pada kebaikan hakiki. 

c) An-Nafs (Nafsu) sebagai Sumber Dorongan Perilaku 

Imam al-Ghazali menjelaskan bahwa an-nafs (nafsu) 

merupakan sumber utama dorongan perilaku manusia yang 

bersifat instingtif. Nafsu mencakup kecenderungan terhadap 

kenikmatan jasmani, kekuasaan, harta, dan pengakuan sosial. 
71

 

Keberadaan nafsu merupakan fitrah manusia; namun, tanpa 

pengendalian yang tepat, nafsu dapat menjadi faktor dominan 

yang merusak keseimbangan jiwa dan melahirkan karakter 

tercela. 

Al-Ghazali menegaskan bahwa nafsu bukan untuk 

dimatikan, melainkan untuk dididik dan diarahkan. Upaya 

mematikan nafsu secara total justru bertentangan dengan kodrat 

penciptaan manusia dan berpotensi melahirkan penyimpangan 

moral dalam bentuk ekstremitas.
72

 Oleh sebab itu, pembentukan 

karakter menurut Al-Ghazali menuntut kemampuan manusia 

untuk mengendalikan, menundukkan, dan menyalurkan nafsu 

sesuai tuntunan akal dan syariat. 

                                                           
71

 Al-Ghazali, 7–9. 
72

 Al-Ghazali, 12–14. 



 

 

 
 

69 

Al-Ghazali mengklasifikasikan kondisi nafsu berdasarkan 

tingkat pengendaliannya. Nafsu yang dibiarkan bebas tanpa 

kendali akal dan hati akan melahirkan sifat-sifat tercela seperti 

rakus, marah berlebihan, cinta dunia secara berlebihan, dan 

kesombongan.
73

 Sebaliknya, nafsu yang berada di bawah kendali 

akal dan hati akan berfungsi sebagai energi moral yang 

mendorong manusia untuk berbuat kebajikan, bekerja keras, dan 

berjuang dalam ketaatan kepada Allah SWT. 

d) Ar-Rūḥ (Ruh) sebagai Unsur Ilahiah 

Ar-rūḥ (ruh) merupakan unsur paling halus dan paling 

luhur dalam struktur jiwa manusia. Ruh dipahami sebagai unsur 

ilahiah yang ditiupkan Allah SWT ke dalam diri manusia dan 

menjadi sumber kecenderungan transendental, yaitu dorongan 

untuk mengenal Tuhan, mendekat kepada-Nya, dan mengejar 

kebahagiaan akhirat.
74

 Keberadaan ruh menjadikan manusia 

berbeda secara esensial dari makhluk lain, karena manusia tidak 

hanya digerakkan oleh naluri biologis dan rasionalitas 

instrumental, tetapi juga oleh kesadaran spiritual. 

Al-Ghazali menegaskan bahwa ruh berfungsi sebagai 

penentu orientasi hidup manusia. Ketika ruh aktif dan dominan, 

kehidupan manusia akan diarahkan pada tujuan-tujuan yang 

melampaui kepentingan duniawi, seperti keikhlasan, pengabdian, 

                                                           
73

 Al-Ghazali, 20–28. 
74

 Al-Ghazali, 3–4. 



 

 

 
 

70 

dan pencarian makna hakiki kehidupan. Sebaliknya, ketika ruh 

terdominasi oleh nafsu dan tidak dibimbing oleh hati serta akal, 

manusia akan terjebak dalam orientasi materialistik dan 

kehilangan arah spiritualnya.
75

 Oleh sebab itu, pembentukan 

karakter yang sejati menurut Al-Ghazali harus berakar pada 

penguatan dimensi ruhani, bukan sekadar pembinaan moral 

lahiriah. 

C. Kerangka Konseptual 

Tabel 2.2  

Kerangka Konseptual 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

                                                           
75

 Al-Ghazali, 15–17. 

Implementasi Pendekatan habituasi Dalam 

Mengembangkan Karakter Disiplin Santri 

Pondok Pesantren Al- Itqon 2 Jember 

Tahapan Pendekatan Habituasi 

Menurut Abdullah Nashih Ulwan   

1. Keteladanan (At-Tarbiyah bil 

Qudwah) 

2. Pembiasaan (At-Tarbiyah bil 

‘Adah / Al-Mumarasah wat-

Ta‘wid) 

3. Nasihat (At-Tarbiyah bil 

Mau‗izhah)  

4. Pengawasan / Kontrol (At-

Tarbiyah bir Riqabah) 

5. Hukuman (At-Tarbiyah bil 

‘Uqubah) 

Dimensi Karakter Disiplin 

Menurut Thomas Lickona 

1. Moral Knowing 

2. Moral Feeling 

3. Moral Action 

Hasil Penelitian 



 
 

71 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Pendekatan dan Jenis Pendekatan 

Creswell menjelaskan bahwa pendekatan kualitatif sangat cocok untuk 

menjawab pertanyaan yang berkaitan dengan "bagaimana" dan "mengapa" 

suatu fenomena terjadi, serta untuk menggali makna yang lebih dalam dari 

pengalaman individu.76  

Dalam konteks penelitian ini, tujuan utama adalah untuk memahami 

bagaimana lingkungan pendidikan pesantren dan pendekatan habituasi 

mendukung keberhasilan penghafalan Al-Qur'an. Oleh karena itu, pendekatan 

kualitatif ini memungkinkan peneliti untuk mendapatkan wawasan yang lebih 

komprehensif dan mendalam mengenai pembentukan pembentukan karakter 

disiplin melalui pendekatan habituasidi satu lokasi spesifik. 

Penelitian ini menggunakan studi kasus sebagai desain penelitian, 

dimana peneliti mengeksplorasi secara mendalam dari karakter disiplin santri 

Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an Al-Itqon 2, dengan tujuan memperoleh 

pemahaman holistik mengenai proses pendekatan habituasi di pesantren 

tersebut. 

B. Lokasi Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan di Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an Al-

Itqon 2 yang beralamatkan Lokasi penelitian berlokasi di Jl. Kertanegara, RT. 

012/ RW.002, Curahmalang, Kec. Rambipuji, Kabupaten Jember. Waktu 

                                                           
76

 John W. Creswell, ―Penelitian Kualitatif & Desain Riset,‖ Mycological Research 94, no. 4 

(2015): 522. 



 

 

 
 

72 

penelitian dilaksanakan terhitung kurang lebih 3 bulan mulai bulan Agustus – 

Oktober tahun 2025. 

C. Kehadiran Peneliti 

Kehadiran peneliti dalam penelitian ini dilakukan dengan pendekatan 

observasi partisipatif. Peneliti terlibat dalam kegiatan sehari-hari di pesantren, 

baik dalam kelas maupun di luar kelas, untuk mengamati langsung rutinitas 

santri dalam penghafalan Al-Qur'an, serta interaksi sosial yang terjadi di 

dalam pesantren. Kehadiran peneliti dalam kehidupan pesantren 

memungkinkan peneliti untuk memahami konteks sosial secara langsung dan 

memperoleh data yang lebih autentik dan mendalam. 

Sebagai bagian dari metode observasi, peneliti aktif berinteraksi 

dengan santri, guru, dan pengurus pesantren untuk memperkuat pemahaman 

mengenai bagaimana kebiasaan terbentuk dalam lingkungan pendidikan 

pesantren. Peneliti berusaha menjaga objektivitas dalam mengamati dan 

mencatat data, sambil juga mempertahankan hubungan yang profesional 

dengan semua pihak di pesantren. 

D. Subjek Penelitian 

Subjek penelitian ini terdiri dari beberapa kelompok utama yang 

terlibat langsung dalam proses pendidikan di Pondok Pesantren Tahfizh Al-

Qur‘an Al-Itqon 2, yakni: 

1. Ustad Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd. selaku Pengasuh PPTQ Al- Itqon 2 

Jember. 



 

 

 
 

73 

2. Bu Nyai Astutik Misdar, selaku Pengasuh Santri Putri PPTQ Al- Itqon 2 

Jember. 

3. Ustadzah Hilmah, selaku pengurus Ubudiyah Santri Putri PPTQ Al- 

Itqon 2 Jember. 

4. Ustadzah Nailil Maysaroh, selaku pengurus dan pengajar Santri Putri 

PPTQ Al- Itqon 2 Jember. 

E. Sumber Data 

Dalam penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kasus, sumber data 

menjadi aspek utama yang menentukan kedalaman dan keakuratan temuan. 

Menurut Creswell, sumber data dalam penelitian kualitatif diperoleh dari 

berbagai bentuk informasi, seperti hasil wawancara, observasi, dokumen, dan 

bahan audiovisual yang berkaitan dengan fokus penelitian.77 

Peneliti berinteraksi langsung dengan partisipan dan konteks alami 

untuk memahami makna, proses, dan pengalaman yang terjadi secara 

mendalam. Creswell dan Poth  juga menegaskan bahwa penelitian kualitatif 

bersifat naturalistik dan menekankan pada pengumpulan data dari berbagai 

sumber untuk memperoleh gambaran menyeluruh tentang fenomena yang 

diteliti. 78 

Dengan demikian, dalam penelitian ini, sumber data utama meliputi 

informan yang relevan dengan kasus yang dikaji, dokumen pendukung yang 

                                                           
77

 John David Creswell, John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and 

Mixed Methods Approaches, ed. MeganO‘Heffernan, European University Institute, 5th ed. 

(SAGE Publications Inc., 2018), https://eur-lex.europa.eu/legal-

content/PT/TXT/PDF/?uri=CELEX:32016R0679&from=PT%0Ahttp://eur-

lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=CELEX:52012PC0011:pt:NOT. 
78

 John W Creswell and Cheryl N Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 

Among Five Approaches, 4th Editio (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018). 



 

 

 
 

74 

terkait dengan kegiatan penelitian, serta hasil observasi lapangan yang 

memberikan data kontekstual mengenai situasi yang terjadi. 

Informan yang relevan dengan penelitian yang dikaji, meliputi : 

1. Ustad Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd. selaku Pengasuh PPTQ Al- Itqon 2 

Jember. 

2. Bu Nyai Astutik Misdar, selaku Pengasuh Santri Putri PPTQ Al- Itqon 2 

Jember. 

3. Ustadzah Hilmah, selaku pengurus Ubudiyah Santri Putri PPTQ Al- 

Itqon 2 Jember. 

4. Ustadzah Nailil Maysaroh, selaku pengurus dan pengajar Santri Putri 

PPTQ Al- Itqon 2 Jember. 

Adapun dokumen pendukung yang terkait dengan kegiatan penelitian, 

serta hasil observasi lapangan berupa jadwal kegiatan santri, foto dan 

rekaman wawancara dengan subjek penelitiannya. 

F. Teknik Pengumpulan Data 

Creswell menggarisbawahi bahwa dalam penelitian kualitatif, 

pengumpulan data harus dilakukan melalui teknik-teknik yang sesuai dengan 

tujuan penelitian, yakni untuk memperoleh pemahaman yang mendalam dan 

holistik. Dalam penelitian ini, beberapa teknik pengumpulan data yang 

digunakan adalah wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan analisis 

dokumentasi. Berikut penjelasan masing-masing teknik pengumpulan data 

berdasarkan kerangka Creswell:79 

                                                           
79

 Creswell, John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 

Methods Approaches. 



 

 

 
 

75 

1. Wawancara Mendalam  

Wawancara mendalam adalah teknik utama dalam penelitian 

kualitatif yang bertujuan untuk menggali pandangan, persepsi, dan 

pengalaman individu secara lebih rinci. Berdasarkan panduan Creswell, 

wawancara mendalam dalam penelitian kualitatif dilakukan secara semi-

terstruktur, di mana peneliti mempersiapkan panduan wawancara yang 

fleksibel namun tetap fokus pada isu-isu kunci yang ingin diteliti. 

Wawancara ini akan melibatkan santri, guru, dan pengurus pesantren. 

Pertanyaan wawancara akan mencakup topik-topik seperti: 

Tabel 3.1  

Instrumen Wawancara 

Topik/Sub-Fokus Pertanyaan 

Wawancara Utama 

Pertanyaan Probing 

(Pendalaman) 

1. Pemahaman 

tentang kurikulum 

habituasi 

Bagaimana Bapak/Ibu 

memahami konsep 

pendekatan habituasidi 

pesantren ini? 

Sejak kapan pendekatan 

ini diterapkan? Apakah 

ada acuan tertulis atau 

lisan? 

Apakah kurikulum ini 

bersifat formal atau 

informal? 

Bagaimana bentuknya 

dalam kegiatan harian 

santri? 

2. Bentuk kegiatan 

habituasi 
Kegiatan apa saja yang 

dilakukan sebagai bagian 

dari habituasi? 

Apakah kegiatan ini 

dilakukan setiap hari? 

Bagaimana 

konsistensinya dijaga? 

Siapa yang merancang 

dan mengawasi kegiatan 

habituasi tersebut? 

Apakah ada evaluasi dari 

kegiatan tersebut? 

3. Peran 

pendidik/pengasuh 

dalam habituasi 

Apa peran 

guru/pengasuh dalam 

membiasakan 

kedisiplinan pada santri? 

Bagaimana pendekatan 

yang digunakan apakah 

bersifat otoritatif atau 

persuasif? 

Bagaimana guru 

menegur atau menindak 

jika ada santri yang tidak 

disiplin? 

Bagaimana pendekatan 

yang digunakan apakah 

bersifat otoritatif atau 

persuasif? 

Bagaimana guru Bagaimana pendekatan 



 

 

 
 

76 

Topik/Sub-Fokus Pertanyaan 

Wawancara Utama 

Pertanyaan Probing 

(Pendalaman) 

menegur atau menindak 

jika ada santri yang tidak 

disiplin? 

yang digunakan—

apakah bersifat otoritatif 

atau persuasif? 

4. Pengaruh 

habituasi terhadap 

karakter santri 

Apakah terlihat 

perubahan karakter 

disiplin pada santri 

setelah ikut kegiatan? 

Bisa diceritakan contoh 

konkret santri yang 

berubah menjadi lebih 

disiplin? 

Menurut Anda, seberapa 

efektif kegiatan habituasi 

ini? 

Apa indikator 

keberhasilan 

kedisiplinan santri 

menurut Bapak/Ibu? 

5. Tantangan 

dalam 

implementasi 

Apa saja tantangan 

dalam menerapkan 

pendekatan habituasiini? 

Bagaimana Bapak/Ibu 

mengatasi hambatan 

tersebut? 

6. Peran 

lingkungan 

pesantren 

Bagaimana lingkungan 

pesantren mendukung 

pembentukan karakter 

disiplin? 

Apakah teman sebaya 

atau budaya pesantren 

berpengaruh? 

b. Observasi Partisipatif (Participant Observation) 

Observasi partisipatif merupakan salah satu teknik yang sangat 

berguna dalam penelitian kualitatif untuk memahami konteks sosial dan 

rutinitas sehari-hari dalam setting alami. Dalam pendekatan ini, peneliti 

akan berperan sebagai pengamat yang terlibat dalam kehidupan pesantren. 

Peneliti tidak hanya mengamati perilaku santri dalam aktivitas belajar, 

tetapi juga berinteraksi secara langsung dengan mereka untuk memahami 

makna sosial di balik perilaku tersebut. 

Tujuan utama observasi ini adalah untuk melihat secara langsung 

bagaimana rutinitas harian, seperti menghafal Al-Qur'an, shalat berjamaah, 

dan kajian keagamaan, diimplementasikan dalam kehidupan pesantren. 

Peneliti juga akan mengamati interaksi antara santri dan guru, serta 



 

 

 
 

77 

pengaruh lingkungan sosial pesantren terhadap perkembangan kebiasaan 

santri. 

c. Dokumentasi (Document Analysis) 

Pengumpulan data melalui dokumentasi memungkinkan peneliti 

untuk menganalisis materi-materi yang relevan, seperti kurikulum tahfizh, 

buku panduan pesantren, catatan prestasi santri, dan materi ajar. 

Dokumentasi ini memberikan gambaran tentang bagaimana kurikulum dan 

struktur pembelajaran disusun untuk mendukung proses habituasi. Selain 

itu, catatan prestasi dan perkembangan santri juga akan memberikan 

indikasi apakah program tahfizh berjalan efektif sesuai dengan tujuan yang 

diharapkan. 

Analisis dokumentasi dalam penelitian ini akan mencakup: 

 Kurikulum tahfizh yang diterapkan oleh pesantren. 

 Proses evaluasi prestasi penghafalan yang digunakan oleh pesantren. 

 Materi ajar yang digunakan dalam mendukung proses penghafalan. 

G. Analisis Data 

Analisis data dalam penelitian kualitatif dilakukan secara induktif, 

yaitu dengan mengorganisir dan mengkategorikan data berdasarkan tema-

tema yang muncul dari wawancara, observasi, dan dokumentasi. Creswell 

mengemukakan beberapa langkah dalam analisis data kualitatif yang perlu 

diikuti oleh peneliti:80 

 

                                                           
80

 Creswell, John W. Creswell. 



 

 

 
 

78 

1. Pengkodean (Coding) 

Proses pertama dalam analisis data adalah pengkodean (coding). 

Peneliti akan mengidentifikasi dan memberi label pada bagian-bagian data 

yang relevan dengan pertanyaan penelitian. Pengkodean ini membantu 

mengorganisir data dan memberikan struktur untuk analisis lebih lanjut. 

Sebagai contoh, tema terkait dengan peran guru, lingkungan sosial 

pesantren, dan rutinitas harian akan diberi kode tertentu untuk 

memudahkan analisis lebih lanjut. 

2. Pencarian Tema (Theme Identification) 

Setelah pengkodean, peneliti akan mencari tema-tema utama yang 

muncul dalam data. Tema-tema ini akan mencerminkan fenomena yang 

berhubungan dengan peran lingkungan pendidikan dalam keberhasilan 

kurikulum habituasi, misalnya: 

a. Tema tentang pengaruh disiplin dalam proses tahfizh. 

b. Tema tentang dukungan sosial dari teman sebaya dan guru. 

c. Tema tentang tantangan yang dihadapi santri dalam menghafal. 

3. Analisis Lintas Kasus (Cross-Case Analysis) 

Karena penelitian ini berbasis pada studi kasus, peneliti akan 

melakukan analisis lintas kasus untuk mencari pola atau kesamaan dalam 

pengalaman santri, guru, dan pengurus pesantren. Hal ini akan 

memungkinkan peneliti untuk memahami aspek-aspek yang konsisten dan 

variabel dalam keberhasilan pendekatan habituasidi pesantren tersebut. 

 



 

 

 
 

79 

4. Interpretasi Data 

Interpretasi data dilakukan untuk menggali makna yang lebih dalam 

dari tema-tema yang telah ditemukan. Peneliti akan mengaitkan temuan-

temuan ini dengan teori-teori yang relevan, seperti teori- teori kurikulum 

habituasi, untuk memberikan penjelasan yang lebih komprehensif 

mengenai faktor-faktor yang mempengaruhi keberhasilan pengembangan 

kedisiplinan santri di pesantren. 

H. Keabsahan Data 

Triangulasi adalah salah satu teknik yang digunakan untuk 

meningkatkan validitas data dalam penelitian kualitatif. Creswell
81

 

menyarankan agar peneliti menggunakan triangulasi sumber data, yaitu 

dengan mengumpulkan data dari berbagai sumber, seperti wawancara dengan 

santri, guru, dan pengurus pesantren, serta observasi langsung dan 

dokumentasi. Hal ini memastikan bahwa hasil penelitian mencerminkan 

kenyataan yang lebih akurat dan kaya. 

Selain itu, member checking juga akan diterapkan untuk meningkatkan 

validitas temuan. Setelah data dianalisis, peneliti akan meminta partisipan 

untuk memberikan umpan balik mengenai temuan sementara yang dihasilkan, 

guna memastikan bahwa interpretasi peneliti benar-benar mencerminkan 

pengalaman mereka. 

 

 

                                                           
81

 Creswell, John W. Creswell. 



 

 

 
 

80 

I. Tahapan Penelitian 

Tahap-tahap penelitian ini menguraikan rencana pelaksanaan penelitian 

yang akan diteliti oleh peneliti, mulai dari penelitian pendahuluan, 

pengembangan desain, penelitian sebenarnya, dan sampai pada penulisan 

laporan.  Tahapan-tahapan penelitian yang dilakukan dalam penelitian ini 

adalah:  

1. Tahap Pra Lapangan 

Tahapan awal yang dilakukan oleh peneliti sebelum melakukan 

penelitian. Dimulai dari pengajuan judul penelitian dan latar belakang 

penelitian, serta mengecek secara langsung lokasi dan objek yang akan 

diteliti. Kemudian membuat matriks dan proposal penelitian yang 

dikonsultasikan kepada dosen pembimbing.  

2. Tahap Pekerjaan Lapangan 

Tahap dimana peneliti mulai terjun langsung ke lokasi penelitian 

untuk memperoleh dan mencatat data-data yang akan ditulis dalam 

laporan hasil penelitian melalui observasi,wawancara, dan dokumentasi. 

3. Tahap Analisis Data   

Tahap ini merupakan tahap akhir dari proses penelitian, pada 

tahap ini peneliti mengelola data yang telah diperoleh dari berbagai 

sumber saat penelitian. Peneliti juga akan membuat kesimpulan yang 

akan disusun ke dalam laporan hasil penelitian 

 

 



 
 

81 

BAB IV  

PAPARAN DATA DAN ANALISIS 

A. Paparan Data Dan Analisis 

Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an (PPTQ) Al-Itqon 2 Jember 

terletak di Dusun Curahmalang, Kabupaten Jember, Jawa Timur. Pesantren ini 

berdiri di bawah asuhan ustad Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd., seorang pendidik 

muda yang memiliki komitmen kuat terhadap pengembangan generasi Qur‘ani 

yang berkarakter disiplin, berakhlak, dan mencintai Al-Qur‘an. 

PPTQ Al-Itqon 2 merupakan cabang dari PPTQ Al-Itqon 1 Jombang, 

yang dikenal dengan sistem pembelajaran tahfizh berbasis habituasi Qur‘ani. 

Sistem ini diadaptasi dan dikembangkan oleh ustad Ahmad Zaini Dahlan 

dengan mengambil praktik baik dari dua sumber utama: 

a. PPTQ Al-Itqon 1 Jombang, yang menekankan aspek ketertiban hafalan 

dan jadwal harian yang disiplin. 

b. PP Hamalatul Qur‘an, yang dikenal dengan sistem riyadhah (pembiasaan 

ruhani dan hafalan intensif) berbasis motivasi spiritual dan pembinaan 

karakter. 

Dengan menggabungkan dua pendekatan tersebut, ustad Ahmad Zaini 

Dahlan mengembangkan kurikulum khas yang disebut ―Kurikulum Habituasi 

Qur‘ani‖, yaitu sistem pendidikan berbasis pembiasaan menghafal dan 

berakhlak Qur‘ani yang diterapkan dalam seluruh aspek kehidupan santri.82 

                                                           
82

 Observasi, PPTQ Al- Itqon 2 Jember, Jember 20 Maret 2025 



 

 

 
 

82 

1. Implementasi Moral Knowing Dalam Mengembangkan Karakter 

Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren 

Tahfidz Al-Qur’an Al- Itqon 2 Jember 

Moral knowing adalah aspek yang berhubungan dengan 

pengetahuan, pemahaman, dan kesadaran kognitif santri tentang 

pentingnya disiplin ibadah dan hafalan dalam kehidupan pesantren. Pada 

bagian ini, peneliti memaparkan bagaimana pemahaman kognitif tersebut 

terbentuk melalui rutinitas, arahan guru, serta sistem pembiasaan yang 

terstruktur di PPTQ Al-Itqon 2 Jember. 

a. Pemahaman Santri terhadap Jadwal dan Aturan Ibadah 

Meskipun peneliti tidak melakukan observasi langsung saat 

santri melaksanakan sholat tahajud, peneliti melakukan observasi 

tidak langsung terhadap aktivitas santri di luar waktu ibadah malam. 

Observasi dilakukan pada pagi hari dan malam hari sebelum tidur.
 83 

Dalam observasi tersebut, peneliti mencatat bahwa: 

―Pada malam hari sekitar pukul 23.00, santri segera bersiap 

untuk tidur setelah kegiatan mengaji. Pengurus asrama 

mengingatkan bahwa mereka harus bangun dini hari untuk 

tahajud. Beberapa santri secara spontan mengatakan bahwa 

jika tidur terlambat, mereka akan sulit bangun pada waktunya.‖
 

84 

 

Dengan demikian, meskipun peneliti tidak mengamati 

langsung tahajud, indikator pemahaman santri tetap terlihat dari 

perilaku persiapan dan penyesuaian ritme harian. 

                                                           
83

 Observasi, PPTQ Al- Itqon 2 Jember, Jember 23 Agustus 2025 
84

 Hilmah, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 



 

 

 
 

83 

Wawancara dengan Ustadz Zaini memperkuat temuan 

mengenai pemahaman santri terhadap jadwal tahajud. Beliau 

menjelaskan: 

―Santri bangun sekitar setengah tiga dini hari, melaksanakan 

sholat tahajjud, dan membaca setengah juz. Dengan cara ini 

para santri bisa khatamkan Al-Qur‘an setiap satu bulan. 

Mereka sudah tahu kenapa harus bangun di waktu itu.‖
 85 

 

Wawancara ini menunjukkan bahwa pemahaman santri 

berbasis pada penjelasan langsung dari pengasuh dan pembiasaan 

harian. 

Selain itu, keterangan dari santri menunjukkan bahwa mereka 

telah memahami tujuan dan fungsi dari tahajud: 

―Kalau saya tidak ikut tahajjud, rasanya seperti ada yang 

hilang. Karena sudah biasa. Tahajjud itu bantu hafalan masuk.‖
 

86 

 

Kutipan tersebut mengindikasikan bahwa santri memiliki 

kesadaran pribadi mengenai manfaat dari disiplin ibadah malam. 

Hal ini diperkuat dengan adanya dokumentasi Dokumentasi 

kegiatan pesantren menunjukkan adanya jadwal imam dan jadwal 

ibadah yang sangat jelas, antara lain: 

  

                                                           
85

 Ahmad Zaini Dahlan, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 
86

 Anisa fathurrahmah, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 



 

 

 
 

84 

 Tahajud dimulai pukul 02.30 

 

Gambar 4.1 

Jadwal Kegiatan Harian Santri PPTQ Al-Itqon 2 Jember 

 

 Ada jadwal pembagian imam 

Tabel 4.1 

Jadwal Imam Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur’an Al-Itqon 2 Jember 

No Hari Imam Sholat 

1. Senin Untung Subuh, Dzuhur, Ashar, 

Magrib,dan Isya 

2. Selasa Ahmad Zaini Dahlan Subuh, Dzuhur, Ashar, 

Magrib,dan Isya 

3. Rabu Subaidi Subuh, Dzuhur, Ashar, 

Magrib,dan Isya 

4. Kamis Muhammad Sa'id Subuh, Dzuhur, Ashar, 

Magrib,dan Isya 

5. Jumat Muktafin Subuh, Dzuhur, Ashar, 

Magrib,dan Isya 

6. Sabtu Moh. Ridwan Subuh, Dzuhur, Ashar, 

Magrib,dan Isya 

7. Minggu M. Jauhari Fajar R. F. Subuh, Dzuhur, Ashar, 

Magrib,dan Isya 

 



 

 

 
 

85 

 Ada aturan khusus terkait keterlambatan dalam sholat berjamaah 

pada poin 14 bahwasannya santri dilarang masbu’ jika melanggar 

maka dikenakan sanksi berdiri ketika kegiatan muroqobah. 

 

Gambar 4.2 

Jadwal Kegiatan Harian Santri PPTQ Al-Itqon 2 Jember 

 

Dokumentasi ini memperlihatkan bahwa aturan ibadah dan 

kegiatan pondok lainnya  telah disusun secara sistematis dan diketahui 

seluruh santri. 

Berdasarkan triangulasi teknik dan triangulasi sumber, dapat 

disimpulkan bahwa pemahaman santri terhadap jadwal 

ibadahkhususnya tahajud tidak hanya ditunjukkan saat pelaksanaan 

ibadah, tetapi juga melalui: 



 

 

 
 

86 

 Persiapan sebelum tidur, 

 Pengaturan waktu istirahat, 

 Kesadaran tentang manfaat tahajud, 

 Konsistensi mengikuti aturan jadwal harian, 

 Pengetahuan yang diperoleh dari guru dan pembiasaan. 

Dengan demikian, moral knowing santri dalam memahami 

aturan ibadah terbentuk melalui: 

1. Pemahaman kognitif dari pengasuh dan ustadz/ustadzah. 

2. Pengalaman langsung melalui rutinitas harian. 

3. Kesadaran pribadi tentang manfaat ibadah terhadap hafalan. 

4. Dokumentasi aturan yang jelas dan mudah dipahami. 

Pemahaman ini kemudian menjadi dasar kuat bagi 

pembentukan disiplin ibadah dalam kehidupan pesantren. 

b. Pemahaman Santri terhadap Sistem Hafalan Terstruktur 

Observasi peneliti pada kegiatan siang dan sore hari (tidak 

pada tahajud) menunjukkan bahwa para santri telah memahami sistem 

hafalan yang berlaku di pesantren. Pada waktu setelah sholat wajib, 

santri terlihat langsung mengambil mushaf atau buku hafalan untuk 

melaksanakan muroqobah 5 juz tanpa harus diingatkan. 

Peneliti mencatat bahwa: 

―Setelah sholat wajib, santri duduk berkelompok sesuai jenjang 

hafalan masing-masing. Mereka tampak mengetahui giliran 

muroqobah, sima‘i, atau setoran yang harus dilakukan hari 

itu.‖ 

 



 

 

 
 

87 

Observasi ini mengindikasikan bahwa santri telah memahami 

struktur hafalan yang menjadi rutinitas harian mereka. 

Ustadz Zaini beliau menjelaskan secara rinci struktur hafalan: 

―Kami mengadopsi sistem hafalan dari Al-Itqon 1 Jombang 

dan Hamalatul Qur‘an karena terbukti berhasil membentuk 

karakter disiplin santri. Di sini, kegiatan hafalan menjadi 

bagian dari pembiasaan harian. Santri wajib setor hafalan 

empat kali dalam sehari: pagi, siang, sore, dan malam, sesuai 

jenjang kelas dan pembimbingnya.‖87 

 

Dari hasil observasi lapangan, diperoleh data bahwa 

pelaksanaan pendekatan habituasi dalam kegiatan hafalan Al-Qur‘an 

di Pondok Pesantren Tahfidzul Qur‘an Al-Itqon 2 Jember dilakukan 

melalui serangkaian kegiatan yang terstruktur, yaitu Muroqobah 5 Juz, 

Sima‘i, Setoran, Bin Nadzor, dan Muroja‘ah. Setiap metode memiliki 

waktu pelaksanaan, tingkat kesulitan, serta klasifikasi santri yang 

berbeda sesuai tahap kemampuan mereka., sebagaimana ditunjukkan 

pada tabel kegiatan berikut:88 

Tabel 4.2 

Klasifikasi dan Tingkatan Hafalan Santri PPTQ Al-Itqon 2 Jember 

 

No Kelas / 

Jenjang 

Rentang 

Usia / 

Pendidi

kan 

Fokus 

Pembelajaran 

Metode 

Hafalan 

yang 

Digunakan 

Target 

Hafalan 

& 

Waktu 

Keterangan / 

Catatan 

Khusus 

1 Ibtidaiyah 

(Dasar) 

SD / MI 

(6–12 

tahun) 

- Tahsin dan 

Tartil Al-

Qur‘an- 

Pengenalan 

makharijul 

huruf- 

Pembiasaan 

- Metode 

Dirasati 

(pengenalan 

huruf dan 

bacaan)- 

Bin Nadzor 

untuk 

Belum 

ditargetk

an 

hafalan 

penuh, 

fokus 

pada 

Pembiasaan 

hafalan 

dilakukan 

melalui 

muroqobah 

bersama; 

belum ada 

                                                           
87

 Ahmad Zaini Dahlan, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 
88

 Observasi, PPTQ Al- Itqon 2 Jember, Jember 23 Agustus 2025 

 



 

 

 
 

88 

muroqobah 

dan murojaah 

pemula bacaan 

yang 

benar 

dan 

lancar 

target jumlah 

juz 

2 Tsanawiyah 

(Menengah) 

SMP / 

MTs 

(13–15 

tahun) 

- Hafalan 

intensif dengan 

penguatan 

tartil- 

Pengenalan 

makna ayat 

secara tematik 

- Sima‘i 

(mendengar

kan guru)- 

Bin Nadzor 

(membaca 

langsung)- 

Murojaah 

(mengulang 

hafalan 

lama)- 

Setoran 

harian 

Target 

10–15 

juz 

dalam 1 

tahun(Ra

ta-rata 2 

tahun 

untuk 30 

juz) 

80% santri di 

jenjang ini 

sudah 

mengikuti 

program 

intensif 

tahfidz 

3 Aliyah 

(Lanjutan) 

SMA / 

MA / 

Mahasis

wa (16–

22 tahun) 

- Penguatan 

hafalan penuh 

(tasmi‘ dan 

takhassus)- 

Pendalaman 

tafsir ringkas- 

Pelatihan 

menjadi imam 

& da‘i Qur‘ani 

- Murojaah 

dan Bil 

Ghoib- 

Dzorof 

Tasmi‘ 

(hafalan 

tanpa 

mushaf)- 

Setoran 

Khotam 

Target 

30 juz 

dalam  

2–3 

tahun 

Program 

pasca 

khotama

n: 

Tasmi‘ 

30 Juz 

Santri 

difokuskan 

pada 

pembinaan 

karakter 

Qur‘ani dan 

disiplin diri 

melalui 

kegiatan 

tahajjud dan 

muroqobah 

malam 

4 Program 

Takhaṣṣuṣ 

(Pasca 

Khotam) 

Alumni 

& Santri 

Kelas 

Akhir 

- Menguatkan 

hafalan 

(mutqin)- 

Pembinaan 

kader guru 

tahfidz- 

Pelatihan 

metode 

mengajar Al-

Qur‘an 

- Tasmi‘ bil 

ghoib- 

Metode 

pengajaran 

tahfidz- 

Pendalaman 

Tajwid & 

Tafsir 

Mengula

ng 

hafalan 

30 juz 

minimal 

3 kali 

putaran 

Program 

khusus 

dengan 

pengawasan 

langsung 

pengasuh 

pondok 

 

Ustad Zaini pun menambahkan kembali :  

―Dari serangkaian kegiatan pembiasaan hafalan tersebut, salah 

satunya Kegiatan muroqobah ini bukan hanya mengulang hafalan, 

tetapi melatih istiqamah. Ini dilakukan setiap waktu setelah shalat. 



 

 

 
 

89 

Anak-anak sudah paham bahwa muroqobah menjadi bagian 

penting dari menjaga hafalan mereka‖
 89 

 

Keterangan ini menunjukkan bahwa pimpinan tahfizh memberi 

pemahaman langsung kepada santri mengenai tujuan sistem hafalan. 

Briliyan menjelaskan: 

―Kalau habis shalat tidak muroqobah itu rasanya seperti ada yang 

kurang. Dulu saya masih harus diingatkan, tapi sekarang saya tahu 

sendiri kalau muroqobah itu yang membuat hafalan saya kuat.‖
 90 

 

Kutipan ini menunjukkan bahwa pemahaman santri telah mencapai 

tahap internalisasi, bukan sekadar mengikuti aturan. 

Ustadzah Hilmah pun menambah, beliau mengatakan : 

―Awalnya mereka ikut saja, tapi lama-lama mereka tahu sendiri 

kenapa jadwalnya begitu. Mereka paham kalau hafalan itu harus 

diulang terus dan waktunya sudah diatur. Kalau jadwal 

muroqobah, mereka langsung ambil mushaf tanpa disuruh.‖
 91 

 

Wawancara ini mempertegas bahwa pemahaman santri muncul dari 

proses habituasi yang panjang. 

Anisa menyatakan: 

―Dulu saya tidak tahu kalau hafalan harus diulang pakai 

muroqobah. Tapi setelah dijelaskan ustadz bahwa muroqobah itu 

untuk menguatkan ayat-ayat yang mudah hilang, saya jadi 

mengerti. Sekarang kalau tidak muroqobah, hafalan saya cepat 

lupa.‖
 92 

 

Kutipan ini menggambarkan bagaimana pengetahuan santri 

berkembang dari penjelasan guru dan pengalaman pribadi. 

                                                           
89

 Ahmad Zaini Dahlan, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 
90

 Briliyan, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 
91

 Hilmah, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 
92

 Anisa fathurrahmah, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 



 

 

 
 

90 

Pemahaman santri terhadap sistem hafalan tidak hanya bersifat 

teknis, tetapi telah berkembang menjadi kesadaran kognitif dan sikap 

intrinsik. Santri mengetahui: 

 Apa yang harus dilakukan? 

 Kapan harus dilakukan? 

 Mengapa harus dilakukan? 

 Dan bagaimana dampaknya terhadap kualitas hafalan mereka? 

Ini menunjukkan bahwa aspek moral knowing telah terbentuk 

secara mendalam dalam sistem pembinaan hafalan di Pondok 

Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember. 

c. Kesadaran Kognitif Santri tentang Tujuan Pembiasaan 

Kesadaran  santri tentang tujuan habituasi tampak kuat melalui 

pernyataan langsung para narasumber dalam wawancara. Santri 

menunjukkan bahwa mereka tidak hanya mengetahui aturan, tetapi 

memahami alasan moral-spiritual dan pedagogis di balik pembiasaan 

yang diterapkan. 

Briliyan menjelaskan secara jujur mengenai perubahan 

kesadaran yang ia alami: 

―Kalau habis shalat tidak muroqobah itu rasanya seperti ada 

yang kurang. Dulu saya masih harus diingatkan, tapi sekarang 

saya tahu sendiri kalau muroqobah itu yang membuat hafalan 

saya kuat. Lama-lama saya paham kenapa ustadz selalu 

tekankan muroqobah.‖
 93 

 

                                                           
93

 Briliyan, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 



 

 

 
 

91 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa habituasi yang awalnya 

dilakukan karena instruksi, berubah menjadi kesadaran pribadi tentang 

fungsi dan tujuan kegiatan. 

Anisa menerangkan bahwa ia memahami tujuan ibadah malam 

setelah melalui pengalaman: 

―Waktu pertama datang ke sini saya tidak biasa tahajjud. Tapi 

setelah dijelaskan ustadz bahwa tahajjud itu waktu paling kuat 

untuk menambah hafalan, saya mulai paham. Sekarang kalau 

tidak tahajjud, rasanya hafalan cepat hilang. Jadi saya sadar 

kenapa ustadz anjurkan tahajjud tiap hari.‖
 94 

 

Kutipan ini menegaskan bahwa kesadaran Anisa tumbuh 

melalui perpaduan antara penjelasan guru dan pengalaman hasil dari 

konsistensi habituasi. 

Ustadzah Hilmah memberikan perspektif dari sisi pendidik : 

―Awalnya mereka ikut saja, tetapi lama-lama mereka tahu 

sendiri kenapa jadwalnya seperti itu. Mereka paham kalau 

hafalan itu harus diulang terus, dan waktunya sudah diatur. 

Jadi kesadarannya tumbuh sendiri dari kebiasaan.‖
 95 

 

Pernyataan ini memperjelas bahwa tujuan habituasi diterima 

secara bertahap dan menjadi kesadaran internal siswa. 

Pengasuh menegaskan bahwa habitualisasi dilandasi tujuan 

spiritual: 

―Setiap kegiatan itu ada tujuannya. Tahajjud untuk menambah 

hafalan, muroqobah untuk menguatkan hafalan, setoran untuk 

menjaga hafalan tetap hidup. Kalau santri menjalankan 

semuanya, mereka akan memahami manfaatnya sendiri.‖
 96 

 

                                                           
94

 Anisa fathurrahmah, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 
95

 Hilmah, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 
96

 Ahmad Zaini Dahlan, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 



 

 

 
 

92 

Wawancara ini mengonfirmasi bahwa pesantren dengan 

sengaja membentuk kesadaran santri melalui kegiatan yang 

terstruktur. 

Meskipun peneliti tidak mengobservasi langsung tahajud, 

observasi pada malam hari dan pagi hari menunjukkan indikasi kuat 

bahwa santri memahami tujuan dari setiap kegiatan habituasi. 

Observasi mencatat: 

―Santri segera tidur setelah muroja‘ah malam dan saling 

mengingatkan agar tidak begadang karena harus bangun 

tahajud. Ada santri yang mengatakan bahwa kalau tidur lewat 

jam sepuluh, hafalan besoknya tidak kuat.‖ 

 

Observasi ini menegaskan bahwa kesadaran santri tentang 

manfaat tahajud dan muroqobah telah membentuk pola hidup mereka  

terutama dalam hal pengaturan waktu dan ritme istirahat. 

Kesadaran tersebut bukan sekadar mengikuti aturan, melainkan 

hasil interpretasi santri terhadap pengalaman dan manfaat yang 

mereka rasakan setiap hari. 

Hal ini menunjukkan bahwa seluruh rangkaian aktivitas (tahajud, 

muroqobah, setoran, sima‘i, bin nadzor, dan muroja‘ah malam) disusun 

dengan tujuan pembentukan karakter disiplin dan pemantapan hafalan. 

Melalui dokumentasi tersebut, terlihat bahwa: 

 Setiap waktu shalat wajib dilanjutkan muroqobah, 

 Ada setoran hafalan empat kali sehari, 

 Ada muroja‘ah malam untuk menjaga hafalan yang telah diperoleh. 



 

 

 
 

93 

Dokumen-dokumen ini memberikan kerangka formal yang 

membantu santri menyadari tujuan dari setiap kegiatan, karena tujuan 

tersebut dapat mereka lihat, baca, dan jalankan setiap hari. 

Berdasarkan paparan triangulasi teknik dan triangulasi sumber, 

dapat disimpulkan bahwa kesadaran santri terhadap tujuan habituasi 

berkembang melalui tiga tahapan: 

1. Tahap Penjelasan (Cognitive Explanation) 

Santri pertama kali memahami tujuan kegiatan dari penjelasan 

ustadz dan pengasuh. 

2. Tahap Pengalaman (Experiential Realization) 

Santri mulai merasakan manfaat langsung dari kegiatan seperti 

tahajud, muroqobah, atau muroja‘ah. 

3. Tahap Internalisasi (Internal Moral Awareness) 

Santri merasakan ketidaknyamanan jika tidak menjalankan 

kegiatan, yang menunjukkan adanya kesadaran moral bahwa kegiatan 

tersebut penting bagi diri mereka. 

Keterpaduan penjelasan guru, pengalaman pribadi, dan 

dokumentasi kegiatan membentuk kesadaran moral knowing yang kuat. 

Santri tidak hanya mengikuti aturan, tetapi memahami mengapa aturan itu 

ada dan mengapa mereka harus konsisten menjalaninya. 

 



 

 

 
 

94 

2. Implementasi Moral Feeling Dalam Mengembangkan Karakter 

Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren 

Tahfidz Al-Qur’an Al- Itqon 2 Jember 

Implementasi moral feeling dalam pembentukan karakter disiplin 

santri di Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember 

tergambar dari bagaimana santri mengalami, merasakan, dan menghayati 

kegiatan habituasi yang dijalankan setiap hari. Moral feeling berkaitan 

dengan rasa nyaman, ikhlas, senang, dan kebutuhan batin untuk 

menjalankan aktivitas kedisiplinan, termasuk tahajud, muroqobah, sima‘i, 

setoran, dan muroja‘ah malam. 

Berikut uraian lengkap berdasarkan wawancara, observasi, dan 

dokumentasi. 

a. Rasa Malu dan Takut Jika Melanggar Aturan 

Zahra menjelaskan perasaan yang muncul ketika melanggar 

aturan atau terlambat melaksanakan kegiatan: 

―Saya sudah terbiasa ikut jadwal pondok. Kalau telat sholat 

jamaah atau muroqobah, rasanya malu sendiri. Teman-teman 

juga saling mengingatkan. Jadi kami bukan cuma ikut 

peraturan, tapi sudah tahu itu untuk kebaikan hafalan kami 

sendiri.‖
 97 

 

Kutipan ini menunjukkan bahwa rasa malu tidak muncul 

karena ancaman hukuman, tetapi karena dorongan moral internal yang 

terbentuk dari rutinitas. 

 

                                                           
97

 Zahra, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 



 

 

 
 

95 

menyampaikan: 

―Kalau bangun telat itu hati jadi tidak enak. Seperti ada yang 

kurang. Pernah saya ketiduran, dan teman-teman sudah 

bangun duluan. Saya malu sendiri karena tidak ikut tahajjud, 

padahal sudah biasa.‖
 98 

 

Ungkapan ini menunjukkan bahwa efek emosional berupa 

rasa malu dan tidak enak merupakan bukti internalisasi nilai disiplin. 

Ustadzah Hilmah memberikan gambaran lebih luas tentang 

aspek emosional santri saat melanggar: 

―Mereka itu kalau sudah terbiasa, akan merasa sendiri kalau 

tidak ikut kegiatan. Ada santri yang sampai menangis karena 

ketiduran tidak ikut tahajjud. Itu menunjukkan bahwa mereka 

sudah paham dan merasakan pentingnya kegiatan itu.‖99 

 

Dari kutipan ini tampak bahwa santri tidak hanya merasa 

malu, namun ada rasa takut melewatkan kegiatan karena khawatir 

kualitas hafalan mereka menurun. 

Ustad Zaini menegaskan perasaan yang muncul ketika santri 

melanggar: 

―Kalau anak-anak sudah terbiasa dengan ritme ini, mereka 

sendiri yang takut kalau tidak menjalankan. Takut hafalannya 

hilang, takut ketinggalan. Rasa takut seperti itu bagus untuk 

menjaga disiplin.‖
 100 

 

Kutipan ini memperkuat bahwa rasa takut yang muncul pada 

santri merupakan bentuk moral feeling yang sehat dan fungsional.  

 Peneliti memang tidak mengamati secara langsung 

pelanggaran tahajud, tetapi observasi pada malam hari menunjukkan 

                                                           
98

 Zhafira, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 
99

 Hilmah, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 
100

 Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 



 

 

 
 

96 

ekspresi emosional santri terkait ketakutan tidak bangun atau 

melanggar aturan. 

Catatan observasi peneliti: 

―Pada malam hari sebelum tidur, beberapa santri tampak 

saling mengingatkan agar tidak tidur terlalu malam karena 

takut tidak bangun tahajjud. Ada santri yang tampak cemas 

dan terus memastikan alarmnya aktif karena tidak ingin 

ketinggalan kegiatan dini hari.‖ 

 

Observasi ini menunjukkan munculnya fear of missing 

discipline, yaitu rasa takut kehilangan momentum ibadah yang 

menjadi bagian dari kedisiplinan mereka. Perilaku ini merupakan 

bukti adanya rasa malu yang muncul sebagai evaluasi moral diri. 

Dokumentasi jadwal dan aturan pesanten yang terdapat di 

gambar 4.1 dan 4.2 menunjukkan adanya: 

 Aturan kehadiran sholat berjamaah, 

 Jadwal muroqobah setelah tiap sholat wajib, 

 Larangan tidur larut malam, 

 Aturan setoran hafalan berkala, 

 Jadwal muroja‘ah malam. 

Dokumen-dokumen ini tidak hanya berfungsi administratif, 

tetapi juga menjadi sumber kecemasan positif (positive fear), karena 

santri sadar bahwa melanggar satu kegiatan berpengaruh pada ritme 

hafalan selanjutnya. 

Dari keseluruhan paparan data, dapat dianalisis bahwa rasa 

malu dan takut pada santri muncul melalui: 



 

 

 
 

97 

1. Internal Moral Evaluation 

Santri mengevaluasi diri mereka sendiri ketika gagal 

mengikuti aturan. 

2. Positive Peer Pressure 

Teman sebaya menjadi pengingat moral sehingga 

pelanggaran menimbulkan rasa malu di hadapan kelompok. 

3. Emotional Consequences of Habit Breaking 

Kegiatan yang dilakukan berulang menyebabkan 

ketidakhadiran pada satu aktivitas memicu ketidaknyamanan 

emosional. 

4. Fear of Negative Impact on Hafalan 

Santri merasa takut kehilangan hafalan jika tidak mengikuti 

kegiatan secara teratur. 

Aspek ini menunjukkan bahwa moral feeling santri telah 

berkembang secara mendalam, bukan sekadar kepatuhan formal. Rasa 

malu dan takut melanggar aturan merupakan bagian penting dari 

moral feeling yang terbentuk melalui habituasi. Santri merasakan 

ketidaknyamanan emosional ketika meninggalkan kegiatan, merasa 

malu di hadapan teman sebaya, dan takut ritme hafalannya terganggu. 

Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai kedisiplinan telah tertanam 

dalam diri mereka dan menjadi bagian dari kesadaran emosional yang 

stabil. 



 

 

 
 

98 

b. Kebahagiaan dan Kepuasan setelah Menjalankan Rutinitas 

DisiplinRasa Bangga ketika Hafalan Meningkat 

Kebahagiaan dan kepuasan merupakan indikator kuat dari 

moral feeling yang telah terbentuk pada santri melalui habituasi. Data 

wawancara menunjukkan bahwa santri merasakan bentuk reward 

emosional atau kepuasan batin setelah menjalankan kegiatan disiplin 

seperti tahajud, muroqobah, sima‘i, atau setoran hafalan.  

Anisa menyampaikan secara lugas: 

―Kalau tahajjud itu rasanya hafalan cepat masuk. Kalau sudah 

tahajjud, saya merasa lebih ringan menghafal. Ada perasaan 

senang karena hafalan yang tadi malam saya ulang jadi lebih 

kuat.‖
 101 

 

Kutipan ini memperlihatkan bahwa kesenangan dan kepuasan 

yang dirasakan bersifat langsung (direct affective response), yaitu 

muncul sebagai konsekuensi positif dari pelaksanaan disiplin. 

Selain itu, Anggun menambahkan : 

―Kalau muroqobah itu sudah dikerjakan, rasanya lega. 

Karena hafalan jadi aman. Saya senang kalau hari itu bisa 

setor lancar. Itu yang bikin saya semangat untuk mengulang 

terus.‖
 102 

 

Ungkapan ―lega‖, ―senang‖, dan ―semangat‖ menunjukkan 

tiga jenis positive moral emotions yang mendukung aspek disiplin 

internal. 

Ustadzah Hilmah memberikan gambaran tentang 

kebahagiaan santri setelah melakukan rutinitas hafalan : 

                                                           
101

 Anisa fathurrahmah, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 
102

 Anggun, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 



 

 

 
 

99 

―Kalau mereka sudah muroja‘ah atau setoran dan lancar, 

mukanya cerah. Ada yang langsung cerita ke saya, ‗Bu, tadi 

setoran saya lancar.‘ Itu terlihat sekali bahwa mereka senang 

sekali kalau berhasil.‖
 103 

 

Kutipan ini menunjukkan bahwa rasa puas turut 

divisualisasikan melalui ekspresi wajah dan perilaku komunikatif 

santri. 

Pengasuh menambahkan perspektif spiritual dan emosional 

santri : 

―Kalau anak-anak istiqamah, nanti mereka yang rasakan 

sendiri. Mereka merasa tenang, bahagia, hafalannya kuat. 

Kebahagiaan seperti itu tidak bisa dibuat-buat. Itu muncul 

dari hati yang dekat dengan Al-Qur‘an.‖
 104 

 

Penjelasan ini menegaskan bahwa kebahagiaan santri tidak 

hanya bersifat akademik (berhasil menyetor hafalan), tetapi bersifat 

spiritual. 

Observasi peneliti pada pagi dan malam hari menunjukkan 

adanya ekspresi kebahagiaan setelah rutinitas disiplin. 

Catatan observasi menyebutkan: 

―Setelah muroqobah, beberapa santri terlihat tersenyum dan 

saling memuji hafalan temannya yang lancar. Ada yang 

berkata ‗Alhamdulillah, lancar tadi‘ sambil menunjukkan 

ekspresi bangga.‖  

 

Observasi lain mencatat: 

―Santri yang baru selesai setor hafalan tampak mendekati 

teman-temannya dan bercerita singkat tentang keberhasilan 

setoran mereka hari itu. Wajah mereka tampak cerah dan 

bersemangat.‖ 

                                                           
103

 Hilmah, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 
104

 Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 



 

 

 
 

100 

Ekspresi ini menunjukkan bahwa kegiatan disiplin 

mendatangkan kebahagiaan emosional yang memotivasi santri untuk 

terus mempertahankan kedisiplinan.  

Hal ini diperkuat dengan dokumentasi kegiatan hafalan 

sebagai berikut :  

 
 

Gambar 4.3 

Kegiatan Hafalan Santri 

 

Dari keseluruhan temuan, dapat dianalisis bahwa 

kebahagiaan dan kepuasan santri muncul karena beberapa faktor: 

1. Reward Psikologis  

Setiap kali disiplin dilaksanakan dengan baik, santri 

merasakan kepuasan batin dan rasa lega. 

2. Penguatan Hafalan 

Keberhasilan menjaga hafalan membuat santri merasakan 

kebanggaan dan kepercayaan diri. 

 



 

 

 
 

101 

3. Dukungan Lingkungan 

Suasana saling memberi selamat dan apresiasi antarsantri 

memperkuat emosi positif. 

4. Pemaknaan Spiritual 

Kegiatan tahajud, muroqobah, dan setoran tidak hanya 

dilihat sebagai tugas, tetapi bagian dari ibadah. 

Emosi positif ini memperkuat disiplin, karena santri 

mengasosiasikan keberhasilan disiplin dengan kebahagiaan. Kebahagiaan 

dan kepuasan setelah melaksanakan rutinitas disiplin merupakan bukti 

kuat bahwa moral feeling telah terbentuk pada santri. Mereka merasakan 

kegembiraan, rasa lega, dan bangga setelah menjalankan tahajud, 

muroqobah, setoran, dan aktivitas hafalan lainnya. Rasa bahagia ini 

berfungsi sebagai penguat internal yang menjaga motivasi dan konsistensi 

mereka dalam disiplin sehari-hari. 

3. Implementasi Moral Action Dalam Mengembangkan Karakter 

Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren 

Tahfidz Al-Qur’an Al- Itqon 2 Jember 

a. Konsistensi Menjalankan Rutinitas Harian. 

Implementasi moral action yang paling terlihat pada santri 

Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember adalah 

kemampuan mereka melakukan rutinitas kedisiplinan secara konsisten 

dan tanpa paksaan.  

  



 

 

 
 

102 

Shakirah menyampaikan dengan jelas: 

―Saya sudah terbiasa ikut jadwal pondok. Kalau sudah masuk 

waktu shalat, langsung ke masjid. Setelah itu muroqobah. 

Kalau sudah setor hafalan lancar, saya merasa puas. Jadi saya 

berusaha mengulang terus, supaya besoknya juga lancar.‖
 105 

 

Shakirah menjelaskan bahwa ia bergerak secara otomatis 

ketika mendengar atau mengetahui waktu shalat telah masuk. Tidak 

ada pembiasaan ulang, tidak perlu diingatkan ustadz atau pengurus. 

Hal ini diperkuat dengan adanya bukti buku kontrol : 

 

Gambar 4.4 

Buku Kontrol Kegiatan Hafalan Santri 

 

  

                                                           
105

 Shakirah, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 

 



 

 

 
 

103 

Secara moral action, ini menunjukkan bahwa: 

1. Disiplin beribadah telah melekat sebagai tindakan otomatis (self-

regulated behavior). 

2. Santri telah mencapai tingkat disiplin tanpa ketergantungan pada 

kontrol eksternal. 

3. Kegiatan wajib menjadi bagian dari internal temporal order 

kesadaran terhadap waktu yang tertanam dalam dirinya. 

Perilaku ini hanya dapat terbentuk melalui habituasi jangka 

panjang sebagaimana diatur pesantren. 

Selain itu dalam ungkapan Shakirah ― setelah itu muroqobah‖ 

Ungkapan singkat ini sesungguhnya menunjukkan tahapan moral 

action yang sangat kuat dimana ia tidak menunda,  ia tidak menunggu 

instruksi, ia memahami bahwa rangkaian shalat dan muroqobah 

adalah satu kesatuan disiplin. Maka secara teoritis, hal ini 

menunjukkan behavioral continuity, yaitu kemampuan melanjutkan 

tindakan disiplin tanpa interupsi, adanya hubungan antara kemampuan 

self-start dan self-maintain, dua indikator utama moral action serta 

rutinitas ini menunjukkan bahwa habituasi telah membentuk 

automaticity, di mana tindakan terjadi melalui memori prosedural. 

b. Kedisiplinan dalam Menjaga Waktu  

Kedisiplinan dalam menjaga waktu merupakan salah satu 

bentuk implementasi moral action yang paling nyata pada santri di 

Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember. Dalam 



 

 

 
 

104 

konteks teori Lickona, moral action adalah kemampuan bertindak 

secara konsisten sesuai nilai moral yang diyakini; sedangkan dalam 

teori habituasi Ulwan dan al-Ghazali, tindakan ini menunjukkan hasil 

dari latihan berulang hingga perilaku baik menjadi karakter yang 

menetap. 

Santri Riska, memberikan gambaran konkret mengenai 

bagaimana ia menjaga kedisiplinan waktu. 

Riska mengatakan: 

―Kalau tidur telat, itu pasti susah bangun tahajjud. Jadi saya 

usahakan tidur cepat supaya bisa bangun. Kalau hafalan cepat 

hilang, itu juga salah sendiri kalau tidak ikut muroja‘ah. Jadi 

saya usahakan ikut semua jadwal.‖
 106 

 

Kedisiplinan Riska dalam menjaga waktu tidak hanya 

menunjukkan kepatuhan terhadap aturan, tetapi merupakan bukti 

masuknya disiplin ke dalam tahap moral action. Ia: 

 Mengatur ritme tidur, 

 Menjaga kualitas hafalan, 

 Bertanggung jawab terhadap kelemahan diri, 

 Berkomitmen menjalankan seluruh jadwal harian, 

 Mengambil tindakan preventif agar tidak gagal dalam rutinitas. 

Semua ini menunjukkan bahwa kedisiplinan telah tertanam 

sebagai karakter internal, bukan lagi sekadar rutinitas formal. 

 

 

                                                           
106

 Riska, , diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 



 

 

 
 

105 

c. Kedisiplinan Sosial: Piket, Gotong Royong, Keteladanan Guru 

Pelaksanaan pendekatan habituasi dalam konteks interaksi 

sosial di PPTQ Al-Itqon 2 Jember Curahmalang merupakan bagian 

penting dari proses pembentukan karakter disiplin santri. Interaksi 

sosial di pesantren ini tidak hanya mencakup hubungan antar santri, 

tetapi juga relasi antara santri dengan pengasuh, guru, pengurus, dan 

masyarakat sekitar. Semua interaksi tersebut diarahkan untuk 

membangun budaya disiplin, tanggung jawab, dan kepedulian sosial. 

Menurut Ustad Zaini, , selaku pengasuh pesantren, pembiasaan 

dalam interaksi sosial menjadi pondasi bagi pembentukan karakter 

santri secara utuh. 

―Kami tidak hanya mendidik santri agar hafal Al-Qur‘an, tapi 

juga agar bisa menghormati, menghargai, dan menegakkan 

disiplin dalam bergaul. Kalau mereka terbiasa disiplin di 

kamar, di kelas, dan saat berinteraksi, insyaAllah kelak mereka 

akan jadi pribadi yang berakhlak baik.‖107 

 

Berdasarkan hasil observasi, pembentukan disiplin sosial santri 

di pondok ini dilakukan melalui serangkaian strategi habituasi sosial 

yang berlangsung secara terstruktur dan terintegrasi dalam kehidupan 

sehari-hari. 

a) Pembiasaan Rutinitas Sosial 

Setiap santri memiliki jadwal kegiatan sosial yang 

konsisten, mulai dari kegiatan gotong royong kebersihan pondok 

setiap pagi Jumat, piket kamar dan dapur, hingga kegiatan bersama 

                                                           
107

 Ahmad Zaini Dahlan, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 



 

 

 
 

106 

seperti musyawarah santri dan kerja bakti. Pembiasaan ini 

bertujuan untuk menanamkan tanggung jawab, kerja sama, serta 

kedisiplinan dalam melaksanakan tugas bersama. 

Salah satu santri, Fikri, menjelaskan: 

―Kami sudah terbiasa punya jadwal piket harian. Kalau 

tidak sesuai giliran atau telat datang, nanti kena teguran. 

Tapi dari situ kami belajar menghargai waktu dan tanggung 

jawab terhadap teman-teman.‖108 

 

Kegiatan bersama yang diatur dengan jadwal teratur ini 

merupakan bentuk pembiasaan sosial yang membangun 

kedisiplinan kolektif santri. 

 
 

Gambar 4.5 

Dokumentasi Implementasi Pendekatan Habituasi Melalui 

Kedisiplinan Sosial Bersih- Bersih Pondok  

 

 

 

 

 

                                                           
108

 Fikri, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 



 

 

 
 

107 

b) Pengawasan dan Pemantauan oleh Pengurus 

Dalam menjaga keteraturan interaksi sosial santri, pondok 

menerapkan sistem pengawasan dan pemantauan melalui pengurus 

harian dan ustadz pendamping. Mereka memantau kedisiplinan 

santri dalam menjalankan tugas sosial, seperti kebersihan kamar, 

ketertiban makan bersama, serta keaktifan dalam kegiatan 

musyawarah. 

Ustadzah Laila, salah satu guru tahfidz, menjelaskan: 

―Kami memiliki daftar kontrol setiap kamar. Setiap pekan ada 

evaluasi, apakah kamar bersih, piket jalan, dan anak-anak 

tertib. Kalau ada yang lalai, kami tegur dan beri arahan. Tapi 

kami juga puji kalau mereka tertib.‖109 

 

Pemantauan ini bukan semata-mata bentuk kontrol, tetapi juga 

merupakan cara membangun kesadaran sosial santri agar mereka 

mampu bertanggung jawab terhadap lingkungan dan teman 

sekitarnya. 

c) Penghargaan dan Pengakuan Sosial 

Salah satu bentuk penerapan pendekatan habituasi adalah 

pemberian penghargaan sosial bagi santri yang menunjukkan 

perilaku disiplin dan sopan dalam berinteraksi. Penghargaan ini tidak 

selalu berupa hadiah materi, melainkan berupa pengakuan publik, 

seperti penunjukan sebagai ketua kamar, imam shalat, atau 

koordinator kegiatan pondok. 

 

                                                           
109

 Laila, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 



 

 

 
 

108 

Menurut pengurus pondok, Ustadzah Nailil, 

―Kami percaya bahwa santri yang disiplin dan santun berhak 

mendapat kepercayaan. Biasanya mereka kami angkat jadi 

ketua kamar atau imam. Itu jadi bentuk apresiasi dari pondok 

atas tanggung jawab mereka.‖110 

 

Dengan penghargaan ini, santri tidak hanya merasa dihargai 

tetapi juga termotivasi untuk menjaga sikap disiplin dan konsisten 

dalam interaksi sosialnya. 

d) Konsekuensi dan Teguran yang Mendidik 

Selain penghargaan, pesantren juga menerapkan konsekuensi 

yang jelas bagi santri yang melanggar aturan sosial, seperti tidak 

melaksanakan piket, bersikap tidak sopan, atau melalaikan 

kewajiban. Hukuman diberikan secara edukatif, seperti 

membersCihkan lingkungan tambahan, membaca Al-Qur‘an 

bersama pengurus, atau mengikuti pembinaan moral. 

Ustadz Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd menjelaskan: 

 

―Kalau ada santri yang lalai, kami beri konsekuensi ringan 

seperti tugas tambahan. Tapi kami lebih menekankan nasihat 

dan pembinaan supaya mereka sadar, bukan karena takut 

hukuman.‖111 

 

Pendekatan ini sesuai dengan prinsip ta‘dib dalam pendidikan 

Islam, yaitu mendidik dengan cara menanamkan kesadaran moral 

dan spiritual, bukan dengan tekanan fisik. 

 

 

                                                           
110

 Nailil, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025 
111

 Ahmad Zaini Dahlan, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 



 

 

 
 

109 

e) Pembinaan dan Pendampingan Emosional 

Di samping pengawasan dan konsekuensi, pesantren juga 

menerapkan pendampingan personal bagi santri yang mengalami 

kesulitan menyesuaikan diri atau menunjukkan perilaku kurang 

disiplin dalam pergaulan. Pendampingan dilakukan oleh guru dan 

pengurus yang berfungsi sebagai murabbi (pendidik sekaligus 

pembimbing akhlak). 

Ustadzah Astutik, menuturkan: 

―Kalau ada santri yang susah diatur atau sering melanggar, 

kami dekati secara pribadi. Kami ajak bicara dari hati ke hati. 

Biasanya setelah dibina, mereka jadi lebih sadar dan bisa 

berubah.‖112 

 

Pendekatan personal seperti ini memperlihatkan nilai kasih 

sayang dan kepedulian, yang menjadi bagian dari pembiasaan moral 

dan spiritual dalam kehidupan sosial santri. 

Tabel 4.3 

Hasil Temuan Penelitian 

No Fokus Penelitian Indikator Hasil Temuan 

1 Implementasi Moral 

Knowing dalam 

Mengembangkan 

Karakter Disiplin 

Santri 

Pemahaman 

Jadwal Ibadah 

Santri memahami jadwal tahajud 

(02.30), dampak tidur terlambat, 

serta tujuan tahajud bagi 

penguatan hafalan. Pengetahuan 

diperoleh dari penjelasan 

pengasuh, observasi rutinitas, 

dan pengalaman pribadi santri. 

Pemahaman 

Sistem Hafalan 

Terstruktur 

Santri memahami struktur 

muroqobah, sima‘i, setoran, bin 

nadzor, dan muroja‘ah. Setelah 

sholat, santri langsung 

mengambil mushaf tanpa 

disuruh, menunjukkan 

                                                           
112

 Astutik, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025 



 

 

 
 

110 

pemahaman yang telah 

terinternalisasi. 

Pemahaman 

Tujuan 

Habituasi 

Santri mengetahui mengapa 

harus tahajud, muroqobah, dan 

setoran. Mereka memahami 

manfaat dan tujuan kegiatan 

melalui penjelasan guru, 

pengalaman langsung, serta 

dokumentasi aturan pondok. 

2 Implementasi Moral 

Feeling dalam 

Mengembangkan 

Karakter Disiplin 

Santri 

Rasa Malu dan 

Takut 

Melanggar 

Aturan 

Santri merasa malu dan tidak 

enak jika terlambat sholat atau 

tidak mengikuti kegiatan. Ada 

fear of missing discipline: takut 

hafalan melemah jika tidak 

tahajud atau muroqobah. Peer 

pressure positif memperkuat 

perasaan moral tersebut. 

Rasa Senang, 

Tenang, dan 

Bangga Setelah 

Rutinitas 

Santri merasa senang ketika 

hafalan lancar, bangga ketika 

setoran diterima, dan lega 

setelah muroqobah. Kebahagiaan 

muncul sebagai reward 

emosional yang memperkuat 

kedisiplinan. 

Kecemasan 

Positif karena 

Aturan Tertulis 

Dokumentasi jadwal ibadah dan 

hafalan menciptakan kesadaran 

emosional bahwa melanggar satu 

kegiatan memengaruhi ritme 

kegiatan lain. Kecemasan ini 

memperkuat kedisiplinan. 

3 Implementasi Moral 

Action dalam 

Mengembangkan 

Karakter Disiplin 

Santri 

Konsistensi 

Rutinitas Harian 

Santri otomatis menuju masjid 

ketika adzan, lalu muroqobah 

tanpa disuruh. Perilaku ini 

menunjukkan automaticity—

disiplin menjadi tindakan 

spontan tanpa instruksi. 

Kedisiplinan 

Mengelola 

Waktu 

Santri disiplin tidur cepat agar 

bisa bangun tahajud, mengatur 

ritme belajar, dan memastikan 

hafalan tetap kuat. Mereka 

bertanggung jawab atas kualitas 

hafalan berdasarkan manajemen 

waktu pribadi. 

Kedisiplinan 

Sosial (Piket, 

Gotong Royong, 

Santri mengikuti piket harian, 

gotong royong, menjaga 

kebersihan, dan mengikuti 



 

 

 
 

111 

Tanggung 

Jawab) 

musyawarah kamar. Yang 

disiplin diberi kepercayaan 

sebagai ketua kamar atau imam; 

pelanggaran diberi konsekuensi 

edukatif. 

Pengawasan, 

Teguran, dan 

Pembinaan 

Personal 

Pengurus memantau kebersihan 

kamar, ketertiban, dan interaksi 

santri. Pelanggaran diberikan 

teguran mendidik, bukan 

hukuman keras. Guru melakukan 

pembinaan emosional personal 

bagi santri yang mengalami 

kesulitan. 

 

B. Temuan Data 

1. Implementasi Moral Knowing dalam Mengembangkan Karakter 

Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren 

Tahfidz Al-Qur’an Al-Itqon 2 Jember 

Implementasi moral knowing dalam pengembangan karakter 

disiplin di Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember tampak 

dari bagaimana santri memahami secara kognitif makna, tujuan, dan 

sistem kedisiplinan yang diterapkan dalam kegiatan ibadah dan hafalan 

mereka. Pengetahuan moral tersebut terbentuk melalui arahan langsung 

dari pengasuh, rutinitas harian, pengalaman pribadi santri, serta 

dokumentasi aturan yang dipahami oleh seluruh penghuni pesantren. 

Pemahaman santri tentang jadwal ibadah terlihat dari bagaimana 

mereka mengatur ritme hidupnya. Meskipun peneliti tidak mengamati 

langsung sholat tahajud, observasi malam dan pagi hari menunjukkan 

bahwa santri sudah memiliki kesadaran bahwa tidur terlambat akan 

menyebabkan kesulitan bangun dini hari. Pengasuh pondok menjelaskan 



 

 

 
 

112 

bahwa santri telah memahami alasan mengapa mereka harus bangun pada 

pukul 02.30, yaitu untuk melaksanakan tahajud dan menambah hafalan 

setengah juz setiap malam. Kesadaran ini juga diperkuat oleh pernyataan 

santri bahwa tahajud dapat membantu hafalan mereka menjadi lebih kuat. 

Dengan demikian, moral knowing terkait ibadah malam terbentuk melalui 

kombinasi antara penjelasan guru, rutinitas, dan pengalaman pribadi santri. 

Selain memahami jadwal ibadah, santri juga memiliki pengetahuan 

yang jelas tentang sistem hafalan yang berlaku di pesantren. Observasi 

menunjukkan bahwa setelah sholat wajib, santri tidak perlu diingatkan 

untuk muroqobah, sima’i, atau setoran hafalan. Mereka sudah mengetahui 

bagian hafalan mana yang harus diulang atau disetorkan setiap harinya. 

Penjelasan ustadz mengenai metode hafalan yang terdiri dari muroqobah 5 

juz, sima’i, bin nadzor, setoran, dan muroja‘ah membantu santri 

memahami tujuan dari setiap tahapan hafalan. Santri juga memberi 

kesaksian bahwa mereka paham bahwa hafalan mudah hilang apabila tidak 

diulang secara konsisten. Pengetahuan tersebut menunjukkan bahwa moral 

knowing santri sudah berkembang menjadi kesadaran kognitif yang cukup 

matang. 

Selain itu, kesadaran santri tentang tujuan habituasi seperti tahajud 

untuk mempercepat hafalan maupun muroqobah untuk menjaga ayat-ayat 

agar tidak hilang muncul dari perpaduan antara penjelasan guru dan 

pengalaman pribadi mereka. Banyak santri menyatakan bahwa mereka 

memahami mengapa kegiatan tersebut harus dilakukan, dan ketika mereka 



 

 

 
 

113 

tidak melaksanakan salah satunya, mereka merasakan dampak langsung 

berupa hafalan yang melemah. Dokumentasi kegiatan dan aturan pondok, 

seperti jadwal muroqobah setelah setiap salat wajib serta aturan larangan 

masbu’, turut memperkuat pemahaman santri mengenai struktur 

kedisiplinan yang harus dipatuhi. 

Dengan demikian, moral knowing santri terbentuk melalui 

pemahaman terhadap jadwal ibadah, sistem hafalan yang terstruktur, serta 

tujuan setiap kegiatan habituasi. Pemahaman ini bukan hanya berasal dari 

instruksi, tetapi tumbuh menjadi kesadaran moral yang terbentuk melalui 

pengalaman dan habituasi harian. 

2. Implementasi Moral Feeling dalam Mengembangkan Karakter 

Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren 

Tahfidz Al-Qur’an Al-Itqon 2 Jember 

Implementasi moral feeling terlihat dari bagaimana santri 

merasakan, mengalami, dan menginternalisasi emosi yang berkaitan 

dengan kedisiplinan. Perasaan malu, takut, senang, bangga, dan lega 

menjadi bagian dari proses pembiasaan yang menguatkan karakter mereka. 

Rasa malu dan takut muncul ketika santri melanggar aturan atau 

tidak dapat mengikuti kegiatan rutin. Beberapa santri mengungkapkan 

bahwa terlambat mengikuti sholat berjamaah atau muroqobah 

menimbulkan rasa tidak enak hati, terutama karena mereka terbiasa 

menjalani kegiatan tersebut setiap hari. Ada pula santri yang merasa takut 

hafalannya hilang apabila ia tidak mengikuti tahajud atau muroja‘ah 



 

 

 
 

114 

malam sesuai jadwal. Perasaan ini bukan muncul karena takut hukuman, 

tetapi karena kesadaran moral bahwa kedisiplinan berpengaruh pada 

kualitas hafalan. Bahkan, terdapat santri yang menangis karena ketiduran 

dan tidak mengikuti tahajud, menunjukkan bahwa moral feeling sudah 

tertanam kuat dalam diri mereka. 

Perasaan senang dan bangga juga menjadi bagian penting dari 

moral feeling santri. Santri mengaku merasa bahagia ketika hafalannya 

lancar, terutama setelah melaksanakan tahajud atau muroqobah. Mereka 

merasakan kepuasan emosional setelah setoran hafalan berjalan baik, dan 

semangat mereka meningkat ketika hafalan terjaga. Guru pun 

membenarkan bahwa wajah santri menjadi lebih cerah ketika berhasil 

menyelesaikan setoran atau muroja‘ah dengan baik. Perasaan positif ini 

memperkuat motivasi santri untuk terus menjaga kedisiplinan. 

Lingkungan pesantren turut memperkuat moral feeling melalui 

apresiasi antarsantri maupun dari guru. Ketika ada santri yang berhasil 

menyelesaikan setoran dengan baik, teman-temannya memberikan ucapan 

selamat dan dukungan. Selain itu, dokumentasi jadwal dan aturan pondok 

juga membantu menciptakan kesadaran emosional bahwa melanggar satu 

kegiatan dapat mengganggu ritme kegiatan lainnya. Hal ini memunculkan 

kecemasan positif yang membantu menjaga kedisiplinan santri. 

Dari keseluruhan data, dapat dilihat bahwa moral feeling terbentuk 

melalui rasa malu, takut, senang, dan bangga yang muncul sebagai respon 

emosional terhadap pelaksanaan atau pelanggaran rutinitas harian. Emosi-



 

 

 
 

115 

emosi ini memperkuat dan menstabilkan karakter disiplin santri melalui 

mekanisme habituasi yang berulang dan konsisten. 

3. Implementasi Moral Action dalam Mengembangkan Karakter 

Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren 

Tahfidz Al-Qur’an Al-Itqon 2 Jember 

Implementasi moral action tampak dalam perilaku nyata santri 

yang menunjukkan bahwa mereka mampu bertindak disiplin tanpa harus 

selalu diingatkan. Kedisiplinan tersebut terlihat dalam rutinitas ibadah, 

hafalan, pengaturan waktu, serta interaksi sosial di lingkungan pesantren. 

Konsistensi santri dalam menjalankan rutinitas harian terlihat 

ketika mereka langsung menuju masjid saat waktu shalat tiba, kemudian 

dilanjutkan dengan muroqobah tanpa instruksi dari guru atau pengurus. 

Santri telah terbiasa mengatur waktu tidurnya agar dapat bangun tahajud 

dan menjaga kualitas hafalan. Perilaku ini menunjukkan bahwa mereka 

telah mencapai tahap tindakan moral yang mandiri, tidak bergantung pada 

pengawasan eksternal, serta mampu melanjutkan kegiatan disiplin sebagai 

suatu kebiasaan otomatis. 

Kedisiplinan santri dalam menjaga waktu juga terlihat dari cara 

mereka menata rutinitas harian. Mereka menyadari bahwa tidur terlambat 

akan mengganggu tahajud dan berpotensi melemahkan hafalan. Karena itu, 

mereka mengatur diri sendiri untuk tidur lebih awal. Kesadaran dalam 

menjaga jadwal hafalan, muroja‘ah, dan setoran menunjukkan bahwa 



 

 

 
 

116 

santri telah memiliki kontrol diri yang kuat sebagai bagian dari moral 

action. 

Selain kedisiplinan ibadah dan hafalan, moral action juga tercermin 

melalui kedisiplinan sosial. Santri menjalankan piket kebersihan, kegiatan 

gotong royong, serta musyawarah santri sesuai jadwal. Pengurus pondok 

melakukan pengawasan dan memberikan evaluasi, sementara santri 

menerima teguran atau konsekuensi secara mendidik apabila melalaikan 

kewajiban sosial. Santri yang disiplin diberi kepercayaan sebagai ketua 

kamar, imam, atau ketua kegiatan sebagai bentuk penghargaan. Hal ini 

memperkuat tindakan sosial positif dan menanamkan rasa tanggung jawab. 

Pendampingan emosional juga diberikan kepada santri yang 

kesulitan menyesuaikan diri. Guru mendekati santri secara personal, 

menasihati dengan cara yang lembut, dan memberikan pembinaan akhlak. 

Pendekatan ini membuat santri merasa diperhatikan dan mendorong 

mereka untuk memperbaiki perilaku. Dengan demikian, tindakan disiplin 

tidak hanya terbentuk dari penegakan aturan, tetapi juga dari dukungan 

emosional dan spiritual. 

Secara keseluruhan, moral action tampak dari kemampuan santri 

bertindak disiplin secara otomatis, teratur, dan penuh tanggung jawab. 

Rutinitas ibadah, hafalan, dan interaksi sosial menjadi bagian dari perilaku 

sehari-hari yang terbentuk melalui proses habituasi yang konsisten dan 

berkelanjutan. 

 



 
 

117 

BAB V 

PEMBAHASAN 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa pendekatan habituasi yang 

diterapkan di Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur'an Al-Itqon 2 Jember berfungsi 

sebagai sistem pendidikan karakter yang menyeluruh. Pembiasaan yang dilakukan 

santri melalui kegiatan tahajjud, muroqobah, setoran hafalan, dan muroja‘ah tidak 

hanya melatih kedisiplinan waktu dan tanggung jawab, tetapi juga menumbuhkan 

kesadaran moral internal. Santri tidak lagi menjalankan rutinitas karena paksaan, 

tetapi karena pemahaman dan kesadaran spiritual. Hal ini sejalan dengan gagasan 

Abdullah Nashih Ulwan bahwa ta‘wīd (pembiasaan) merupakan metode 

sistematis dalam menanamkan nilai melalui pengulangan yang konsisten hingga 

menjadi karakter yang melekat dalam diri peserta didik. 

Pendekatan habituasi di pesantren Al-Itqon mengandung tiga dimensi 

utama: moral knowing, moral feeling, dan moral action sebagaimana 

dikemukakan Thomas Lickona. Ketiga dimensi ini tidak berdiri sendiri, tetapi 

saling menguatkan. Pengetahuan santri tentang pentingnya disiplin (knowing) 

diperoleh melalui bimbingan ustadz, dirasakan secara emosional (feeling) melalui 

kepuasan dan rasa malu ketika melanggar, lalu diwujudkan dalam tindakan nyata 

(action) berupa konsistensi menjalankan kegiatan harian tanpa pengawasan 

eksternal. Dengan demikian, habituasi menjadi medium yang mengintegrasikan 

aspek kognitif, afektif, dan konatif dalam pembentukan karakter disiplin. 



 

 

 
 

118 

1. Implementasi Moral Knowing Dalam Mengembangkan Karakter Disiplin 

Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-

Qur’an Al- Itqon 2 Jember 

Aspek moral knowing dalam pembentukan karakter disiplin santri 

Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember merupakan fondasi 

utama yang melandasi munculnya perilaku moral dan kedisiplinan santri 

dalam kehidupan sehari-hari. Berdasarkan temuan penelitian, moral knowing 

santri terbentuk melalui kesadaran kognitif terhadap aturan, jadwal kegiatan, 

serta tujuan dari setiap rutinitas ibadah dan hafalan yang mereka jalani. 

Kesadaran tersebut tidak semata-mata muncul dari pengajaran verbal, 

melainkan terbentuk melalui pengalaman langsung, keteladanan guru, dan 

interaksi sosial yang berlangsung dalam sistem habituasi pesantren. 

Santri di Pondok Pesantren Al-Itqon 2 memahami dengan baik 

bahwa setiap kegiatan yang mereka lakukan memiliki makna moral dan 

tujuan pendidikan. Mereka mengerti bahwa disiplin waktu dalam tahajud, 

muroqobah, setoran hafalan, maupun kegiatan belajar bukan hanya tuntutan 

formal, tetapi bagian dari tanggung jawab spiritual untuk menjaga amanah 

hafalan Al-Qur‘an. Kesadaran ini menunjukkan bahwa pengetahuan moral 

mereka telah berkembang dari sekadar mengetahui peraturan menjadi 

pemahaman terhadap makna dan manfaat disiplin itu sendiri. Sejalan dengan 

teori cognitive moral development dari Thomas Lickona, moral knowing 

mencakup tiga aspek utama, yaitu pengetahuan tentang kebaikan (knowing 

the good), penalaran moral (moral reasoning), dan kesadaran terhadap aturan 



 

 

 
 

119 

sosial yang membentuk perilaku positif.113 Dalam konteks ini, santri tidak 

hanya mengetahui perintah untuk berdisiplin, tetapi juga memahami alasan 

dan nilai yang terkandung di baliknya. 

Dalam kegiatan sehari-hari, santri menunjukkan pemahaman 

terhadap hubungan antara rutinitas yang teratur dengan peningkatan kualitas 

hafalan mereka. Misalnya, mereka mengetahui bahwa waktu tahajud 

merupakan waktu terbaik untuk menambah hafalan karena kondisi batin yang 

tenang dan suasana yang hening. Mereka juga memahami bahwa muroqobah 

setelah shalat wajib berfungsi untuk menjaga hafalan agar tidak mudah lupa. 

Dengan demikian, pengetahuan kognitif mereka tidak berhenti pada tataran 

konseptual, tetapi sudah mengarah pada pemahaman fungsional yang 

berimplikasi langsung terhadap perilaku. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, pembentukan pengetahuan 

moral tidak hanya dilakukan melalui penyampaian informasi, tetapi melalui 

proses pembiasaan yang berulang dan konsisten. Abdullah Nashih Ulwan 

dalam Tarbiyatul Aulad fi al-Islam menjelaskan bahwa pembiasaan (ta‘wīd) 

merupakan metode pendidikan yang sangat efektif dalam menanamkan nilai-

nilai moral dan spiritual pada anak. Melalui pengulangan tindakan yang 

bernilai positif, seseorang akan terbiasa melakukan hal tersebut hingga 

menjadi bagian dari kepribadiannya.114 Prinsip inilah yang diterapkan di 

Pondok Pesantren Al-Itqon 2 Jember. Santri dibiasakan untuk mengikuti 

kegiatan secara disiplin mulai dari bangun malam untuk tahajud, muroqobah 

                                                           
113

 Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility, 52. 
114

 Ulwan, Tarbiyatul Aulad fil Islam, 128. 



 

 

 
 

120 

setelah shalat, setoran hafalan, hingga muroja‘ah malam dalam jadwal yang 

telah ditetapkan secara sistematis. 

Pembiasaan dalam pendidikan karakter tidak dilakukan secara 

mekanis atau kaku, melainkan disertai dengan penjelasan rasional dan 

spiritual dari ustadz atau pengasuh mengenai makna setiap praktik ibadah. 

Dalam perspektif Al-Ghazālī, pembiasaan (ta‘wīd) harus disertai dengan 

ta‘līm (pemberian pemahaman) agar amal lahiriah dapat bertransformasi 

menjadi karakter batiniah (malakah). Misalnya, santri dijelaskan bahwa salat 

tahajud tidak semata-mata merupakan ibadah sunnah, tetapi juga sarana 

riyāḍah al-nafs (latihan jiwa) untuk menenangkan hati, memperkuat 

konsentrasi, dan mendekatkan diri kepada Allah. 

Ketika santri memahami hikmah dan tujuan dari suatu amalan, 

mereka melaksanakannya dengan kesadaran dan keikhlasan, bukan karena 

paksaan eksternal. Proses ini selaras dengan pandangan Al-Ghazālī bahwa 

karakter yang baik terbentuk melalui integrasi antara pengetahuan (al-‘ilm), 

praktik berulang (al-‘amal), dan pembiasaan yang konsisten hingga 

membentuk disposisi moral yang menetap dalam jiwa. Dengan demikian, 

pendidikan karakter tidak berhenti pada kepatuhan perilaku, tetapi mengarah 

pada transformasi moral dan spiritual secara menyeluruh.
115

 

Selain melalui rutinitas dan penjelasan, moral knowing santri juga 

diperkuat melalui keteladanan para ustadz dan pengasuh pondok. Keteladanan 

merupakan aspek fundamental dalam pendidikan moral Islam sebagaimana 

                                                           
115

 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, 56–60. 



 

 

 
 

121 

dijelaskan Ulwan melalui konsep at-tarbiyah bil qudwah bahwa seorang 

pendidik menjadi cerminan hidup dari nilai-nilai yang diajarkannya.116 Di 

Pondok Pesantren Al-Itqon 2, ustadz menjadi contoh konkret dalam 

menjalankan kedisiplinan waktu, tanggung jawab, dan kesungguhan dalam 

ibadah. Ketika santri melihat gurunya datang tepat waktu untuk shalat 

berjamaah, melaksanakan tahajud secara konsisten, serta menjaga hafalan 

dengan tekun, maka santri belajar bukan hanya melalui ucapan, tetapi melalui 

pengamatan dan peniruan. 

Lingkungan Pondok Pesantren Al-Itqon 2 Jember dirancang sebagai 

ekosistem moral yang mendukung terbentuknya kedisiplinan melalui 

habituasi. Setiap aktivitas diatur dengan jadwal terperinci, mulai dari waktu 

bangun, ibadah, belajar, hingga istirahat. Jadwal tersebut tidak hanya 

berfungsi administratif, tetapi juga memiliki dimensi pedagogis sebagai alat 

pendidikan moral. Dokumentasi kegiatan seperti jadwal imam, pembagian 

muroqobah, dan aturan tata tertib pondok membantu santri memahami 

struktur waktu dan tanggung jawab mereka. Dengan demikian, sistem 

pesantren secara keseluruhan berfungsi sebagai living curriculum kurikulum 

yang hidup dalam aktivitas keseharian. 

Dalam kerangka teori pendidikan karakter Lickona, sistem ini 

merepresentasikan integrasi antara dimensi kognitif (moral knowing), afektif 

(moral feeling), dan konatif (moral action). Proses pembelajaran di pesantren 

tidak memisahkan antara pemikiran dan tindakan, melainkan menanamkan 

                                                           
116

 Abdullah Nashih Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fil Islam (Beirut: Dar al-Salam, 2018), 23. 



 

 

 
 

122 

pengetahuan moral melalui pengalaman langsung. Hal ini memperkuat 

argumentasi bahwa pesantren merupakan model pendidikan holistik yang 

menumbuhkan kesadaran moral melalui praktik kehidupan nyata. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pengetahuan moral santri tidak 

hanya diperoleh dari ceramah atau pengajaran formal, tetapi dari pengalaman 

personal yang berulang. Santri mengalami proses belajar yang integratif: 

mereka mendengar penjelasan tentang disiplin, mengalami manfaatnya dalam 

kehidupan, dan menyadari pentingnya nilai tersebut secara reflektif. Dalam 

teori moral Lickona, tahap ini menunjukkan pergeseran dari knowing the 

good menuju desiring the good, yaitu ketika seseorang tidak hanya tahu nilai 

yang baik, tetapi juga memiliki keinginan untuk melaksanakannya⁵. Santri di 

Al-Itqon 2 telah sampai pada tahap ini karena mereka tidak lagi berdisiplin 

karena pengawasan ustadz, melainkan karena memahami manfaat dan tujuan 

spiritual di baliknya. 

Selain itu, pendekatan habituasi yang diterapkan di pesantren 

menunjukkan bahwa pendidikan moral yang efektif harus melibatkan dimensi 

kesadaran (awareness) dan pengalaman (experience). Pengetahuan yang 

diinternalisasi melalui pengalaman akan bertahan lebih lama dibandingkan 

pengetahuan yang hanya disampaikan secara teoretis. Santri yang mengalami 

secara langsung manfaat kedisiplinan misalnya hafalan yang semakin kuat 

atau ibadah yang lebih khusyuk akan lebih mudah mempertahankan perilaku 

disiplin tersebut di kemudian hari. 



 

 

 
 

123 

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa pembentukan moral 

knowing melalui pendekatan habituasi di Pondok Pesantren Tahfidz Al-

Qur‘an Al-Itqon 2 Jember memiliki beberapa implikasi penting. Pertama, 

pendidikan karakter yang efektif harus menempatkan pemahaman moral 

sebagai langkah awal pembentukan perilaku. Santri perlu diberi pengetahuan 

yang jelas mengenai makna dan tujuan setiap aktivitas agar mereka tidak 

sekadar menjalankan rutinitas, tetapi memahami nilai-nilai yang 

mendasarinya. Kedua, keteladanan pendidik menjadi komponen utama dalam 

menumbuhkan kesadaran moral. Tanpa contoh nyata, nilai disiplin akan sulit 

diinternalisasi. Ketiga, sistem pembiasaan yang terstruktur dan konsisten 

menjadi media yang paling efektif untuk mentransfer pengetahuan moral ke 

dalam perilaku nyata. 

Dalam konteks yang lebih luas, pendekatan ini dapat dijadikan 

model bagi pendidikan karakter di lembaga Islam lainnya. Habituasi yang 

dilandasi pengetahuan moral mendorong peserta didik untuk berdisiplin 

karena kesadaran diri, bukan karena paksaan eksternal. Pendekatan ini juga 

memperkuat hubungan antara aspek kognitif dan spiritual dalam pendidikan, 

sehingga menciptakan keseimbangan antara ilmu, iman, dan amal. Dengan 

demikian, pendidikan karakter berbasis habituasi di Pondok Pesantren Al-

Itqon 2 Jember dapat dianggap sebagai representasi nyata dari integrasi nilai-

nilai Islam dengan teori pendidikan modern yang berorientasi pada 

pembentukan kesadaran moral. 



 

 

 
 

124 

2. Implementasi Moral Feeling Dalam Mengembangkan Karakter Disiplin 

Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-

Qur’an Al- Itqon 2 Jember 

Aspek moral feeling memiliki peranan penting dalam membentuk 

karakter disiplin santri di Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur‘an Al-Itqon 2 

Jember. Berdasarkan hasil penelitian, moral feeling tidak hanya tampak pada 

ekspresi emosional santri dalam menjalankan kegiatan sehari-hari, tetapi juga 

pada kedalaman penghayatan mereka terhadap makna di balik setiap 

kebiasaan disiplin yang telah diterapkan melalui pendekatan habituasi. Nilai-

nilai seperti rasa malu, takut, tanggung jawab, kebahagiaan, dan kebanggaan 

muncul secara alami sebagai hasil dari proses pembiasaan spiritual yang 

panjang dan konsisten. 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa sebagian besar santri 

merasakan rasa malu ketika melanggar aturan atau terlambat melaksanakan 

kegiatan harian seperti shalat berjamaah, muroqobah, atau tahajud. Rasa malu 

tersebut bukan muncul karena hukuman atau tekanan dari pengasuh, tetapi 

karena kesadaran moral yang telah tertanam dalam diri mereka. Mereka 

memahami bahwa keterlambatan atau kelalaian dalam ibadah merupakan 

bentuk pelanggaran terhadap komitmen pribadi kepada Allah SWT dan 

komunitas pesantren. Santri menyatakan bahwa ―kalau terlambat muroqobah 

atau tahajud, rasanya malu dan tidak enak hati,‖ yang menunjukkan adanya 

mekanisme pengendalian diri berbasis afeksi. 



 

 

 
 

125 

Rasa malu ini sejalan dengan konsep al-hayā’ dalam pandangan Al-

Ghazali, yang menegaskan bahwa malu merupakan salah satu cabang iman 

dan menjadi benteng akhlak yang menjaga seseorang dari perbuatan 

tercela.117 Dalam konteks ini, rasa malu yang dialami santri bukanlah rasa 

malu sosial, tetapi malu spiritual, yaitu kesadaran hati terhadap pengawasan 

Allah. Rasa malu ini berfungsi sebagai mekanisme kontrol moral yang 

mengatur perilaku tanpa perlu paksaan dari luar. Ketika santri terbiasa 

melakukan kebaikan, pelanggaran sekecil apa pun akan menimbulkan 

ketidaknyamanan batin yang mengarahkan mereka untuk kembali pada 

perilaku yang benar. 

Selain rasa malu, santri juga menunjukkan rasa takut (al-khauf) jika 

tidak melaksanakan rutinitas kedisiplinan, seperti takut hafalannya menurun, 

takut kehilangan semangat, atau takut kehilangan barokah dari ketaatan. Rasa 

takut yang demikian bersifat positif (constructive fear), karena bukan muncul 

dari rasa terancam, melainkan dari keinginan kuat untuk menjaga kualitas 

spiritual dan moral diri. Seperti ditegaskan oleh Ulwan, perasaan takut yang 

didasari cinta kepada Allah dan keinginan menjaga amal adalah salah satu 

bentuk pengawasan diri (muraqabah) yang penting dalam pendidikan 

akhlak.118 Dalam hal ini, santri Al-Itqon 2 telah menginternalisasi muraqabah 

sebagai bagian dari kebiasaan spiritual mereka, di mana kesadaran emosional 

menjadi dasar untuk menjaga disiplin. 

                                                           
117

 Al-Ghazali, Ihya’ Ulum Al-Din (Kairo: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 2011), 45. 
118

 Abdullah Nashih Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam (Beirut: Darus Salam, 2010), 173. 



 

 

 
 

126 

Selain rasa malu dan takut, santri juga merasakan kebahagiaan dan 

kepuasan batin setelah berhasil menjalankan rutinitas disiplin. Mereka 

mengaku merasa tenang dan bangga setelah melaksanakan muroqobah atau 

tahajud dengan lancar. Beberapa santri bahkan menyatakan bahwa ―setelah 

tahajud, hati terasa ringan dan hafalan lebih kuat.‖ Temuan ini menunjukkan 

bahwa kebahagiaan yang mereka rasakan bukan hanya emosional, tetapi juga 

spiritual. Dalam konteks teori Lickona, hal ini disebut sebagai moral reward, 

yakni kepuasan batin yang menjadi penguat internal untuk mempertahankan 

perilaku baik.119 

Kebahagiaan santri merupakan bentuk dari intrinsic motivation, di 

mana seseorang melakukan tindakan disiplin bukan karena imbalan eksternal, 

tetapi karena nilai positif dan kedamaian batin yang diperoleh. Rasa senang 

setelah ibadah atau hafalan yang lancar menjadi dorongan alami bagi santri 

untuk terus mengulang perilaku yang sama. Dengan demikian, emosi positif 

ini berfungsi sebagai reinforcement terhadap nilai disiplin yang telah 

dibiasakan. Proses habituasi yang terus menerus menyebabkan keterikatan 

emosional (emotional attachment) terhadap kegiatan tersebut, hingga mereka 

merasa kehilangan bila tidak melaksanakannya. 

Al-Ghazali menjelaskan bahwa seseorang yang terbiasa beribadah 

dengan penuh keikhlasan akan merasakan dzauq ruhani kenikmatan spiritual 

yang membuatnya rindu untuk mengulang ibadah tersebut.
120

 Santri Al-Itqon 

2 menunjukkan fenomena ini secara nyata. Mereka bukan hanya menjalankan 

                                                           
119

 Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility, 67. 
120

 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, 423–25. 



 

 

 
 

127 

rutinitas karena kewajiban, tetapi karena telah merasakan ketenangan dan 

kebahagiaan dalam setiap kegiatan. Kedisiplinan mereka lahir dari rasa cinta 

kepada Al-Qur‘an dan kesadaran bahwa rutinitas tersebut membawa 

ketenangan jiwa. 

Lingkungan pesantren berperan penting dalam membentuk afeksi 

moral santri melalui suasana sosial yang kondusif dan bernuansa spiritual. 

Pola interaksi yang harmonis, keteladanan pengasuh, serta dukungan 

antarsantri menciptakan iklim emosional yang positif dan menenangkan jiwa. 

Dalam perspektif Al-Ghazālī, kondisi lingkungan semacam ini berfungsi 

sebagai mu‘īn (pendukung) bagi proses tazkiyat al-nafs, karena hati manusia 

sangat dipengaruhi oleh kebiasaan kolektif dan pergaulan sehari-hari.
121

 

Santri tidak hanya saling mengingatkan dalam kebaikan, tetapi juga 

saling memberikan dorongan emosional dan apresiasi. Ketika seorang santri 

berhasil melaksanakan murāqabah atau menyetorkan hafalan dengan baik, 

teman-temannya menunjukkan rasa bangga dan kebahagiaan bersama. 

Menurut Al-Ghazālī, pengalaman emosional positif semacam ini 

menumbuhkan dzauq rūḥānī dan kecenderungan batin untuk mengulang amal 

saleh, sehingga kebajikan tidak lagi dirasakan sebagai beban, melainkan 

sebagai kebutuhan jiwa.
122

 

Moral feeling berfungsi sebagai jembatan antara pengetahuan moral 

(moral knowing) dan tindakan moral (moral action). Dalam teori Lickona, 

aspek afektif ini menjadi kunci agar nilai-nilai moral yang telah dipahami 

                                                           
121

 Al-Ghazali, 179–81. 
122

 Al-Ghazali, 423–25. 



 

 

 
 

128 

secara kognitif dapat diwujudkan dalam tindakan nyata.123 Santri Al-Itqon 2 

menunjukkan bahwa pemahaman terhadap pentingnya kedisiplinan (knowing) 

memunculkan perasaan positif seperti bangga dan bahagia, serta perasaan 

kontrol moral seperti takut dan malu (feeling), yang kemudian menggerakkan 

mereka untuk bertindak disiplin (action). Dengan demikian, aspek afektif 

bukan hanya pendukung, tetapi menjadi energi penggerak bagi perilaku moral 

yang konsisten. 

Dalam perspektif Islam, keseimbangan antara akal, hati, dan tindakan 

merupakan inti dari pendidikan akhlak. Pendidikan yang hanya menekankan 

aspek pengetahuan tanpa melibatkan perasaan akan menghasilkan kepatuhan 

yang dangkal dan sementara. Sebaliknya, jika pendidikan moral mampu 

menyentuh perasaan dan kesadaran spiritual, maka perilaku yang dihasilkan 

akan lebih stabil dan berkelanjutan. Habituasi yang dilakukan di Pondok 

Pesantren Al-Itqon 2 berhasil mencapai keseimbangan tersebut: santri 

memahami nilai kedisiplinan secara rasional, menghayatinya secara 

emosional, dan mempraktikkannya secara konsisten. 

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa pembentukan moral 

feeling melalui pendekatan habituasi memiliki dampak signifikan terhadap 

perkembangan karakter santri. Pertama, rasa malu dan takut yang bersumber 

dari kesadaran moral berfungsi sebagai pengendali internal yang 

menggantikan fungsi pengawasan eksternal. Kedua, kebahagiaan dan 

kepuasan batin menjadi moral reward yang memperkuat motivasi intrinsik 

                                                           
123

 Thomas Lickona, Character Matters: How to Help Our Children Develop Good 

Judgment, Integrity, and Other Essential Virtues (New York: Touchstone, 2004), 83. 



 

 

 
 

129 

dalam berdisiplin. Ketiga, lingkungan pesantren yang penuh dukungan dan 

keteladanan menciptakan atmosfer emosional yang kondusif untuk 

tumbuhnya perasaan positif terhadap nilai-nilai kedisiplinan. 

Implikasi praktisnya bagi pendidikan karakter Islam adalah 

pentingnya mengintegrasikan dimensi afektif dalam setiap program habituasi. 

Guru dan pengasuh perlu menumbuhkan suasana yang penuh empati dan 

penghargaan, sehingga peserta didik merasakan nilai kedisiplinan sebagai 

sesuatu yang menyenangkan dan bermakna. Selain itu, sistem pembelajaran 

harus memungkinkan peserta didik mengalami keberhasilan moral secara 

nyata, agar muncul rasa bangga dan percaya diri terhadap perilaku baik yang 

dilakukannya. Pendidikan karakter yang berhasil bukan hanya membentuk 

peserta didik yang tahu dan patuh, tetapi juga yang merasa bahagia ketika 

berbuat baik. 

Dengan demikian, moral feeling menjadi pondasi penting dalam 

pembentukan karakter disiplin santri di Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur‘an 

Al-Itqon 2 Jember. Melalui rasa malu, takut, bahagia, dan bangga yang 

tumbuh dari habituasi ibadah dan hafalan, santri tidak hanya memiliki 

perilaku disiplin yang konsisten, tetapi juga kesadaran emosional yang 

mendalam tentang makna kedisiplinan sebagai bagian dari pengabdian 

kepada Allah SWT. Model pembentukan karakter seperti ini menegaskan 

bahwa pendidikan afektif dan spiritual harus berjalan seiring dengan 

pendidikan kognitif dan perilaku, sehingga menghasilkan pribadi yang 

utuhberiman, berilmu, dan berakhlak mulia. 



 

 

 
 

130 

3. Implementasi Moral Action Dalam Mengembangkan Karakter Disiplin 

Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-

Qur’an Al- Itqon 2 Jember 

Aspek moral action merupakan puncak dari proses pembentukan 

karakter moral yang telah melalui tahap pengetahuan (moral knowing) dan 

penghayatan (moral feeling). Pada tahap ini, nilai-nilai disiplin yang telah 

dipahami dan dihayati oleh santri diwujudkan dalam bentuk perilaku nyata 

yang konsisten. Berdasarkan temuan penelitian, moral action di Pondok 

Pesantren Tahfidz Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember tampak dalam rutinitas 

ibadah dan hafalan yang dilakukan santri dengan penuh tanggung jawab tanpa 

ketergantungan pada pengawasan eksternal. Mereka mampu mengatur diri 

untuk menjalankan kegiatan sesuai jadwal, bahkan menunjukkan inisiatif 

pribadi dalam menjaga hafalan dan waktu ibadah. Hal ini menandakan telah 

terbentuknya self-regulated discipline, yaitu kemampuan individu untuk 

bertindak berdasarkan nilai-nilai moral yang telah tertanam kuat dalam 

dirinya. 

Hasil observasi menunjukkan bahwa santri memiliki kebiasaan kuat 

dalam melaksanakan ibadah dan hafalan sesuai jadwal tanpa harus selalu 

diingatkan. Mereka terbiasa bangun dini hari untuk melaksanakan tahajud, 

kemudian melanjutkan dengan muroqobah dan shalat berjamaah. Setelah 

kegiatan belajar, santri melaksanakan setoran hafalan dan muroja‘ah malam. 

Rutinitas ini dijalankan secara konsisten setiap hari dengan penuh kesadaran. 

Ketika peneliti melakukan observasi, tidak ditemukan indikasi 



 

 

 
 

131 

ketergantungan pada perintah langsung dari pengurus. Sebaliknya, santri 

menunjukkan inisiatif sendiri untuk memulai aktivitas sesuai jadwal yang 

telah mereka pahami. 

Konsistensi tersebut menunjukkan bahwa kebiasaan yang dilakukan 

berulang telah menjadi bagian dari sistem kesadaran diri santri. Dalam teori 

Ulwan, hal ini merupakan hasil dari at-tarbiyah bir-riqabah, yaitu pendidikan 

yang melatih seseorang untuk senantiasa merasa diawasi oleh Allah SWT 

sehingga tumbuh kesadaran moral internal tanpa harus dikontrol oleh pihak 

luar.124 Santri tidak lagi berdisiplin karena takut pada hukuman atau teguran, 

melainkan karena kesadaran spiritual bahwa kedisiplinan merupakan bentuk 

pengabdian kepada Allah dan amanah sebagai penghafal Al-Qur‘an. Proses 

ini menggambarkan pergeseran dari disiplin eksternal menuju disiplin 

intrinsik (self-discipline), yang menjadi ciri utama keberhasilan pendidikan 

karakter Islami. 

Dalam konteks kehidupan pesantren, santri dituntut untuk 

bertanggung jawab terhadap jadwal, hafalan, dan perilakunya sendiri. 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa para santri di Al-Itqon 2 memiliki 

tingkat tanggung jawab pribadi yang tinggi. Mereka memahami konsekuensi 

dari setiap keterlambatan atau kelalaian dalam menjalankan rutinitas harian. 

Bahkan tanpa pengawasan langsung, santri tetap menjaga keteraturan waktu 

dan aktivitas mereka. Kedisiplinan seperti ini mencerminkan adanya 

kesadaran moral yang telah melekat dalam diri santri, yang disebut Al-

                                                           
124

 Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam, 187. 



 

 

 
 

132 

Ghazali sebagai mujahadah an-nafs, yaitu perjuangan melawan hawa nafsu 

agar istiqamah dalam kebaikan.125 

Fenomena ini dapat dipahami sebagai hasil dari proses habituasi yang 

panjang. Kebiasaan berulang dalam waktu yang lama akan membentuk 

automaticity, yaitu kemampuan bertindak secara otomatis sesuai nilai yang 

telah diinternalisasi. Misalnya, ketika waktu muroqobah tiba, santri secara 

spontan mengambil mushaf dan duduk untuk mengulang hafalan tanpa 

diperintah. Ini menunjukkan bahwa disiplin sudah menjadi bagian dari 

procedural memory mereka. Al-Ghazālī menegaskan bahwa pembiasaan amal 

saleh akan melatih jiwa (riyāḍah al-nafs) hingga seseorang mampu 

mengendalikan dorongan dan mengarahkan tindakannya sesuai nilai yang 

diyakini.
126

 

Kondisi ini mencerminkan kemampuan pengelolaan diri secara moral 

dan spiritual, di mana tindakan tidak lagi bergantung pada pengawasan 

eksternal, melainkan pada kesadaran batin dan komitmen nilai.³ Dengan 

demikian, moral action dalam perspektif Al-Ghazālī bukan sekadar 

kepatuhan formal terhadap aturan, tetapi manifestasi dari akhlak yang telah 

menyatu dengan kepribadian seseorang. 

Kedisiplinan santri dalam bertindak tidak muncul secara tiba-tiba, 

tetapi merupakan hasil integrasi antara pengetahuan moral (knowing) dan 

perasaan moral (feeling). Pengetahuan tentang manfaat ibadah dan hafalan 

yang konsisten menumbuhkan kesadaran dan motivasi spiritual. Sementara 

                                                           
125

 Al-Ghazali, Ihya’ Ulum Al-Din, 72. 
126

 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, 112–15. 



 

 

 
 

133 

itu, perasaan malu, takut, dan bahagia yang muncul dari pengalaman habituasi 

menjadi penggerak emosional yang mendorong tindakan nyata. Ketika kedua 

aspek tersebut berpadu, lahirlah moral action yang stabil dan mandiri. Hal ini 

sejalan dengan teori segitiga moral (the moral triangle) yang dikemukakan 

oleh Thomas Lickona, di mana pembentukan karakter moral yang utuh harus 

melibatkan tiga komponen: mengetahui kebaikan (knowing the good), 

mencintai kebaikan (loving the good), dan melakukan kebaikan (doing the 

good).127 

Di Pondok Pesantren Al-Itqon 2, integrasi ini terlihat jelas. Santri 

tidak hanya mengetahui bahwa disiplin itu penting (knowing) dan merasakan 

kebahagiaan setelah melakukannya (feeling), tetapi juga menunjukkan 

perilaku nyata berupa konsistensi, tanggung jawab, dan ketaatan terhadap 

jadwal (action). Pola ini menunjukkan keberhasilan pesantren dalam 

membangun sistem pembelajaran karakter yang menyentuh seluruh aspek 

perkembangan manusia kognitif, afektif, dan konatif sehingga kedisiplinan 

menjadi nilai hidup yang menggerakkan perilaku sehari-hari. 

Lingkungan pesantren memiliki kontribusi besar dalam mengokohkan 

moral action santri. Sistem yang teratur, pengawasan yang lembut, serta 

budaya saling menegur dan mengingatkan menjadikan setiap santri merasa 

bertanggung jawab tidak hanya terhadap dirinya, tetapi juga terhadap 

komunitasnya. Ketika seorang santri terlambat atau lalai, teman-temannya 

akan menegur dengan cara yang santun. Interaksi ini menciptakan mekanisme 

                                                           
127

 Lickona, Character Matters: How to Help Our Children Develop Good Judgment, 

Integrity, and Other Essential Virtues, 2004, 83. 



 

 

 
 

134 

kontrol sosial yang bersifat moral, bukan otoritatif. Menurut teori reciprocal 

determinism Bandura, perilaku moral seseorang dipengaruhi oleh lingkungan 

sosial yang mendukung nilai-nilai tersebut. Dalam hal ini, kultur pesantren 

berfungsi sebagai lingkungan yang menumbuhkan rasa tanggung jawab 

kolektif terhadap nilai disiplin. 

Selain faktor sosial, faktor spiritual juga menjadi landasan kuat 

pembentukan moral action. Santri memahami bahwa setiap tindakan mereka 

bernilai ibadah. Dengan demikian, setiap aktivitas baik muroqobah, tahajud, 

maupun muroja‘ah malam dilaksanakan dengan kesadaran bahwa Allah 

menjadi pengawas utama. Kesadaran ini sesuai dengan konsep ihsan dalam 

Islam, yaitu beribadah seolah-olah melihat Allah, dan jika tidak mampu, 

maka menyadari bahwa Allah senantiasa melihat mereka. Ihsan 

consciousness ini menjadi sumber energi spiritual yang menuntun santri 

untuk bertindak konsisten dan disiplin tanpa menunggu perintah. 

Santri yang telah mencapai tahap moral action tidak hanya 

menunjukkan ketaatan terhadap aturan, tetapi juga menjadi teladan bagi santri 

lainnya. Mereka membantu teman yang kesulitan menghafal, memimpin 

kegiatan ibadah, dan menjaga ketertiban tanpa disuruh. Tindakan-tindakan ini 

menunjukkan bahwa mereka telah bertransformasi dari peserta didik yang 

diarahkan menjadi pelaku moral yang mengarahkan. Dalam pendidikan 

Islam, hal ini dikenal dengan konsep uswah hasanah, yakni kemampuan 

seseorang untuk menjadi contoh kebaikan bagi orang lain.128 Dengan 

                                                           
128

 Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam, 145. 



 

 

 
 

135 

demikian, hasil dari moral action tidak hanya bersifat individual, tetapi juga 

berdampak sosial. 

Fenomena ini memperlihatkan bahwa pendekatan habituasi di Al-

Itqon 2 berhasil mencetak santri yang tidak hanya berdisiplin, tetapi juga 

memiliki moral agency kemampuan untuk mengambil keputusan moral dan 

bertindak sesuai prinsipnya. Kemandirian ini menjadi bukti bahwa pendidikan 

karakter berbasis habituasi tidak hanya membentuk perilaku mekanis, tetapi 

juga melahirkan pribadi yang otonom secara moral. 

Implementasi moral action di Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur‘an 

Al-Itqon 2 Jember memberikan implikasi penting terhadap pengembangan 

pendidikan karakter Islam. Pertama, pembiasaan yang konsisten dan terarah 

dapat melahirkan perilaku disiplin yang mandiri tanpa harus selalu diawasi. 

Kedua, keteladanan dan kultur kolektif pesantren mempercepat proses 

internalisasi nilai moral menjadi tindakan nyata. Ketiga, pendekatan spiritual 

melalui kesadaran muraqabah dan ihsan memberikan landasan religius yang 

kuat bagi terbentuknya self-discipline. 

Dalam konteks pendidikan yang lebih luas, pendekatan ini dapat 

diterapkan pada sekolah umum dengan adaptasi terhadap budaya lokal dan 

sistem kurikulum yang berlaku. Guru dapat menanamkan nilai disiplin 

melalui habituasi sederhana seperti pengaturan waktu belajar, tanggung jawab 

tugas, dan penghargaan terhadap ketertiban, disertai dengan penjelasan nilai 

moral di baliknya. Dengan demikian, pendidikan karakter tidak berhenti pada 



 

 

 
 

136 

tataran kognitif, tetapi diwujudkan dalam perilaku yang terukur dan 

konsisten. 

Secara teoretis, hasil penelitian ini menegaskan pandangan Thomas 

Lickona bahwa tindakan moral tidak dapat dipaksakan dari luar, tetapi harus 

tumbuh dari dalam diri melalui proses belajar yang menyentuh kesadaran, 

perasaan, dan kebiasaan. Dalam konteks Islam, hal ini sejalan dengan prinsip 

tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) yang menekankan latihan terus-menerus 

dalam kebajikan agar lahir kepribadian yang istiqamah. Pondok Pesantren Al-

Itqon 2 Jember berhasil membuktikan bahwa habituasi yang terencana dan 

bernuansa spiritual dapat melahirkan generasi Qur‘ani yang berdisiplin tinggi, 

bertanggung jawab, dan berakhlak mulia. 

 

 



 

137 

BAB VI 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan, dapat disimpulkan 

bahwa pendekatan habituasi yang diterapkan di Pondok Pesantren Tahfizh 

Al-Qur‘an Al-Itqon 2 Jember terbukti efektif dalam mengembangkan karakter 

disiplin santri melalui tiga dimensi moral utama: moral knowing, moral 

feeling, dan moral action.  

1. Implementasi moral knowing dalam mengembangkan karakter disiplin 

melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur‘an 

Al- Itqon 2 Jember dilakukan melalui habituasi yang disertai penjelasan 

kognitif terhadap setiap aktivitas pesantren. Santri tidak hanya dibiasakan 

menjalankan ibadah, hafalan, dan aturan waktu secara rutin, tetapi juga 

diberikan pemahaman mengenai tujuan dan makna dari kegiatan tersebut, 

seperti tahajud sebagai sarana penguatan hafalan, ketenangan jiwa, dan 

pembentukan tanggung jawab spiritual. Pemahaman ini diperoleh melalui 

arahan ustadz, keteladanan pengasuh, serta pengalaman langsung dalam 

rutinitas pesantren, sehingga santri mampu memahami disiplin sebagai 

nilai moral yang rasional dan bernilai ibadah, bukan sekadar kewajiban 

administratif. 

2. Implementasi moral feeling dalam mengembangkan karakter disiplin 

melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur‘an 

Al- Itqon 2 Jember ditemukan bahwa pendekatan habituasi 



 

 

 

138 

menumbuhkan kepekaan emosional santri terhadap nilai-nilai disiplin 

yang berlaku di pesantren. Santri merasakan rasa malu dan tidak nyaman 

ketika melanggar aturan, serta perasaan tenang, puas, dan bangga setelah 

menjalankan ibadah dan hafalan secara disiplin, bahkan muncul 

kecemasan positif ketika meninggalkan kegiatan wajib. Respons afektif 

ini berkembang melalui pembiasaan yang berkesinambungan, 

pendampingan emosional ustadz, dan iklim religius pesantren, sehingga 

disiplin tidak lagi didorong oleh kontrol eksternal, melainkan oleh 

kesadaran batin dan motivasi intrinsik santri. 

3. Implementasi moral action dalam mengembangkan karakter disiplin 

melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur‘an 

Al- Itqon 2 Jember tercermin ari perilaku disiplin santri yang telah 

menjadi kebiasaan reflektif dalam kehidupan sehari-hari. Santri 

melaksanakan ibadah, muroqobah, serta setoran dan muroja‘ah hafalan 

secara mandiri tanpa perlu instruksi berulang, sekaligus menunjukkan 

tanggung jawab sosial melalui kegiatan piket, gotong royong, dan 

musyawarah santri. Konsistensi perilaku ini diperkuat oleh 

pendampingan ustadz serta penerapan sistem reward–punishment yang 

edukatif, menandakan bahwa nilai disiplin telah terinternalisasi dan 

diwujudkan dalam tindakan nyata yang berkelanjutan. 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian, pembahasan, dan keterbatasan yang telah 

dijelaskan, peneliti memberikan beberapa rekomendasi sebagai berikut: 



 

 

 

139 

Bagi Pengasuh dan Pengelola Pesantren, disarankan agar terus 

mengembangkan sistem habituasi yang terstruktur dan terukur, dengan 

menambahkan mekanisme evaluasi karakter secara berkala agar pembentukan 

disiplin santri dapat dimonitor dan disempurnakan. 

1. Bagi Guru dan Ustadz, diharapkan untuk memperkuat keteladanan dan 

komunikasi interpersonal dengan santri, karena figur pendidik 

merupakan faktor kunci dalam proses internalisasi nilai disiplin dan 

akhlak mulia. 

2. Bagi Lembaga Pendidikan Islam dan Pemerintah, hasil penelitian ini 

dapat dijadikan dasar pengembangan model pendidikan karakter berbasis 

habituasi Qur‘ani yang dapat diimplementasikan di sekolah maupun 

madrasah, dengan menyesuaikan konteks budaya dan lingkungan peserta 

didik. 

3. Bagi Peneliti Selanjutnya, disarankan untuk melakukan penelitian 

lanjutan dengan cakupan yang lebih luas dan metode kuantitatif atau 

mixed method, agar dapat mengukur efektivitas habituasi terhadap 

pembentukan karakter disiplin secara statistik dan longitudinal. 

Melalui penerapan rekomendasi tersebut, diharapkan pendekatan 

habituasi dapat terus dikembangkan sebagai model pendidikan karakter 

Islami yang relevan, kontekstual, dan berkelanjutan dalam menghadapi 

tantangan moral generasi masa kini. 

 



 

140 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adi, Nurzaharah dan Agus Satmoko. ―Implementasi Pendidikan Karakter Disiplin 

Pada Santri.‖ Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer, 2025. 

Al-Ghazali. Ihya’ Ulum Al-Din. Kairo: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 2011. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2005. 

Al-Hamid, Syarif. ―Abdullah Nasih Ulwan‘s Concept in the Book of Tarbiyatul 

Aulad Fil Islam About the Influence of Education on Free Association in the 

Millineal Era.‖ International Journal of Islamic Studies, 2023. 

https://www.researchgate.net/publication/371201065_Abdullah_Nasih_Ulwa

n%27s_Concept_in_the_Book_of_Tarbiyatul_Aulad_Fil_Islam_About_the_I

nfluence_of_Education_on_Free_Association_in_the_Millineal_Era. 

Alfarizi, Lutfi. ―Penerapan Pendekatan Habituasi Dalam Menjaga Hafalan Al-

Qur‘an Pada Santri Pondok Pesantren Tahfidzul Qur‘an Al-Itqon 2 Curah 

Malang Jember.‖ Universitas Islam Negeri Khas Jember, 2024. 

https://digilib.uinkhas.ac.id/33075/1/Lutfi Alfarizi fix.pdf. 

Alnashr, M Sofyan, Zaenudin Zaenudin, and Moh. Andi Hakim. ―Internalisasi 

Nilai-Nilai Pendidikan Islam Melalui Pembiasaan Dan Budaya Madrasah.‖ 

Islamic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman 11, no. 2 (October 30, 

2022): 155–66. https://doi.org/10.35878/islamicreview.v11i2.504. 

Amaliati, Siti. ―Konsep Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam Abdullah Nashih Ulwan 

Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Untuk Kidz Jaman Now.‖ 

Jurnal Ilmiah Pendidikan Dan Pembelajaran Islam, 2020. 

https://www.researchgate.net/publication/342592169_Konsep_tarbiyatul_Au

lad_Fi_Al-

Islam_Abdullah_Nashih_Ulwan_Dan_Relevansinya_Dengan_Pendidikan_Is

lam_Untuk_Kidz_Jaman_Now. 

Arif Suhendri  Yahya, Meriyati. ―Implementasi Penanaman Nilai Pendidikan 

Karakter Melalui Metode Habituasi Di Pondok Modern Darussalam Gontor 

Putri Kampus 8.‖ Jurnal Pendidikan Dan Evaluasi, 2024. 

https://jonedu.org/index.php/joe/article/view/6401. 

Astuti, Devi, Sri Rahmawati, Septi Gia Aprima, and Muhammad Faziz. 

―MEMBANGUN KEPRIBADIAN UNGGUL MELALUI PENDIDIKAN 

KARAKTER DI SMP IT SAHABAT QUR‘AN.‖ TA’LIM : Jurnal Studi 

Pendidikan Islam 7, no. 2 (July 9, 2024): 325–33. 

https://doi.org/10.52166/talim.v7i2.7011. 

 



 

 

 

141 

Bahasa, Badan Pengembangan dan Pembinaan. ―Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(KBBI) Daring. Jakarta: Kementerian Pendidikan Dan Kebudayaan Republik 

Indonesia.,‖ 2016. https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/habituasi. 

Creswell, John W. Creswell, John David. Research Design: Qualitative, 

Quantitative, and Mixed Methods Approaches. Edited by 

MeganO‘Heffernan. European University Institute. 5th ed. SAGE 

Publications Inc., 2018. https://eur-lex.europa.eu/legal-

content/PT/TXT/PDF/?uri=CELEX:32016R0679&from=PT%0Ahttp://eur-

lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=CELEX:52012PC0011:pt:NO

T. 

Creswell, John W. ―Penelitian Kualitatif & Desain Riset.‖ Mycological Research 

94, no. 4 (2015): 522. 

Creswell, John W, and Cheryl N Poth. Qualitative Inquiry and Research Design: 

Choosing Among Five Approaches. 4th Editio. Thousand Oaks, CA: SAGE 

Publications, 2018. 

Eka Mulyana, Agustina Bidarti, M. Yamin, Serly Novita Sari, and Desliana Opie 

Harliani. ―EDUKASI HIDROPONIK SEBAGAI PERTANIAN 

ALTERNATIF BAGI CALON PETANI MILLENIAL DI DESA 

MERANJAT II KECAMATAN INDRALAYA SELATAN KABUPATEN 

OGAN ILIR.‖ J-ABDI: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 2, no. 5 

(October 1, 2022): 5013–18. https://doi.org/10.53625/jabdi.v2i5.3583. 

Ervina, Siti. ―Metode Pendidikan Anak Dalam Islam Menurut Abdullah Nashih 

Ulwan Dalam Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam.‖ Islamic Pedagogia: Jurnal 

Pendidikan Islam, 2023. 

https://islamicpedagogia.faiunwir.ac.id/index.php/pdg/article/download/103/

54/545. 

Fitriani, Desnita, and Dinie Anggraenie Dewi. ―PEMBELAJARAN 

PENDIDIKAN KEWARGANEGARAAN DALAM 

PENGIMPLEMENTASIAN PENDIDIKAN KARAKTER.‖ Jurnal 

Kewarganegaraan 5, no. 2 (December 2, 2021): 489–99. 

https://doi.org/10.31316/jk.v5i2.1840. 

Grissom, Nicola, and Seema Bhatnagar. ―Habituation to Repeated Stress: Get 

Used to It.‖ Neurobiology of Learning and Memory 92, no. 2 (September 

2009): 215–24. https://doi.org/10.1016/j.nlm.2008.07.001. 

Hadist Tazkia. ―Bab Musnad Abdullah Bin Umar Bin Al Khaththab Radliyallahu 

Ta‘ala ‘Anhuma,‖ October 16, 2025. 

https://hadits.tazkia.ac.id/hadits/bab/8:26?page_haditses=197. 

  



 

 

 

142 

Hermino, Agustinus. ―Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Psikologis Siswa 

Sekolah Menengah Pertama Di Era Globalisasi Dan Multikultural.‖ Jurnal 

PERADABAN 8, no. 1 (October 23, 2015): 19–40. 

https://doi.org/10.22452/PERADABAN.vol8no1.2. 

Ihsani, Nurul, Nina Kurniah, and Anni Suprapti. ―Hubungan Metode Pembiasaan 

Dalam Pembelajaran Dengan Disiplin.‖ Angewandte Chemie International 

Edition, 6(11), 951–952. 3, no. 1 (2018). 

Indonesia, Presiden Republik. Undang- Undang Indonesia nomor 20 Tahun 2003 

Tentang Sistem Pendidikan Nasional, Pub. L. No. 20, Demographic Research 

1 (2003). 

Kamal, Faisal, and Umul Ma‘rufah. ―Pandangan Abdullah Nashih Ulwan Tentang 

Aktualisasi Pendidikan Etika Dan Keteladanan Guru Sebagai Pendidik Yang 

Berkarakter Dalam Tarbiyah Al-Aulād Fi Al-Islām.‖ Paramurobi Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 2019. 

https://doi.org/10.32699/paramurobi.v2i1.812. 

Kiswanto. ―Implementasi Pendidikan Karakter Disiplin Santri Di Pondok 

Pesantren Nurut Taqwa Desa Grujukan Kecamatan Cermee Kabupaten 

Bondowoso.‖ UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2024. https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/63911/3/19204010020_BAB-I_IV-atau-V_DAFTAR-

PUSTAKA.pdf. 

———. ―Keteladanan Dan Habituasi Dalam Pembentukan Kedisiplinan Santri.‖ 

Jurnal Studi Pendidikan Islam 8, no. 2 (2024): 101–17. 

https://doi.org/10.32505/jspi.v8i2.672. 

Laila, St. N F, Prim M Mutohar, and Anissatul Mufarokah. ―Character-Based 

Prophetic Education in Pondok Pesantren Wali Songo Ponorogo Indonesia.‖ 

Kne Social Sciences, 2022, 86–97. https://doi.org/10.18502/kss.v7i10.11211. 

Laily, Seventina, and Asdlori Asdlori. ―Abdullah Nasih Ulwan‘s Concept in the 

Book of Tarbiyatul Aulad Fil Islam About the Influence of Education on 

Free Association in the Millineal Era.‖ International Journal of 

Multidisciplinary Research and Analysis 06, no. 05 (May 31, 2023). 

https://doi.org/10.47191/ijmra/v6-i5-48. 

Lapsley, Daniel K, and Darcia Narvaez. Character Education. Handbook of 

Moral and Character Education. New York: Routledge, 2014. 

Lestari, Gyan Puspa. ―Studi Tentang Model Pendidikan Karakter Disiplin Di 

Pesantren Persatuan Islam 153 Al-Firdaus Cipatat.‖ 2024. 

https://repository.upi.edu/121813/2/D_PU_2105018_Chapter1.pdf. 

  



 

 

 

143 

Lickona, Thomas. Character Matters: How to Help Our Children Develop Good 

Judgment, Integrity, and Other Essential Virtues. New York: Touchstone, 

2004. 

———. Character Matters: How to Help Our Children Develop Good Judgment, 

Integrity, and Other Essential Virtues. New York: Touchstone / Simon & 

Schuster, 2012. 

———. Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility. New York: Bantam Books, 1991. 

Lickona, Thomas, and Matthew Davidson. Smart & Good High Schools: 

Integrating Excellence and Ethics for Success in School, Work, and Beyond. 

Cortland, NY: Center for the 4th and 5th Rs (Respect and Responsibility), 

2005. 

Lisnawati, Santi. ―The Habituation of Behavior as Students Character 

Reinforcement in Global Era.‖ Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 3 (December 

29, 2016): 413–28. https://doi.org/10.15575/jpi.v2i3.852. 

LISTIANI, M E I. ―Pengembangan Kecerdasan Spiritual Santri Melalui Program 

Tahfidz Di Pondok Pesantren Al-Qur‘an Al-Amin Grendeng Purwokerto 

Utara.‖ IAIN Ponorogo, 2023. 

https://etheses.iainponorogo.ac.id/29216/1/SKRIPSI_WIDI 

ASTUTI_201200200.pdf. 

Mahadhir, M. Saiyid. ―PROFESIONALISME GURU DALAM PANDANGAN 

QS. Al-ISRA‘: 84.‖ Radhah Proud To Be Professionals Jurnal Tarbiyah 

Islamiyah 3, no. 2 (2018): 85. 

Mattar, Joao, and Daniela Ramos. ―Paradigms and Approaches in Educational 

Research.‖ International Journal for Innovation Education and Research 10, 

no. 4 (April 1, 2022): 250–56. https://doi.org/10.31686/ijier.vol10.iss4.3380. 

Mulianah, Baiq, Duwi Purwati, Bonita Mahmud, and Harpina Harpina. ―Pengaruh 

Metode Pembiasaan Untuk Menanamkan Karakter Jujur Pada Anak Usia 5-6 

Tahun.‖ Ihya Ulum: Early Childhood Education Journal 2, no. 1 (March 30, 

2024): 242–57. https://doi.org/10.59638/ihyaulum.v2i1.185. 

Munif, Muhammad, and (Tambahkan penulis lain jika ada). ―Habituasi 

Pendidikan Akhlak Dalam Membentuk Karakter Siswa Di Sekolah Berbasis 

Pesantren.‖ Jurnal Tarbawi / Jurnal Pendidikan Islam (Sesuaikan Jika Ada 

Nama Jurnal Resminya), 2025. https://journal.uin-malang.ac.id/ (ganti 

dengan URL artikel yang sebenarnya jika sudah tersedia). 

Nurbaiti, Rahma, Susiati Alwy, and Imam Taulabi. ―Pembentukan Karakter 

Religius Siswa Melalui Pembiasaan Aktivitas Keagamaan.‖ EL Bidayah: 



 

 

 

144 

Journal of Islamic Elementary Education 2, no. 1 (March 31, 2020): 55–66. 

https://doi.org/10.33367/jiee.v2i1.995. 

Nurhayati Nurhayati, and Hayatun Sabariah. ―Konsep Pendidikan Anak 

Berkarakter Menurut Pemikiran Imam Al-Ghazali.‖ Jurnal Sadewa : 

Publikasi Ilmu Pendidikan, Pembelajaran Dan Ilmu Sosial 2, no. 3 (June 13, 

2024): 142–51. https://doi.org/10.61132/sadewa.v2i3.951. 

Nurhikmah, Nurhikmah. ―CHARACTER EDUCATION ISLAM FROM THE 

VIEWS OF IMAM AL-GHAZALI.‖ Jurnal Al Burhan 4, no. 1 (June 8, 

2024): 53–66. https://doi.org/10.58988/jab.v4i1.300. 

Parapat, Afnan Ali. ―Tela‘ah Kitab Tarbiyah Al-Aulad Fi Al-Islam.‖ UIN 

Syahada Padangsidimpuan, 2024. 

https://etd.uinsyahada.ac.id/11466/1/2020100060.pdf. 

Prasetiyawan, Ronny. ―Pembentukan Karakter Santri Melalui Habituasi Disiplin 

Kegiatan Pondok Di TMI Al-Amien Prenduan Sumenep.‖ ResearchGate, 

2023. 

https://www.researchgate.net/publication/390881990_Pembentukan_Karakte

r_Santri_melalui_Habituasi_Disiplin_Kegiatan_Pondok_Di_TMI_Al-

Amien_Prenduan_Sumenep. 

Reformis, M. ―Penguatan Regulasi Diri Santri Melalui Habituasi.‖ 2025. 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/71215. 

Santoso, B M. ―Regulasi Diri Mahasiswa Penghafal Al-Qur‘an: Studi Kasus 

Hai‘ah Tahfidzil Qur‘an UIN Malang.‖ 2024. https://etheses.uin-

malang.ac.id/64022/2/19410009.pdf. 

Siti Nurkholilah  Sururin, Erba Rozalina Yulianti. ―Pembentukan Karakter 

Disiplin Santri Melalui Pembiasaan Shalat Tahajud Di Pondok Pesantren Al-

Munawwaroh.‖ Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 2021. 

https://jurnal.iicet.org/index.php/jppi/article/download/16977/pdf. 

Suyadi. Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam. Jakarta: Prenadamedia 

Group, 2020. 

Tambunan, Alfian, and Muhammad Hafidz. ―Nilai Pendidikan Anak Dalam Buku 

Tarbiyatul Aulad Fil Islam.‖ Jurnal Murhum: Jurnal Pendidikan Anak Usia 

Dini, 2024. https://murhum.ppjpaud.org/index.php/murhum/article/view/543. 

Ulfah, Ende Nurul. ―Konsep Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Kitab Tarbiyatul 

Aulad Fil Islam Karangan Abdullah Nashih Ulwan.‖ Universitas Islam 

Negeri Prof. KH. Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2021. 

https://repository.uinsaizu.ac.id/10460/2/Ende Nurul Ulfah_Konsep 

Pendidikan Anak Usia Dini dalam Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam 



 

 

 

145 

Karangan Abdullah Nashih Ulwan.pdf. 

Ulwan, Abdullah Nashih. Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam. Beirut: Darus Salam, 

2010. 

———. Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam (Pendidikan Anak Dalam Islam). 

Terjemahan Arif Rahman Hakim. Solo: Insan Kamil, 2019. 

———. Tarbiyatul Aulad fil Islam. Cairo: Darus Salam, 1992. 

———. Tarbiyatul Aulad Fil Islam. Beirut: Dar al-Salam, 2018. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN  

Yang bertanda tangan dibawah ini :  

Nama    : Kartika Dwi Hartini 

NIM    : 243206030038 

Program Studi  : Magister Pendidikan Agama Islam 

Instansi   : Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

Menyatakan dengan sebenar-benarnya bahwa dalam hasil penelitian ini 

tidak terdapat unsur-unsur penjiplakan karya penelitian atau karya ilmiyah yang 

pernah dilakukan dan dibuat orang lain, kecuali yang secara tertulis dikutip dalam 

naskah ini dan disebutkan dalam sumber kutipan dan daftar pustaka.  

Apabila hasil pernyataan ini terbukti derdapat unsur-unsur penjiplakan dan 

ada klaim dari pihak lain, maka saya bersedia untuk diproses sesuai peraturan 

perundang-undangan yang berlaku. 

Demikian surat pernyataan ini saya buat dengan sebenar-benarnya tanpa paksaan 

dari siapapun. 

Jember, 21 Oktober 2025 

Saya yang menyatakan Matrai   

 

 

 

 

Kartika Dwi Hartini 

NIM. 243206030038 
  



 

 

 

 



 

 

 

 

 

 



 

 

 

DOKUMENTASI KEGIATAN DI PPTQ AL ITQON 2 JEMBER 

1. Penyerahan surat ijin penelitian 

 

2. Dokumentasi implementasi pendekatan habituasi melalui kegiatan ibadah 

 



 

 

 

 

3. Dokumentasi implementasi pendekatan habituasi melalui  kegiatan 

hafalan 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

4. Dokumentasi implementasi pendekatan habituasi melalui interaksi sosial 

 

 

 



 

 

 

5. Dokumentasi wawancara dengan narasumber 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

PEDOMAN PENELITIAN  

A. Pedoman Observasi 

1. Observasi terkait obyektif PPTQ Al-Itqon 2 Jember. 

2. Observasi terkait proses kegiatan-kegiatan yang ada di PPTQ Al-Itqon 2 

Jember. 

3. Observasi terkait situasi dan kondisi santri dalam proses kegiatan-kegiatan 

yang ada di PPTQ Al-Itqon 2 Jember. 

B. Pedoman Wawancara  

1. Bagaimana implementasi pendekatan habituasi  dalam mengembangkan 

karakter disiplin melalui kegiatan ibadah santri Pondok Pesantren Al- 

Itqon 2 Jember? 

2. Bagaimana implementasi pendekatan habituasi  dalam mengembangkan 

karakter disiplin melalui kegiatan hafalan Al-Qur‘an santri Pondok 

Pesantren Al- Itqon 2 Jember? 

3. Bagaimana implementasi pendekatan habituasi  dalam mengembangkan 

karakter disiplin melalui interaksi sosial santri Pondok Pesantren Al- Itqon 

2 Jember? 

C. Pedoman Dokumentasi  

1. Dokumentasi kegiatan yang berkaitan dengan peneliti. 

 

 

 

 



 

 

 

 

 



 

 

 

 

 



 

 

 

RIWAYAT HIDUP 

Kartika Dwi Hartini, S.Pd,  lahir di Jember pada tanggal 

17 Desember 2000 putri kedua dari 2 bersaudara, 

pasangan Bapak Suheri dan Ibu Tutut Indrasuwari 

Rahadiati. Alamat : Perumahan Griya Panti Blok D 08, 

Dsn Krajan Panti Rt 001 Rw. 006, Desa Panti, Kec. Panti, 

Kab. Jember, dan dapat dihubungi melalui email  

kartikadwihartini0@gmail.com. Merupakan mahasiswi S2 Pascasarjana Program 

Studi Pendidikan Agama Islam di Universitas Islam Kiai Haji Achmad Siddiq 

Jember.  Perjalanan pendidikannya dimulai dari TK ABA I Rambipuji pada tahun 

2004–2006, kemudian melanjutkan ke SDN 2 Rambipuji pada tahun 2006–2012. 

Setelah itu, menempuh pendidikan di MTsN 1 Jember pada periode 2013–2016, 

dan melanjutkan ke MAN 1 Probolinggo jurusan Bahasa sekaligus mengikuti 

Lembaga Pengembangan Bahasa Asing Inggris di Nurul Jadid Paiton Probolinggo 

pada tahun 2017–2019. Kemudian  menyelesaikan studi S1 Pendidikan Agama 

Islam di UIN KHAS Jember pada tahun 2024. Dan saat ini melanjutkan studi S2 

di PascaSarjana UIN KHAS Jember program studi PAI.  

 

mailto:kartikadwihartini0@gmail.com

