IMPLEMENTASI PENDEKATAN HABITUASI DALAM
MENGEMBANGKAN KARAKTER DISIPLIN SANTRI
PONDOK PESANTREN TAHFIZH AL-QUR’AN
AL-ITQON 2 JEMBER

TESIS

UNIVERISTAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh :

Kartika Dwi Hartini
NIM : 243206030038

PROGRAM STUDI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
PASCASARJANA UIN KHAS JEMBER
DESEMBER 2025



IMPLEMENTASI PENDEKATAN HABITUASI DALAM
MENGEMBANGKAN KARAKTER DISIPLIN SANTRI
PONDOK PESANTREN TAHFIZH AL-QUR’AN
AL-ITQON 2 JEMBER

TESIS

Diajukan untuk Memenuhi Persyaratan

Memperoleh Gelar Magister Pendidikan (M.Pd)

I

lh

pu—

il
Al

UNIVERISTAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

_4"‘

Oleh :

Kartika Dwi Hartini
NIM : 243206030038

PROGRAM STUDI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
PASCASARJANA UIN KHAS JEMBER
DESEMBER 2025



PERSETUJUAN

Tesis dengan judul “Implementasi Pendekatan Habituasi Dalam
Mengembangkan Karakter Disiplin Santri Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur’an
Al- Itgon 2 Jember” yang ditulis oleh Kartika Dwi Hartini ini, telah disetujui
untuk diuji dan dipertahankan didepan dewan penguji tesis.

Jember, 14 November 2025
Disetujui Oleh:

Pembimbing 1

Dr. H. Mustajab, S.Ag. M.Pd.I
NIP. 19740%052007101001

mbimbing IT

nn

Dr. H. Mas’ud, S.Ag.. M.Pd.1
NIP. 197212192008011007



PENGESAHAN

Tesis dengan judul “Implementasi Pendekatan Habituasi Dalam
Mengembangkan Karakter Disiplin Santri Pondok Pesantren Tahfizh Al-
Qur’an Al- Itqon 2 Jember” yang ditulis oleh Kartika Dwi Hartini ini, telah
dipertahankan di depan Dewan Penguji Tesis Pascasarjana UIN KHAS Jember
pada hari Rabu tanggal 10 Desember 2025 dan diterima sebagai salah satu

persyaratan untuk memperoleh gelar Magister Pendidikan (M.Pd).

DEWAN PENG UJI \9/
I. Ketua Penguji : Dr. H. Abd. Mubhith, S.Ag.. M.Pd.1. (" )

NIP. 197210161998031003

2. Anggota
a. Penguji Utama :Dr. Dyah Nawangsari, M.Ag. ‘("im
NIP. 197301122001122001
b. Penguji I : Dr. H. Mustajab S.Ag.. M.Pd.I  (
NIP. 197409052007101001
c. Pengujill : Dr. H. Mas’ud, S.Ag.. M.Pd.1 ( A )

NIP. 197212192008011007

Jember, 10 Desember 2025
Mengesahkan
KHAS Jember




KATA PENGANTAR

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT. Yang senantiasa
melimpahkan taufig dan hidayah-Nya sehingga penulisan tesis pada penelitian ini
dapat terselesaikan dengan baik. Shalawat serta salam senantiasa tetap tercurah
limpahkan kepada Nabi Muhammad SAW yang telah membawa kita dari zaman
kegelapan menuju zaman yang terang benderang yaitu Addinul Islam.

Tesis ini yang berjudul Implementasi Pendekatan Habituasi Dalam
Mengembangkan Karakter Disiplin Santri Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur’an
Al- Itgon 2 Jember, disusun dalam rangka memenuhi tugas akhir tesis dan penulis
mengucapkan terima kasih kepada:

1. Bapak Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M.M. selaku Rektor UIN KHAS Jember
yang telah mendukung dan memfasilitasi kami selama proses kegiatan
pembelajaran.

2. Bapak Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd. Selaku Direktur Pascasarjana Universitas
Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddig (UIN KHAS) Jember yang telah
memberikan ijin dan bimbingan yang bermanfaat.

3. Bapak Dr. H. Abd. Muhith, S.Ag., M.Pd.l. Selaku Ketua Program Studi
Pendidikan Agama Islam, yang telah banyak memberikan pencerahan, arahan
dan dorongan dalam penyelesaian tesis ini.

4. Bapak Dr. H. Mustajab S.Ag., M.Pd.I. selaku Dosen Pembimbing | yang telah
banyak memberikan bimbingan dan arahan sehingga penyusunan tesis ini

berjalan dengan lancar dan dapat selesai dengan tepat waktu



10.

Bapak Dr. H. Mas’ud, S.Ag., M.Pd.I. selaku dosen pembimbing Il yang
banyak memberikan bimbingan, arahan dan motivasi sehingga penyusunan
tesis ini berjalan dengan lancar dan dapat selesai dengan tepat waktu

Ibu Dr. Dyah Nawangsari, M.Ag.selaku Dosen Penguji yang telah
meluangkan waktu, pikiran dan perhatian untuk menguji tesis ini sehingga
terlaksana dengan baik

Seluruh Dosen Pascasarjana UIN KHAS Jember yang telah banyak
memberikan ilmu dan bimbingan selama menempuh pendidikan di almamater
tercinta.

Ustad Zain Dahlan, S.Pd. selaku Pengasuh Pondok Pesantren Tahfidz Al-
Qur’an Al- Itgon 2 Jember yang telah memberikan izin kepada peneliti untuk
melakukan penelitian untuk tesis ini.

Seluruh Pengurus dan Pengajar Asatidz/ Ustadzat Pondok Pesantren Tahfidz
Al-Qur’an Al- Itgon 2 Jember yang telah bekerjasama dengan baik dalam
penyelesaian tesis ini.

Kedua orang tuaku, (Suheri & Tutut Indrasuwari Rahadiati ) dan Kakakku
(Hariyadi ) & Anis Fitria Fajrin) serta keponakanku yang tersayang ( Rafan &
Rizhan) yang banyak memberikan do’a dan motivasi selama menempuh
pendidikan.

Mudah-mudahan tesis ini bermanfaat untuk pengembangan ilmu

pengetahuan dan teknologi pada umumnya dan khususnya dalam pengembangan

Ilmu Pendidikan Agama Islam.

Jember, 2 Desember 2025

Kartika Dwi Hartini
NIM. 243206030038




ABSTRAK

Kartika Dwi Hartini, 2025. Implementasi Pendekatan habituasi Dalam
Mengembangkan Karakter Disiplin Santri Pondok Pesantren Al- Itqon 2
Jember .I: Dr. H. Mustajab S.Ag., M.Pd.1, II: Dr. H. Mas’ud, S.Ag., M.Pd.I

Kata Kunci : Pendekatan Habituasi, Karakter Disiplin, Pendidikan Karakter,
Pondok Pesantren.

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh pentingnya pembentukan karakter disiplin
dalam sistem pendidikan pesantren sebagai bagian dari pendidikan karakter. Pondok
Pesantren Tahfizh Al-Qur’an Al-ltgon 2 Jember menerapkan berbagai bentuk
pembiasaan (habituasi) dalam aktivitas ibadah, tahfizh, dan interaksi sosial guna
menanamkan nilai-nilai Kkedisiplinan santri. Namun, dalam praktiknya masih
terdapat perbedaan tingkat kedisiplinan antar santri yang menuntut kajian lebih
mendalam mengenai efektivitas penerapan pendekatan habituasi di pesantren
tersebut.

Fokus penelitian ini meliputi: (1) Bagaimana implementasi moral knowing
dalam mengembangkan karakter disiplin melalui pendekatan habituasi? (2)
Bagaimana implementasi moral feeling dalam mengembangkan karakter disiplin
melalui pendekatan habituasi?, dan (3) Bagaimana implementasi moral action dalam
mengembangkan karakter disiplin melalui pendekatan habituasi santri di Pondok
Pesantren Tahfizh Al-Qur’an Al-ltqon 2 Jember?

Tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan dan menganalisis
implementasi pendekatan habituasi dalam mengembangkan karakter disiplin santri
melalui ketiga aspek tersebut. Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi
teoretis bagi pengembangan konsep pendidikan karakter berbasis habituasi, serta
manfaat praktis bagi pengelola pesantren dalam merancang strategi pembinaan santri
yang efektif dan berkesinambungan.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus.
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Subjek penelitian ditentukan dengan teknik purposive sampling.
Analisis data mencakup kondensasi data, penyajian data, serta penarikan
kesimpulan/verifikasi. Keabsahan data diperolen melalui triangulasi sumber,
triangulasi teknik, dan member check.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa: (1) Moral knowing tumbuh melalui
pemahaman kognitif santri terhadap nilai-nilai disiplin dalam ibadah dan hafalan.
Santri memahami manfaat tahajud, muroja’ah, dan muroqobah sebagai sarana
mendekatkan diri kepada Allah serta memperkuat hafalan; (2) Moral feeling tampak
dari kepekaan emosional santri terhadap pelanggaran disiplin, rasa bangga saat
menyelesaikan rutinitas ibadah, dan ketenangan batin setelah menaati peraturan.
Emosi tersebut memperkuat motivasi internal untuk berdisiplin; dan (3) Moral
action terlihat dari perilaku otomatis santri dalam melaksanakan kegiatan ibadah,
hafalan, serta tanggung jawab sosial seperti piket dan gotong royong. Kedisiplinan
ini terbentuk melalui keteladanan ustadz, sistem kontrol yang berkelanjutan, serta
penerapan reward dan punishment yang mendidik.

Vi



ABSTRACT
Kartika Dwi Hartini, 2025. Implementation of the Habituation Approach in

Developing Disciplinary Character among Students of Al-Itqon 2 Islamic

Boarding School, Jember Advisor I: Dr. H. Mustajab S.Ag., M.Pd.I, Advisor

II: Dr. H. Mas’ud, S.Ag., M.Pd.I
Keywords: Habituation Approach, Disciplinary Character, Character Education,

Islamic Boarding School

This study is motivated by the importance of developing disciplinary character
within the pesantren (Islamic boarding school) education system as an integral
component of character education. The Tahfizh Al-Qur’an Al-ltgon 2 Islamic
Boarding School in Jember implements various forms of habituation in worship
activities, Qur’an memorization, and social interactions to instill the value of
discipline among students (santri). However, in practice, differences in the level of
discipline among students indicate the need for a deeper investigation into the
effectiveness of the habituation approach applied in the pesantren.

The study focused on (1) How the implementation of the habituation approach
in developing disciplinary character through students’ worship activities; (2) How
the implementation of the habituation approach in developing disciplinary character
through Qur’an memorization activities; and (3) How the implementation of the
habituation approach in developing disciplinary character through students’ social
interactions at Tahfizh Al-Qur’an Al-ltqon 2 Islamic Boarding School, Jember.

The purpose of this study is to describe and analyze the implementation of the
habituation approach in developing students’ disciplinary character through these
three aspects. The study aims to provide theoretical contributions to the development
of character education concepts based on habituation and practical insights for
pesantren administrators in designing effective and sustainable student development
strategies.

This study employed a qualitative approach with a case study design. Data
collection techniques include observation, in-depth interviews, and documentation.
The research subjects were selected using purposive sampling. Data analysis
procedures involve data condensation, data presentation, and conclusion
drawing/verification. The validity of the data was ensured through source
triangulation, technique triangulation, and member checking.

The results of the study indicate that: (1) Moral knowing develops through the
students’ cognitive understanding of disciplinary values in worship and
memorization activities. The students comprehend the benefits of tahajjud,
muroja’ah, and muragabah as means to draw closer to Allah and to strengthen their
memorization; (2) Moral feeling is reflected in the students’ emotional sensitivity
toward disciplinary violations, their sense of pride upon completing regular worship
routines, and the inner peace they experience after obeying the rules. These emotions
reinforce their internal motivation to remain disciplined; and (3) Moral action is
demonstrated through the students’ automatic behavior in carrying out worship,
memorization activities, and social responsibilities such as cleaning duties and
communal work. This discipline is shaped through the teachers’ exemplary conduct,
a consistent monitoring system, and the application of educational rewards and
punishments.

vii



C,.’;,H uvd.a
dgre b ) LLai¥l deses skt 3 Lgadl sde LdT LY Yo (ai)le (g9 S)lS
Slalll by Byl A ek prear Wl Ay Y)Y C;LEJ}J\
(V) 1haNl e e ae S adY) sdes A b LS Al L
e W Sgmnncn oS (V) 5 e L) Oloitens 55l
Fpaeddl A7y (bl dasidy (dppnd] 5 e 1 1 SIS
@\QaﬁjﬂwwngY\wwﬁu?@W\mw@\f
o sl v oYl S OT A baid dgne Gilary ASNEYI Gl B e S DY)
ey O el bLaVl o8 il elam Y Jelidly (dasisdly bl 2hisl (3 35eed)
ity by L el Gabed) (3 Ol o Bl st 3 BNl Sl JI5 Y (23
” el s (3 wsad) 5 okt Al s 3as
blal deass pslas (3 dsad) e Jds (1) 1ol e 555 Jade 8 Sl s 02
LloaiVl dnased ekt (3 sadl Jsde 45 (V) 9 codall sole dlaiil s 0 b s
Beased skt (3 Asedl e dds (Y)s (@S OTA bis daasl s e O sl
Y oy @Q\ OTA Lid dgne 3 oMl elam I felidl s o OO s bLuasY)
e
OMall s bl aset shi (3 el mgte JiS Ay Croy (I o) s Gugy
st Bk Slilgn] @A 3 Gond) e gy OF aBgl) ad L 3,STU B GOl IS
deall ) e cnetlil adee Wip U SISy el bl e 230V By psgde
C O Ao daliiing Wlad Al ) e 3 L},OL,@}[\
N e LY iy A dnlys S A S JUE RRENS U ROVNES
b dnal) Al b plisanly Sl fasse Lddy sy cARend) dasend) dlally (il
B by il Vly (UL 2es (bl S e oL LE ez
celaeVl e @il colaidly ¢ alall culidl M= e UL
(Moral Knowing) LYY ad (1) fee U lgle clas ) Conl il Lf
Aot o Wig adlall 0gdy Loy Balall (3 bl i Akl 3l (gl IS e ge
ikl asy &l sl BLs) B @Yy sl
e oL adbll u_.zlabd\ O3 D= e ¢k (Moral Feeling) éﬁ?\rﬁ\ W\(Z)
Aeledll wgalid) da k) 2Sly Ragd) Sblall gald] e AL wajady (BlLas)
¢ bluaid =1l ) s JERAY oda
cobslall ool e adlall sl Joll) 3 L;m (Moral Action) u}'}’\"ﬂ\ Sl Ji(3)
le).  sled/ fon) (g;w,.\ Ogladly wladl Jlasl Joo asloza V) "ouj;wk\j ¢z Ly
(A Plinly sl sl et 36, plaiy UL 358 SN e 03 bl

viii



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ... i
HALAMAN PERSETUJUAN ..o i
HALAMAN PENGESAHAN ... ii
KATA PENGANTAR .o \Y
ABSTRAK s vi
DAFTAR ISH e X
DAFTAR TABEL ... Xiii
DAFTAR GAMBAR ... e Xiv
DAFTAR LAMPIRAN ..o XV
BAB | PENDAHULUAN ... 1
A. Konteks PeNEtIan ..........ocooeiiiiiiiiiinisieisesesee e 1
B. Fokus\gerglitiad SLIAS ISLANNEGCERL...... 6
QA Tultah Fereltidn] .. AL N ALL S LLALDLL). ... 7
D. Manfaat Penelitian ..o 7
E. Definini IStilah ......ccoooiiii 9
F. Sistematika Penulisan ..o 9
BAB 11 KAJIAN PUSTAKA ... 11
A. Penelitian Terdahulu.........ccooooiiiiiii 11
B. KaJIaN TEOM ...voiiiiiiiiiiiciieeeeee e 18
C. Kerangka KonSeptual .........c.ccooeiiiieniieiisseeeee s 70
BAB I1 METODE PENELITIAN ..o 71
A. Pendekatan dan Jenis Penelitian ............cccooininiiiiniiee 71



B. Lokasi PENEIItian ..........ccooeiiiiieiiieeee e
C. Kehadiran Peneliti .........cccoooviiiiiiiiiiccccsee
D. Subyek Penelitian ..........cccccveviiiiiiiie e
E. SUMDEr DAta .......ccovoiiiiieiiiieeeee e
F. Teknik Pengumpulan Data ..........ccccoccevveieeiieiieiieie e
G. ANALISIS DALA .....coveiiiiiiiieciec e
H. Keabsahan Data...........ccccoeiiiiiiiiiiiceee e

I. Tahap-Tahap Penelitian ..........ccccoooieiiiiiiicc e,

BAB IV PAPARAN DATA DAN ANALISIS ...

A. Paparan Data Dan AnaliSiS .........cccccovevieveiiieiieeie e

B. Temuan PeNelItian ........oeeeeeeeeeeeeeeee e

BAB V PEMBAHASAN ...

A. Bagaimana Implementasi Moral Knowing Dalam Mengembangkan
Karakter Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok
Pesantren Al-Qur’an Al-1tqon 2 JemMDer? .......cccccooeveveieieieinnnnns

B. Bagaimana Implementasi Moral Feeling Dalam Mengembangkan
Karakter Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok
Pesantren Al-Qur’an Al-1tqon 2 JeMDer? .......c.ccceoeveveinieininenens

C. Bagaimana Implementasi Moral Action Dalam Mengembangkan
Karakter Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok

Pesantren Al-Qur’an Al-1tqon 2 Jember? ..o

71

72

72

73

74

77

79

80

81

81

111

117

118

124

130



BAB VI PENUTUP ...
A. Kesimpulan ......

B. Saran..................

DAFTAR RUJUKAN

Lampiran-Lampiran

Xi

137

137

138

140



DAFTAR TABEL

Tabel 2.1 Penelitian Terdanulu ...........ccoeviiiiieiiiecseeeee e 17
Tabel 2.2 Kerangka Konseptual ............cccooviiieiiiiie e 70
Tabel 3.1 InStrumen WawanCara.............coevrerieineneneiseseese e 75
Tabel 4.1 Jadwal IMam ........ccooiiiiiiiii e 84

Tabel 4.2 Klasifikasi dan Tingkatan Hafalan Santri PPTQ Al-ltqon 2 Jember 87

Tabel 4.3 Temuan Penelitian......c....eeeeeee oo 109

Xii



DAFTAR GAMBAR

Gambar 4.1 Jadwal Kegiatan Harian Santri PPTQ Al- ltgon 2 Jember.....

Gambar 4.2 Jadwal Kegiatan Harian Santri PPTQ Al- Itgon 2 Jember.....

Gambar 4.3 Kegiatan Hafalan Santri .......................

Gambar 4.4 Buku Kontrol Kegiatan Hafalan Santri

Gambar 4.5 Dokumentasi Implementasi Pendekatan Habituasi Melalui

Kedisiplinan Sosial Bersih- Bersih Pondok

Xiii

84

85

100

102

106



© 00 N oo o1 B~ w N

DAFTAR LAMPIRAN

. Surat Keaslian Tulisan

. Surat Izin Penelitian

. Surat Keterangan Selesai Penelitian
. Jurnal Penelitian

. Dokumentasi Kegiatan

. Pedoman Penelitian

. Surat Keterangan Plagiasi

. Surat Keterangan Terjemah Abstrak
. Riwayat Hidup

Xiv



BAB |
PENDAHULUAN

A. Konteks Penelitian
Pendidikan karakter merupakan aspek fundamental dalam sistem
pendidikan Islam di Indonesia. Sejak awal berdirinya, pondok pesantren telah
menjadi lembaga pendidikan Islam yang memiliki peran strategis dalam
membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga
memiliki kepribadian dan akhlak yang mulia. Pesantren hadir sebagai tempat
persemaian nilai-nilai moral, religius, dan sosial yang berakar kuat pada ajaran
Islam. Di tengah tantangan modernitas dan arus globalisasi yang kian
kompleks, pendidikan karakter di pesantren semakin penting untuk
memastikan generasi muda tetap memiliki jati diri, kedisiplinan, serta integritas

moral yang tinggi.!
Dalam perspektif Islam, pendidikan karakter berakar pada ajaran Al-

Qur’an dan hadis. Allah Swt. menegaskan dalam firman-Nya:
C;J; 3 dl; PORaY)
Artinya : Dan sesungguhnya engkau (Muhammad) benar-benar memiliki
akhlak yang agung. (QS. Al-Qalam [68]: 4).
Ayat tersebut menunjukkan bahwa akhlak yang luhur merupakan

puncak kesempurnaan manusia dan menjadi tolok ukur keberhasilan

pendidikan Islam.

1 St. N F Laila, Prim M Mutohar, and Anissatul Mufarokah, “Character-Based Prophetic
Education in Pondok Pesantren Wali Songo Ponorogo Indonesia,” Kne Social Sciences, 2022, 86—
97, https://doi.org/10.18502/kss.v7i10.11211.



Rasulullah saw. sendiri menegaskan dalam sabdanya:

&fﬂ{;é;@%&xg&mg&p&w Ly aa B3 06 8 ek o 2
a1 B Jy25 6 106 % //3;’“\&@6&&%@&9@&\
-G jj.«:f\ 51;J\ Lgb J6 L HERETSY: \>> -6 ?:L;a_é\
:ﬁ\;;f}“ é){jjf c\b\.:\;,.:»\ o.:\:(g LZ.S 05 \j cbfi &_)ja.U (..AJ,{\»
Artinya : Dari sahabat Ibnu Umar bahwasannya ia berkata: Dahulu aku
bersama Rasulullah maka seseorang dari kaum anshor mendatangi
beliau dan mengucapkan salam. Kemudian berkata: ‘Yaa Rasulullah!
Mukmin mana yang paling afdal?’ Rasulullah bersabda: “Yang
paling baik akhlaknya.” Dia berkata lagi, ‘Mukmin mana yang
paling cerdas?’ Rasulullah bersaba: “Yang paling banyak mengingat
kematian, dan yang paling baik mempersiapkan untuk setelah
kematian, mereka itulah yang paling cerdas.” (HR. Ibnu Majah. No.
4259).

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 Pasal 3 tentang Sistem
Pendidikan Nasional, menegaskan bahwa pendidikan nasional berfungsi
mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa
yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa. Tujuannya
adalah mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi manusia yang
beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat,
berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan bertanggung jawab sebagai warga negara
yang demokratis. Ketentuan tersebut sejalan dengan visi pendidikan pesantren,

yang menempatkan pembentukan akhlak dan karakter sebagai ruh dari seluruh

proses pendidikan. *

2 “Bab Musnad Abdullah Bin Umar Bin Al Khaththab Radliyallahu Ta’ala ’Anhuma,”
Hadist Tazkia, October 16, 2025, https://hadits.tazkia.ac.id/hadits/bab/8:26?page_haditses=197.

3 Presiden Republik Indonesia, “Undang- Undang Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 Tentang
Sistem Pendidikan Nasional,” Pub. L. No. 20, Demographic Research 1 (2003).



Ketiga dasar ini menjadi pijakan bahwa pendidikan Islam harus
diarahkan pada pembentukan akhlak mulia yang mencakup disiplin, tanggung
jawab, kejujuran, dan kepedulian sosial. Nilai-nilai tersebut tidak hanya
diajarkan secara teoretis, tetapi harus diinternalisasikan melalui proses
habituasi (pembiasaan), yaitu latihan berulang yang menanamkan nilai-nilai
positif hingga menjadi kebiasaan yang melekat dalam diri seseorang. Dengan
demikian, habituasi merupakan metode aplikatif dari ajaran Islam dalam
membentuk karakter yang konsisten dan berkesinambungan.

Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur’an Al-ltgon 2 Jember merupakan
lembaga pendidikan Islam yang berfokus pada pengajaran dan pembinaan
hafalan Al-Qur’an sekaligus penguatan karakter santri. Pesantren ini berdiri
sebagai bagian dari jaringan pendidikan Islam yang berkomitmen melahirkan
generasi Qur’ani yang berilmu, beramal, dan berakhlak karimah. Terletak di
Kabupaten Jember, Jawa Timur, pesantren ini menampung santri dari berbagai
daerah di Indonesia dengan latar belakang sosial dan pendidikan yang
beragam.*

Visi pesantren adalah membentuk generasi penghafal Al-Qur’an yang
disiplin, mandiri, serta memiliki akhlak terpuji. Untuk mencapai visi tersebut,
pesantren menerapkan sistem pendidikan terpadu yang memadukan kurikulum
tahfizh, pembelajaran diniyah, dan kurikulum formal. Kegiatan sehari-hari
santri seperti salat berjamaah, muroja’ah Al-Qur’an, pengajian kitab (takhassus

diniyah), kebersihan lingkungan, serta tata tertib harian merupakan bagian dari

* Dokumentasi, PPTQ Al- Itqon 2 Jember



strategi pendekatan habituasi yang dirancang untuk menumbuhkan nilai-nilai
kedisiplinan, tanggung jawab, dan kepedulian sosial.

Melalui sistem pembiasaan yang konsisten dan terstruktur, santri dilatih
untuk membangun perilaku disiplin tidak hanya dalam konteks ibadah, tetapi
juga dalam aktivitas belajar, tata tertib asrama, dan interaksi sosial. Pembiasaan
ini diharapkan dapat membentuk pribadi santri yang memiliki keseimbangan
antara kecerdasan spiritual dan moral, yang pada gilirannya akan menjadi bekal
dalam menghadapi tantangan kehidupan di masyarakat.

Meskipun pesantren memiliki peran strategis dalam pembentukan
karakter, pada praktiknya proses penanaman nilai-nilai kedisiplinan sering kali
menghadapi tantangan. Perbedaan latar belakang santri, tingkat motivasi yang
bervariasi, serta pengaruh negatif perkembangan teknologi digital menjadi
faktor yang dapat menghambat pembentukan karakter disiplin. Fenomena ini
menunjukkan perlunya pendekatan pendidikan yang lebih sistematis,
terencana, dan menyentuh aspek afektif santri secara mendalam.

Pendekatan habituasi (pembiasaan) menjadi salah satu metode efektif
dalam membentuk karakter disiplin di lingkungan pesantren. Menurut Hermino
(2015), pendidikan karakter tidak dapat hanya diajarkan secara kognitif,
melainkan harus dilatih melalui kebiasaan perilaku nyata yang dilakukan terus-
menerus hingga menjadi bagian dari kepribadian peserta didik. Pendekatan ini
menekankan proses internalisasi nilai-nilai positif melalui tindakan berulang,

refleksi, dan keteladanan guru atau ustaz. Dalam konteks pesantren, habituasi



diwujudkan dalam rutinitas kegiatan keagamaan, pengaturan jadwal belajar,
kedisiplinan waktu, dan kepatuhan terhadap aturan pondok. °

Fitriani dan Dewi menegaskan bahwa pendidikan karakter merupakan
langkah strategis dalam membentuk generasi berintegritas di tengah
kompleksitas sosial dan pengaruh globalisasi. °® Sedangkan Astuti et al.
menekankan pentingnya integrasi pendidikan karakter dalam sistem pendidikan
untuk membentuk generasi yang beretika, mandiri, dan bertanggung jawab.
Dalam konteks pesantren, hal ini dapat diimplementasikan melalui pembiasaan
yang berbasis nilai-nilai Al-Qur’an, sehingga karakter santri tumbuh dari
kesadaran spiritual, bukan sekadar kepatuhan formal. ’

Namun, implementasi pendekatan habituasi dalam pembentukan
karakter disiplin santri tidak selalu berjalan mulus. Tantangan muncul dari
aspek manajemen lembaga, keteladanan pengasuh, serta keberagaman karakter
santri. Mulyana et al. menekankan bahwa keberhasilan pendidikan karakter
sangat bergantung pada dukungan sistem pendidikan yang adaptif, pengelolaan
lembaga yang efektif, dan komitmen para pendidik dalam memberikan teladan

yang konsisten. ®

® Agustinus Hermino, “Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Psikologis Siswa Sekolah
Menengah Pertama Di Era Globalisasi Dan Multikultural,” Jurnal PERADABAN 8, no. 1 (October
23, 2015): 19-40, https://doi.org/10.22452/PERADABAN.vol8nol.2.

® Desnita Fitriani and Dinie Anggraenie Dewi, “PEMBELAJARAN PENDIDIKAN
KEWARGANEGARAAN DALAM PENGIMPLEMENTASIAN PENDIDIKAN KARAKTER,”
Jurnal Kewarganegaraan 5, no. 2 (December 2, 2021): 489-99,
https://doi.org/10.31316/jk.v5i2.1840.

Devi Astuti et al., “MEMBANGUN KEPRIBADIAN UNGGUL MELALUI
PENDIDIKAN KARAKTER DI SMP IT SAHABAT QUR’AN,” TA'LIM: Jurnal Studi
Pendidikan Islam 7, no. 2 (July 9, 2024): 325-33, https://doi.org/10.52166/talim.v7i2.7011.

® Eka Mulyana et al., “EDUKASI HIDROPONIK SEBAGAI PERTANIAN ALTERNATIF
BAGI CALON PETANI MILLENIAL DI DESA MERANJAT Il KECAMATAN INDRALAYA



Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini berjudul “Implementasi
Pendekatan Habituasi dalam Mengembangkan Karakter Disiplin Santri Pondok
Pesantren Tahfizh Al-Qur’an Al-Itqon 2 Jember.” Penelitian ini bertujuan
untuk mendeskripsikan dan menganalisis implementasi pendekatan habituasi
dalam pengembangan karakter disiplin santri. Hasil penelitian ini diharapkan
dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi pengembangan
pendidikan karakter di pesantren, khususnya dalam mewujudkan santri yang
berdisiplin, berakhlak, dan berintegritas tinggi.

B. Fokus Penelitian

Berdasarkan konteks penelitian yang telah dipaparkan di atas, dapat
diidentifikasi beberapa fokus utama penelitian, meliputi:

1. Bagaimana implementasi moral knowing dalam mengembangkan karakter
disiplin melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-
Qur’an Al- Itgon 2 Jember?

2. Bagaimana implementasi moral feeling dalam mengembangkan karakter
disiplin melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-
Qur’an Al- Itgon 2 Jember?

3. Bagaimana implementasi moral action dalam mengembangkan karakter
disiplin melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-

Qur’an Al- Itqon 2 Jember?

SELATAN KABUPATEN OGAN ILIR,” J-ABDI: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 2, no.
5 (October 1, 2022): 501318, https://doi.org/10.53625/jabdi.v2i5.3583.



C. Tujuan Penelitian
Dari fokus penelitian diatas, ditemukan beberapa tujuan penelitian,
meliputi:

1. Untuk menganalisis implementasi moral knowing dalam mengembangkan
karakter disiplin melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren
Tahfidz Al-Qur’an Al- Itgon 2 Jember.

2. Untuk menganalisis implementasi moral feeling dalam mengembangkan
karakter disiplin melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren
Tahfidz Al-Qur’an Al- Itqon 2 Jember.

3. Untuk menganalisis implementasi moral action dalam mengembangkan
karakter disiplin melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren
Tahfidz Al-Qur’an Al- Itgon 2 Jember.

D. Manfaat Penelitian
Manfaat penelitian ini dibagi menjadi manfaat praktis dan teoritis.
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat kepada beberapa pihak,
meliputi :

1. Manfaat teoritis

a) Penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan mengenai
pendekatan habituasi dalam mengembangkan karakter disiplin santri
Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur’an Al- Itqon 2 Jember.
b) Penelitian ini diharapkan dapat menambah kontribusi pengetahuan

yang bisa di kembangkan dalam penelitian selanjutnya.



2. Manfaat praktis
a) Bagi Peneliti
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan tambahan
pengetahuan bagi peneliti dalam menyusun karya ilmiah, sehingga
dapat menjadi pengalaman dalam penulisan yang tepat dan sesuai
kaidah, serta diharapkan dapat memperluas wawasan peneliti
mengenai penerapan pendekatan habituasi dalam membentuk karakter
disiplin pada santri.
b) Bagi UIN Kiai Haji Achmad Siddig Jember
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan pengetahuan yang
lebih bermanfaat dan menjadi sumber referensi untuk penelitian
selanjutnya, terutama dalam mengkaji lebih mendalam tentang
penerapan pendekatan habituasi dalam membentuk karakter disiplin
pada santri.
c) Bagi Pondok Pesantren
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan informasi,
masukan, serta bahan pertimbangan bagi pengurus pondok dalam
menerapkan pendekatan habituasi untuk mengembangkan karakter
disiplin pada santri, sehingga dapat memberikan pendidikan akhlak
yang maksimal. Selain itu, hasil penelitian ini diharapkan juga dapat
meningkatkan pengetahuan dan pemahaman santri mengenai

penerapan pendekatan habituasi dalam membentuk karakter disiplin,



sehingga mereka dapat mengaplikasikan akhlak yang baik dalam
kehidupan sehari-hari.
E. Definisi Istilah
1. Pendekatan habituasi
Pendekatan proses kegiatan yang dilakukan oleh santri secara
berulang- ulang melalui pembiasaan yang dibentuk oleh sistem sehingga
bisa menjadi kebiasaan yang terlaksana tanpa ada unsur paksaaan.
2. Karakter Disiplin
Sikap dan perilaku yang menunjukkan kepatuhan terhadap aturan
dan norma yang berlaku di Pondok Pesantren, serta kedisiplinan dalam
menjalankan kegiatan belajar-mengajar dan kehidupan sehari-hari.
F. Sistematika Penulisan
Sistematika pembahasan yakni gambaran sempit mengenai urutan bab dari
tesis yang telah dirumuskan oleh peneliti secara berurutan dari bab per bab,
dengan tujuan agar pembaca lebih mudah untuk memahami.

Bab satu, Membahas bagian pendahuluan yang mencakup konteks
penelitian, fokus penelitian, tujuan penelitian, manfaat penelitian, definisi
istilah, serta sistematika pembahasan.

Bab dua, Berisi tentang kajian pustaka yang meliputi penelitian
terdahulu yang relevan dengan penelitian yang akan dilakukan, dilengkapi
dengan kajian teori dari para ahli serta penyusunan kerangka konseptual.

Bab tiga, Menjelaskan pendekatan dan jenis penelitian, lokasi

penelitian, pemilihan subjek penelitian, sumber data yang akan digunakan,



10

teknik pengumpulan data, prosedur analisis data, uji keabsahan data, serta
tahapan-tahapan penelitian yang dilakukan.

Bab empat, Menyajikan hasil paparan data dan temuan penelitian yang
dilakukan peneliti, yang berkaitan dengan implementasi pendekatan habituasi
dalam mengembangkan karakter disiplin santri PPTQ Al-Itgon 2 Jember.

Bab lima, Membahas hasil penelitian dengan mengaitkannya pada
kajian teori dan metode penelitian yang digunakan, sehingga menghasilkan
data yang valid dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Bab enam, Merupakan bagian penutup yang memuat kesimpulan dari
hasil penelitian serta saran yang diberikan peneliti berdasarkan temuan yang

telah diperoleh.



BAB Il

KAJIAN PUSTAKA

A. Penelitian Terdahulu

1.

Disertasi. 2024. Penelitian Gyan Puspa Lestari “Studi tentang Model
Pendidikan Karakter Disiplin di Pesantren Persatuan Islam 153 Al-
Firdaus Cipatat” merumuskan model pendidikan karakter disiplin yang
menyeluruh di Pesantren Persatuan Islam 153 Al-Firdaus, yaitu dengan
mengintegrasikan nilai-nilai kedisiplinan ke dalam rutinitas harian
pesantren (jadwal salat, belajar/Qur’an, waktu istirahat, piket), kebiasaan
sehari-hari (“M2T”: muraja’ah, tadarus, dsb), serta melalui mekanisme
keteladanan ustadz, nasihat, penguatan positif dan sanksi. Penelitian juga
menemukan bahwa meskipun sudah ada pembiasaan, masih terjadi
pelanggaran  (misalnya  keterlambatan, = penggunaan  seragam)
menandakan internalisasi disiplin belum sepenuhnya kuat. Persamaan
Sama-sama mengangkat tema pembentukan karakter disiplin santri
melalui pembiasaan (habituasi) dalam konteks pesantren. Model yang
dibahas sangat dekat dengan bagaimana rutinitas harian dan pengaturan
waktu digunakan untuk menanamkan kedisiplinan.. Perbedaannya yakni
fokus pada model makro pendidikan karakter disiplin di pesantren
(struktur program, nilai, kebijakan), sedangkan tesis ini lebih meneliti
mekanisme habituasi pada domain spesifik (ibadah, tahfizh, interaksi
sosial) dan bagaimana karakter disiplin terbentuk dari sudut pandang

santri. Selain itu, disertasi Lestari menilai sejauh mana model itu

11



12

diinternalisasi dan hambatan implementasi; tesis ini lebih eksploratif ke
dinamika sehari-hari pembiasaan.’

2. Tesis. 2024. Penelitian Lutfi Alfarizi yang berjudul “Penerapan
Pendekatan Habituasi dalam Menjaga Hafalan Al-Qur'an pada Santri
Pondok Pesantren Tahfidzul Quran Al-ltgon 2 Curah Malang
Rambipuji” menemukan bahwa pembiasaan harian seperti muragabah
efektif dalam menjaga hafalan Al-Qur'an santri. Dalam hal ini penelitian
ini memiiki kesamaan yakni keduanya meneliti penerapan pendekatan
habituasi di Pondok Pesantren Al-Itqon 2 Jember. Namun perbedaannya,
Penelitian ini fokus pada hafalan Al-Qur'an, sedangkan penelitian Anda
fokus pada karakter disiplin secara umum.*

3. Tesis, 2024. Penelitian Kiswanto yang berjudul “Implementasi
Pendidikan Karakter Disiplin Santri di Pondok Pesantren Nurut Tagwa
Desa Grujukan Kecamatan Cermee Kabupaten Bondowoso”
menunjukkan bahwa peraturan yang konsisten dan keteladanan pengurus
efektif dalam membentuk karakter disiplin santri. Penelitian ini keduanya
meneliti pembentukan karakter disiplin santri di pesantren. Namun,
Lokasi penelitian berbeda; penelitian Anda di Al-ltgon 2 Jember,

sedangkan ini di Nurut Tagwa Bondowoso.**

% Gyan Puspa Lestari, “Studi Tentang Model Pendidikan Karakter Disiplin Di Pesantren
Persatuan Islam 153 Al-Firdaus Cipatat” (2024),
https://repository.upi.edu/121813/2/D_PU_2105018 Chapterl.pdf.

19 utfi Alfarizi, “Penerapan Pendekatan Habituasi Dalam Menjaga Hafalan Al-Qur’an Pada
Santri Pondok Pesantren Tahfidzul Qur’an Al-Itqon 2 Curah Malang Jember” (Universitas Islam
Negeri Khas Jember, 2024), https://digilib.uinkhas.ac.id/33075/1/Lutfi Alfarizi fix.pdf.

! Kiswanto, “Implementasi Pendidikan Karakter Disiplin Santri Di Pondok Pesantren Nurut
Taqwa Desa Grujukan Kecamatan Cermee Kabupaten Bondowoso” (UIN Sunan Kalijaga



13

4. Tesis. 2023. Penelitian Mei Listiani yang berjudul “Pengembangan
Kecerdasan Spiritual Santri Melalui Program Tahfidz di Pondok
Pesantren  Al-Quran  Al-Amin  Grendeng Purwokerto  Utara”
Menunjukkan bahwa program tahfidz mengembangkan kecerdasan
spiritual santri melalui pembiasaan. Persamaan dari penelitian ini yakni
Keduanya meneliti pengembangan karakter melalui pembiasaan di
pesantren.*?

5. Artikel Jurnal. 2024. Penelitian Arif Suhendri, Meriyati, Yahya yang
berjudul “Implementasi Penanaman Nilai Pendidikan Karakter Melalui
Metode Habituasi di Pondok Modern Darussalam Gontor Putri Kampus
8” menguraikan aspek perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi dalam
penanaman nilai pendidikan karakter melalui metode habituasi di Pondok
Modern Darussalam Gontor Putri Kampus 8. Keduanya membahas
penerapan metode habituasi dalam pembentukan karakter disiplin santri.
Namun lokasi dan konteks pesantren berbeda; penelitian ini dilakukan di
Gontor Putri Kampus 8, sedangkan penelitian Anda di Pondok Pesantren
Al-Itgon 2 Jember.?

6. Artikel Jurnal. 2025. Penelitian Muhammad Munif yang berjudul

“Habituasi Pendidikan Akhlak dalam Membentuk Karakter Siswa di

Yogyakarta, 2024), https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/63911/3/19204010020_BAB-1_IV-atau-
V_DAFTAR-PUSTAKA pdf.

2 M E I LISTIANI, “Pengembangan Kecerdasan Spiritual Santri Melalui Program Tahfidz
Di Pondok Pesantren Al-Qur’an Al-Amin Grendeng Purwokerto Utara” (IAIN Ponorogo, 2023),
https://etheses.iainponorogo.ac.id/29216/1/SKRIPSI_WIDI ASTUTI_201200200.pdf.

3 Meriyati Arif Suhendri Yahya, “Implementasi Penanaman Nilai Pendidikan Karakter
Melalui Metode Habituasi Di Pondok Modern Darussalam Gontor Putri Kampus 8,” Jurnal
Pendidikan Dan Evaluasi, 2024, https://jonedu.org/index.php/joe/article/view/6401.



14

Sekolah Berbasis Pesantren” menunjukkan bahwa integrasi nilai akhlak
ke dalam kurikulum sekolah berbasis pesantren melalui pembiasaan
harian meningkatkan disiplin, sikap sopan santun, dan tanggung jawab
siswa. Persamaannya dengan tesis ini adalah tujuan akhir yang sama,
yaitu pembentukan karakter disiplin melalui habituasi. Perbedaannya
ialah penelitian Munif berada pada lembaga sekolah dengan sistem
pendidikan formal, bukan pesantren tahfizh dengan kehidupan berasrama
penuh..**

7. Tesis. 2024. Penelitian B. M. Santoso yang berjudul “Regulasi Diri
Mahasiswa Penghafal Al-Qur’an (Studi Kasus Hai’ah Tahfidzil Qur’an
UIN Malang)” menemukan bahwa mahasiswa penghafal Qur’an (tahfidz)
di UIN Malang memiliki tingkat regulasi diri yang cukup tinggi, dan
regulasi diri ini berkorelasi dengan rutinitas hafalan, jadwal muroja’ah,
dan komitmen terhadap target hafalan. Regulator utama yang mendukung
regulasi diri adalah struktur asrama, sistem pengingat setoran, dan peer
support (saling mengingatkan antar penghafal). Persamaannya sama-
sama mengkaji peran pembiasaan (habituasi) dalam konteks tahfidz Al-
Qur’an dan bagaimana kebiasaan tersebut membentuk kontrol diri dan
disiplin. Khususnya domain tahfizh dalam tesis ini sejalan dengan fokus
penghafal Qur’an di penelitian ini. Perbedaannya Santoso meneliti

mahasiswa tahfidz (bukan santri pondok pesantren), sehingga konteksnya

4 Muhammad Munif and (Tambahkan penulis lain jika ada), “Habituasi Pendidikan Akhlak
Dalam Membentuk Karakter Siswa Di Sekolah Berbasis Pesantren,” Jurnal Tarbawi / Jurnal
Pendidikan Islam (Sesuaikan Jika Ada Nama Jurnal Resminya), 2025, https://journal.uin-
malang.ac.id/ (ganti dengan URL artikel yang sebenarnya jika sudah tersedia).



15

lebih akademis dan dewasa; tesis ini berfokus pada santri di pesantren
tahfizh (remaja atau usia santri pondok), dengan aspek interaksi sosial
dan ibadah, bukan hanya hafalan.*

8. Tesis, 2025. Penelitian M. Reformis yang berjudul “Penguatan Regulasi
Diri Santri melalui Habituasi” Penelitian ini mengungkap bahwa proses
habituasi yang sistematis (jadwal harian, pembiasaan disiplin,
pengawasan, mekanisme aturan) dapat memperkuat regulasi diri santri,
yakni kemampuan mereka untuk mengontrol tingkah laku, mengatur
waktu, dan mencegah pelanggaran tata tertib. Penelitian juga
menidentifikasi faktor-faktor penyebab pelanggaran, seperti kurangnya
pemahaman aturan, ketidakkonsistenan pengasuh dalam pengawasan,
dan kurangnya penguatan internal dari santri sendiri.. Persamaan:
Keduanya sama-sama melihat habituasi sebagai “alat” pembentukan
karakter psikologis santri, khususnya bagian kontrol diri/disiplin.
Regulasi diri di sini sangat terkait dengan disiplin yang Anda kaji di tesis
(karakter disiplin santri).. Perbedaan: Penelitian Reformis lebih fokus
pada aspek psikologis (regulasi diri) dan kontrol perilaku santri,
sementara tesis ini menekankan nilai karakter disiplin dalam konteks
ibadah, tahfizh, dan interaksi sosial, bukan hanya kontrol perilaku
semata. Reformis juga mungkin lebih banyak membahas faktor-faktor

pelanggaran dan solusi dari sudut struktur aturan dan kontrol, sedangkan

% B M Santoso, “Regulasi Diri Mahasiswa Penghafal Al-Qur’an: Studi Kasus Hai’ah
Tahfidzil Qur’an UIN Malang” (2024), https://etheses.uin-malang.ac.id/64022/2/19410009.pdf.



16

tesis ini menganalisis proses internalisasi nilai melalui kebiasaan
religius.*®

9. Artikel Jurnal. 2025. Penelitian Nurzaharah dan Agus Satmoko Adi yang
berjudul “Implementasi Pendidkan Karakter Disiplin pada Santri di
Pondok Pesantren Nurul Ichsan Desa Sumberejo Kecamatan Gedangan
Kabupaten Malang” Menunjukkan bahwa perpaduan pengajaran,
nasehat, keteladanan, dan pembiasaan merupakan strategi efektif
meningkatkan disiplin santri. Kesamaannya, meneliti pembentukan
disiplin. Perbedaannya, penelitian ini menggunakan pendekatan multi-
metode, sedangkan penelitian Anda menitikberatkan pada satu
pendekatan inti, yaitu habituasi..”

10. Artikel Jurnal. 2021. Penelitian Siti Nurkholilah, Erba Rozalina Yulianti,
Sururin yang berjudul “Pembentukan Karakter Disiplin Santri melalui
Pembiasaan Shalat Tahajud di Pondok Pesantren Al-Munawwaroh”
Menemukan bahwa pembiasaan sholat tahajud membentuk karakter
disiplin santri. Keduanya meneliti pembentukan karakter disiplin melalui
pembiasaan ibadah. Perbedaan: Fokus pada sholat tahajud, sedangkan

penelitian Anda mencakup berbagai aspek disiplin.*®

M Reformis, “Penguatan Regulasi Diri Santri Melalui Habituasi” (2025),
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/71215.

" Nurzaharah dan Agus Satmoko Adi, “Implementasi Pendidikan Karakter Disiplin Pada
Santri,” Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer, 2025.

'8 Erba Rozalina Yulianti Siti Nurkholilah Sururin, “Pembentukan Karakter Disiplin Santri
Melalui Pembiasaan Shalat Tahajud Di Pondok Pesantren Al-Munawwaroh,” Jurnal Pendidikan
Dan Pembelajaran, 2021, https://jurnal.iicet.org/index.php/jppi/article/download/16977/pdf.



17

Tabel 2.1
Penelitian Terdahulu

No Judul Perbedaaan Persamaan

1 Gyan Puspa Lestari (2024), | Fokus pada model | Sama-sama meneliti
Disertasi — Studi tentang | makro  pendidikan | pembentukan karakter
Model Pendidikan Karakter | karakter disiplin | disiplin melalui pembiasaan
Disiplin di Pesantren Persatuan | (struktur  program, | kegiatan harian santri di
Islam 153 Al-Firdaus Cipatat kebijakan, nilai, | pesantren.

sistem sanksi),
sedangkan penelitian
Anda fokus pada
mekanisme habituasi
pada domain spesifik
(ibadah, tahfizh,
interaksi sosial).

2 Lutfi Alfarizi (2024), Tesis — | Fokus pada | Sama-sama menggunakan
Penerapan Pendekatan | penjagaan  hafalan | pendekatan habituasi dan
Habituasi dalam  Menjaga | Al-Qur’an,  bukan | berada pada lokasi
Hafalan Al-Qur'an di PP | disiplin secara | pesantren yang sama, yaitu
Tahfidzul Qur’an Al-Itgon 2 | umum. Al-ltgon 2 Jember.

Jember

3 Kiswanto (2024), Tesis - | Lokasi berbeda | Sama-sama membahas
Implementasi Pendidikan | (Bondowo0so), pembentukan karakter
Karakter Disiplin Santri di PP | konteks disiplin santri di pesantren.
Nurut Tagwa Bondowoso kelembagaan

berbeda.

4 Mei Listiani (2023), Tesis — | Fokus pada | Sama-sama meneliti
Pengembangan Kecerdasan | kecerdasan spiritual, | pembentukan karakter
Spiritual Santri Melalui | bukan karakter | melalui pembiasaan
Program Tahfidz di PP Al- | disiplin. (habituasi) di pesantren.
Amin Purwokerto

5 | Arif Suhendri dkk. (2024), | Lokasi dan sistem | Sama-Sama membahas
Artikel Jurnal — Implementasi | pendidikan berbeda | habituasi sebagai metode
Penanaman Nilai Pendidikan | (Gontor Putri), | penanaman karakter
Karakter  Melalui  Metode | konteks disiplin.

Habituasi di PMDG Putri | kelembagaan  jauh
Kampus 8 lebih besar.

6 Muhammad Munif (2025), | Fokus pada lembaga | Sama-sama meneliti
Artikel Jurnal — Habituasi | sekolah berbasis | habituasi sebagai sarana
Pendidikan ~ Akhlak  dalam | pesantren, bukan | pembentukan disiplin dan
Membentuk Karakter Siswa di | pesantren tahfizh | karakter akhlak.

Sekolah Berbasis Pesantren dengan  kehidupan
asrama penuh.

7 B. M. Santoso (2024), Tesis — | Fokus pada | Sama-sama melihat peran
Regulasi  Diri  Mahasiswa | mahasiswa tahfizh, | habituasi tahfizh  dalam




18

No Judul Perbedaaan Persamaan
Penghafal Al-Qur’an, Studi | konteks  akademik | pembentukan disiplin dan
Kasus HTQ UIN Malang lebih dewasa. regulasi diri, relevan dengan

domain tahfizh pada
penelitian Anda.

8 M. Reformis (2025), Tesis — | Fokus pada regulasi | Sama-sama meneliti
Penguatan Regulasi Diri Santri | diri ~ (psychological | habituasi  sebagai  alat
melalui Habituasi self-regulation), pembentukan

bukan langsung pada | disiplin/kontrol diri santri.
karakter disiplin

ibadah—tahfizh—

interaksi sosial.

9 Nurzaharah & Agus Satmoko | Menggunakan multi- | Sama-sama membahas
Adi (2025), Artikel Jurnal — | metode, konteks | pembentukan karakter
Implementasi Pendidikan | pesantren berbeda. disiplin santri.

Karakter Disiplin pada Santri
PP Nurul Ichsan Malang
10 | Siti Nurkholilah dkk. (2021), | Fokus hanya pada | Sama-sama meneliti

Artikel Jurnal — Pembentukan

Karakter  Disiplin  Santri
melalui  Pembiasaan Shalat
Tahajud di PP Al-
Munawwaroh

pembiasaan tahajud,
bukan disiplin dalam
berbagai domain.

pembiasaan ibadah sebagai
pembentukan karakter
disiplin santri.

B. Kajian Teori

a. Pendekatan Habituasi

1. Pengertian Pendekatan Habituasi

Pendekatan merupakan suatu cara pandang atau perspektif yang

diambil oleh seseorang terhadap suatu proses atau fenomena tertentu.

Kata "pendekatan" merujuk pada pandangan yang mengarah pada

bagaimana terjadinya suatu proses, namun masih bersifat umum dan

belum terlalu mendalam. *°

19 Joao Mattar and Daniela Ramos, “Paradigms and Approaches in Educational Research,”
International Journal for Innovation Education and Research 10, no. 4 (April 1, 2022): 250-56,
https://doi.org/10.31686/ijier.vol10.iss4.3380.




19

Pendekatan ini digunakan untuk menggambarkan kerangka
atau cara seseorang melihat suatu hal, baik dalam konteks ilmu
pengetahuan maupun kehidupan sehari-hari. Dengan pendekatan,
seseorang berusaha untuk memahami berbagai aspek dalam proses
yang sedang terjadi atau dalam memahami suatu objek atau
permasalahan yang dihadapi. Sebagai contoh, dalam pendidikan,
pendekatan yang digunakan akan sangat berpengaruh terhadap cara
seseorang belajar dan mengolah informasi.

Setiap individu atau lembaga mungkin memiliki pendekatan
yang berbeda-beda dalam menghadapi suatu proses, baik itu dalam
pendidikan, pengembangan diri, atau dalam penyelesaian masalah.
Pendekatan ini sering kali mengarah pada cara-cara yang dapat
diterima secara ilmiah dan praktis untuk mencapai tujuan tertentu,
yang dalam konteks ini dapat mencakup pembelajaran atau perubahan
sikap dan perilaku.”

Di sisi lain, habituasi, yang dalam Kamus Bahasa Indonesia
berarti pembiasaan atau penyesuaian diri terhadap suatu hal, merujuk
pada proses di mana seseorang menjadi terbiasa dengan suatu keadaan
atau perilaku melalui kebiasaan yang dilakukan secara terus-menerus.

Habituasi adalah proses yang sangat penting dalam kehidupan

%% Nicola Grissom and Seema Bhatnagar, “Habituation to Repeated Stress: Get Used to It,”
Neurobiology of Learning and Memory 92, no. 2 (September 2009): 215-24,
https://doi.org/10.1016/j.nIm.2008.07.001.



20

manusia, karena tanpa adanya pembiasaan terhadap suatu hal, individu
akan kesulitan beradaptasi dengan lingkungan atau situasi baru.**

Misalnya, di dalam konteks pendidikan, habituasi berperan
besar dalam membentuk karakter siswa melalui kebiasaan-kebiasaan
yang diterapkan secara rutin dan terarah. Habituasi tidak hanya
berlaku pada lingkungan sosial tetapi juga dapat merujuk pada
pembiasaan dalam lingkungan alam atau habitat seseorang.

Sebagai contoh, seseorang yang terbiasa dengan pola hidup
sehat akan lebih mudah mempertahankan gaya hidup tersebut
dibandingkan dengan mereka yang belum terbiasa. Dengan kata lain,
habituasi menciptakan proses internalisasi yang memungkinkan
seseorang untuk menyesuaikan diri dengan lingkungan sekitarnya dan
mencapai tingkat kenyamanan atau Kkestabilan tertentu dalam
hidupnya. Dalam hal ini, proses habituasi melibatkan usaha untuk
membentuk kebiasaan yang positif dan bermanfaat bagi individu atau
kelompok, baik itu melalui pengulangan perilaku yang baik maupun
melalui adaptasi terhadap situasi yang berbeda.*

Abdullah Nashih Ulwan, dalam definisinya mengenai metode
pembiasaan, menyatakan bahwa metode ini merupakan sebuah

pendekatan yang digunakan dalam pendidikan dengan cara

2! Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, “Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI)
Daring. Jakarta: Kementerian Pendidikan Dan Kebudayaan Republik Indonesia.,” 2016,
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/habituasi.

?2 Baiq Mulianah et al., “Pengaruh Metode Pembiasaan Untuk Menanamkan Karakter Jujur
Pada Anak Usia 5-6 Tahun,” lhya Ulum: Early Childhood Education Journal 2, no. 1 (March 30,
2024): 242-57, https://doi.org/10.59638/ihyaulum.v2i1.185.



21

membentuk kebiasaan-kebiasaan yang dilakukan secara bertahap.
Metode ini bertujuan untuk melatih individu agar dapat membiasakan
diri dengan hal-hal baru yang positif dan mendukung perkembangan
mereka. »

Proses pembiasaan ini dilakukan dengan pendekatan yang
sistematis dan terencana agar dapat menciptakan kebiasaan yang akan
bermanfaat dalam jangka panjang. Pembiasaan yang dilakukan secara
bertanap memungkinkan seseorang untuk menerima perubahan
dengan lebih mudah dan tanpa merasa tertekan. Habituasi bukan
hanya tentang pembentukan kebiasaan dalam konteks akademik atau
pembelajaran, namun juga dalam aspek sosial dan psikologis, di mana
kebiasaan tersebut menjadi bagian dari cara seseorang berinteraksi
dengan lingkungan sekitarnya.

Dengan kata lain, habituasi juga dapat dianggap sebagai alat
yang membantu individu untuk mengatasi tantangan dalam kehidupan
dengan cara yang lebih efektif dan efisien. Oleh karena itu, penerapan
metode habituasi dalam pendidikan atau pengembangan karakter
sangat penting untuk membentuk kebiasaan yang dapat meningkatkan
kualitas hidup individu.**

Sementara itu, al-Ghazali memiliki pandangan mengenai

pembiasaan yang lebih mengarah pada pengajaran dan pembentukan

2 Abdullah Nashih Ulwan, Tarbiyatul Aulad fil Islam (Cairo: Darus Salam, 1992).

* Santi Lisnawati, “The Habituation of Behavior as Students Character Reinforcement in
Global Era,” Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 3 (December 29, 2016): 413-28,
https://doi.org/10.15575/jpi.v2i3.852.



22

perilaku yang sesuai dengan tuntunan agama. Menurutnya,
pembiasaan merupakan suatu cara yang dilakukan untuk
membiasakan seorang anak atau individu agar berperilaku dan
bertindak sesuai dengan ajaran agama yang diyakini.

Dalam hal ini, pembiasaan menjadi proses yang sangat penting
untuk menanamkan nilai-nilai agama sejak dini, agar anak dapat
memahami dan mengamalkan ajaran agama dalam kehidupan sehari-
hari. Al-Ghazali menekankan bahwa pembiasaan terhadap ajaran
agama harus dilakukan secara berkesinambungan dan konsisten, baik
dalam aspek ibadah, akhlak, maupun perilaku sosial, agar anak dapat
menjadi pribadi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga
baik secara moral dan spiritual. *°

Pembiasaan ini juga mencakup upaya untuk menanamkan rasa
cinta dan hormat terhadap ajaran agama, yang pada akhirnya akan
membentuk karakter yang kokoh dan baik pada individu tersebut.
Dengan demikian, pembiasaan dalam konteks ajaran agama tidak
hanya berfokus pada aspek teknis atau ritual, tetapi juga pada

pembentukan karakter yang dapat membawa individu lebih dekat

 Nurhayati Nurhayati and Hayatun Sabariah, “Konsep Pendidikan Anak Berkarakter
Menurut Pemikiran Imam Al-Ghazali,” Jurnal Sadewa : Publikasi llmu Pendidikan, Pembelajaran
Dan llmu Sosial 2, no. 3 (June 13, 2024): 142-51, https://doi.org/10.61132/sadewa.v2i3.951.

26 Nurhikmah Nurhikmah, “CHARACTER EDUCATION ISLAM FROM THE VIEWS OF
IMAM  AL-GHAZALL” Jurnal Al Burhan 4, no. 1 (June 8, 2024): 53-66,
https://doi.org/10.58988/jab.v4i1.300.



23

dengan nilai-nilai agama dan menjadikan mereka pribadi yang
bermanfaat bagi diri sendiri, keluarga, dan masyarakat. */

Secara umum, habituasi atau pembiasaan memiliki peran yang
sangat penting dalam memengaruhi perilaku seseorang dalam
kehidupan sehari-hari. Pembentukan kebiasaan pada individu
dipengaruhi oleh beragam faktor, termasuk agama atau kepercayaan,
budaya lingkungan, pergaulan dengan teman sebaya, serta faktor
sosial lainnya. Dalam konteks ini, pembiasaan bukan hanya sekedar
pengulangan tindakan, melainkan sebuah proses yang melibatkan
perubahan secara perlahan, yang akhirnya dapat membentuk pola
hidup atau kebiasaan yang baru.

Proses pembentukan moral, karakter, dan internalisasi nilai-
nilai juga tidak cukup hanya diajarkan melalui pemahaman kognitif
saja. Pembelajaran yang didasarkan pada pemikiran semata seringkali
kurang efektif, karena nilai-nilai moral dan karakter harus ditanamkan
langsung dalam kehidupan sehari-hari, melalui praktik nyata dan
pembiasaan berkelanjutan. Dengan kata lain, untuk menanamkan
afeksi atau membangun karakter yang baik, individu perlu melibatkan
diri dalam situasi nyata di mana mereka bisa mengaplikasikan prinsip-

prinsip yang diajarkan.”®

" Nurhayati Nurhayati and Hayatun Sabariah, “Konsep Pendidikan Anak Berkarakter
Menurut Pemikiran Imam Al-Ghazali.”

%M Sofyan Alnashr, Zaenudin Zaenudin, and Moh. Andi Hakim, “Internalisasi Nilai-Nilai
Pendidikan Islam Melalui Pembiasaan Dan Budaya Madrasah,” Islamic Review: Jurnal Riset Dan
Kajian Keislaman 11, no. 2 (October 30, 2022): 155-66,
https://doi.org/10.35878/islamicreview.v11i2.504.



24

Ketika suatu perilaku dilakukan secara berulang-ulang dalam
konteks yang konsisten, pembiasaan akan terjadi, dan lama kelamaan
perilaku tersebut akan menjadi kebiasaan. Kebiasaan yang terbentuk
ini, jika diteruskan dengan konsistensi, akan berkembang menjadi
suatu pola yang tidak hanya diterima, tetapi juga diinternalisasikan
dalam kehidupan sehari-hari. *°

Seiring berjalannya waktu, kebiasaan tersebut tidak hanya
menjadi bagian dari aktivitas individu, melainkan juga dapat
mengarah pada pembentukan tradisi atau kebudayaan tertentu yang
sulit untuk diubah. Oleh karena itu, kebiasaan yang sudah mengakar
dalam diri seseorang atau masyarakat bisa menjadi elemen yang kuat
dan terintegrasi dalam kehidupan mereka, sehingga menjadikannya
sesuatu yang sangat sulit untuk ditinggalkan.

2. Indikator Pendekatan Habituasi

Dalam proses pembiasaan, terdapat beberapa indikator yang
perlu dipenuhi:

a) Konsistensi (Berkelanjutan), yang bertujuan untuk membiasakan
individu agar terbiasa melakukan sesuatu dengan cara yang benar
dan teratur.

b) Keteladanan, yang bertujuan untuk memberikan contoh yang baik
kepada orang lain, agar mereka dapat meniru dan mengadopsi

perilaku tersebut.

» Rahma Nurbaiti, Susiati Alwy, and Imam Taulabi, “Pembentukan Karakter Religius
Siswa Melalui Pembiasaan Aktivitas Keagamaan,” EL Bidayah: Journal of Islamic Elementary
Education 2, no. 1 (March 31, 2020): 55-66, https://doi.org/10.33367/jiee.v2i1.995.



25

c) Lingkungan yang mendukung, yang bertujuan untuk menciptakan

suasana yang kondusif, guna memaksimalkan efektivitas proses

pembiasaan.*

3. Kelebihan dan Kelemahan Pendekatan Habituasi*

a) Kelebihan :

Efisiensi waktu dan tenaga: Praktik pembiasaan yang diterapkan
secara efektif dapat membantu menghemat waktu dan tenaga,
karena proses ini melibatkan kebiasaan yang sudah terbentuk
dan dilakukan dengan otomatis dalam keseharian.

Menjangkau aspek fisik dan spiritual: Pembiasaan tidak hanya
berfokus pada aspek fisik semata, namun juga melibatkan aspek
spiritual, sehingga dapat memberikan dampak positif dalam
perkembangan karakter secara holistik.

Pembentukan karakter yang berkelanjutan: Pembiasaan
dianggap sebagai metode yang efektif dalam membentuk
kepribadian peserta didik, karena dilakukan secara terus-
menerus melalui pengulangan. Hal ini memungkinkan kebiasaan
positif untuk tertanam dan membentuk karakter yang lebih baik,

serta memperkuat nilai-nilai yang diajarkan.

% Nurul Ihsani, Nina Kurniah, and Anni Suprapti, “Hubungan Metode Pembiasaan Dalam
Pembelajaran Dengan Disiplin,” Angewandte Chemie International Edition, 6(11), 951-952. 3, no.

1(2018).

3! Kiswanto, “Keteladanan Dan Habituasi Dalam Pembentukan Kedisiplinan Santri,” Jurnal
Studi Pendidikan Islam 8, no. 2 (2024): 10117, https://doi.org/10.32505/jspi.v8i2.672.



26

b) Kelemahan :

e Kebutuhan pendidik yang menjadi teladan: Pendekatan habituasi
membutuhkan pendidik yang dapat menjadi contoh nyata dalam
menanamkan nilai-nilai kepada peserta didik. Oleh karena itu,
pendidik yang menerapkan metode ini harus mampu
menyelaraskan kata-kata dan tindakan mereka, sehingga tidak
terkesan hanya memberi ajaran tanpa mengamalkannya dalam
kehidupan sehari-hari.

e Keterampilan dalam memantau dan memberikan pengetahuan:
Penting bagi pendidik untuk memiliki kemampuan dalam
memantau kebiasaan-kebiasaan yang ditunjukkan oleh siswa.
Selain itu, pendidik harus memberikan pengetahuan yang jelas
mengenai  kebiasaan-kebiasaan positif dalam berperilaku,
berbicara, dan bertindak, sehingga siswa dapat memperoleh
panduan yang tepat dalam membentuk karakter yang baik.

4. Tahapan Pendekatan Habituasi Menurut Abdullah Nashih Ulwan
Abdullah Nashih Ulwan dalam Tarbiyatul Aulad fi al-Islam
menjelaskan bahwa pembentukan karakter anak (termasuk disiplin,
akhlak, dan perilaku positif lain) dilakukan melalui pendekatan
habituasi (fa ‘wid) yang dilaksanakan secara bertahap. Ulwan tidak
melihat karakter sebagai sesuatu yang muncul tiba-tiba, tetapi
dibentuk melalui proses integratif, mencakup lima tahapan pokok

pendidikan karakter berikut:



27

a) Pendidikan dengan Keteladanan (At-Tarbiyah bil Qudwah)

Abdullah Nashih Ulwan dalam Tarbiyatul Aulad fi al-
Islam menegaskan bahwa proses pembentukan karakter anak
tidak dapat dilepaskan dari keberadaan figur teladan di sekitarnya.
Bagi Ulwan, keteladanan (al-qudwah) adalah metode pendidikan
paling mendasar dan paling berpengaruh dalam membentuk
habitus kepribadian seorang anak atau santri. Hal ini karena
manusia, terutama pada masa kanak-kanak dan remaja, memiliki
kecenderungan psikologis kuat untuk meniru, menyerap, dan
menginternalisasi perilaku figur yang dianggapnya penting dan
bermartabat. Dengan kata lain, apa yang dilihat anak setiap hari
jauh lebih kuat dari apa yang ia dengar.*

Dalam pandangan Ulwan, keteladanan merupakan bentuk
pendidikan yang bekerja melalui mekanisme pengaruh diam-diam
(silent influence). Tidak ada paksaan, tidak ada instruksi panjang,
tetapi perilaku nyata dari pendidik menjadi pesan moral paling
kuat. Jika seorang guru menunjukkan akhlak mulia, kedisiplinan,
kesabaran, kejujuran, dan keteguhan hati, maka karakter semacam
itu akan terekam dan membentuk struktur moral dalam diri

peserta didiknya. Ulwan menyebut hal ini sebagai pembentukan

%2 Seventina Laily and Asdlori Asdlori, “Abdullah Nasih Ulwan’s Concept in the Book of
Tarbiyatul Aulad Fil Islam About the Influence of Education on Free Association in the Millineal
Era,” International Journal of Multidisciplinary Research and Analysis 06, no. 05 (May 31, 2023),
https://doi.org/10.47191/ijmra/v6-i5-48.



28

jiwa melalui model, yaitu kondisi ketika nilai-nilai kebaikan
masuk ke dalam diri anak melalui proses imitasi yang alami.
Dalam konteks pendidikan Islam, keteladanan bukan
sekadar perilaku lahiriah, tetapi juga mencakup dimensi batin:
niat tulus, keikhlasan, dan integritas moral. Ulwan mengingatkan
bahwa pendidik tidak hanya menjadi pengajar, melainkan juga
menjadi representasi nilai-nilai Islam yang hidup dan bergerak.
Figur pendidik adalah cermin dari adab, akhlak, dan ketakwaan.
Ketika anak melihat keselarasan antara ucapan dan tindakan
gurunya, maka ia belajar tentang kejujuran dan keutuhan
(integrity) secara langsung. Sebaliknya, jika pendidik berperilaku
kontradiktif misalnya menyuruh santri disiplin, tetapi ia sendiri
tidak konsisten maka nilai-nilai yang diajarkan akan kehilangan
wibawa di mata peserta didik. Di sinilah letak pentingnya
keteladanan sebagai pondasi bagi tahapan habituasi lainnya.*
Dalam pendidikan karakter disiplin, keteladanan berfungsi
sebagai starting point, titik awal yang akan menentukan berhasil
atau tidaknya pembiasaan yang dirancang berikutnya. Seorang
santri akan mudah memahami pentingnya disiplin ketika ia
melihat gurunya datang tepat waktu, melaksanakan ibadah secara
tertib, menjaga kerapian pakaian, dan mematuhi seluruh tata tertib

pesantren. Keteladanan semacam ini bukan hanya mengajarkan

% Alfian Tambunan and Muhammad Hafidz, “Nilai Pendidikan Anak Dalam Buku
Tarbiyatul Aulad Fil Islam,” Jurnal Murhum: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 2024,
https://murhum.ppjpaud.org/index.php/murhum/article/view/543.



29

apa itu disiplin, tetapi juga menunjukkan bagaimana disiplin
dijalankan dalam kehidupan nyata. Ketika santri melihat pola
yang sama setiap hari, maka ia akan menirunya secara spontan.
Proses ini sejalan dengan pendapat Ulwan bahwa keteladanan
adalah bentuk pendidikan pertama yang menanamkan nilai
sebelum pembiasaan diterapkan secara terstruktur.

Keteladanan juga menciptakan ikatan emosional dan
kepercayaan antara guru dan santri. Ulwan menekankan bahwa
pengaruh keteladanan akan semakin kuat ketika peserta didik
mencintai, menghormati, dan mempercayai pendidiknya. Sikap
kasih sayang, perhatian, dan empati seorang pendidik akan
membuka ruang dialog batin antara nilai yang diajarkan dengan
hati peserta didik. Dalam kondisi ini, peniruan yang terjadi bukan
sekadar peniruan teknis, tetapi peniruan yang muncul karena
santri merasa bahwa pendidiknya adalah figur moral yang layak
diikuti. Di sinilah pendidikan dengan keteladanan berperan
membangun jatidiri moral santri dan melahirkan motivasi
intrinsik untuk menjadi pribadi yang lebih baik.>*

Lebih jauh lagi, keteladanan juga berperan sebagai cermin

evaluatif bagi pendidik. Ulwan mengingatkan bahwa pendidik

% Syarif Al-Hamid, “Abdullah Nasih Ulwan’s Concept in the Book of Tarbiyatul Aulad Fil
Islam About the Influence of Education on Free Association in the Millineal Era,” International
Journal of Islamic Studies, 2023,

https://www.researchgate.net/publication/371201065_Abdullah_Nasih_Ulwan%27s_Conce
pt_in_the Book_of Tarbiyatul Aulad_Fil_Islam_About_the_Influence_of Education_on_Free A
ssociation_in_the Millineal _Era.



30

harus terlebih dahulu mendidik dirinya sebelum mendidik orang
lain. Seorang guru yang ingin mendidik santri agar disiplin harus
terlebih dahulu menunjukkan kedisiplinan. Seorang pendidik
yang ingin menanamkan kejujuran harus terlebih dahulu
berperilaku jujur dalam setiap tindakan. Dengan demikian,
konsep keteladanan dalam pandangan Ulwan menuntut adanya
proses self-discipline dan self-education dari pihak pendidik. la
harus menjadi sosok yang selaras antara kata dan perbuatan,
sehingga mampu memancarkan legitimasi moral di hadapan
peserta didiknya.*®

Dalam konteks pendidikan pesantren, keteladanan
memiliki posisi penting karena kehidupan santri sangat dekat
dengan kehidupan guru dan pengasuh. Mereka tinggal dalam satu
lingkungan, berinteraksi intens sepanjang hari, dan menjalani
aktivitas yang hampir sepenuhnya dikontrol oleh aturan moral-
keagamaan. Karena itu, keteladanan menjadi faktor dominan yang
memengaruhi pembentukan karakter santri. Ketika santri melihat
konsistensi perilaku gurunya baik dalam ibadah, dalam tugas,
dalam interaksi sosial, maupun dalam menyikapi masalah maka

seluruh nilai tersebut akan menjadi pondasi moral baginya.*

% Tambunan and Hafidz, “Nilai Pendidikan Anak Dalam Buku Tarbiyatul Aulad Fil Islam.”

% Ende Nurul Ulfah, “Konsep Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Kitab Tarbiyatul Aulad
Fil Islam Karangan Abdullah Nashih Ulwan” (Universitas Islam Negeri Prof. KH. Saifuddin Zuhri
Purwokerto, 2021), https://repository.uinsaizu.ac.id/10460/2/Ende  Nurul  Ulfah_Konsep
Pendidikan Anak Usia Dini dalam Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam Karangan Abdullah Nashih
Ulwan.pdf.



31

Pada akhirnya, pendidikan dengan keteladanan menurut
Abdullah Nashih Ulwan bukan hanya metode, tetapi sebuah
filosofi pendidikan. Keteladanan adalah energi moral yang
membentuk kesadaran, menggerakkan perubahan, dan melahirkan
kebiasaan baik dalam diri anak maupun santri. Keteladanan
menjadi prasyarat bagi keberhasilan pembiasaan (¢a ‘wid), nasihat
(mau ‘izhah), pengawasan (rigabah), dan hukuman (‘uqubah).
Jika tahap keteladanan ini tidak kokoh, maka seluruh tahapan
lainnya akan berjalan tidak efektif. Dengan demikian, keteladanan
menjadi tahapan utama dalam habitus pendidikan karakter
Islami.*’

b) Pendidikan dengan Pembiasaan (At-Tarbiyah bil ‘Adah / Al-
Mumarasah wat-Ta ‘wid)

Pada tahap kedua pembentukan karakter menurut
Abdullah Nashih Ulwan, pendidikan melalui pembiasaan at-
tarbiyah bil ‘adah atau at-ta ‘wid menempati posisi yang sangat
fundamental. Ulwan memandang bahwa karakter tidak tumbuh
seketika, tetapi terbentuk melalui proses panjang yang diawali
dari pengulangan perilaku. Pada masa usia 7-14 tahun, anak tidak
hanya membutuhkan nasihat ataupun perintah, tetapi tuntunan

praksis yang dilakukan secara rutin, konsisten, dan berulang-

% Afnan Ali Parapat, “Tela’ah Kitab Tarbiyah Al-Aulad Fi Al-Islam” (UIN Syahada
Padangsidimpuan, 2024), https://etd.uinsyahada.ac.id/11466/1/2020100060.pdf.



32

ulang. Pembiasaan inilah yang akan mengubah perilaku menjadi
kebiasaan, dan kebiasaan menjadi karakter yang mengakar.®

Ulwan menegaskan bahwa anak bukanlah “miniatur orang
dewasa” yang bisa langsung memahami makna moral secara
abstrak. Mereka membutuhkan latihan konkret yang dilakukan
dari hari ke hari. Oleh karena itu, pembiasaan menjadi inti dari
tarbiyah akhlak. Anak yang terbiasa jujur, terbiasa disiplin,
terbiasa berkata baik, dan terbiasa melakukan ibadah tepat waktu,
lambat laun tidak lagi melakukannya karena diperintah,
melainkan karena sudah menjadi bagian dari struktur
kepribadiannya.*®

Proses pembiasaan ini berkaitan erat dengan prinsip
psikologi perkembangan, bahwa perilaku yang diulang dalam
lingkungan yang teratur akan membentuk pola respon otomatis.
Ulwan mengadaptasi prinsip ini dalam kerangka tarbiyah Islam,
sehingga pembiasaan tidak hanya membentuk perilaku lahiriah,
tetapi juga menata batin dan spiritualitas anak.

Bagi Ulwan, pembiasaan tidak akan efektif bila
lingkungan tidak mendukung. Anak harus berada pada ruang
pendidikan yang terstruktur, teratur, dan konsisten, karena

karakter berkembang dari interaksi berulang antara anak dengan

% Siti Ervina, “Metode Pendidikan Anak Dalam Islam Menurut Abdullah Nashih Ulwan
Dalam Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam,” Islamic Pedagogia: Jurnal Pendidikan Islam, 2023,
https://islamicpedagogia.faiunwir.ac.id/index.php/pdg/article/download/103/54/545.

% Parapat, “Tela’ah Kitab Tarbiyah Al-Aulad Fi Al-Islam.”



33

lingkungannya. la mengibaratkan lingkungan pendidikan seperti
ladang yang menentukan kualitas tanaman. Bila struktur kegiatan
berantakan, aturan berubah-ubah, dan keteladanan tidak tampak,
maka pembiasaan tidak akan berlangsung dengan baik.

Di banyak lembaga pendidikan Islam seperti pesantren,
konsep ini terlihat nyata. Rutinitas harian dimulai dari bangun
pagi, salat berjamaah, tadarus, belajar di kelas, menghafal,
menjaga kebersihan asrama, hingga kegiatan ekstrakurikuler
semuanya terjadwal dengan ritme harian dan mingguan. Pola ini
membentuk disiplin, ketertiban, tanggung jawab, dan ketekunan
bukan melalui ceramah, tetapi melalui pengalaman hidup yang
terus berulang. Bagi Ulwan, praktik pesantren semacam ini adalah
contoh nyata bagaimana pembiasaan membentuk self-discipline
yang kuat.*

Salah satu prinsip paling ditekankan Ulwan adalah
konsistensi. Pembiasaan tidak boleh diterapkan secara sporadis
atau hanya ketika orang tua sedang bersemangat. Aturan yang
berubah-ubah  membuat anak bingung, bahkan dapat
menumbuhkan sikap manipulatif. Olehnya itu, pendidikan
karakter memerlukan ketegasan yang hangat yakni aturan yang

tetap, tetapi disampaikan dengan kasih sayang.

* Ronny Prasetiyawan, “Pembentukan Karakter Santri Melalui Habituasi Disiplin Kegiatan
Pondok Di T™MI Al-Amien Prenduan Sumenep” (ResearchGate, 2023),
https://www.researchgate.net/publication/390881990 Pembentukan_Karakter Santri_melalui_Ha
bituasi_Disiplin_Kegiatan_Pondok_Di_TMI_Al-Amien_Prenduan_Sumenep.



34

Dalam pandangan Ulwan, konsistensi itu mencakup:

o Keteguhan orang tua dan guru dalam memberi instruksi yang
sama,

o Keseragaman aturan di rumah dan sekolah,

o Keteladanan orang dewasa dalam menjalankan pesan yang
sama,

e Pengawasan yang tetap tetapi tidak mengekang,

o Evaluasi berkala tanpa intimidasi.

Konsistensi membuat anak memahami bahwa perilaku baik
bukanlah sesuatu yang bersifat opsional, melainkan bagian dari
kehidupan sehari-hari.

Meski pembiasaan menekankan tindakan rutin, Ulwan
menegaskan bahwa anak usia 7-14 tahun juga membutuhkan
penjelasan (tafsir al-qiyam). Berbeda dengan fase sebelumnya,
anak pada usia ini sudah mulai mengembangkan kemampuan
berpikir logis. Karena itu, pembiasaan harus disertai alasan yang
sederhana dan mudah dipahami.

Contohnya:

o Ketika membiasakan anak salat tepat waktu, orang tua perlu
menjelaskan manfaat disiplin dan keutamaan salat.
o Ketika membiasakan menjaga kebersihan, anak diberi

pemahaman tentang kesehatan dan tanggung jawab sosial.



35

« Ketika membiasakan berbicara sopan, anak diajak memahami
pentingnya menghargai orang lain.

Dengan demikian, pembiasaan tidak menjadi perintah tanpa
makna, tetapi tumbuh menjadi tindakan sadar yang berakar pada
pemahaman.

Ulwan tidak menolak bentuk penghargaan bagi anak yang
mampu mempertahankan perilaku baik secara konsisten.
Penghargaan tidak harus berupa hadiah materi; ia bisa berupa
pujian, perhatian, atau perlakuan istimewa yang mendorong anak
mengulangi perilaku baik.

Namun Ulwan juga menekankan pentingnya ta’dib sebuah
bentuk koreksi mendidik yang tidak merusak harga diri anak.

Ta’dib dilakukan dengan bertahap:

Nasihat lembut,

Pengingat yang lebih tegas,

Konsekuensi logis,

Dan hanya dalam kondisi tertentu, hukuman ringan yang
bertujuan melatih kedisiplinan.

Dengan pola ini, anak belajar bahwa setiap tindakan
memiliki konsekuensi, dan pembiasaan menjadi bagian dari

struktur moralnya.**

* M. Saiyid Mahadhir, “PROFESIONALISME GURU DALAM PANDANGAN QS. Al-
ISRA’: 84,” Radhah Proud To Be Professionals Jurnal Tarbiyah Islamiyah 3, no. 2 (2018): 85.



36

c¢) Pendidikan dengan Nasihat (At-Tarbiyah bil Mau ‘izhah)

Pada tahap ketiga dalam teori pembentukan karakter
Abdullah Nashih Ulwan, pendidikan melalui nasihat (al-
mau ‘izhah) menempati posisi yang sangat strategis setelah
pembiasaan tertanam dengan baik. Ulwan menekankan bahwa
pembiasaan tanpa pemaknaan hanya akan menghasilkan perilaku
mekanis perilaku yang dilakukan karena rutinitas, bukan karena
kesadaran moral. Karena itu, nasihat diperlukan sebagai jembatan
untuk mengubah kebiasaan menjadi kesadaran; dari tindakan yang
dilakukan karena diulang, menjadi tindakan yang dilakukan
karena dipahami, diyakini, dan dihayati.*?

Nasihat menurut Ulwan bukan sekadar ucapan lisan yang
disampaikan oleh pendidik kepada anak. la adalah proses
pendidikan hati yang bertujuan menghidupkan sisi batin,
membangkitkan kesadaran, dan menghubungkan perilaku anak
dengan nilai-nilai spiritual, moral, dan rasional. Dalam pandangan
Ulwan, nasihat berfungsi sebagai sarana penaut makna (meaning-
making), yaitu memberikan konteks dan alasan mengapa suatu
perilaku baik harus dipertahankan.

Nasihat dalam tarbiyah Islam memiliki sejarah panjang
yang diteladankan para nabi, ulama, dan pendidik Muslim klasik.

Ulwan mengaitkan metode ini dengan anjuran Al-Qur’an tentang

2 Abdullah Nashih Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam (Pendidikan Anak Dalam Islam),
Terjemahan Arif Rahman Hakim (Solo: Insan Kamil, 2019), 212.



37

perlunya mau ‘izhah hasanah nasihat yang baik, lembut, dan
penuh hikmah. Nasihat menjadi sarana untuk mengisi akal dan
hati anak dengan nilai-nilai yang benar, sehingga apa yang
sebelumnya hanya menjadi kebiasaan berubah menjadi komitmen
moral internal.*®

Dalam konteks pembentukan karakter, nasihat berfungsi:

e Mengaitkan perilaku dengan makna batin,
e Menguatkan motivasi internal,
e Membangun alasan rasional dan spiritual,
e Mendorong anak memahami konsekuensi moral dari
tindakannya,
o Membuka ruang refleksi dan koreksi diri.
Ulwan menegaskan bahwa tanpa nasihat, pembiasaan
berisiko menjadi kering, dangkal, dan tidak berkelanjutan.

Salah satu penekanan Ulwan yang paling kuat adalah
bahwa nasihat harus disampaikan dengan lembut, bijaksana, dan
pada waktu yang tepat. Nasihat bukan ceramah formal yang
bersifat satu arah, melainkan dialog emosional yang

menghadirkan kedekatan dan kepercayaan antara pendidik dengan

anak. Karena itu, nasihat memerlukan hubungan emosional yang

* Siti Amaliati, “Konsep Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam Abdullah Nashih Ulwan Dan
Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Untuk Kidz Jaman Now,” Jurnal limiah Pendidikan Dan
Pembelajaran Islam, 2020,
https://www.researchgate.net/publication/342592169 Konsep_tarbiyatul Aulad_Fi_Al-
Islam_Abdullah_Nashih_Ulwan_Dan_Relevansinya_Dengan_Pendidikan_Islam_Untuk_Kidz_Ja
man_Now.



38

kuat, suasana hati yang kondusif, serta penggunaan bahasa yang
menyentuh.

Dalam praktik pendidikan, hal ini berarti:

e Orang tua harus memilih momen yang tidak membuat anak
merasa dihakimi.

e Guru harus menciptakan suasana aman  sebelum
menyampaikan teguran.

e Pesan moral harus disampaikan dengan bahasa sederhana,
contoh konkret, dan kisah yang relevan.

Ulwan menegaskan bahwa anak pada usia 7-14 tahun
sangat sensitif terhadap cara orang dewasa berbicara. Nasihat
yang kasar justru mengeraskan hati, sedangkan nasihat yang
lembut dapat membuka pintu kesadaran.

Tahap ketiga ini tidak berdiri sendiri; ia merupakan
lanjutan logis dari tahap kedua (pembiasaan). Ulwan melihat
perpaduan pembiasaan dan nasihat sebagai proses dua arah:

e Pembiasaan membentuk perilaku.
e Nasihat memberi penjelasan, pemaknaan, dan kesadaran.

Dengan demikian, apa yang sebelumnya dilakukan karena
perintah, kini dilakukan karena pemahaman dan komitmen moral.
Inilah proses transformasi dari habit menuju value.

Contoh sederhana dapat dilihat dalam pendidikan

kedisiplinan:



39

o Ketika anak dibiasakan bangun pagi dan salat Subuh (tahap
pembiasaan),

e Nasihat membantu anak memahami mengapa disiplin itu
penting bahwa disiplin adalah ciri orang bertakwa, kunci
keberhasilan, dan bagian dari tanggung jawab kepada Allah
dan diri sendiri.

Dengan adanya penjelasan yang menyentuh akal dan hati,
anak tidak lagi menjalankan disiplin secara terpaksa, melainkan
karena menyadari nilai-nilai yang melatarinya.**

Dalam konteks akhlak, Ulwan melihat nasihat sebagai alat
untuk menanamkan nilai pada lapisan terdalam kepribadian anak.
Nasihat mengajarkan makna jujur, amanah, malu, syukur, sabar,
dan berbagai nilai moral lain yang menjadi pilar karakter Islami.
Melalui nasihat, seorang anak bukan hanya diberitahu perilaku
apa yang harus dihindari, tetapi juga mengapa perilaku itu
merusak dirinya dan lingkungannya. la juga diberi gambaran
positif tentang manfaat akhlak baik dalam kehidupan. Nasihat
yang disampaikan secara terus menerus, disertai keteladanan,
akan membentuk struktur akhlak yang kokoh dalam diri anak.

d) Pendidikan dengan Pengawasan / Kontrol (At-Tarbiyah bir

Rigabah)

* Tambunan and Hafidz, “Nilai Pendidikan Anak Dalam Buku Tarbiyatul Aulad Fil Islam.”



40

Dalam kerangka pendidikan karakter menurut Abdullah
Nashih Ulwan, tahap keempat yaitu at-tarbiyah bir rigabah atau
pendidikan melalui pengawasan merupakan fase yang memiliki
peran sangat vital setelah proses pembiasaan dan nasihat berjalan.
Pada tahap ini, Ulwan menegaskan bahwa karakter tidak akan
tumbuh kokoh hanya karena keteladanan dan pembiasaan, tetapi
membutuhkan mekanisme kontrol yang menjaga agar perilaku
baik tetap konsisten. Pengawasan dalam pandangan Ulwan bukan
dimaknai sebagai tindakan represif, tetapi sebagai proses
pendampingan yang membuka jalan bagi terbentuknya kontrol
diri (self-regulation) dalam diri anak.*

Ulwan berpandangan bahwa anak berada dalam fase
perkembangan yang dinamis, di mana kecenderungan untuk
melanggar aturan, mencoba hal baru, dan menguji batas-batas
dirinya sangat tinggi. Oleh karena itu, pendidikan karakter
membutuhkan mekanisme pengawasan yang terencana dan
berkelanjutan. Pengawasan berfungsi bukan untuk mencari
kesalahan, tetapi memastikan bahwa pembiasaan yang telah
ditanamkan tetap berjalan dalam jalur yang benar.

Dalam kerangka psikologi perkembangan, pengawasan ini
sesuai dengan fase “formation of self-control” pada usia

pertengahan-kanak-kanak hingga remaja awal. Anak belajar

** Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam (Pendidikan Anak Dalam Islam), 245.



41

mengatur perilaku melalui pemantauan eksternal, kemudian
secara bertahap membentuk pemantauan internal. Ulwan
mengintegrasikan prinsip-prinsip psikologis ini dengan nilai
tarbiyah Islam sehingga pengawasan tidak hanya mengontrol
perilaku lahiriah, tetapi juga menata kesadaran batin.*®
Ulwan membagi pengawasan ke dalam dua bentuk utama,
yang saling melengkapi dan harus berjalan beriringan:
1. Pengawasan Eksternal
Pengawasan eksternal dilakukan oleh orang tua, guru,
atau pengasuh. Bentuk pengawasan ini bersifat nyata
(observable) dan mencakup:
e Pengecekan kehadiran dalam kegiatan ibadah maupun
kegiatan belajar,
e« Memantau rutinitas harian seperti belajar, mandi,
kebersihan, dan kerapihan,
o Mengawasi interaksi sosial anak dengan teman sebaya,
e Mengontrol penggunaan waktu, media, dan aktivitas yang
berpotensi menjerumuskan,
e Memberikan teguran lembut Kketika perilaku mulai
menyimpang,
e Mengevaluasi perkembangan hasil belajar, kebiasaan

ibadah, dan disiplin diri.

% Amaliati, “Konsep Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam Abdullah Nashih Ulwan Dan
Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Untuk Kidz Jaman Now.”



42

Pengawasan eksternal bukan kontrol yang mengekang,
tetapi bentuk kepedulian yang menjaga stabilitas pembiasaan.
Ulwan berulang kali menekankan bahwa pengawasan harus
dilakukan dengan cara yang adil, penuh kasih sayang, dan
tidak berlebihan sehingga anak merasa didukung, bukan
diawasi secara paranoid.*’

2. Pengawasan Internal (Muragabah)

Pengawasan internal adalah bentuk pengawasan yang
jauh lebih penting dalam jangka panjang. Muragabah diartikan
sebagai kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi setiap
tindakan manusia, baik yang tampak maupun yang
tersembunyi. Dengan menanamkan nilai muragabah, anak
belajar untuk:

o Merasa diawasi meskipun tidak ada manusia yang melihat,

o Bertanggung jawab atas tindakan baik di ruang publik
maupun privat,

e Mengembangkan rasa malu (haya’) kepada allah,

e Menahan diri dari perilaku buruk tanpa harus ditegur,

o Bertindak jujur dalam setiap kondisi.

Ketika muragabah tumbuh, pengawasan eksternal secara
perlahan akan berkurang, karena anak telah mengembangkan

bentuk pengawasan diri yang datang dari dalam. Inilah tujuan

" Ulfah, “Konsep Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam
Karangan Abdullah Nashih Ulwan.”



43

akhir pendidikan karakter Islami menurut Ulwan: anak yang
mampu mengatur dirinya sendiri berdasarkan kesadaran batin
dan orientasi spiritual.

3. Pengawasan sebagai Pendampingan, Bukan Represi*®

Ulwan dengan tegas menolak bentuk pengawasan yang
menakutkan atau menekan anak. Menurutnya, pengawasan
harus dilakukan dengan prinsip:

o al-riggah (kelembutan)

o al-hikmah (kebijaksanaan)

o al-taqwim (perbaikan)

e al-mutaba ‘ah (pemantauan berkelanjutan)

Hukuman atau teguran harus menjadi pilihan terakhir
setelah upaya dialog, nasihat, dan pendekatan emosional
dilakukan. Pengawasan yang represif akan melahirkan karakter
munafik anak yang tampak baik ketika diawasi, tetapi
bertindak sebaliknya ketika tidak diawasi.

e) Pendidikan dengan Hukuman (At-Tarbiyah bil ‘Uqubah)

Dalam kerangka pendidikan karakter Islam menurut
Abdullah Nashih Ulwan, hukuman (al- ‘ugubah) merupakan tahap
yang menempati posisi paling akhir setelah berbagai metode
edukatif lain dicoba dan dinilai tidak lagi efektif. Ulwan

menempatkan metode ini dengan sangat hati-hati, karena

48 Ervina, “Metode Pendidikan Anak Dalam Islam Menurut Abdullah Nashih Ulwan Dalam
Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam.”



44

pendidikan yang ideal pada dasarnya dibangun melalui
keteladanan, pembiasaan, nasihat, dan pengawasan. Oleh sebab
itu, hukuman tidak dirancang sebagai instrumen utama dalam
proses pembentukan karakter anak atau santri, melainkan sebagai
alat korektif yang digunakan secara proporsional ketika metode-
metode sebelumnya gagal mengubah perilaku negatif.

Ulwan menegaskan bahwa hakikat hukuman bukanlah
untuk melampiaskan amarah pendidik, melainkan sebagai upaya
memberikan konsekuensi yang mendidik. Dengan demikian,
hukuman harus ditempatkan dalam konteks edukatif dan moral,
bukan emosional. Dalam perspektif Ulwan, hukuman yang baik
adalah hukuman yang membuat anak menyadari kesalahannya,
merasakan konsekuensinya secara wajar, dan terdorong untuk
tidak mengulanginya, bukan hukuman yang menimbulkan
ketakutan, cemoohan, trauma, atau Iluka fisik maupun
psikologis.*®

Dalam proses pembentukan karakter disiplin santri,
hukuman berperan sebagai rem pengaman yang menegaskan batas
perilaku yang boleh dan tidak boleh dilakukan. Ketika seorang
santri secara terus-menerus melanggar aturan baik terkait ibadah,
akhlak, kedisiplinan waktu, maupun tanggung jawab padahal ia

telah memperoleh contoh yang baik, pembiasaan yang terstruktur,

* Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam (Pendidikan Anak Dalam Islam), 275.



45

nasihat yang berulang, serta pengawasan yang ketat, maka
hukuman dijadikan sebagai metode yang membantu memperkuat
kesadaran normatif. Melalui hukuman, santri belajar bahwa
kedisiplinan memiliki konsekuensi dan setiap pelanggaran
membawa akibat yang harus dipertanggungjawabkan.

Narasi ini menggambarkan bahwa dalam tradisi
pendidikan pesantren, misalnya, hukuman sering diterapkan
dalam bentuk yang ringan dan bersifat edukatif seperti tugas
tambahan, peringatan keras, pencabutan hak sementara, atau kerja
sosial. Model hukuman seperti ini sejalan dengan prinsip-prinsip
yang ditekankan Ulwan, yakni tidak menyakiti, tidak memalukan,
tidak bersifat penghinaan, dan tidak memutus hubungan
emosional antara pendidik dan peserta didik. Hukuman harus
tetap berada dalam koridor kasih sayang, diarahkan untuk
memperbaiki perilaku, bukan membuat anak menjauh atau
membenci proses pendidikan itu sendiri.*°

Ulwan juga menekankan bahwa hukuman yang diberikan
secara berlebihan berpotensi menimbulkan dampak negatif yang
serius. Hukuman yang keras atau tidak proporsional dapat
melahirkan resistensi, pemberontakan, rendahnya kepercayaan
diri, bahkan permusuhan terhadap otoritas pendidikan. Di sisi

lain, hukuman yang diberikan dengan tepat dapat menjadi bentuk

% Ulwan, 276.



46

pendidikan moral yang efektif. Ketika hukuman disampaikan
dengan adil, disertai penjelasan, dan diikuti bimbingan emosional
setelahnya, santri akan memahami bahwa hukuman merupakan
bagian dari upaya memperbaiki dirinya, bukan bentuk
ketidakpedulian pendidik.

Melalui hukuman yang bijak, santri akhirnya menyadari
bahwa disiplin bukan karena takut pada hukuman, tetapi karena
kebutuhan untuk menjaga integritas dirinya sendiri. Kesadaran ini
muncul karena hukuman tidak hanya menunjukkan batas perilaku,
tetapi juga membangun pemahaman bahwa setiap tindakan selalu
memiliki konsekuensi. Dengan demikian, hukuman membantu
menginternalisasi nilai bahwa tanggung jawab adalah bagian tidak
terpisahkan dari pembentukan karakter.>

Pada akhirnya, dalam pandangan Ulwan, hukuman yang
efektif adalah hukuman yang membuat santri bertaubat, belajar,
dan tidak mengulang kesalahan, bukan hukuman yang
menimbulkan jarak emosional. Model ini menjadikan hukuman
sebagai instrumen terakhir namun penting dalam memastikan
karakter disiplin tumbuh kuat melalui proses pembelajaran yang
utuh dimulai dari teladan, pembiasaan, nasihat, pengawasan,

hingga langkah korektif. Hukuman yang mendidik pada akhirnya

! Faisal Kamal and Umul Ma’rufah, “Pandangan Abdullah Nashih Ulwan Tentang
Aktualisasi Pendidikan Etika Dan Keteladanan Guru Sebagai Pendidik Yang Berkarakter Dalam
Tarbiyah Al-Aulad Fi Al-Islam,” Paramurobi Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2019,
https://doi.org/10.32699/paramurobi.v2il1.812.



47

menjadi jembatan bagi santri untuk kembali ke jalur yang benar,
menyadari tanggung jawab moralnya, dan berkomitmen menjaga
perilaku baik yang sudah dibangun pada tahap-tahap sebelumnya.
b. Karakter Disiplin
1. Pengertian Karakter Disiplin

Karakter dapat dipahami sebagai kumpulan nilai-nilai, norma,
dan kebiasaan yang membentuk perilaku, sikap, serta kepribadian
individu dalam berinteraksi dengan lingkungan sosialnya. Karakter
mencakup dimensi moralitas, etika, dan Kkebiasaan yang
mencerminkan identitas seseorang dalam konteks kehidupan
bermasyarakat. Dalam dunia pendidikan, pengembangan karakter
dianggap esensial untuk memastikan bahwa peserta didik tidak hanya
unggul dalam aspek akademik, tetapi juga memiliki integritas, empati
sosial, dan tanggung jawab moral yang tinggi.*?

Imam Al- Ghazali mendefinisikan karakter merupakan sifat
yang tertanam dalam jiwa yang darinya lahir perbuatan dengan mudah
tanpa memerlukan pemikiran dan pertimbangan terlebih dahulu.
Definisi ini menegaskan bahwa karakter bukan sekadar perilaku
lahiriah, melainkan disposisi batin yang stabil (malakah). Oleh sebab
itu, pembentukan karakter tidak cukup dilakukan melalui instruksi

normatif, tetapi harus menyentuh struktur batin manusia.

%2 Thomas Lickona, Character Matters: How to Help Our Children Develop Good
Judgment, Integrity, and Other Essential Virtues (New York: Touchstone / Simon & Schuster,
2012), 49.



48

Pendidikan karakter dapat diartikan sebagai suatu proses yang
bertujuan menanamkan nilai-nilai kebajikan pada diri peserta didik
melalui pembelajaran, pembiasaan, dan interaksi sosial yang
berkesinambungan. Nilai-nilai tersebut meliputi kejujuran, tanggung
jawab, kerja sama, disiplin, dan rasa hormat terhadap sesama.”
Pendidikan karakter yang terencana diharapkan mampu membentuk
kemampuan reflektif siswa untuk mengevaluasi perilakunya sesuai
dengan norma sosial dan prinsip etika, sehingga peserta didik dapat
bertindak secara sadar, positif, dan konstruktif dalam kehidupan
sehari-hari.

Proses pembentukan karakter bukanlah sesuatu yang instan,
melainkan hasil dari latihan yang berulang (habituasi) dan
internalisasi nilai melalui pengalaman nyata. Dalam perspektif
psikologi pendidikan, habituasi memainkan peran penting dalam
mengubah perilaku menjadi kebiasaan yang stabil. Melalui
pendekatan pembelajaran berbasis nilai, dialog reflektif, dan proyek
sosial, siswa belajar menghubungkan tindakan dengan makna moral
yang mendasarinya. Dengan demikian, pendidikan karakter tidak
hanya berfokus pada kognisi moral, tetapi juga pada afeksi dan

tindakan moral.>*

5% Suyadi, Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam (Jakarta: Prenadamedia Group,
2020), 36.

> Daniel K Lapsley and Darcia Narvaez, Character Education, Handbook of Moral and
Character Education (New York: Routledge, 2014), 36.



49

Selain guru, keberhasilan pendidikan karakter juga sangat
bergantung pada sinergi antara sekolah, keluarga, dan masyarakat.
Ketiganya merupakan ekosistem pendidikan yang saling melengkapi.
Sekolah berfungsi sebagai ruang institusional untuk pembelajaran dan
pembiasaan nilai, keluarga menjadi sumber utama keteladanan dan
kontrol emosional, sementara masyarakat menyediakan ruang
aktualisasi nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sosial. Kolaborasi ini
penting untuk memastikan bahwa nilai-nilai karakter tidak berhenti
pada tataran teori, tetapi diwujudkan dalam perilaku nyata peserta
didik.

Karakter yang baik berkontribusi signifikan terhadap
keberhasilan individu di masa depan. Penelitian menunjukkan bahwa
siswa yang memiliki karakter kuat cenderung lebih berprestasi secara
akademik, memiliki kemampuan sosial yang baik, dan mampu

£.% Oleh karena itu,

menghadapi tantangan hidup dengan sikap positi
pendidikan karakter dapat dipandang sebagai investasi jangka panjang
untuk mencetak generasi yang cerdas secara intelektual sekaligus
matang secara emosional dan moral.

Untuk menciptakan lingkungan yang kondusif bagi
pembentukan karakter, metode pengajaran perlu dirancang agar

mampu menumbuhkan pengalaman belajar yang bermakna. Kegiatan

seperti proyek sosial, ekstrakurikuler, dan pembelajaran berbasis

% Lickona, Character Matters: How to Help Our Children Develop Good Judgment,
Integrity, and Other Essential Virtues, 2012, 51.



50

komunitas dapat menjadi sarana efektif untuk menanamkan nilai-nilai
karakter di luar ruang kelas. Melalui keterlibatan langsung dalam
aktivitas sosial, siswa belajar tentang empati, tanggung jawab, serta
pentingnya kerja sama dalam kehidupan bermasyarakat.

2. Dimensi Karakter Disiplin

Thomas Lickona merupakan tokoh utama dalam character
education yang menekankan bahwa disiplin adalah salah satu pilar
penting pembentukan karakter moral. Dalam kerangka Lickona,
disiplin tidak hanya berkaitan dengan kepatuhan terhadap aturan,
tetapi merupakan proses internalisasi nilai moral sehingga individu
bertindak benar karena kesadaran, bukan semata karena tekanan
eksternal.

Lickona menempatkan disiplin dalam konsep moral knowing,
moral feeling, dan moral action. Ketiga dimensi ini membentuk
kerangka menyeluruh tentang bagaimana karakter disiplin terbentuk
dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari.*

a) Moral Knowing (Pengetahuan Moral)
1) Moral Awarness (Kesadaran Moral)
Kesadaran moral adalah kemampuan seseorang untuk
memahami bahwa aturan, tata tertib, norma, dan nilai tertentu
memiliki fungsi penting dalam kehidupan pribadi maupun

sosial. Pada konteks kedisiplinan, moral awareness membuat

% Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility (New York: Bantam Books, 1991), 69-70.



o1

peserta didik menyadari bahwa disiplin bukan hanya
kewajiban formal, tetapi juga kebutuhan moral untuk menjaga
keteraturan, keadilan, dan keharmonisan. Lickona menekankan
bahwa kesadaran ini adalah langkah pertama menuju disiplin
internal di mana individu memahami mengapa mereka harus
berperilaku tertib, bukan sekadar apa yang harus dilakukan.

Contoh konkret siswa memahami bahwa hadir tepat
waktu bukan hanya untuk menghindari hukuman, tetapi untuk
menghargai guru dan menjaga kelancaran pembelajaran.
Kesadaran moral ini menciptakan motivasi internal untuk
bertindak disiplin.>’

2) Knowing Moral Values (Pengetahuan Nilai Moral)

Komponen ini mengacu pada pemahaman seseorang
tentang nilai-nilai yang melandasi tindakan disiplin, seperti
tanggung jawab, ketertiban, komitmen, integritas, kejujuran,
dan ketepatan waktu. Menurut Lickona, tanpa pemahaman
nilai, perilaku disiplin hanya bersifat mekanis dan mudah
luntur ketika tidak ada pengawasan.

Pengetahuan nilai membuat individu mengetahui
bahwa disiplin merupakan perwujudan dari nilai yang lebih

besar misalnya nilai responsibility. Seseorang yang memahami

5 Lickona, 72-75.



3)

4)

52

nilai tersebut akan melihat disiplin sebagai bagian dari karakter
diri, bukan sekadar kewajiban eksternal.
Perspective Taking (Kemampuan Mengambil Perspektif)

Perspektif moral adalah kemampuan untuk memahami
sudut pandang dan perasaan orang lain. Dalam konteks
disiplin, kemampuan ini menjelaskan bagaimana perilaku
seseorang seperti terlambat, tidak mengumpulkan tugas, atau
melanggar aturan dapat mengganggu dan merugikan pihak
lain.

Ketika siswa dapat mengambil perspektif guru, teman,
atau komunitas sekolah, mereka lebih mudah memahami
konsekuensi tindakan indisipliner. Perspektif ini mendorong
munculnya empati moral, yang menurut Lickona merupakan
faktor penting dalam pembentukan kesadaran disiplin. Individu
menjadi disiplin karena ia memahami dampak sosial dari setiap
tindakannya.

Moral Reasoning (Penalaran Moral)

Penalaran moral adalah kemampuan berpikir logis
mengenai benar dan salah serta kemampuan menyelesaikan
dilema moral berdasarkan nilai yang dianut. Dalam disiplin,
moral reasoning membuat individu mampu menimbang mana
tindakan yang tepat berdasarkan norma, prinsip, dan aturan

yang berlaku.



5)

6)

53

Siswa yang memiliki penalaran moral yang baik akan
mampu memilih tindakan yang disiplin meskipun ada tekanan
atau godaan untuk melanggar. la memiliki argumentasi internal
yang kuat untuk membenarkan perilaku disiplin. Lickona
menekankan bahwa penalaran moral membantu seseorang
bertindak atas dasar prinsip, bukan rasa takut terhadap
hukuman.

Decision Making (Kemampuan Membuat Keputusan)

Komponen ini merujuk pada kemampuan memilih
tindakan yang benar di antara berbagai alternatif perilaku.
Keputusan moral tidak hanya memerlukan pengetahuan
tentang nilai, tetapi juga keberanian untuk menerapkannya
dalam tindakan sehari-hari.

Dalam konteks sekolah, decision-making berkaitan
dengan keputusan sederhana, seperti memilih untuk mematuhi
aturan kelas, mengatur waktu belajar, atau menghindari
perilaku tidak disiplin. Lickona menekankan bahwa karakter
disiplin dibangun melalui serangkaian keputusan kecil yang
diambil secara konsisten setiap hari.

Self Knowledge ( Pengetahuan Diri)

Pengetahuan diri melibatkan kemampuan mengenali

kekuatan, kelemahan, kebiasaan buruk, serta kecenderungan

pribadi yang dapat menghambat kedisiplinan. Siswa yang



54

memiliki pengetahuan diri yang baik akan mampu
mengidentifikasi sumber ketidakdisiplinan, seperti kebiasaan
menunda, kemampuan mengatur waktu yang rendah, atau
pengaruh lingkungan.

Menurut  Lickona, mengenali kelemahan diri
merupakan langkah penting agar seseorang dapat merancang
strategi perubahan dan memperkuat komitmen moral untuk
bertindak disiplin. Self-knowledge menjadi dasar refleksi
moral yang mendorong perbaikan diri secara berkelanjutan.

b) Moral Feeling ( Perasaan Moral)

Dalam kerangka pendidikan karakter yang dibangun oleh
Thomas Lickona, moral feeling merupakan dimensi emosional
yang menjadi penggerak utama tindakan moral. Jika moral
knowing memberikan dasar kognitif tentang apa yang benar, maka
moral feeling menyediakan energi emosional yang mendorong
seseorang untuk melakukan tindakan yang benar secara konsisten.
Lickona menekankan bahwa karakter yang baik, termasuk disiplin,
tidak lahir hanya dari kecerdasan moral, tetapi juga dari perasaan
moral yang terinternalisasi.*®

Pada konteks pembentukan disiplin, moral feeling
memainkan peranan penting karena perilaku disiplin sangat

dipengaruhi oleh kemampuan mengelola emosi, mengembangkan

% ickona, 75-78.



55

empati, menahan dorongan negatif, dan membangun komitmen
moral terhadap nilai-nilai kebaikan. Lickona menyebutkan bahwa
moral feeling terdiri dari lima komponen sentral: conscience, self-
esteem, empathy, loving the good, dan self-control. Setiap
komponen memiliki kontribusi unik dalam membentuk disiplin
internal yang stabil dan berkelanjutan.

1) Conscience (Hati Nurani)

Hati nurani merupakan sumber pendorong internal yang
membimbing seseorang untuk melakukan tindakan yang benar
meskipun tidak ada yang mengawasi. Dalam konteks disiplin,
conscience membuat individu secara sukarela menaati
peraturan karena ia merasa secara moral bertanggung jawab.

Menurut Lickona, hati nurani bekerja sebagai kompas
moral yang mengingatkan seseorang ketika hendak melakukan
tindakan indisipliner seperti berbohong, menunda tugas, datang
terlambat, atau melanggar aturan sekolah. Hati nurani yang
berkembang baik akan menghasilkan rasa bersalah yang sehat
ketika seseorang bertindak bertentangan dengan nilai moral.
Rasa bersalah ini bukan untuk menghukum diri, tetapi sebagai
mekanisme korektif agar individu kembali pada perilaku
disiplin.

Di ranah pendidikan, conscience dapat ditumbuhkan

melalui pembiasaan refleksi diri, keteladanan guru, serta



2)

56

lingkungan sekolah yang menegakkan aturan secara adil dan
konsisten.
Self-Esteem (Harga Diri)

Lickona menegaskan bahwa harga diri yang sehat
menjadi modal penting dalam pembentukan disiplin. Individu
dengan harga diri tinggi cenderung menjaga perilaku agar tetap
sesuai dengan nilai yang ia yakini. Sebaliknya, harga diri
rendah sering dikaitkan dengan perilaku menyimpang atau
ketidakdisiplinan karena siswa merasa tidak memiliki nilai,
sehingga tidak ada dorongan untuk memperbaiki diri.

Dalam konteks kedisiplinan, self-esteem membantu
seseorang mempertahankan citra moral yang baik. Siswa
dengan harga diri yang kuat ingin membuktikan bahwa mereka
mampu mengatur diri, menghormati waktu, menyelesaikan
tugas, dan mematuhi aturan tanpa tekanan. Sikap ini muncul
dari keyakinan bahwa dirinya berharga, sehingga ia ingin
berperilaku yang mencerminkan identitas positif tersebut.

Penguatan  self-esteem dapat dilakukan dengan
pemberian apresiasi, menciptakan lingkungan belajar yang
suportif, dan membangun interaksi guru-siswa yang

menghargai.



3)

4)

S7

Empathy (Empati)

Empati merupakan kemampuan memahami dan
merasakan kondisi emosional orang lain. Dalam disiplin,
empati membuat seseorang menyadari bahwa tindakan
indisipliner memiliki dampak sosial. Lickona menjelaskan
bahwa empati berfungsi sebagai jembatan moral yang
menghubungkan tindakan individu dengan konsekuensi
terhadap orang lain.

Misalnya, seorang siswa yang terlambat masuk kelas
dapat mengganggu konsentrasi teman dan menghambat
kelancaran pembelajaran. Atau seorang siswa yang melanggar
aturan kebersihan dapat merugikan kenyamanan orang lain.
Ketika siswa memiliki empati, ia lebih berhati-hati untuk tidak
melanggar aturan karena ia memahami efeknya pada orang
lain.

Dalam konteks pendidikan, penguatan empati dapat
dilakukan melalui pembelajaran kooperatif, diskusi moral,
kegiatan sosial, dan keteladanan guru dalam bersikap peduli.”
Loving the Good (Cinta pada Kebaikan)

Salah satu komponen moral feeling yang paling kuat
menurut Lickona adalah mencintai kebaikan. Lickona

berpendapat bahwa karakter yang baik tidak hanya dibangun

% Lickona, 75.



5)

58

atas dasar kewajiban tetapi juga rasa cinta dan penghargaan
terhadap nilai-nilai moral. Dalam disiplin, loving the good
mendorong individu menikmati perilaku tertib sebagai bagian
dari identitas moralnya.

Individu yang mencintai kebaikan akan merasa bangga
ketika mampu mengatur waktu dengan baik, menyelesaikan
tugas tepat waktu, atau menjaga ketertiban lingkungan. la tidak
melihat disiplin sebagai beban, melainkan sebagai pilihan
moral yang membuat dirinya menjadi pribadi yang lebih baik.

Cinta pada kebaikan tumbuh melalui pengalaman-
pengalaman positif, penguatan moral, lingkungan sekolah yang
menghargai keteladanan, serta pembiasaan reflektif yang
membantu siswa melihat manfaat langsung dari perilaku
disiplin.

Self-Control (Pengendalian Diri)

Self-control merupakan inti dari disiplin dalam
pandangan Lickona. Disiplin pada hakikatnya adalah
kemampuan mengendalikan dorongan negative seperti malas,
impulsif, marah, menunda, membantah, atau melanggar aturan
dan memilih tindakan yang sesuai dengan nilai moral.

Lickona menempatkan self-control sebagai aspek
emosional yang krusial karena setiap tindakan disiplin

membutuhkan proses menahan diri. Tanpa pengendalian diri,



59

pengetahuan tentang aturan dan nilai moral tidak akan
terwujud dalam tindakan. Self-control memungkinkan
seseorang tetap konsisten dalam perilaku disiplin, sekalipun
ada godaan yang kuat untuk bersikap sebaliknya.

Dalam pendidikan, penguatan self-control dapat
dilakukan melalui program pembiasaan, penjadwalan belajar,
serta penguatan positif untuk setiap tindakan disiplin.*

c) Moral Action (Tindakan Moral)

Dalam kerangka pendidikan karakter yang dirumuskan
Thomas Lickona, moral action merupakan puncak dari keseluruhan
proses pembentukan karakter. Jika moral knowing menyediakan
kerangka pengetahuan dan moral feeling memberikan energi
emosional yang mendorong tindakan, maka moral action adalah
wujud nyata dari nilai moral yang terinternalisasi. Lickona
menegaskan bahwa karakter sejati bukan hanya sekadar
mengetahui dan menyukai hal yang baik, tetapi juga melakukan
yang baik secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari. Oleh
karena itu, disiplin sebagai salah satu nilai karakter inti hanya
memiliki makna ketika diwujudkan dalam tindakan konkrit yang
stabil dan dapat dipertanggungjawabkan.

Lickona memformulasikan moral action ke dalam tiga

komponen utama: competence, will, dan habit. Ketiga komponen

% Lickona, Character Matters: How to Help Our Children Develop Good Judgment,
Integrity, and Other Essential Virtues, 2012, 53-67.



60

ini bekerja secara simultan dan saling melengkapi sehingga
menghasilkan perilaku disiplin yang tidak hanya muncul dalam
situasi tertentu, tetapi menjadi karakter tetap yang melekat dalam
diri seseorang.®*

1) Competence (Kompetensi Moral)

Kompetensi moral merujuk pada kemampuan
seseorang untuk memahami, merencanakan, dan melaksanakan
tindakan moral secara efektif. Dalam konteks disiplin,
kompetensi moral berarti bahwa seseorang memiliki
keterampilan yang diperlukan untuk berperilaku tertib,
bertanggung jawab, dan konsisten.

Disiplin  sangat berkaitan dengan kemampuan
manajemen waktu. Seseorang mungkin memiliki kemauan
kuat untuk datang tepat waktu atau mengerjakan tugas tepat
jadwal, namun tanpa kemampuan mengatur waktu, niat itu
tidak akan terwujud. Kompetensi dalam disiplin mencakup
keterampilan membuat jadwal, mengatur prioritas, mengenali
distraksi, dan menyelesaikan tugas sesuai tenggat.

Selain itu, individu juga perlu memahami prosedur, tata
tertib, dan aturan yang berlaku. Dalam lingkungan sekolah
misalnya, kompetensi ini meliputi kemampuan membaca,

memahami, dan menerapkan tata tertib sekolah, memahami

61 Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility, 78-80.



2)

61

instruksi guru, serta mengikuti alur kegiatan pembelajaran
dengan terstruktur.

Disiplin juga sering kali membutuhkan kemampuan
menyelesaikan dilema moral. Misalnya, ketika siswa
dihadapkan pada pilihan antara bermain dengan teman atau
menyelesaikan tugas, kompetensi moral membantu mereka
membuat keputusan berdasarkan nilai-nilai yang telah
dipahami. Lickona menegaskan bahwa tindakan moral selalu
membutuhkan keterampilan memilih berdasarkan prinsip
moral, bukan sekadar mengikuti keinginan spontan.

Will (Kemauan Moral)

Kemauan moral adalah kekuatan internal yang
menggerakkan seseorang untuk melaksanakan tindakan baik
meskipun menghadapi kesulitan, godaan, atau hambatan.
Dalam disiplin, aspek will merupakan inti dari kemampuan
menegakkan aturan secara mandiri, terutama ketika tidak ada
pengawasan.

Godaan dalam konteks disiplin dapat berupa keinginan
untuk menunda pekerjaan, melanggar aturan, mengikuti
kesenangan sesaat, atau mengabaikan tanggung jawab.
Kemauan moral membantu seseorang tetap teguh pada
keputusan disipliner meskipun terdapat dorongan negatif yang

sangat kuat.



3)

62

Disiplin bukan tindakan sesekali, tetapi perilaku yang
dilakukan secara berulang. Oleh karena itu, kemauan moral
diperlukan agar seseorang dapat mempertahankan konsistensi
tersebut. Konsistensi muncul dari komitmen internal untuk
menjaga prinsip-prinsip moral, bukan dari rasa takut dihukum.

Lickona menyatakan bahwa karakter yang kuat ditandai
dengan kesediaan seseorang memikul tanggung jawab atas
pilihannya. Dalam konteks disiplin, ini mencakup kesediaan
menerima konsekuensi, memperbaiki kesalahan, meminta
maaf, dan belajar dari pengalaman. Kemauan moral itulah
yang membuat seorang siswa mampu berkata, "Saya terlambat
dan saya bertanggung jawab," bukan mencari alasan atau
menyalahkan pihak lain.

Habit (Kebiasaan Moral)

Kebiasaan moral tidak muncul secara instan, melainkan
melalui  pembiasaan yang dilakukan  terus-menerus.
Pembiasaan inilah yang membentuk struktur Kkarakter
seseorang. Ketika perilaku disiplin dilakukan secara berulang,
maka ia berubah dari tindakan yang berat menjadi tindakan
yang mengalir secara alami.

Contoh habit disiplin:

e Konsisten datang tepat waktu

e Mengerjakan tugas sebelum jatuh tempo



63

e Menjaga kebersihan kelas tanpa diperintah
e Mengikuti aturan meskipun tidak diawasi
Ketika disiplin telah menjadi kebiasaan, tindakan moral
tersebut tidak lagi dirasakan sebagai beban, tetapi menjadi
bagian dari identitas moral seseorang. Lickona menyebutnya
sebagai the formation of moral character. Pada tahap ini, siswa
tidak lagi bertanya apakah mereka harus disiplin atau tidak,
karena disiplin telah menjadi bagian dari siapa diri mereka.
Kebiasaan moral juga menciptakan keteguhan karakter,
yakni kemampuan untuk mempertahankan perilaku disiplin di
berbagai situasi, bahkan saat menghadapi tekanan sosial.
Individu yang memiliki habit disiplin tidak mudah terpengaruh
oleh lingkungan negatif, karena nilai moral yang tertanam
sudah sangat kuat.®
3. Indikator Karakter Disiplin
Menurut Lickona, ada beberapa indikator yang dapat
diketahui, meliputi :
a) Indikator Moral Knowing®
1) Memahami aturan dan tata tertib.
2) Menjelaskan alasan pentingnya disiplin.

3) Membedakan tindakan disiplin dan indisipliner.

%2 Thomas Lickona and Matthew Davidson, Smart & Good High Schools: Integrating
Excellence and Ethics for Success in School, Work, and Beyond (Cortland, NY: Center for the 4th
and 5th Rs (Respect and Responsibility), 2005), 70-76.

8 Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility, 70-90.



4)
5)

6)

64

Mampu mengambil perspektif orang lain.
Mampu membuat keputusan moral yang benar.

Mengetahui kelemahan diri terkait ketidakdisiplinan.

b) Indikator Moral Feeling®

1)
2)
3)
4)

5)

Memiliki rasa tanggung jawab terhadap tugas.

Memiliki hati nurani untuk mematuhi aturan tanpa disuruh.
Peduli pada dampak ketidakdisiplinan terhadap orang lain.
Menunjukkan pengendalian diri.

Memiliki kemauan untuk memperbaiki diri.

c) Indikator Moral Action®

1)
2)
3)
4)

5)

Mampu mengatur waktu dengan baik.

Hadir tepat waktu dan mengikuti aturan.

Menyelesaikan tugas sesuai tenggat waktu.

Mematuhi norma sekolah atau organisasi.

Menunjukkan kebiasaan konsisten dalam perilaku tertib.

Menurut Al-Ghazali, pembentukan karakter berakar pada

struktur jiwa manusia, yang terdiri dari empat unsur utama:

a) Al-Qalb (Hati) sebagai Pusat Kesadaran Moral

Dalam pemikiran Imam al-Ghazali, al-galb (hati)

menempati posisi paling sentral dalam keseluruhan bangunan

pembentukan karakter manusia. Al-galb tidak dipahami semata-

mata sebagai organ biologis, melainkan sebagai substansi ruhani

8 Lickona, 75.
% Lickona, 51.



65

(latifah rabbaniyyah) yang menjadi pusat kesadaran, niat, dan
orientasi moral manusia.®® Oleh karena itu, kondisi hati
menentukan kualitas akhlak dan perilaku seseorang secara
menyeluruh.

Al-Ghazali menegaskan bahwa hati berfungsi sebagai
pengendali utama seluruh anggota tubuh, sebagaimana seorang
raja yang mengatur para tentaranya. la menyatakan:

“Ketahuilah bahwa hati itu seperti raja, sedangkan anggota

tubuh adalah tentaranya; jika raja itu baik, maka baik pula

tentaranya, dan jika rusak, maka rusak pula tentaranya.”®

Pernyataan ini menunjukkan bahwa perilaku manusia
tidak berdiri secara otonom, melainkan merupakan refleksi
langsung dari kondisi batin. Dengan demikian, pembentukan
karakter menurut Al-Ghazali tidak dapat dimulai dari aspek
perilaku lahiriah semata, melainkan harus berangkat dari
reformasi dan pendidikan hati.

Lebih lanjut, Al-Ghazali menjelaskan bahwa hati memiliki
kemampuan untuk menerima cahaya kebenaran (ntr al-haqq)
apabila ia berada dalam keadaan bersih. Sebaliknya, hati yang
tertutup oleh penyakit-penyakit spiritual seperti hasad (iri), riya’
(pamer), ‘ujub  (membanggakan  diri), dan takabbur

(kesombongan) akan kehilangan sensitivitas moral dan cenderung

% Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2005), 3.
%" Al-Ghazali, 20-35.



66

melahirkan akhlak tercela.®® Dalam kondisi ini, nasihat moral dan
pendidikan formal menjadi tidak efektif karena tidak menyentuh
akar persoalan, yaitu kerusakan batin.

Oleh sebab itu, Al-Ghazali menekankan pentingnya
tazkiyat al-galb (penyucian hati) sebagai tahap awal pembentukan
karakter. Penyucian hati dilakukan melalui muhasabah
(introspeksi), taubat, dzikir, dan pembiasaan amal saleh. Proses
ini bertujuan menghilangkan dominasi hawa nafsu dan membuka
ruang bagi nilai-nilai ilahiah untuk mengakar dalam diri manusia.

b) Al-‘Aql (Akal) sebagai Instrumen Rasional dan Etis

Imam al-Ghazali menempatkan al-‘aql (akal) sebagai
instrumen fundamental dalam pembentukan karakter, khususnya
dalam fungsi menimbang, mengarahkan, dan mengendalikan
perilaku manusia secara rasional dan etis. Akal memungkinkan
manusia membedakan antara yang benar dan yang salah, yang
baik dan yang buruk, serta memahami implikasi moral dari setiap
tindakan.®® Tanpa peran akal, manusia tidak mampu mencapai
kesempurnaan moral dan spiritual yang menjadi tujuan
penciptaannya.

Namun demikian, Al-Ghazali secara tegas menolak
pandangan yang menganggap akal bersifat otonom dan absolut.

Dalam pandangannya, akal memiliki keterbatasan dan

% Al-Ghazali, 52-70.
% Al-Ghazali, 17.



67

membutuhkan bimbingan wahyu serta kejernihan hati agar tidak
tersesat. Akal yang terlepas dari nilai-nilai ilahiah justru dapat
menjadi alat legitimasi hawa nafsu dan kepentingan egoistik.”
Oleh karena itu, akal harus berfungsi dalam relasi harmonis
dengan hati (al-galb) dan tunduk pada tuntunan syariat.

Al-Ghazali menjelaskan bahwa salah satu fungsi utama
akal adalah mengendalikan nafsu. Akal berperan sebagai
penengah yang menyeimbangkan dorongan instingtif dengan
pertimbangan moral dan spiritual. Ketika akal berfungsi dengan
baik, ia mampu menahan kecenderungan ekstrem baik dalam
bentuk pemuasan nafsu berlebihan maupun pengekangan diri
yang tidak proporsional.® Dengan demikian, karakter yang
terbentuk bersifat moderat (wasathiyyah) dan stabil.

Dalam konteks pembentukan karakter, Al-Ghazali
menegaskan bahwa pendidikan akal tidak boleh berhenti pada
pengembangan kecerdasan intelektual semata. Pendidikan harus
diarahkan pada integrasi antara rasionalitas, moralitas, dan
spiritualitas. Akal yang tercerahkan oleh ilmu dan dibimbing oleh
wahyu akan menjadi alat efektif dalam menata perilaku dan
membangun karakter yang autentik.

Dengan demikian, teori Al-Ghazali menunjukkan bahwa

akal merupakan pilar rasional pembentukan Kkarakter, tetapi

" Al-Ghazali, 55-57.



68

efektivitasnya sangat bergantung pada relasinya dengan hati dan
nilai-nilai ilahiah. Akal yang sehat, tercerahkan, dan terkendali
akan melahirkan karakter yang seimbang, bertanggung jawab, dan
berorientasi pada kebaikan hakiki.

¢) An-Nafs (Nafsu) sebagai Sumber Dorongan Perilaku

Imam al-Ghazali menjelaskan bahwa an-nafs (nafsu)
merupakan sumber utama dorongan perilaku manusia yang
bersifat instingtif. Nafsu mencakup kecenderungan terhadap
kenikmatan jasmani, kekuasaan, harta, dan pengakuan sosial. ™
Keberadaan nafsu merupakan fitrah manusia; namun, tanpa
pengendalian yang tepat, nafsu dapat menjadi faktor dominan
yang merusak keseimbangan jiwa dan melahirkan karakter
tercela.

Al-Ghazali menegaskan bahwa nafsu bukan untuk
dimatikan, melainkan untuk dididik dan diarahkan. Upaya
mematikan nafsu secara total justru bertentangan dengan kodrat
penciptaan manusia dan berpotensi melahirkan penyimpangan
moral dalam bentuk ekstremitas.”” Oleh sebab itu, pembentukan
karakter menurut Al-Ghazali menuntut kemampuan manusia
untuk mengendalikan, menundukkan, dan menyalurkan nafsu

sesuai tuntunan akal dan syariat.

™ Al-Ghazali, 7-9.
2 Al-Ghazali, 12-14.



69

Al-Ghazali mengklasifikasikan kondisi nafsu berdasarkan
tingkat pengendaliannya. Nafsu yang dibiarkan bebas tanpa
kendali akal dan hati akan melahirkan sifat-sifat tercela seperti
rakus, marah berlebihan, cinta dunia secara berlebihan, dan
kesombongan.”® Sebaliknya, nafsu yang berada di bawah kendali
akal dan hati akan berfungsi sebagai energi moral yang
mendorong manusia untuk berbuat kebajikan, bekerja keras, dan
berjuang dalam ketaatan kepada Allah SWT.

d) Ar-Rah (Ruh) sebagai Unsur llahiah

Ar-rih (ruh) merupakan unsur paling halus dan paling
luhur dalam struktur jiwa manusia. Ruh dipahami sebagai unsur
ilahiah yang ditiupkan Allah SWT ke dalam diri manusia dan
menjadi sumber kecenderungan transendental, yaitu dorongan
untuk mengenal Tuhan, mendekat kepada-Nya, dan mengejar
kebahagiaan akhirat.”* Keberadaan ruh menjadikan manusia
berbeda secara esensial dari makhluk lain, karena manusia tidak
hanya digerakkan oleh naluri biologis dan rasionalitas
instrumental, tetapi juga oleh kesadaran spiritual.

Al-Ghazali menegaskan bahwa ruh berfungsi sebagai
penentu orientasi hidup manusia. Ketika ruh aktif dan dominan,
kehidupan manusia akan diarahkan pada tujuan-tujuan yang

melampaui kepentingan duniawi, seperti keikhlasan, pengabdian,

# Al-Ghazali, 20-28.
™ Al-Ghazali, 3-4.



70

dan pencarian makna hakiki kehidupan. Sebaliknya, ketika ruh
terdominasi oleh nafsu dan tidak dibimbing oleh hati serta akal,
manusia akan terjebak dalam orientasi materialistik dan
kehilangan arah spiritualnya.” Oleh sebab itu, pembentukan
karakter yang sejati menurut Al-Ghazali harus berakar pada
penguatan dimensi ruhani, bukan sekadar pembinaan moral
lahiriah.
C. Kerangka Konseptual

Tabel 2.2
Kerangka Konseptual

Implementasi Pendekatan habituasi Dalam
Mengembangkan Karakter Disiplin Santri
Pondok Pesantren Al- Itqon 2 Jember

~

/ Dimensi Karakter Disiplin

Tahapan Pendekatan Habituasi Menurut Thomas Lickona
Menurut Abdullah Nashih Ulwan

1. Moral Knowing

1. Keteladanan (At-Tarbiyah bil 2. Moral Feeling
Qudwah) \ 3. Moral Action /
2. Pembiasaan (At-Tarbiyah bil
‘Adah / AI-Mumarasah wat-

Ta ‘wid)

3. Nasihat (At-Tarbiyah bil [ Hasil Penelitian ]
Mau‘izhah)

4. Pengawasan / Kontrol (At-
Tarbiyah bir Rigabah)

5. Hukuman (At-Tarbiyah bil

\ ‘Uqubah) /

® Al-Ghazali, 15-17.




BAB Il
METODE PENELITIAN
A. Pendekatan dan Jenis Pendekatan

Creswell menjelaskan bahwa pendekatan kualitatif sangat cocok untuk
menjawab pertanyaan yang berkaitan dengan "bagaimana™ dan "mengapa”
suatu fenomena terjadi, serta untuk menggali makna yang lebih dalam dari
pengalaman individu.”

Dalam konteks penelitian ini, tujuan utama adalah untuk memahami
bagaimana lingkungan pendidikan pesantren dan pendekatan habituasi
mendukung keberhasilan penghafalan Al-Qur'an. Oleh karena itu, pendekatan
kualitatif ini memungkinkan peneliti untuk mendapatkan wawasan yang lebih
komprehensif dan mendalam mengenai pembentukan pembentukan karakter
disiplin melalui pendekatan habituasidi satu lokasi spesifik.

Penelitian ini menggunakan studi kasus sebagai desain penelitian,
dimana peneliti mengeksplorasi secara mendalam dari karakter disiplin santri
Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur’an Al-ltgon 2, dengan tujuan memperoleh
pemahaman holistik mengenai proses pendekatan habituasi di pesantren
tersebut.

B. Lokasi Penelitian

Penelitian ini dilaksanakan di Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur’an Al-

Itqon 2 yang beralamatkan Lokasi penelitian berlokasi di JI. Kertanegara, RT.

012/ RW.002, Curahmalang, Kec. Rambipuji, Kabupaten Jember. Waktu

’® John W. Creswell, “Penelitian Kualitatif & Desain Riset,” Mycological Research 94, no. 4
(2015): 522.

71



72

penelitian dilaksanakan terhitung kurang lebih 3 bulan mulai bulan Agustus —
Oktober tahun 2025.
Kehadiran Peneliti

Kehadiran peneliti dalam penelitian ini dilakukan dengan pendekatan
observasi partisipatif. Peneliti terlibat dalam kegiatan sehari-hari di pesantren,
baik dalam kelas maupun di luar kelas, untuk mengamati langsung rutinitas
santri dalam penghafalan Al-Qur'an, serta interaksi sosial yang terjadi di
dalam pesantren. Kehadiran peneliti dalam kehidupan pesantren
memungkinkan peneliti untuk memahami konteks sosial secara langsung dan
memperoleh data yang lebih autentik dan mendalam.

Sebagai bagian dari metode observasi, peneliti aktif berinteraksi
dengan santri, guru, dan pengurus pesantren untuk memperkuat pemahaman
mengenai bagaimana kebiasaan terbentuk dalam lingkungan pendidikan
pesantren. Peneliti berusaha menjaga objektivitas dalam mengamati dan
mencatat data, sambil juga mempertahankan hubungan yang profesional
dengan semua pihak di pesantren.

Subjek Penelitian

Subjek penelitian ini terdiri dari beberapa kelompok utama yang
terlibat langsung dalam proses pendidikan di Pondok Pesantren Tahfizh Al-
Qur’an Al-Itqon 2, yakni:

1. Ustad Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd. selaku Pengasuh PPTQ Al- Itqon 2

Jember.



73

2. Bu Nyai Astutik Misdar, selaku Pengasuh Santri Putri PPTQ Al- Itgon 2
Jember.
3. Ustadzah Hilmah, selaku pengurus Ubudiyah Santri Putri PPTQ Al-
Itqon 2 Jember.
4. Ustadzah Nailil Maysaroh, selaku pengurus dan pengajar Santri Putri
PPTQ Al- Itgon 2 Jember.
E. Sumber Data

Dalam penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kasus, sumber data
menjadi aspek utama yang menentukan kedalaman dan keakuratan temuan.
Menurut Creswell, sumber data dalam penelitian kualitatif diperoleh dari
berbagai bentuk informasi, seperti hasil wawancara, observasi, dokumen, dan
bahan audiovisual yang berkaitan dengan fokus penelitian.”

Peneliti berinteraksi langsung dengan partisipan dan konteks alami
untuk memahami makna, proses, dan pengalaman yang terjadi secara
mendalam. Creswell dan Poth juga menegaskan bahwa penelitian kualitatif
bersifat naturalistik dan menekankan pada pengumpulan data dari berbagai
sumber untuk memperoleh gambaran menyeluruh tentang fenomena yang
diteliti. ”®

Dengan demikian, dalam penelitian ini, sumber data utama meliputi

informan yang relevan dengan kasus yang dikaji, dokumen pendukung yang

" John David Creswell, John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and
Mixed Methods Approaches, ed. MeganO’Heffernan, European University Institute, 5th ed.
(SAGE Publications Inc., 2018), https://eur-lex.europa.eu/legal-
content/PT/TXT/PDF/?uri=CELEX:32016R0679&from=PT%0Ahttp://eur-
lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=CELEX:52012PC0011:pt:NOT.

78 John W Creswell and Cheryl N Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing
Among Five Approaches, 4th Editio (Thousand Oaks, CA: SAGE Publications, 2018).



74

terkait dengan kegiatan penelitian, serta hasil observasi lapangan yang
memberikan data kontekstual mengenai situasi yang terjadi.

Informan yang relevan dengan penelitian yang dikaji, meliputi :

1. Ustad Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd. selaku Pengasuh PPTQ Al- Itqon 2
Jember.

2. Bu Nyai Astutik Misdar, selaku Pengasuh Santri Putri PPTQ Al- Itqon 2
Jember.

3. Ustadzah Hilmah, selaku pengurus Ubudiyah Santri Putri PPTQ Al-
Itqon 2 Jember.

4. Ustadzah Nailil Maysaroh, selaku pengurus dan pengajar Santri Putri
PPTQ Al- Itgon 2 Jember.

Adapun dokumen pendukung yang terkait dengan kegiatan penelitian,
serta hasil observasi lapangan berupa jadwal kegiatan santri, foto dan
rekaman wawancara dengan subjek penelitiannya.

F. Teknik Pengumpulan Data

Creswell menggarisbawahi bahwa dalam penelitian kualitatif,
pengumpulan data harus dilakukan melalui teknik-teknik yang sesuai dengan
tujuan penelitian, yakni untuk memperoleh pemahaman yang mendalam dan
holistik. Dalam penelitian ini, beberapa teknik pengumpulan data yang
digunakan adalah wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan analisis
dokumentasi. Berikut penjelasan masing-masing teknik pengumpulan data

berdasarkan kerangka Creswell:”

™ Creswell, John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed
Methods Approaches.



1. Wawancara Mendalam

75

Wawancara mendalam adalah teknik utama dalam penelitian

kualitatif yang bertujuan untuk menggali pandangan, persepsi, dan

pengalaman individu secara lebih rinci. Berdasarkan panduan Creswell,

wawancara mendalam dalam penelitian kualitatif dilakukan secara semi-

terstruktur, di mana peneliti mempersiapkan panduan wawancara yang

fleksibel namun tetap fokus pada isu-isu kunci yang ingin diteliti.

Wawancara ini akan melibatkan santri, guru, dan pengurus pesantren.

Pertanyaan wawancara akan mencakup topik-topik seperti:

Tabel 3.1

Instrumen Wawancara

Topik/Sub-Fokus

Pertanyaan
Wawancara Utama

Pertanyaan Probing
(Pendalaman)

1. Pemahaman
tentang kurikulum
habituasi

Bagaimana Bapak/lbu
memahami konsep
pendekatan habituasidi
pesantren ini?

Sejak kapan pendekatan
ini diterapkan? Apakah
ada acuan tertulis atau
lisan?

Apakah kurikulum ini
bersifat formal atau
informal?

Bagaimana bentuknya
dalam kegiatan harian
santri?

2. Bentuk kegiatan

Kegiatan apa saja yang

Apakah kegiatan ini

pendidik/pengasuh
dalam habituasi

guru/pengasuh dalam
membiasakan
kedisiplinan pada santri?

S . . .
habituasi dilakukan sebagai bagian gllakgkan setiap hari?
AR agaimana
dari habituasi? . . .
konsistensinya dijaga?

Siapa yang merancang Apakah ada evaluasi dari
dan mengawasi kegiatan | kegiatan tersebut?
habituasi tersebut?

3. Peran Apa peran Bagaimana pendekatan

yang digunakan apakah
bersifat otoritatif atau
persuasif?

Bagaimana guru
menegur atau menindak
jika ada santri yang tidak
disiplin?

Bagaimana pendekatan
yang digunakan apakah
bersifat otoritatif atau
persuasif?

Bagaimana guru

Bagaimana pendekatan




76

Topik/Sub-Fokus

Pertanyaan
Wawancara Utama

Pertanyaan Probing
(Pendalaman)

menegur atau menindak
jika ada santri yang tidak
disiplin?

yang digunakan—
apakah bersifat otoritatif
atau persuasif?

4. Pengaruh
habituasi terhadap
karakter santri

Apakah terlihat
perubahan karakter
disiplin pada santri
setelah ikut kegiatan?

Bisa diceritakan contoh
konkret santri yang
berubah menjadi lebih
disiplin?

Menurut Anda, seberapa
efektif kegiatan habituasi
ini?

Apa indikator
keberhasilan
kedisiplinan santri
menurut Bapak/lbu?

5. Tantangan

Apa saja tantangan

Bagaimana Bapak/Ibu

disiplin?

dalam dalam menerapkan mengatasi hambatan
implementasi pendekatan habituasiini? | tersebut?

6. Peran Bagaimana lingkungan | Apakah teman sebaya
lingkungan pesantren mendukung atau budaya pesantren
pesantren pembentukan karakter berpengaruh?

b. Observasi Partisipatif (Participant Observation)

Observasi partisipatif merupakan salah satu teknik yang sangat

berguna dalam penelitian kualitatif untuk memahami konteks sosial dan

rutinitas sehari-hari dalam setting alami. Dalam pendekatan ini, peneliti

akan berperan sebagai pengamat yang terlibat dalam kehidupan pesantren.

Peneliti tidak hanya mengamati perilaku santri dalam aktivitas belajar,

tetapi juga berinteraksi secara langsung dengan mereka untuk memahami

makna sosial di balik perilaku tersebut.

Tujuan utama observasi ini adalah untuk melihat secara langsung

bagaimana rutinitas harian, seperti menghafal Al-Qur'an, shalat berjamaah,

dan kajian keagamaan, diimplementasikan dalam kehidupan pesantren.

Peneliti juga akan mengamati interaksi antara santri dan guru, serta




77

pengaruh lingkungan sosial pesantren terhadap perkembangan kebiasaan
santri.
c. Dokumentasi (Document Analysis)

Pengumpulan data melalui dokumentasi memungkinkan peneliti
untuk menganalisis materi-materi yang relevan, seperti kurikulum tahfizh,
buku panduan pesantren, catatan prestasi santri, dan materi ajar.
Dokumentasi ini memberikan gambaran tentang bagaimana kurikulum dan
struktur pembelajaran disusun untuk mendukung proses habituasi. Selain
itu, catatan prestasi dan perkembangan santri juga akan memberikan
indikasi apakah program tahfizh berjalan efektif sesuai dengan tujuan yang
diharapkan.

Analisis dokumentasi dalam penelitian ini akan mencakup:

o Kurikulum tahfizh yang diterapkan oleh pesantren.

o Proses evaluasi prestasi penghafalan yang digunakan oleh pesantren.

o Materi ajar yang digunakan dalam mendukung proses penghafalan.

G. Analisis Data
Analisis data dalam penelitian kualitatif dilakukan secara induktif,

yaitu dengan mengorganisir dan mengkategorikan data berdasarkan tema-
tema yang muncul dari wawancara, observasi, dan dokumentasi. Creswell
mengemukakan beberapa langkah dalam analisis data kualitatif yang perlu

diikuti oleh peneliti:*

8 Creswell, John W. Creswell.



78

1. Pengkodean (Coding)

3.

Proses pertama dalam analisis data adalah pengkodean (coding).
Peneliti akan mengidentifikasi dan memberi label pada bagian-bagian data
yang relevan dengan pertanyaan penelitian. Pengkodean ini membantu
mengorganisir data dan memberikan struktur untuk analisis lebih lanjut.
Sebagai contoh, tema terkait dengan peran guru, lingkungan sosial
pesantren, dan rutinitas harian akan diberi kode tertentu untuk
memudahkan analisis lebih lanjut.

Pencarian Tema (Theme Identification)

Setelah pengkodean, peneliti akan mencari tema-tema utama yang
muncul dalam data. Tema-tema ini akan mencerminkan fenomena yang
berhubungan dengan peran lingkungan pendidikan dalam keberhasilan
kurikulum habituasi, misalnya:

a. Tema tentang pengaruh disiplin dalam proses tahfizh.

b. Tema tentang dukungan sosial dari teman sebaya dan guru.

c. Tema tentang tantangan yang dihadapi santri dalam menghafal.
Analisis Lintas Kasus (Cross-Case Analysis)

Karena penelitian ini berbasis pada studi kasus, peneliti akan
melakukan analisis lintas kasus untuk mencari pola atau kesamaan dalam
pengalaman santri, guru, dan pengurus pesantren. Hal ini akan
memungkinkan peneliti untuk memahami aspek-aspek yang konsisten dan

variabel dalam keberhasilan pendekatan habituasidi pesantren tersebut.



79

4. Interpretasi Data
Interpretasi data dilakukan untuk menggali makna yang lebih dalam
dari tema-tema yang telah ditemukan. Peneliti akan mengaitkan temuan-
temuan ini dengan teori-teori yang relevan, seperti teori- teori kurikulum
habituasi, untuk memberikan penjelasan yang lebih komprehensif
mengenai faktor-faktor yang mempengaruhi keberhasilan pengembangan
kedisiplinan santri di pesantren.
H. Keabsahan Data
Triangulasi adalah salah satu teknik yang digunakan untuk
meningkatkan validitas data dalam penelitian kualitatif. Creswell®
menyarankan agar peneliti menggunakan triangulasi sumber data, yaitu
dengan mengumpulkan data dari berbagai sumber, seperti wawancara dengan
santri, guru, dan pengurus pesantren, serta observasi langsung dan
dokumentasi. Hal ini memastikan bahwa hasil penelitian mencerminkan
kenyataan yang lebih akurat dan kaya.
Selain itu, member checking juga akan diterapkan untuk meningkatkan
validitas temuan. Setelah data dianalisis, peneliti akan meminta partisipan
untuk memberikan umpan balik mengenai temuan sementara yang dihasilkan,

guna memastikan bahwa interpretasi peneliti benar-benar mencerminkan

pengalaman mereka.

8 Creswell, John W. Creswell.



80

Tahapan Penelitian
Tahap-tahap penelitian ini menguraikan rencana pelaksanaan penelitian
yang akan diteliti oleh peneliti, mulai dari penelitian pendahuluan,
pengembangan desain, penelitian sebenarnya, dan sampai pada penulisan
laporan. Tahapan-tahapan penelitian yang dilakukan dalam penelitian ini
adalah:
1. Tahap Pra Lapangan
Tahapan awal yang dilakukan oleh peneliti sebelum melakukan
penelitian. Dimulai dari pengajuan judul penelitian dan latar belakang
penelitian, serta mengecek secara langsung lokasi dan objek yang akan
diteliti. Kemudian membuat matriks dan proposal penelitian yang
dikonsultasikan kepada dosen pembimbing.
2. Tahap Pekerjaan Lapangan
Tahap dimana peneliti mulai terjun langsung ke lokasi penelitian
untuk memperoleh dan mencatat data-data yang akan ditulis dalam
laporan hasil penelitian melalui observasi,wawancara, dan dokumentasi.
3. Tahap Analisis Data
Tahap ini merupakan tahap akhir dari proses penelitian, pada
tahap ini peneliti mengelola data yang telah diperoleh dari berbagai
sumber saat penelitian. Peneliti juga akan membuat kesimpulan yang

akan disusun ke dalam laporan hasil penelitian



BAB IV
PAPARAN DATA DAN ANALISIS
A. Paparan Data Dan Analisis

Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur’an (PPTQ) Al-ltgon 2 Jember
terletak di Dusun Curahmalang, Kabupaten Jember, Jawa Timur. Pesantren ini
berdiri di bawah asuhan ustad Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd., seorang pendidik
muda yang memiliki komitmen kuat terhadap pengembangan generasi Qur’ani
yang berkarakter disiplin, berakhlak, dan mencintai Al-Qur’an.

PPTQ Al-Itqon 2 merupakan cabang dari PPTQ Al-Itgon 1 Jombang,
yang dikenal dengan sistem pembelajaran tahfizh berbasis habituasi Qur’ani.
Sistem ini diadaptasi dan dikembangkan oleh ustad Ahmad Zaini Dahlan
dengan mengambil praktik baik dari dua sumber utama:

a. PPTQ Al-ltgon 1 Jombang, yang menekankan aspek ketertiban hafalan
dan jadwal harian yang disiplin.

b. PP Hamalatul Qur’an, yang dikenal dengan sistem riyadhah (pembiasaan
ruhani dan hafalan intensif) berbasis motivasi spiritual dan pembinaan
karakter.

Dengan menggabungkan dua pendekatan tersebut, ustad Ahmad Zaini
Dahlan mengembangkan kurikulum khas yang disebut “Kurikulum Habituasi
Qur’ani”, yaitu sistem pendidikan berbasis pembiasaan menghafal dan

berakhlak Qur’ani yang diterapkan dalam seluruh aspek kehidupan santri.®

82 Observasi, PPTQ Al- Itqon 2 Jember, Jember 20 Maret 2025

81



1.

82

Implementasi Moral Knowing Dalam Mengembangkan Karakter
Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren
Tahfidz Al-Qur’an Al- Itqon 2 Jember
Moral knowing adalah aspek yang berhubungan dengan
pengetahuan, pemahaman, dan kesadaran kognitif santri tentang
pentingnya disiplin ibadah dan hafalan dalam kehidupan pesantren. Pada
bagian ini, peneliti memaparkan bagaimana pemahaman kognitif tersebut
terbentuk melalui rutinitas, arahan guru, serta sistem pembiasaan yang
terstruktur di PPTQ Al-Itgon 2 Jember.
a. Pemahaman Santri terhadap Jadwal dan Aturan Ibadah
Meskipun peneliti tidak melakukan observasi langsung saat
santri melaksanakan sholat tahajud, peneliti melakukan observasi
tidak langsung terhadap aktivitas santri di luar waktu ibadah malam.
Observasi dilakukan pada pagi hari dan malam hari sebelum tidur. *
Dalam observasi tersebut, peneliti mencatat bahwa:
“Pada malam hari sekitar pukul 23.00, santri segera bersiap
untuk tidur setelah kegiatan mengaji. Pengurus asrama
mengingatkan bahwa mereka harus bangun dini hari untuk

tahajud. Beberapa santri secara spontan mengatakan bahwa

jika tidur terlambat, mereka akan sulit bangun pada waktunya.”
84

Dengan demikian, meskipun peneliti tidak mengamati
langsung tahajud, indikator pemahaman santri tetap terlihat dari

perilaku persiapan dan penyesuaian ritme harian.

8 Observasi, PPTQ Al- Itqon 2 Jember, Jember 23 Agustus 2025
8 Hilmah, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025



83

Wawancara dengan Ustadz Zaini memperkuat temuan

mengenai pemahaman santri terhadap jadwal tahajud. Beliau

menjelaskan:

“Santri bangun sekitar setengah tiga dini hari, melaksanakan
sholat tahajjud, dan membaca setengah juz. Dengan cara ini
para santri bisa khatamkan Al-Qur’an setiap satu bulan.
Mereka sudah tahu kenapa harus bangun di waktu itu.” *

Wawancara ini  menunjukkan bahwa pemahaman santri

berbasis pada penjelasan langsung dari pengasuh dan pembiasaan

harian.

Selain itu, keterangan dari santri menunjukkan bahwa mereka

telah memahami tujuan dan fungsi dari tahajud:

“Kalau saya tidak ikut tahajjud, rasanya seperti ada yang

hilang. Karena sudah biasa. Tahajjud itu bantu hafalan masuk.”
86

Kutipan tersebut mengindikasikan bahwa santri memiliki

kesadaran pribadi mengenai manfaat dari disiplin ibadah malam.

Hal ini diperkuat dengan adanya dokumentasi Dokumentasi

kegiatan pesantren menunjukkan adanya jadwal imam dan jadwal

ibadah yang sangat jelas, antara lain:

8 Ahmad Zaini Dahlan, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025
8 Anisa fathurrahmah, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025



e Tahajud dimulai pukul 02.30

Gambar 4.1
Jadwal Kegiatan Harian Santri PPTQ Al-ltgon 2 Jember

e Ada jadwal pembagian imam

84

Tabel 4.1

Jadwal Imam Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur’an Al-ltqon 2 Jember
No Hari Imam Sholat

1. | Senin Untung Subuh, Dzuhur, Ashar,
Magrib,dan Isya

2. | Selasa Ahmad Zaini Dahlan Subuh, Dzuhur, Ashar,
Magrib,dan Isya

3. | Rabu Subaidi Subuh, Dzuhur, Ashar,
Magrib,dan Isya

4. | Kamis Muhammad Sa'id Subuh, Dzuhur, Ashar,
Magrib,dan Isya

5. | Jumat Muktafin Subuh, Dzuhur, Ashar,
Magrib,dan Isya

6. | Sabtu Moh. Ridwan Subuh, Dzuhur, Ashar,
Magrib,dan Isya

7. | Minggu M. Jauhari Fajar R. F. Subuh, Dzuhur, Ashar,

Magrib,dan Isya




85

o Ada aturan khusus terkait keterlambatan dalam sholat berjamaah
pada poin 14 bahwasannya santri dilarang masbu’ jika melanggar

maka dikenakan sanksi berdiri ketika kegiatan murogobah.

Gambar 4.2
Jadwal Kegiatan Harian Santri PPTQ Al-Itgon 2 Jember

Dokumentasi ini memperlihatkan bahwa aturan ibadah dan
kegiatan pondok lainnya telah disusun secara sistematis dan diketahui
seluruh santri.

Berdasarkan triangulasi teknik dan triangulasi sumber, dapat
disimpulkan  bahwa pemahaman santri  terhadap  jadwal
ibadahkhususnya tahajud tidak hanya ditunjukkan saat pelaksanaan

ibadah, tetapi juga melalui:



86

o Persiapan sebelum tidur,
o Pengaturan waktu istirahat,
» Kesadaran tentang manfaat tahajud,
« Konsistensi mengikuti aturan jadwal harian,
o Pengetahuan yang diperoleh dari guru dan pembiasaan.
Dengan demikian, moral knowing santri dalam memahami
aturan ibadah terbentuk melalui:
1. Pemahaman kognitif dari pengasuh dan ustadz/ustadzah.
2. Pengalaman langsung melalui rutinitas harian.
3. Kesadaran pribadi tentang manfaat ibadah terhadap hafalan.
4. Dokumentasi aturan yang jelas dan mudah dipahami.
Pemahaman ini kemudian menjadi dasar kuat bagi
pembentukan disiplin ibadah dalam kehidupan pesantren.
Pemahaman Santri terhadap Sistem Hafalan Terstruktur
Observasi peneliti pada kegiatan siang dan sore hari (tidak
pada tahajud) menunjukkan bahwa para santri telah memahami sistem
hafalan yang berlaku di pesantren. Pada waktu setelah sholat wajib,
santri terlihat langsung mengambil mushaf atau buku hafalan untuk
melaksanakan murogobah 5 juz tanpa harus diingatkan.
Peneliti mencatat bahwa:
“Setelah sholat wajib, santri duduk berkelompok sesuai jenjang
hafalan masing-masing. Mereka tampak mengetahui giliran

muroqobah, sima’i, atau setoran yang harus dilakukan hari
itu.”



87

Observasi ini mengindikasikan bahwa santri telah memahami

struktur hafalan yang menjadi rutinitas harian mereka.

Ustadz Zaini beliau menjelaskan secara rinci struktur hafalan:

“Kami mengadopsi sistem hafalan dari Al-ltqon 1 Jombang
dan Hamalatul Qur’an karena terbukti berhasil membentuk
karakter disiplin santri. Di sini, kegiatan hafalan menjadi
bagian dari pembiasaan harian. Santri wajib setor hafalan
empat kali dalam sehari: pagi, siang, sore, dan malam, sesuai

jenjang kelas dan pembimbingnya.

Dari

hasil

observasi

lapangan,

9987

diperoleh data bahwa

pelaksanaan pendekatan habituasi dalam kegiatan hafalan Al-Qur’an

di Pondok Pesantren Tahfidzul Qur’an Al-ltgon 2 Jember dilakukan

melalui serangkaian kegiatan yang terstruktur, yaitu Muroqobah 5 Juz,

Sima’i, Setoran, Bin Nadzor, dan Muroja’ah. Setiap metode memiliki

waktu pelaksanaan, tingkat kesulitan, serta klasifikasi santri yang

berbeda sesuai tahap kemampuan mereka., sebagaimana ditunjukkan

pada tabel kegiatan berikut:*®

Tabel 4.2
Klasifikasi dan Tingkatan Hafalan Santri PPTQ Al-Itgon 2 Jember

No | Kelas / Rentang | Fokus Metode Target Keterangan /
Jenjang Usia / Pembelajaran | Hafalan Hafalan | Catatan
Pendidi yang & Khusus
kan Digunakan | Waktu
1 | Ibtidaiyah SD/MI | - Tahsin dan - Metode Belum Pembiasaan
(Dasar) (6-12 Tartil Al- Dirasati ditargetk | hafalan
tahun) Qur’an- (pengenalan | an dilakukan
Pengenalan huruf dan hafalan melalui
makharijul bacaan)- penuh, murogobah
huruf- Bin Nadzor | fokus bersama;
Pembiasaan untuk pada belum ada

8 Ahmad Zaini Dahlan, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025

8 Observasi, PPTQ Al- Itqon 2 Jember, Jember 23 Agustus 2025




88

muroqobah pemula bacaan target jumlah
dan murojaah yang juz
benar
dan
lancar
Tsanawiyah | SMP / - Hafalan - Sima’i Target 80% santri di
(Menengah) | MTs intensif dengan | (mendengar | 10-15 jenjang ini
(13-15 penguatan kan guru)- | juz sudah
tahun) tartil- Bin Nadzor | dalam1 | mengikuti
Pengenalan (membaca | tahun(Ra | program
makna ayat langsung)- | ta-rata2 | intensif
secara tematik | Murojaah tahun tahfidz
(mengulang | untuk 30
hafalan juz)
lama)-
Setoran
harian
Aliyah SMA/ - Penguatan - Murojaah | Target Santri
(Lanjutan) | MA/ hafalan penuh | dan Bil 30 juz difokuskan
Mahasis | (tasmi’ dan Ghoib- dalam pada
wa (16— | takhassus)- Dzorof 2-3 pembinaan
22 tahun) | Pendalaman Tasmi’ tahun karakter
tafsir ringkas- | (hafalan Program | Qur’ani dan
Pelatihan tanpa pasca disiplin diri
menjadi imam | mushaf)- khotama | melalui
& da’i Qur’ani | Setoran n: kegiatan
Khotam Tasmi’ tahajjud dan
30 Juz murogobah
malam
Program Alumni | - Menguatkan | - Tasmi’ bil | Mengula | Program
Takhassus & Santri | hafalan ghoib- ng khusus
(Pasca Kelas (mutqin)- Metode hafalan | dengan
Khotam) Akhir Pembinaan pengajaran | 30 juz pengawasan
kader guru tahfidz- minimal | langsung
tahfidz- Pendalaman | 3 kali pengasuh
Pelatihan Tajwid & putaran | pondok
metode Tafsir
mengajar Al-
Qur’an

Ustad Zaini pun menambahkan kembali :

“Dari serangkaian kegiatan pembiasaan hafalan tersebut, salah
satunya Kegiatan murogobah ini bukan hanya mengulang hafalan,
tetapi melatih istiqgamah. Ini dilakukan setiap waktu setelah shalat.




89

Anak-anak sudah paham bahwa murogobah menjadi bagian
penting dari menjaga hafalan mereka” *°

Keterangan ini menunjukkan bahwa pimpinan tahfizh memberi
pemahaman langsung kepada santri mengenai tujuan sistem hafalan.
Briliyan menjelaskan:

“Kalau habis shalat tidak muroqobah itu rasanya seperti ada yang

kurang. Dulu saya masih harus diingatkan, tapi sekarang saya tahu

sendiri kalau murogobah itu yang membuat hafalan saya kuat.” *°

Kutipan ini menunjukkan bahwa pemahaman santri telah mencapai
tahap internalisasi, bukan sekadar mengikuti aturan.

Ustadzah Hilmah pun menambah, beliau mengatakan :

“Awalnya mereka ikut saja, tapi lama-lama mereka tahu sendiri
kenapa jadwalnya begitu. Mereka paham kalau hafalan itu harus
diulang terus dan waktunya sudah diatur. Kalau jadwal
muroqobah, mereka langsung ambil mushaf tanpa disuruh.”**

Wawancara ini mempertegas bahwa pemahaman santri muncul dari
proses habituasi yang panjang.

Anisa menyatakan:

“Dulu saya tidak tahu kalau hafalan harus diulang pakai
muroqobah. Tapi setelah dijelaskan ustadz bahwa murogobah itu
untuk menguatkan ayat-ayat yang mudah hilang, saya jadi
mengerti. Sekarang kalau tidak murogobah, hafalan saya cepat
lupa.” 92

Kutipan ini menggambarkan bagaimana pengetahuan santri

berkembang dari penjelasan guru dan pengalaman pribadi.

8 Ahmad Zaini Dahlan, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025
% Briliyan, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025

% Hilmah, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025

% Anisa fathurrahmah, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025



90

Pemahaman santri terhadap sistem hafalan tidak hanya bersifat
teknis, tetapi telah berkembang menjadi kesadaran kognitif dan sikap
intrinsik. Santri mengetahui:

e Apa yang harus dilakukan?

o Kapan harus dilakukan?

e Mengapa harus dilakukan?

o Dan bagaimana dampaknya terhadap kualitas hafalan mereka?

Ini menunjukkan bahwa aspek moral knowing telah terbentuk
secara mendalam dalam sistem pembinaan hafalan di Pondok
Pesantren Tahfizh Al-Qur’an Al-Itqon 2 Jember.

c. Kesadaran Kognitif Santri tentang Tujuan Pembiasaan

Kesadaran santri tentang tujuan habituasi tampak kuat melalui
pernyataan langsung para narasumber dalam wawancara. Santri
menunjukkan bahwa mereka tidak hanya mengetahui aturan, tetapi
memahami alasan moral-spiritual dan pedagogis di balik pembiasaan
yang diterapkan.

Briliyan menjelaskan secara jujur mengenai perubahan
kesadaran yang ia alami:

“Kalau habis shalat tidak muroqobah itu rasanya seperti ada

yang kurang. Dulu saya masih harus diingatkan, tapi sekarang

saya tahu sendiri kalau murogobah itu yang membuat hafalan

saya kuat. Lama-lama saya paham kenapa ustadz selalu
tekankan muroqobah.” %

% Briliyan, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025



91

Pernyataan ini menunjukkan bahwa habituasi yang awalnya

dilakukan karena instruksi, berubah menjadi kesadaran pribadi tentang

fungsi dan tujuan kegiatan.

Anisa menerangkan bahwa ia memahami tujuan ibadah malam

setelah melalui pengalaman:

“Waktu pertama datang ke sini saya tidak biasa tahajjud. Tapi
setelah dijelaskan ustadz bahwa tahajjud itu waktu paling kuat
untuk menambah hafalan, saya mulai paham. Sekarang kalau
tidak tahajjud, rasanya hafalan cepat hilang. Jadi saya sadar
kenapa ustadz anjurkan tahajjud tiap hari.”**

Kutipan ini menegaskan bahwa kesadaran Anisa tumbuh

melalui perpaduan antara penjelasan guru dan pengalaman hasil dari

konsistensi habituasi.

Ustadzah Hilmah memberikan perspektif dari sisi pendidik :

“Awalnya mereka ikut saja, tetapi lama-lama mereka tahu
sendiri kenapa jadwalnya seperti itu. Mereka paham kalau
hafalan itu harus diulang terus, dan waktunya sudah diatur.
Jadi kesadarannya tumbuh sendiri dari kebiasaan.” **

Pernyataan ini memperjelas bahwa tujuan habituasi diterima

secara bertahap dan menjadi kesadaran internal siswa.

Pengasuh menegaskan bahwa habitualisasi dilandasi tujuan

spiritual:

“Setiap kegiatan itu ada tujuannya. Tahajjud untuk menambah
hafalan, murogobah untuk menguatkan hafalan, setoran untuk
menjaga hafalan tetap hidup. Kalau santri menjalankan
semuanya, mereka akan memahami manfaatnya sendiri.” *®

% Anisa fathurrahmah, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025
% Hilmah, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025
% Ahmad Zaini Dahlan, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025



92

Wawancara ini mengonfirmasi bahwa pesantren dengan
sengaja membentuk kesadaran santri melalui kegiatan yang
terstruktur.

Meskipun peneliti tidak mengobservasi langsung tahajud,
observasi pada malam hari dan pagi hari menunjukkan indikasi kuat
bahwa santri memahami tujuan dari setiap kegiatan habituasi.

Observasi mencatat:

“Santri segera tidur setelah muroja’ah malam dan saling

mengingatkan agar tidak begadang karena harus bangun

tahajud. Ada santri yang mengatakan bahwa kalau tidur lewat
jam sepuluh, hafalan besoknya tidak kuat.”

Observasi ini menegaskan bahwa kesadaran santri tentang
manfaat tahajud dan muroqobah telah membentuk pola hidup mereka
terutama dalam hal pengaturan waktu dan ritme istirahat.

Kesadaran tersebut bukan sekadar mengikuti aturan, melainkan
hasil interpretasi santri terhadap pengalaman dan manfaat yang

mereka rasakan setiap hari.

Hal ini menunjukkan bahwa seluruh rangkaian aktivitas (tahajud,

muroqobah, setoran, sima’i, bin nadzor, dan muroja’ah malam) disusun

dengan tujuan pembentukan karakter disiplin dan pemantapan hafalan.

Melalui dokumentasi tersebut, terlihat bahwa:

Setiap waktu shalat wajib dilanjutkan murogobah,
Ada setoran hafalan empat kali sehari,

Ada muroja’ah malam untuk menjaga hafalan yang telah diperoleh.



93

Dokumen-dokumen ini memberikan kerangka formal yang
membantu santri menyadari tujuan dari setiap kegiatan, karena tujuan
tersebut dapat mereka lihat, baca, dan jalankan setiap hari.

Berdasarkan paparan triangulasi teknik dan triangulasi sumber,
dapat disimpulkan bahwa kesadaran santri terhadap tujuan habituasi
berkembang melalui tiga tahapan:

1. Tahap Penjelasan (Cognitive Explanation)

Santri pertama kali memahami tujuan kegiatan dari penjelasan
ustadz dan pengasuh.

2. Tahap Pengalaman (Experiential Realization)

Santri mulai merasakan manfaat langsung dari kegiatan seperti
tahajud, muroqobah, atau muroja’ah.

3. Tahap Internalisasi (Internal Moral Awareness)

Santri merasakan ketidaknyamanan jika tidak menjalankan
kegiatan, yang menunjukkan adanya kesadaran moral bahwa kegiatan
tersebut penting bagi diri mereka.

Keterpaduan penjelasan guru, pengalaman pribadi, dan
dokumentasi kegiatan membentuk kesadaran moral knowing yang kuat.
Santri tidak hanya mengikuti aturan, tetapi memahami mengapa aturan itu

ada dan mengapa mereka harus konsisten menjalaninya.



94

Implementasi Moral Feeling Dalam Mengembangkan Karakter
Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren
Tahfidz Al-Qur’an Al- Itqon 2 Jember
Implementasi moral feeling dalam pembentukan karakter disiplin
santri di Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur’an Al-ltqon 2 Jember
tergambar dari bagaimana santri mengalami, merasakan, dan menghayati
kegiatan habituasi yang dijalankan setiap hari. Moral feeling berkaitan
dengan rasa nyaman, ikhlas, senang, dan kebutuhan batin untuk
menjalankan aktivitas kedisiplinan, termasuk tahajud, muroqobah, sima’i,
setoran, dan muroja’ah malam.
Berikut uraian lengkap berdasarkan wawancara, observasi, dan
dokumentasi.
a. Rasa Malu dan Takut Jika Melanggar Aturan
Zahra menjelaskan perasaan yang muncul ketika melanggar
aturan atau terlambat melaksanakan kegiatan:
“Saya sudah terbiasa ikut jadwal pondok. Kalau telat sholat
jamaah atau murogobah, rasanya malu sendiri. Teman-teman
juga saling mengingatkan. Jadi kami bukan cuma ikut
peraturan, tapi sudah tahu itu untuk kebaikan hafalan kami
sendiri.”?’
Kutipan ini menunjukkan bahwa rasa malu tidak muncul

karena ancaman hukuman, tetapi karena dorongan moral internal yang

terbentuk dari rutinitas.

%7 zahra, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025



95

menyampaikan:

“Kalau bangun telat itu hati jadi tidak enak. Seperti ada yang

kurang. Pernah saya ketiduran, dan teman-teman sudah

bangun duluan. Saya malu sendiri karena tidak ikut tahajjud,

padahal sudah biasa.” *®

Ungkapan ini menunjukkan bahwa efek emosional berupa
rasa malu dan tidak enak merupakan bukti internalisasi nilai disiplin.

Ustadzah Hilmah memberikan gambaran lebih luas tentang
aspek emosional santri saat melanggar:

“Mereka itu kalau sudah terbiasa, akan merasa sendiri kalau

tidak ikut kegiatan. Ada santri yang sampai menangis karena

ketiduran tidak ikut tahajjud. Itu menunjukkan bahwa mereka

sudah paham dan merasakan pentingnya kegiatan itu.”®

Dari kutipan ini tampak bahwa santri tidak hanya merasa
malu, namun ada rasa takut melewatkan kegiatan karena khawatir
kualitas hafalan mereka menurun.

Ustad Zaini menegaskan perasaan yang muncul ketika santri
melanggar:

“Kalau anak-anak sudah terbiasa dengan ritme ini, mereka

sendiri yang takut kalau tidak menjalankan. Takut hafalannya

hilang, takut ketinggalan. Rasa takut seperti itu bagus untuk

menjaga disiplin.” *®°

Kutipan ini memperkuat bahwa rasa takut yang muncul pada
santri merupakan bentuk moral feeling yang sehat dan fungsional.

Peneliti  memang tidak mengamati secara langsung

pelanggaran tahajud, tetapi observasi pada malam hari menunjukkan

% Zhafira, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025
% Hilmah, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025
199 Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025



96

ekspresi emosional santri terkait ketakutan tidak bangun atau
melanggar aturan.

Catatan observasi peneliti:

“Pada malam hari sebelum tidur, beberapa santri tampak

saling mengingatkan agar tidak tidur terlalu malam karena

takut tidak bangun tahajjud. Ada santri yang tampak cemas
dan terus memastikan alarmnya aktif karena tidak ingin
ketinggalan kegiatan dini hari.”

Observasi ini menunjukkan munculnya fear of missing
discipline, yaitu rasa takut kehilangan momentum ibadah yang
menjadi bagian dari kedisiplinan mereka. Perilaku ini merupakan
bukti adanya rasa malu yang muncul sebagai evaluasi moral diri.

Dokumentasi jadwal dan aturan pesanten yang terdapat di
gambar 4.1 dan 4.2 menunjukkan adanya:

o Aturan kehadiran sholat berjamaah,

o Jadwal murogobah setelah tiap sholat wajib,
o Larangan tidur larut malam,

« Aturan setoran hafalan berkala,

e Jadwal muroja’ah malam.

Dokumen-dokumen ini tidak hanya berfungsi administratif,
tetapi juga menjadi sumber kecemasan positif (positive fear), karena
santri sadar bahwa melanggar satu kegiatan berpengaruh pada ritme
hafalan selanjutnya.

Dari keseluruhan paparan data, dapat dianalisis bahwa rasa

malu dan takut pada santri muncul melalui:



97

1. Internal Moral Evaluation
Santri mengevaluasi diri mereka sendiri ketika gagal
mengikuti aturan.
2. Positive Peer Pressure
Teman sebaya menjadi pengingat moral sehingga
pelanggaran menimbulkan rasa malu di hadapan kelompok.
3. Emotional Consequences of Habit Breaking
Kegiatan yang dilakukan berulang menyebabkan
ketidakhadiran pada satu aktivitas memicu ketidaknyamanan
emosional.
4. Fear of Negative Impact on Hafalan

Santri merasa takut kehilangan hafalan jika tidak mengikuti

kegiatan secara teratur.

Aspek ini menunjukkan bahwa moral feeling santri telah
berkembang secara mendalam, bukan sekadar kepatuhan formal. Rasa
malu dan takut melanggar aturan merupakan bagian penting dari
moral feeling yang terbentuk melalui habituasi. Santri merasakan
ketidaknyamanan emosional ketika meninggalkan kegiatan, merasa
malu di hadapan teman sebaya, dan takut ritme hafalannya terganggu.
Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai kedisiplinan telah tertanam
dalam diri mereka dan menjadi bagian dari kesadaran emosional yang

stabil.



98

b. Kebahagiaan dan Kepuasan setelah Menjalankan Rutinitas
DisiplinRasa Bangga ketika Hafalan Meningkat

Kebahagiaan dan kepuasan merupakan indikator kuat dari
moral feeling yang telah terbentuk pada santri melalui habituasi. Data
wawancara menunjukkan bahwa santri merasakan bentuk reward
emosional atau kepuasan batin setelah menjalankan kegiatan disiplin
seperti tahajud, muroqobah, sima’i, atau setoran hafalan.

Anisa menyampaikan secara lugas:

“Kalau tahajjud itu rasanya hafalan cepat masuk. Kalau sudah

tahajjud, saya merasa lebih ringan menghafal. Ada perasaan

senang karena hafalan yang tadi malam saya ulang jadi lebih
kuat.” ***

Kutipan ini memperlihatkan bahwa kesenangan dan kepuasan
yang dirasakan bersifat langsung (direct affective response), yaitu
muncul sebagai konsekuensi positif dari pelaksanaan disiplin.

Selain itu, Anggun menambahkan :

“Kalau murogobah itu sudah dikerjakan, rasanya lega.

Karena hafalan jadi aman. Saya senang kalau hari itu bisa

setor lancar. Itu yang bikin saya semangat untuk mengulang
terus.” 102

Ungkapan “lega”, “senang”, dan “semangat” menunjukkan
tiga jenis positive moral emotions yang mendukung aspek disiplin
internal.

Ustadzah  Hilmah  memberikan  gambaran  tentang

kebahagiaan santri setelah melakukan rutinitas hafalan :

191 Anisa fathurrahmah, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025
192 Anggun, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025



99

“Kalau mereka sudah muroja’ah atau setoran dan lancar,

mukanya cerah. Ada yang langsung cerita ke saya, ‘Bu, tadi

setoran saya lancar.’ Itu terlihat sekali bahwa mereka senang
sekali kalau berhasil.” **

Kutipan ini  menunjukkan bahwa rasa puas turut
divisualisasikan melalui ekspresi wajah dan perilaku komunikatif
santri.

Pengasuh menambahkan perspektif spiritual dan emosional
santri :

“Kalau anak-anak istiqgamah, nanti mereka yang rasakan

sendiri. Mereka merasa tenang, bahagia, hafalannya kuat.

Kebahagiaan seperti itu tidak bisa dibuat-buat. Itu muncul

dari hati yang dekat dengan Al-Qur’an.” '**

Penjelasan ini menegaskan bahwa kebahagiaan santri tidak
hanya bersifat akademik (berhasil menyetor hafalan), tetapi bersifat
spiritual.

Observasi peneliti pada pagi dan malam hari menunjukkan
adanya ekspresi kebahagiaan setelah rutinitas disiplin.

Catatan observasi menyebutkan:

“Setelah muroqobah, beberapa santri terlihat tersenyum dan

saling memuji hafalan temannya yang lancar. Ada yang

berkata ‘Alhamdulillah, lancar tadi’ sambil menunjukkan
ekspresi bangga.”

Observasi lain mencatat:

“Santri yang baru selesai setor hafalan tampak mendekati

teman-temannya dan bercerita singkat tentang keberhasilan

setoran mereka hari itu. Wajah mereka tampak cerah dan
bersemangat.”

193 Hilmah, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025
104 Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025



100

Ekspresi ini menunjukkan bahwa kegiatan disiplin
mendatangkan kebahagiaan emosional yang memotivasi santri untuk
terus mempertahankan kedisiplinan.

Hal ini diperkuat dengan dokumentasi kegiatan hafalan

sebagai berikut :

<

Low

™\

A

Gambar 4.3
Kegiatan Hafalan Santri

Dari  keseluruhan temuan, dapat dianalisis bahwa
kebahagiaan dan kepuasan santri muncul karena beberapa faktor:
1. Reward Psikologis
Setiap kali disiplin dilaksanakan dengan baik, santri
merasakan kepuasan batin dan rasa lega.
2. Penguatan Hafalan
Keberhasilan menjaga hafalan membuat santri merasakan

kebanggaan dan kepercayaan diri.



101

3. Dukungan Lingkungan
Suasana saling memberi selamat dan apresiasi antarsantri
memperkuat emosi positif.
4. Pemaknaan Spiritual
Kegiatan tahajud, murogobah, dan setoran tidak hanya
dilihat sebagai tugas, tetapi bagian dari ibadah.

Emosi  positif ini  memperkuat disiplin, karena santri
mengasosiasikan keberhasilan disiplin dengan kebahagiaan. Kebahagiaan
dan kepuasan setelah melaksanakan rutinitas disiplin merupakan bukti
kuat bahwa moral feeling telah terbentuk pada santri. Mereka merasakan
kegembiraan, rasa lega, dan bangga setelah menjalankan tahajud,
muroqobah, setoran, dan aktivitas hafalan lainnya. Rasa bahagia ini
berfungsi sebagai penguat internal yang menjaga motivasi dan konsistensi
mereka dalam disiplin sehari-hari.

Implementasi Moral Action Dalam Mengembangkan Karakter
Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren
Tahfidz Al-Qur’an Al- Itqon 2 Jember
a. Konsistensi Menjalankan Rutinitas Harian.
Implementasi moral action yang paling terlihat pada santri
Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur’an Al-ltqgon 2 Jember adalah
kemampuan mereka melakukan rutinitas kedisiplinan secara konsisten

dan tanpa paksaan.



102

Shakirah menyampaikan dengan jelas:

“Saya sudah terbiasa ikut jadwal pondok. Kalau sudah masuk
waktu shalat, langsung ke masjid. Setelah itu murogobah.
Kalau sudah setor hafalan lancar, saya merasa puas. Jadi saya
berusaha mengulang terus, supaya besoknya juga lancar.” '®
Shakirah menjelaskan bahwa ia bergerak secara otomatis

ketika mendengar atau mengetahui waktu shalat telah masuk. Tidak

ada pembiasaan ulang, tidak perlu diingatkan ustadz atau pengurus.

Hal ini diperkuat dengan adanya bukti buku kontrol :

Gambar 4.4
Buku Kontrol Kegiatan Hafalan Santri

105 shakirah, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025



103

Secara moral action, ini menunjukkan bahwa:

1. Disiplin beribadah telah melekat sebagai tindakan otomatis (self-
regulated behavior).

2. Santri telah mencapai tingkat disiplin tanpa ketergantungan pada
kontrol eksternal.

3. Kegiatan wajib menjadi bagian dari internal temporal order
kesadaran terhadap waktu yang tertanam dalam dirinya.

Perilaku ini hanya dapat terbentuk melalui habituasi jangka
panjang sebagaimana diatur pesantren.

Selain itu dalam ungkapan Shakirah “ setelah itu muroqobah”
Ungkapan singkat ini sesungguhnya menunjukkan tahapan moral
action yang sangat kuat dimana ia tidak menunda, ia tidak menunggu
instruksi, ia memahami bahwa rangkaian shalat dan murogobah
adalah satu kesatuan disiplin. Maka secara teoritis, hal ini
menunjukkan behavioral continuity, yaitu kemampuan melanjutkan
tindakan disiplin tanpa interupsi, adanya hubungan antara kemampuan
self-start dan self-maintain, dua indikator utama moral action serta
rutinitas ini  menunjukkan bahwa habituasi telah membentuk
automaticity, di mana tindakan terjadi melalui memori prosedural.
Kedisiplinan dalam Menjaga Waktu

Kedisiplinan dalam menjaga waktu merupakan salah satu
bentuk implementasi moral action yang paling nyata pada santri di

Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur’an Al-ltgon 2 Jember. Dalam



104

konteks teori Lickona, moral action adalah kemampuan bertindak
secara konsisten sesuai nilai moral yang diyakini; sedangkan dalam
teori habituasi Ulwan dan al-Ghazali, tindakan ini menunjukkan hasil
dari latihan berulang hingga perilaku baik menjadi karakter yang
menetap.

Santri  Riska, memberikan gambaran konkret mengenai
bagaimana ia menjaga kedisiplinan waktu.

Riska mengatakan:

“Kalau tidur telat, itu pasti susah bangun tahajjud. Jadi saya

usahakan tidur cepat supaya bisa bangun. Kalau hafalan cepat

hilang, itu juga salah sendiri kalau tidak ikut muroja’ah. Jadi

saya usahakan ikut semua jadwal.” '

Kedisiplinan Riska dalam menjaga waktu tidak hanya
menunjukkan kepatuhan terhadap aturan, tetapi merupakan bukti
masuknya disiplin ke dalam tahap moral action. la:

e Mengatur ritme tidur,

Menjaga kualitas hafalan,

Bertanggung jawab terhadap kelemahan diri,

Berkomitmen menjalankan seluruh jadwal harian,

Mengambil tindakan preventif agar tidak gagal dalam rutinitas.

Semua ini menunjukkan bahwa kedisiplinan telah tertanam

sebagai karakter internal, bukan lagi sekadar rutinitas formal.

106 Riska, , diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025



105

c. Kedisiplinan Sosial: Piket, Gotong Royong, Keteladanan Guru

Pelaksanaan pendekatan habituasi dalam konteks interaksi
sosial di PPTQ Al-Itqon 2 Jember Curahmalang merupakan bagian
penting dari proses pembentukan karakter disiplin santri. Interaksi
sosial di pesantren ini tidak hanya mencakup hubungan antar santri,
tetapi juga relasi antara santri dengan pengasuh, guru, pengurus, dan
masyarakat sekitar. Semua interaksi tersebut diarahkan untuk
membangun budaya disiplin, tanggung jawab, dan kepedulian sosial.

Menurut Ustad Zaini, , selaku pengasuh pesantren, pembiasaan
dalam interaksi sosial menjadi pondasi bagi pembentukan karakter
santri secara utuh.

“Kami tidak hanya mendidik santri agar hafal Al-Qur’an, tapi

juga agar bisa menghormati, menghargai, dan menegakkan

disiplin dalam bergaul. Kalau mereka terbiasa disiplin di

kamar, di kelas, dan saat berinteraksi, insyaAllah kelak mereka

akan jadi pribadi yang berakhlak baik.”*”

Berdasarkan hasil observasi, pembentukan disiplin sosial santri
di pondok ini dilakukan melalui serangkaian strategi habituasi sosial
yang berlangsung secara terstruktur dan terintegrasi dalam kehidupan
sehari-hari.
a) Pembiasaan Rutinitas Sosial

Setiap santri memiliki jadwal kegiatan sosial yang

konsisten, mulai dari kegiatan gotong royong kebersihan pondok

setiap pagi Jumat, piket kamar dan dapur, hingga kegiatan bersama

97 Ahmad Zaini Dahlan, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025



106

seperti musyawarah santri dan kerja bakti. Pembiasaan ini
bertujuan untuk menanamkan tanggung jawab, kerja sama, serta
kedisiplinan dalam melaksanakan tugas bersama.
Salah satu santri, Fikri, menjelaskan:
“Kami sudah terbiasa punya jadwal piket harian. Kalau
tidak sesuai giliran atau telat datang, nanti kena teguran.
Tapi dari situ kami belajar menghargai waktu dan tanggung
jawab terhadap teman-teman.”'%
Kegiatan bersama yang diatur dengan jadwal teratur ini

merupakan bentuk pembiasaan sosial yang membangun

kedisiplinan kolektif santri.

Sr At
AL

Gambar 4.5
Dokumentasi Implementasi Pendekatan Habituasi Melalui
Kedisiplinan Sosial Bersih- Bersih Pondok

198 Fikri, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025



107

b) Pengawasan dan Pemantauan oleh Pengurus

Dalam menjaga keteraturan interaksi sosial santri, pondok
menerapkan sistem pengawasan dan pemantauan melalui pengurus
harian dan ustadz pendamping. Mereka memantau kedisiplinan
santri dalam menjalankan tugas sosial, seperti kebersihan kamar,
ketertiban makan bersama, serta keaktifan dalam kegiatan
musyawarah.

Ustadzah Laila, salah satu guru tahfidz, menjelaskan:

“Kami memiliki daftar kontrol setiap kamar. Setiap pekan ada

evaluasi, apakah kamar bersih, piket jalan, dan anak-anak

tertib. Kalau ada yang lalai, kami tegur dan beri arahan. Tapi

kami juga puji kalau mereka tertib.”*®

Pemantauan ini bukan semata-mata bentuk kontrol, tetapi juga
merupakan cara membangun kesadaran sosial santri agar mereka
mampu bertanggung jawab terhadap lingkungan dan teman
sekitarnya.

¢) Penghargaan dan Pengakuan Sosial

Salah satu bentuk penerapan pendekatan habituasi adalah
pemberian penghargaan sosial bagi santri yang menunjukkan
perilaku disiplin dan sopan dalam berinteraksi. Penghargaan ini tidak
selalu berupa hadiah materi, melainkan berupa pengakuan publik,

seperti penunjukan sebagai ketua kamar, imam shalat, atau

koordinator kegiatan pondok.

109 aila, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025



108

Menurut pengurus pondok, Ustadzah Nailil,

“Kami percaya bahwa santri yang disiplin dan santun berhak

mendapat kepercayaan. Biasanya mereka kami angkat jadi

ketua kamar atau imam. Itu jadi bentuk apresiasi dari pondok
atas tanggung jawab mereka.”"

Dengan penghargaan ini, santri tidak hanya merasa dihargai
tetapi juga termotivasi untuk menjaga sikap disiplin dan konsisten
dalam interaksi sosialnya.

d) Konsekuensi dan Teguran yang Mendidik

Selain penghargaan, pesantren juga menerapkan konsekuensi
yang jelas bagi santri yang melanggar aturan sosial, seperti tidak
melaksanakan piket, bersikap tidak sopan, atau melalaikan
kewajiban. Hukuman diberikan secara edukatif, seperti
membersCihkan lingkungan tambahan, membaca Al-Qur’an
bersama pengurus, atau mengikuti pembinaan moral.

Ustadz Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd menjelaskan:

“Kalau ada santri yang lalai, kami beri konsekuensi ringan

seperti tugas tambahan. Tapi kami lebih menekankan nasihat

dan pembinaan supaya mereka sadar, bukan karena takut
hukuman.”**!

Pendekatan ini sesuai dengan prinsip ta’dib dalam pendidikan

Islam, yaitu mendidik dengan cara menanamkan kesadaran moral

dan spiritual, bukan dengan tekanan fisik.

19 Nailil, diwawancarai peneliti, Jember 23 September 2025
11 Ahmad Zaini Dahlan, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025



109

e) Pembinaan dan Pendampingan Emosional

Di samping pengawasan dan konsekuensi, pesantren juga
menerapkan pendampingan personal bagi santri yang mengalami
kesulitan menyesuaikan diri atau menunjukkan perilaku kurang
disiplin dalam pergaulan. Pendampingan dilakukan oleh guru dan
pengurus yang berfungsi sebagai murabbi (pendidik sekaligus
pembimbing akhlak).

Ustadzah Astutik, menuturkan:

“Kalau ada santri yang susah diatur atau sering melanggar,

kami dekati secara pribadi. Kami ajak bicara dari hati ke hati.

Biasanya setelah dibina, mereka jadi lebih sadar dan bisa

berubah.”**?

Pendekatan personal seperti ini memperlihatkan nilai kasih

sayang dan kepedulian, yang menjadi bagian dari pembiasaan moral

dan spiritual dalam kehidupan sosial santri.

Tabel 4.3
Hasil Temuan Penelitian

No Fokus Penelitian Indikator Hasil Temuan

1 | Implementasi Moral Pemahaman Santri memahami jadwal tahajud
Knowing dalam Jadwal Ibadah (02.30), dampak tidur terlambat,
Mengembangkan serta tujuan tahajud bagi
Karakter Disiplin penguatan hafalan. Pengetahuan
Santri diperoleh dari penjelasan

pengasuh, observasi rutinitas,
dan pengalaman pribadi santri.

Pemahaman Santri memahami struktur
Sistem Hafalan | muroqobah, sima’i, setoran, bin
Terstruktur nadzor, dan muroja’ah. Setelah

sholat, santri langsung
mengambil mushaf tanpa
disuruh, menunjukkan

12 Astutik, diwawancarai peneliti, Jember 16 September 2025




110

pemahaman yang telah
terinternalisasi.

Pemahaman
Tujuan
Habituasi

Santri mengetahui mengapa
harus tahajud, murogobah, dan
setoran. Mereka memahami
manfaat dan tujuan kegiatan
melalui penjelasan guru,
pengalaman langsung, serta
dokumentasi aturan pondok.

Implementasi Moral
Feeling dalam
Mengembangkan
Karakter Disiplin
Santri

Rasa Malu dan
Takut
Melanggar
Aturan

Santri merasa malu dan tidak
enak jika terlambat sholat atau
tidak mengikuti kegiatan. Ada
fear of missing discipline: takut
hafalan melemah jika tidak
tahajud atau muroqobah. Peer
pressure positif memperkuat
perasaan moral tersebut.

Rasa Senang,

Santri merasa senang ketika

Tenang, dan hafalan lancar, bangga ketika

Bangga Setelah | setoran diterima, dan lega

Rutinitas setelah murogobah. Kebahagiaan
muncul sebagai reward
emosional yang memperkuat
kedisiplinan.

Kecemasan Dokumentasi jadwal ibadah dan

Positif karena
Aturan Tertulis

hafalan menciptakan kesadaran
emosional bahwa melanggar satu
kegiatan memengaruhi ritme
kegiatan lain. Kecemasan ini
memperkuat kedisiplinan.

Implementasi Moral
Action dalam
Mengembangkan
Karakter Disiplin
Santri

Konsistensi
Rutinitas Harian

Santri otomatis menuju masjid
ketika adzan, lalu muroqobah
tanpa disuruh. Perilaku ini
menunjukkan automaticity—
disiplin menjadi tindakan
spontan tanpa instruksi.

Kedisiplinan Santri disiplin tidur cepat agar

Mengelola bisa bangun tahajud, mengatur

Waktu ritme belajar, dan memastikan
hafalan tetap kuat. Mereka
bertanggung jawab atas kualitas
hafalan berdasarkan manajemen
waktu pribadi.

Kedisiplinan Santri mengikuti piket harian,

Sosial (Piket, gotong royong, menjaga

Gotong Royong,

kebersihan, dan mengikuti




111

Tanggung musyawarah kamar. Yang
Jawab) disiplin diberi kepercayaan
sebagai ketua kamar atau imam;
pelanggaran diberi konsekuensi

edukatif.
Pengawasan, Pengurus memantau kebersihan
Teguran, dan kamar, ketertiban, dan interaksi
Pembinaan santri. Pelanggaran diberikan
Personal teguran mendidik, bukan

hukuman keras. Guru melakukan
pembinaan emosional personal
bagi santri yang mengalami
kesulitan.

B. Temuan Data

1.

Implementasi Moral Knowing dalam Mengembangkan Karakter
Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren
Tahfidz Al-Qur’an Al-lItqon 2 Jember

Implementasi moral knowing dalam pengembangan karakter
disiplin di Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur’an Al-ltqon 2 Jember tampak
dari bagaimana santri memahami secara kognitif makna, tujuan, dan
sistem kedisiplinan yang diterapkan dalam kegiatan ibadah dan hafalan
mereka. Pengetahuan moral tersebut terbentuk melalui arahan langsung
dari pengasuh, rutinitas harian, pengalaman pribadi santri, serta
dokumentasi aturan yang dipahami oleh seluruh penghuni pesantren.

Pemahaman santri tentang jadwal ibadah terlihat dari bagaimana
mereka mengatur ritme hidupnya. Meskipun peneliti tidak mengamati
langsung sholat tahajud, observasi malam dan pagi hari menunjukkan
bahwa santri sudah memiliki kesadaran bahwa tidur terlambat akan

menyebabkan kesulitan bangun dini hari. Pengasuh pondok menjelaskan




112

bahwa santri telah memahami alasan mengapa mereka harus bangun pada
pukul 02.30, yaitu untuk melaksanakan tahajud dan menambah hafalan
setengah juz setiap malam. Kesadaran ini juga diperkuat oleh pernyataan
santri bahwa tahajud dapat membantu hafalan mereka menjadi lebih kuat.
Dengan demikian, moral knowing terkait ibadah malam terbentuk melalui
kombinasi antara penjelasan guru, rutinitas, dan pengalaman pribadi santri.

Selain memahami jadwal ibadah, santri juga memiliki pengetahuan
yang jelas tentang sistem hafalan yang berlaku di pesantren. Observasi
menunjukkan bahwa setelah sholat wajib, santri tidak perlu diingatkan
untuk murogobah, sima’i, atau setoran hafalan. Mereka sudah mengetahui
bagian hafalan mana yang harus diulang atau disetorkan setiap harinya.
Penjelasan ustadz mengenai metode hafalan yang terdiri dari murogobah 5
juz, sima’i, bin nadzor, setoran, dan muroja’ah membantu santri
memahami tujuan dari setiap tahapan hafalan. Santri juga memberi
kesaksian bahwa mereka paham bahwa hafalan mudah hilang apabila tidak
diulang secara konsisten. Pengetahuan tersebut menunjukkan bahwa moral
knowing santri sudah berkembang menjadi kesadaran kognitif yang cukup
matang.

Selain itu, kesadaran santri tentang tujuan habituasi seperti tahajud
untuk mempercepat hafalan maupun murogobah untuk menjaga ayat-ayat
agar tidak hilang muncul dari perpaduan antara penjelasan guru dan
pengalaman pribadi mereka. Banyak santri menyatakan bahwa mereka

memahami mengapa kegiatan tersebut harus dilakukan, dan ketika mereka



113

tidak melaksanakan salah satunya, mereka merasakan dampak langsung
berupa hafalan yang melemah. Dokumentasi kegiatan dan aturan pondok,
seperti jadwal murogobah setelah setiap salat wajib serta aturan larangan
masbu’, turut memperkuat pemahaman santri mengenai struktur
kedisiplinan yang harus dipatuhi.

Dengan demikian, moral knowing santri terbentuk melalui
pemahaman terhadap jadwal ibadah, sistem hafalan yang terstruktur, serta
tujuan setiap kegiatan habituasi. Pemahaman ini bukan hanya berasal dari
instruksi, tetapi tumbuh menjadi kesadaran moral yang terbentuk melalui
pengalaman dan habituasi harian.

Implementasi Moral Feeling dalam Mengembangkan Karakter
Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren
Tahfidz Al-Qur’an Al-Itgon 2 Jember

Implementasi moral feeling terlihat dari bagaimana santri
merasakan, mengalami, dan menginternalisasi emosi yang berkaitan
dengan kedisiplinan. Perasaan malu, takut, senang, bangga, dan lega
menjadi bagian dari proses pembiasaan yang menguatkan karakter mereka.

Rasa malu dan takut muncul ketika santri melanggar aturan atau
tidak dapat mengikuti kegiatan rutin. Beberapa santri mengungkapkan
bahwa terlambat mengikuti sholat berjamaah atau murogobah
menimbulkan rasa tidak enak hati, terutama karena mereka terbiasa
menjalani kegiatan tersebut setiap hari. Ada pula santri yang merasa takut

hafalannya hilang apabila ia tidak mengikuti tahajud atau muroja’ah



114

malam sesuai jadwal. Perasaan ini bukan muncul karena takut hukuman,
tetapi karena kesadaran moral bahwa kedisiplinan berpengaruh pada
kualitas hafalan. Bahkan, terdapat santri yang menangis karena ketiduran
dan tidak mengikuti tahajud, menunjukkan bahwa moral feeling sudah
tertanam kuat dalam diri mereka.

Perasaan senang dan bangga juga menjadi bagian penting dari
moral feeling santri. Santri mengaku merasa bahagia ketika hafalannya
lancar, terutama setelah melaksanakan tahajud atau murogobah. Mereka
merasakan kepuasan emosional setelah setoran hafalan berjalan baik, dan
semangat mereka meningkat Kketika hafalan terjaga. Guru pun
membenarkan bahwa wajah santri menjadi lebih cerah ketika berhasil
menyelesaikan setoran atau muroja’ah dengan baik. Perasaan positif ini
memperkuat motivasi santri untuk terus menjaga kedisiplinan.

Lingkungan pesantren turut memperkuat moral feeling melalui
apresiasi antarsantri maupun dari guru. Ketika ada santri yang berhasil
menyelesaikan setoran dengan baik, teman-temannya memberikan ucapan
selamat dan dukungan. Selain itu, dokumentasi jadwal dan aturan pondok
juga membantu menciptakan kesadaran emosional bahwa melanggar satu
kegiatan dapat mengganggu ritme kegiatan lainnya. Hal ini memunculkan
kecemasan positif yang membantu menjaga kedisiplinan santri.

Dari keseluruhan data, dapat dilihat bahwa moral feeling terbentuk
melalui rasa malu, takut, senang, dan bangga yang muncul sebagai respon

emosional terhadap pelaksanaan atau pelanggaran rutinitas harian. Emosi-



115

emosi ini memperkuat dan menstabilkan karakter disiplin santri melalui
mekanisme habituasi yang berulang dan konsisten.

Implementasi Moral Action dalam Mengembangkan Karakter
Disiplin Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren
Tahfidz Al-Qur’an Al-Itgon 2 Jember

Implementasi moral action tampak dalam perilaku nyata santri
yang menunjukkan bahwa mereka mampu bertindak disiplin tanpa harus
selalu diingatkan. Kedisiplinan tersebut terlihat dalam rutinitas ibadah,
hafalan, pengaturan waktu, serta interaksi sosial di lingkungan pesantren.

Konsistensi santri dalam menjalankan rutinitas harian terlihat
ketika mereka langsung menuju masjid saat waktu shalat tiba, kemudian
dilanjutkan dengan murogobah tanpa instruksi dari guru atau pengurus.
Santri telah terbiasa mengatur waktu tidurnya agar dapat bangun tahajud
dan menjaga kualitas hafalan. Perilaku ini menunjukkan bahwa mereka
telah mencapai tahap tindakan moral yang mandiri, tidak bergantung pada
pengawasan eksternal, serta mampu melanjutkan kegiatan disiplin sebagai
suatu kebiasaan otomatis.

Kedisiplinan santri dalam menjaga waktu juga terlihat dari cara
mereka menata rutinitas harian. Mereka menyadari bahwa tidur terlambat
akan mengganggu tahajud dan berpotensi melemahkan hafalan. Karena itu,
mereka mengatur diri sendiri untuk tidur lebih awal. Kesadaran dalam

menjaga jadwal hafalan, muroja’ah, dan setoran menunjukkan bahwa



116

santri telah memiliki kontrol diri yang kuat sebagai bagian dari moral
action.

Selain kedisiplinan ibadah dan hafalan, moral action juga tercermin
melalui kedisiplinan sosial. Santri menjalankan piket kebersihan, kegiatan
gotong royong, serta musyawarah santri sesuai jadwal. Pengurus pondok
melakukan pengawasan dan memberikan evaluasi, sementara santri
menerima teguran atau konsekuensi secara mendidik apabila melalaikan
kewajiban sosial. Santri yang disiplin diberi kepercayaan sebagai ketua
kamar, imam, atau ketua kegiatan sebagai bentuk penghargaan. Hal ini
memperkuat tindakan sosial positif dan menanamkan rasa tanggung jawab.

Pendampingan emosional juga diberikan kepada santri yang
kesulitan menyesuaikan diri. Guru mendekati santri secara personal,
menasihati dengan cara yang lembut, dan memberikan pembinaan akhlak.
Pendekatan ini membuat santri merasa diperhatikan dan mendorong
mereka untuk memperbaiki perilaku. Dengan demikian, tindakan disiplin
tidak hanya terbentuk dari penegakan aturan, tetapi juga dari dukungan
emosional dan spiritual.

Secara keseluruhan, moral action tampak dari kemampuan santri
bertindak disiplin secara otomatis, teratur, dan penuh tanggung jawab.
Rutinitas ibadah, hafalan, dan interaksi sosial menjadi bagian dari perilaku
sehari-hari yang terbentuk melalui proses habituasi yang konsisten dan

berkelanjutan.



BAB V
PEMBAHASAN

Temuan lapangan menunjukkan bahwa pendekatan habituasi yang
diterapkan di Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur'an Al-ltqon 2 Jember berfungsi
sebagai sistem pendidikan karakter yang menyeluruh. Pembiasaan yang dilakukan
santri melalui kegiatan tahajjud, muroqobah, setoran hafalan, dan muroja’ah tidak
hanya melatih kedisiplinan waktu dan tanggung jawab, tetapi juga menumbuhkan
kesadaran moral internal. Santri tidak lagi menjalankan rutinitas karena paksaan,
tetapi karena pemahaman dan kesadaran spiritual. Hal ini sejalan dengan gagasan
Abdullah Nashih Ulwan bahwa ta‘wid (pembiasaan) merupakan metode
sistematis dalam menanamkan nilai melalui pengulangan yang konsisten hingga
menjadi karakter yang melekat dalam diri peserta didik.

Pendekatan habituasi di pesantren Al-ltgon mengandung tiga dimensi
utama: moral knowing, moral feeling, dan moral action sebagaimana
dikemukakan Thomas Lickona. Ketiga dimensi ini tidak berdiri sendiri, tetapi
saling menguatkan. Pengetahuan santri tentang pentingnya disiplin (knowing)
diperoleh melalui bimbingan ustadz, dirasakan secara emosional (feeling) melalui
kepuasan dan rasa malu ketika melanggar, lalu diwujudkan dalam tindakan nyata
(action) berupa konsistensi menjalankan kegiatan harian tanpa pengawasan
eksternal. Dengan demikian, habituasi menjadi medium yang mengintegrasikan

aspek kognitif, afektif, dan konatif dalam pembentukan karakter disiplin.

117



118

Implementasi Moral Knowing Dalam Mengembangkan Karakter Disiplin
Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-
Qur’an Al- Itqon 2 Jember

Aspek moral knowing dalam pembentukan karakter disiplin santri
Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur’an Al-ltqon 2 Jember merupakan fondasi
utama yang melandasi munculnya perilaku moral dan kedisiplinan santri
dalam kehidupan sehari-hari. Berdasarkan temuan penelitian, moral knowing
santri terbentuk melalui kesadaran kognitif terhadap aturan, jadwal kegiatan,
serta tujuan dari setiap rutinitas ibadah dan hafalan yang mereka jalani.
Kesadaran tersebut tidak semata-mata muncul dari pengajaran verbal,
melainkan terbentuk melalui pengalaman langsung, keteladanan guru, dan
interaksi sosial yang berlangsung dalam sistem habituasi pesantren.

Santri di Pondok Pesantren Al-Itqon 2 memahami dengan baik
bahwa setiap kegiatan yang mereka lakukan memiliki makna moral dan
tujuan pendidikan. Mereka mengerti bahwa disiplin waktu dalam tahajud,
murogobah, setoran hafalan, maupun kegiatan belajar bukan hanya tuntutan
formal, tetapi bagian dari tanggung jawab spiritual untuk menjaga amanah
hafalan Al-Qur’an. Kesadaran ini menunjukkan bahwa pengetahuan moral
mereka telah berkembang dari sekadar mengetahui peraturan menjadi
pemahaman terhadap makna dan manfaat disiplin itu sendiri. Sejalan dengan
teori cognitive moral development dari Thomas Lickona, moral knowing
mencakup tiga aspek utama, yaitu pengetahuan tentang kebaikan (knowing

the good), penalaran moral (moral reasoning), dan kesadaran terhadap aturan



119

sosial yang membentuk perilaku positif."*> Dalam konteks ini, santri tidak
hanya mengetahui perintah untuk berdisiplin, tetapi juga memahami alasan
dan nilai yang terkandung di baliknya.

Dalam kegiatan sehari-hari, santri menunjukkan pemahaman
terhadap hubungan antara rutinitas yang teratur dengan peningkatan kualitas
hafalan mereka. Misalnya, mereka mengetahui bahwa waktu tahajud
merupakan waktu terbaik untuk menambah hafalan karena kondisi batin yang
tenang dan suasana yang hening. Mereka juga memahami bahwa murogobah
setelah shalat wajib berfungsi untuk menjaga hafalan agar tidak mudah lupa.
Dengan demikian, pengetahuan kognitif mereka tidak berhenti pada tataran
konseptual, tetapi sudah mengarah pada pemahaman fungsional yang
berimplikasi langsung terhadap perilaku.

Dalam perspektif pendidikan Islam, pembentukan pengetahuan
moral tidak hanya dilakukan melalui penyampaian informasi, tetapi melalui
proses pembiasaan yang berulang dan konsisten. Abdullah Nashih Ulwan
dalam Tarbiyatul Aulad fi al-Islam menjelaskan bahwa pembiasaan (¢a ‘wid)
merupakan metode pendidikan yang sangat efektif dalam menanamkan nilai-
nilai moral dan spiritual pada anak. Melalui pengulangan tindakan yang
bernilai positif, seseorang akan terbiasa melakukan hal tersebut hingga
menjadi bagian dari kepribadiannya."* Prinsip inilah yang diterapkan di
Pondok Pesantren Al-ltgon 2 Jember. Santri dibiasakan untuk mengikuti

kegiatan secara disiplin mulai dari bangun malam untuk tahajud, murogobah

3 Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility, 52.
14 Ulwan, Tarbiyatul Aulad fil Islam, 128.



120

setelah shalat, setoran hafalan, hingga muroja’ah malam dalam jadwal yang
telah ditetapkan secara sistematis.

Pembiasaan dalam pendidikan karakter tidak dilakukan secara
mekanis atau kaku, melainkan disertai dengan penjelasan rasional dan
spiritual dari ustadz atau pengasuh mengenai makna setiap praktik ibadah.
Dalam perspektif Al-Ghazali, pembiasaan (ta ‘wid) harus disertai dengan
ta‘lim (pemberian pemahaman) agar amal lahiriah dapat bertransformasi
menjadi karakter batiniah (malakah). Misalnya, santri dijelaskan bahwa salat
tahajud tidak semata-mata merupakan ibadah sunnah, tetapi juga sarana
rivadah al-nafs (latihan jiwa) untuk menenangkan hati, memperkuat
konsentrasi, dan mendekatkan diri kepada Allah.

Ketika santri memahami hikmah dan tujuan dari suatu amalan,
mereka melaksanakannya dengan kesadaran dan keikhlasan, bukan karena
paksaan eksternal. Proses ini selaras dengan pandangan Al-Ghazali bahwa
karakter yang baik terbentuk melalui integrasi antara pengetahuan (al- ‘iim),
praktik berulang (al-‘amal), dan pembiasaan yang konsisten hingga
membentuk disposisi moral yang menetap dalam jiwa. Dengan demikian,
pendidikan karakter tidak berhenti pada kepatuhan perilaku, tetapi mengarah
pada transformasi moral dan spiritual secara menyeluruh.'*®

Selain melalui rutinitas dan penjelasan, moral knowing santri juga
diperkuat melalui keteladanan para ustadz dan pengasuh pondok. Keteladanan

merupakan aspek fundamental dalam pendidikan moral Islam sebagaimana

15 Al-Ghazali, Thya’ Ulumuddin, 56-60.



121

dijelaskan Ulwan melalui konsep at-tarbiyah bil qudwah bahwa seorang
pendidik menjadi cerminan hidup dari nilai-nilai yang diajarkannya.*® Di
Pondok Pesantren Al-ltgon 2, ustadz menjadi contoh konkret dalam
menjalankan kedisiplinan waktu, tanggung jawab, dan kesungguhan dalam
ibadah. Ketika santri melihat gurunya datang tepat waktu untuk shalat
berjamaah, melaksanakan tahajud secara konsisten, serta menjaga hafalan
dengan tekun, maka santri belajar bukan hanya melalui ucapan, tetapi melalui
pengamatan dan peniruan.

Lingkungan Pondok Pesantren Al-ltqon 2 Jember dirancang sebagai
ekosistem moral yang mendukung terbentuknya kedisiplinan melalui
habituasi. Setiap aktivitas diatur dengan jadwal terperinci, mulai dari waktu
bangun, ibadah, belajar, hingga istirahat. Jadwal tersebut tidak hanya
berfungsi administratif, tetapi juga memiliki dimensi pedagogis sebagai alat
pendidikan moral. Dokumentasi kegiatan seperti jadwal imam, pembagian
muroqobah, dan aturan tata tertib pondok membantu santri memahami
struktur waktu dan tanggung jawab mereka. Dengan demikian, sistem
pesantren secara keseluruhan berfungsi sebagai living curriculum kurikulum
yang hidup dalam aktivitas keseharian.

Dalam kerangka teori pendidikan karakter Lickona, sistem ini
merepresentasikan integrasi antara dimensi kognitif (moral knowing), afektif
(moral feeling), dan konatif (moral action). Proses pembelajaran di pesantren

tidak memisahkan antara pemikiran dan tindakan, melainkan menanamkan

16 Abdullah Nashih Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fil Islam (Beirut: Dar al-Salam, 2018), 23.



122

pengetahuan moral melalui pengalaman langsung. Hal ini memperkuat
argumentasi bahwa pesantren merupakan model pendidikan holistik yang
menumbuhkan kesadaran moral melalui praktik kehidupan nyata.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pengetahuan moral santri tidak
hanya diperoleh dari ceramah atau pengajaran formal, tetapi dari pengalaman
personal yang berulang. Santri mengalami proses belajar yang integratif:
mereka mendengar penjelasan tentang disiplin, mengalami manfaatnya dalam
kehidupan, dan menyadari pentingnya nilai tersebut secara reflektif. Dalam
teori moral Lickona, tahap ini menunjukkan pergeseran dari knowing the
good menuju desiring the good, yaitu ketika seseorang tidak hanya tahu nilai
yang baik, tetapi juga memiliki keinginan untuk melaksanakannya®. Santri di
Al-lItgon 2 telah sampai pada tahap ini karena mereka tidak lagi berdisiplin
karena pengawasan ustadz, melainkan karena memahami manfaat dan tujuan
spiritual di baliknya.

Selain itu, pendekatan habituasi yang diterapkan di pesantren
menunjukkan bahwa pendidikan moral yang efektif harus melibatkan dimensi
kesadaran (awareness) dan pengalaman (experience). Pengetahuan yang
diinternalisasi melalui pengalaman akan bertahan lebih lama dibandingkan
pengetahuan yang hanya disampaikan secara teoretis. Santri yang mengalami
secara langsung manfaat kedisiplinan misalnya hafalan yang semakin kuat
atau ibadah yang lebih khusyuk akan lebih mudah mempertahankan perilaku

disiplin tersebut di kemudian hari.



123

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa pembentukan moral
knowing melalui pendekatan habituasi di Pondok Pesantren Tahfidz Al-
Qur’an Al-ltgon 2 Jember memiliki beberapa implikasi penting. Pertama,
pendidikan karakter yang efektif harus menempatkan pemahaman moral
sebagai langkah awal pembentukan perilaku. Santri perlu diberi pengetahuan
yang jelas mengenai makna dan tujuan setiap aktivitas agar mereka tidak
sekadar menjalankan rutinitas, tetapi memahami nilai-nilai yang
mendasarinya. Kedua, keteladanan pendidik menjadi komponen utama dalam
menumbuhkan kesadaran moral. Tanpa contoh nyata, nilai disiplin akan sulit
diinternalisasi. Ketiga, sistem pembiasaan yang terstruktur dan konsisten
menjadi media yang paling efektif untuk mentransfer pengetahuan moral ke
dalam perilaku nyata.

Dalam konteks yang lebih luas, pendekatan ini dapat dijadikan
model bagi pendidikan karakter di lembaga Islam lainnya. Habituasi yang
dilandasi pengetahuan moral mendorong peserta didik untuk berdisiplin
karena kesadaran diri, bukan karena paksaan eksternal. Pendekatan ini juga
memperkuat hubungan antara aspek kognitif dan spiritual dalam pendidikan,
sehingga menciptakan keseimbangan antara ilmu, iman, dan amal. Dengan
demikian, pendidikan karakter berbasis habituasi di Pondok Pesantren Al-
Itgon 2 Jember dapat dianggap sebagai representasi nyata dari integrasi nilai-
nilai Islam dengan teori pendidikan modern yang berorientasi pada

pembentukan kesadaran moral.



124

Implementasi Moral Feeling Dalam Mengembangkan Karakter Disiplin
Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-
Qur’an Al- Itqon 2 Jember

Aspek moral feeling memiliki peranan penting dalam membentuk
karakter disiplin santri di Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur’an Al-ltqon 2
Jember. Berdasarkan hasil penelitian, moral feeling tidak hanya tampak pada
ekspresi emosional santri dalam menjalankan kegiatan sehari-hari, tetapi juga
pada kedalaman penghayatan mereka terhadap makna di balik setiap
kebiasaan disiplin yang telah diterapkan melalui pendekatan habituasi. Nilai-
nilai seperti rasa malu, takut, tanggung jawab, kebahagiaan, dan kebanggaan
muncul secara alami sebagai hasil dari proses pembiasaan spiritual yang
panjang dan konsisten.

Temuan lapangan menunjukkan bahwa sebagian besar santri
merasakan rasa malu ketika melanggar aturan atau terlambat melaksanakan
kegiatan harian seperti shalat berjamaah, muroqobah, atau tahajud. Rasa malu
tersebut bukan muncul karena hukuman atau tekanan dari pengasuh, tetapi
karena kesadaran moral yang telah tertanam dalam diri mereka. Mereka
memahami bahwa keterlambatan atau kelalaian dalam ibadah merupakan
bentuk pelanggaran terhadap komitmen pribadi kepada Allah SWT dan
komunitas pesantren. Santri menyatakan bahwa “kalau terlambat muroqobah
atau tahajud, rasanya malu dan tidak enak hati,” yang menunjukkan adanya

mekanisme pengendalian diri berbasis afeksi.



125

Rasa malu ini sejalan dengan konsep al-kaya’ dalam pandangan Al-
Ghazali, yang menegaskan bahwa malu merupakan salah satu cabang iman
dan menjadi benteng akhlak yang menjaga seseorang dari perbuatan
tercela.”™ Dalam konteks ini, rasa malu yang dialami santri bukanlah rasa
malu sosial, tetapi malu spiritual, yaitu kesadaran hati terhadap pengawasan
Allah. Rasa malu ini berfungsi sebagai mekanisme kontrol moral yang
mengatur perilaku tanpa perlu paksaan dari luar. Ketika santri terbiasa
melakukan kebaikan, pelanggaran sekecil apa pun akan menimbulkan
ketidaknyamanan batin yang mengarahkan mereka untuk kembali pada
perilaku yang benar.

Selain rasa malu, santri juga menunjukkan rasa takut (al-khauf) jika
tidak melaksanakan rutinitas kedisiplinan, seperti takut hafalannya menurun,
takut kehilangan semangat, atau takut kehilangan barokah dari ketaatan. Rasa
takut yang demikian bersifat positif (constructive fear), karena bukan muncul
dari rasa terancam, melainkan dari keinginan kuat untuk menjaga kualitas
spiritual dan moral diri. Seperti ditegaskan oleh Ulwan, perasaan takut yang
didasari cinta kepada Allah dan keinginan menjaga amal adalah salah satu
bentuk pengawasan diri (muragabah) yang penting dalam pendidikan
akhlak."® Dalam hal ini, santri Al-Itgon 2 telah menginternalisasi muragabah
sebagai bagian dari kebiasaan spiritual mereka, di mana kesadaran emosional

menjadi dasar untuk menjaga disiplin.

Y7 Al-Ghazali, Ihya’ Ulum Al-Din (Kairo: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 2011), 45.
18 Abdullah Nashih Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam (Beirut: Darus Salam, 2010), 173.



126

Selain rasa malu dan takut, santri juga merasakan kebahagiaan dan
kepuasan batin setelah berhasil menjalankan rutinitas disiplin. Mereka
mengaku merasa tenang dan bangga setelah melaksanakan muroqobah atau
tahajud dengan lancar. Beberapa santri bahkan menyatakan bahwa “setelah
tahajud, hati terasa ringan dan hafalan lebih kuat.” Temuan ini menunjukkan
bahwa kebahagiaan yang mereka rasakan bukan hanya emosional, tetapi juga
spiritual. Dalam konteks teori Lickona, hal ini disebut sebagai moral reward,
yakni kepuasan batin yang menjadi penguat internal untuk mempertahankan
perilaku baik."*

Kebahagiaan santri merupakan bentuk dari intrinsic motivation, di
mana seseorang melakukan tindakan disiplin bukan karena imbalan eksternal,
tetapi karena nilai positif dan kedamaian batin yang diperoleh. Rasa senang
setelah ibadah atau hafalan yang lancar menjadi dorongan alami bagi santri
untuk terus mengulang perilaku yang sama. Dengan demikian, emosi positif
ini berfungsi sebagai reinforcement terhadap nilai disiplin yang telah
dibiasakan. Proses habituasi yang terus menerus menyebabkan keterikatan
emosional (emotional attachment) terhadap kegiatan tersebut, hingga mereka
merasa kehilangan bila tidak melaksanakannya.

Al-Ghazali menjelaskan bahwa seseorang yang terbiasa beribadah
dengan penuh keikhlasan akan merasakan dzauq ruhani kenikmatan spiritual
yang membuatnya rindu untuk mengulang ibadah tersebut.'?° Santri Al-ltgon

2 menunjukkan fenomena ini secara nyata. Mereka bukan hanya menjalankan

19 Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility, 67.
120 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, 423-25.



127

rutinitas karena kewajiban, tetapi karena telah merasakan ketenangan dan
kebahagiaan dalam setiap kegiatan. Kedisiplinan mereka lahir dari rasa cinta
kepada Al-Qur’an dan kesadaran bahwa rutinitas tersebut membawa
ketenangan jiwa.

Lingkungan pesantren berperan penting dalam membentuk afeksi
moral santri melalui suasana sosial yang kondusif dan bernuansa spiritual.
Pola interaksi yang harmonis, keteladanan pengasuh, serta dukungan
antarsantri menciptakan iklim emosional yang positif dan menenangkan jiwa.
Dalam perspektif Al-Ghazali, kondisi lingkungan semacam ini berfungsi
sebagai mu ‘In (pendukung) bagi proses tazkiyat al-nafs, karena hati manusia
sangat dipengaruhi oleh kebiasaan kolektif dan pergaulan sehari-hari.**

Santri tidak hanya saling mengingatkan dalam kebaikan, tetapi juga
saling memberikan dorongan emosional dan apresiasi. Ketika seorang santri
berhasil melaksanakan murdaqabah atau menyetorkan hafalan dengan baik,
teman-temannya menunjukkan rasa bangga dan kebahagiaan bersama.
Menurut  Al-Ghazali, pengalaman emosional positif semacam ini
menumbuhkan dzauq rithant dan kecenderungan batin untuk mengulang amal
saleh, sehingga kebajikan tidak lagi dirasakan sebagai beban, melainkan
sebagai kebutuhan jiwa.'?

Moral feeling berfungsi sebagai jembatan antara pengetahuan moral
(moral knowing) dan tindakan moral (moral action). Dalam teori Lickona,

aspek afektif ini menjadi kunci agar nilai-nilai moral yang telah dipahami

121 Al-Ghazali, 179-81.
122 Al-Ghazali, 423-25.



128

secara kognitif dapat diwujudkan dalam tindakan nyata.'”® Santri Al-ltgon 2
menunjukkan bahwa pemahaman terhadap pentingnya kedisiplinan (knowing)
memunculkan perasaan positif seperti bangga dan bahagia, serta perasaan
kontrol moral seperti takut dan malu (feeling), yang kemudian menggerakkan
mereka untuk bertindak disiplin (action). Dengan demikian, aspek afektif
bukan hanya pendukung, tetapi menjadi energi penggerak bagi perilaku moral
yang konsisten.

Dalam perspektif Islam, keseimbangan antara akal, hati, dan tindakan
merupakan inti dari pendidikan akhlak. Pendidikan yang hanya menekankan
aspek pengetahuan tanpa melibatkan perasaan akan menghasilkan kepatuhan
yang dangkal dan sementara. Sebaliknya, jika pendidikan moral mampu
menyentuh perasaan dan kesadaran spiritual, maka perilaku yang dihasilkan
akan lebih stabil dan berkelanjutan. Habituasi yang dilakukan di Pondok
Pesantren Al-Itgon 2 berhasil mencapai keseimbangan tersebut: santri
memahami nilai kedisiplinan secara rasional, menghayatinya secara
emosional, dan mempraktikkannya secara konsisten.

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa pembentukan moral
feeling melalui pendekatan habituasi memiliki dampak signifikan terhadap
perkembangan karakter santri. Pertama, rasa malu dan takut yang bersumber
dari kesadaran moral berfungsi sebagai pengendali internal yang
menggantikan fungsi pengawasan eksternal. Kedua, kebahagiaan dan

kepuasan batin menjadi moral reward yang memperkuat motivasi intrinsik

2 Thomas Lickona, Character Matters: How to Help Our Children Develop Good
Judgment, Integrity, and Other Essential Virtues (New York: Touchstone, 2004), 83.



129

dalam berdisiplin. Ketiga, lingkungan pesantren yang penuh dukungan dan
keteladanan menciptakan atmosfer emosional yang kondusif untuk
tumbuhnya perasaan positif terhadap nilai-nilai kedisiplinan.

Implikasi praktisnya bagi pendidikan karakter Islam adalah
pentingnya mengintegrasikan dimensi afektif dalam setiap program habituasi.
Guru dan pengasuh perlu menumbuhkan suasana yang penuh empati dan
penghargaan, sehingga peserta didik merasakan nilai kedisiplinan sebagai
sesuatu yang menyenangkan dan bermakna. Selain itu, sistem pembelajaran
harus memungkinkan peserta didik mengalami keberhasilan moral secara
nyata, agar muncul rasa bangga dan percaya diri terhadap perilaku baik yang
dilakukannya. Pendidikan karakter yang berhasil bukan hanya membentuk
peserta didik yang tahu dan patuh, tetapi juga yang merasa bahagia ketika
berbuat baik.

Dengan demikian, moral feeling menjadi pondasi penting dalam
pembentukan karakter disiplin santri di Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur’an
Al-Itgon 2 Jember. Melalui rasa malu, takut, bahagia, dan bangga yang
tumbuh dari habituasi ibadah dan hafalan, santri tidak hanya memiliki
perilaku disiplin yang konsisten, tetapi juga kesadaran emosional yang
mendalam tentang makna kedisiplinan sebagai bagian dari pengabdian
kepada Allah SWT. Model pembentukan karakter seperti ini menegaskan
bahwa pendidikan afektif dan spiritual harus berjalan seiring dengan
pendidikan kognitif dan perilaku, sehingga menghasilkan pribadi yang

utuhberiman, berilmu, dan berakhlak mulia.



<)

130

Implementasi Moral Action Dalam Mengembangkan Karakter Disiplin
Melalui Pendekatan Habituasi Santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-
Qur’an Al- Itqon 2 Jember

Aspek moral action merupakan puncak dari proses pembentukan
karakter moral yang telah melalui tahap pengetahuan (moral knowing) dan
penghayatan (moral feeling). Pada tahap ini, nilai-nilai disiplin yang telah
dipahami dan dihayati oleh santri diwujudkan dalam bentuk perilaku nyata
yang konsisten. Berdasarkan temuan penelitian, moral action di Pondok
Pesantren Tahfidz Al-Qur’an Al-ltgon 2 Jember tampak dalam rutinitas
ibadah dan hafalan yang dilakukan santri dengan penuh tanggung jawab tanpa
ketergantungan pada pengawasan eksternal. Mereka mampu mengatur diri
untuk menjalankan kegiatan sesuai jadwal, bahkan menunjukkan inisiatif
pribadi dalam menjaga hafalan dan waktu ibadah. Hal ini menandakan telah
terbentuknya self-regulated discipline, yaitu kemampuan individu untuk
bertindak berdasarkan nilai-nilai moral yang telah tertanam kuat dalam
dirinya.

Hasil observasi menunjukkan bahwa santri memiliki kebiasaan kuat
dalam melaksanakan ibadah dan hafalan sesuai jadwal tanpa harus selalu
diingatkan. Mereka terbiasa bangun dini hari untuk melaksanakan tahajud,
kemudian melanjutkan dengan murogobah dan shalat berjamaah. Setelah
kegiatan belajar, santri melaksanakan setoran hafalan dan muroja’ah malam.
Rutinitas ini dijalankan secara konsisten setiap hari dengan penuh kesadaran.

Ketika peneliti  melakukan observasi, tidak ditemukan indikasi



131

ketergantungan pada perintah langsung dari pengurus. Sebaliknya, santri
menunjukkan inisiatif sendiri untuk memulai aktivitas sesuai jadwal yang
telah mereka pahami.

Konsistensi tersebut menunjukkan bahwa kebiasaan yang dilakukan
berulang telah menjadi bagian dari sistem kesadaran diri santri. Dalam teori
Ulwan, hal ini merupakan hasil dari at-tarbiyah bir-rigabah, yaitu pendidikan
yang melatih seseorang untuk senantiasa merasa diawasi oleh Allah SWT
sehingga tumbuh kesadaran moral internal tanpa harus dikontrol oleh pihak
luar.”* Santri tidak lagi berdisiplin karena takut pada hukuman atau teguran,
melainkan karena kesadaran spiritual bahwa kedisiplinan merupakan bentuk
pengabdian kepada Allah dan amanah sebagai penghafal Al-Qur’an. Proses
ini menggambarkan pergeseran dari disiplin eksternal menuju disiplin
intrinsik (self-discipline), yang menjadi ciri utama keberhasilan pendidikan
karakter Islami.

Dalam konteks kehidupan pesantren, santri dituntut untuk
bertanggung jawab terhadap jadwal, hafalan, dan perilakunya sendiri.
Temuan lapangan menunjukkan bahwa para santri di Al-ltqgon 2 memiliki
tingkat tanggung jawab pribadi yang tinggi. Mereka memahami konsekuensi
dari setiap keterlambatan atau kelalaian dalam menjalankan rutinitas harian.
Bahkan tanpa pengawasan langsung, santri tetap menjaga keteraturan waktu
dan aktivitas mereka. Kedisiplinan seperti ini mencerminkan adanya

kesadaran moral yang telah melekat dalam diri santri, yang disebut Al-

124 Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam, 187.



132

Ghazali sebagai mujahadah an-nafs, yaitu perjuangan melawan hawa nafsu
agar istigamah dalam kebaikan.'*

Fenomena ini dapat dipahami sebagai hasil dari proses habituasi yang
panjang. Kebiasaan berulang dalam waktu yang lama akan membentuk
automaticity, yaitu kemampuan bertindak secara otomatis sesuai nilai yang
telah diinternalisasi. Misalnya, ketika waktu murogobah tiba, santri secara
spontan mengambil mushaf dan duduk untuk mengulang hafalan tanpa
diperintah. Ini menunjukkan bahwa disiplin sudah menjadi bagian dari
procedural memory mereka. Al-Ghazali menegaskan bahwa pembiasaan amal
saleh akan melatih jiwa (riyadah al-nafs) hingga seseorang mampu
mengendalikan dorongan dan mengarahkan tindakannya sesuai nilai yang
diyakini.'?®

Kondisi ini mencerminkan kemampuan pengelolaan diri secara moral
dan spiritual, di mana tindakan tidak lagi bergantung pada pengawasan
eksternal, melainkan pada kesadaran batin dan komitmen nilai.> Dengan
demikian, moral action dalam perspektif Al-Ghazali bukan sekadar
kepatuhan formal terhadap aturan, tetapi manifestasi dari akhlak yang telah
menyatu dengan kepribadian seseorang.

Kedisiplinan santri dalam bertindak tidak muncul secara tiba-tiba,
tetapi merupakan hasil integrasi antara pengetahuan moral (knowing) dan
perasaan moral (feeling). Pengetahuan tentang manfaat ibadah dan hafalan

yang konsisten menumbuhkan kesadaran dan motivasi spiritual. Sementara

125 Al-Ghazali, Thya’ Ulum Al-Din, 72.
128 Al-Ghazali, Thya’ Ulumuddin, 112-15.



133

itu, perasaan malu, takut, dan bahagia yang muncul dari pengalaman habituasi
menjadi penggerak emosional yang mendorong tindakan nyata. Ketika kedua
aspek tersebut berpadu, lahirlah moral action yang stabil dan mandiri. Hal ini
sejalan dengan teori segitiga moral (the moral triangle) yang dikemukakan
oleh Thomas Lickona, di mana pembentukan karakter moral yang utuh harus
melibatkan tiga komponen: mengetahui kebaikan (knowing the good),
mencintai kebaikan (loving the good), dan melakukan kebaikan (doing the
good)."”

Di Pondok Pesantren Al-ltqon 2, integrasi ini terlihat jelas. Santri
tidak hanya mengetahui bahwa disiplin itu penting (knowing) dan merasakan
kebahagiaan setelah melakukannya (feeling), tetapi juga menunjukkan
perilaku nyata berupa konsistensi, tanggung jawab, dan ketaatan terhadap
jadwal (action). Pola ini menunjukkan keberhasilan pesantren dalam
membangun sistem pembelajaran karakter yang menyentuh seluruh aspek
perkembangan manusia kognitif, afektif, dan konatif sehingga kedisiplinan
menjadi nilai hidup yang menggerakkan perilaku sehari-hari.

Lingkungan pesantren memiliki kontribusi besar dalam mengokohkan
moral action santri. Sistem yang teratur, pengawasan yang lembut, serta
budaya saling menegur dan mengingatkan menjadikan setiap santri merasa
bertanggung jawab tidak hanya terhadap dirinya, tetapi juga terhadap
komunitasnya. Ketika seorang santri terlambat atau lalai, teman-temannya

akan menegur dengan cara yang santun. Interaksi ini menciptakan mekanisme

27 ickona, Character Matters: How to Help Our Children Develop Good Judgment,
Integrity, and Other Essential Virtues, 2004, 83.



134

kontrol sosial yang bersifat moral, bukan otoritatif. Menurut teori reciprocal
determinism Bandura, perilaku moral seseorang dipengaruhi oleh lingkungan
sosial yang mendukung nilai-nilai tersebut. Dalam hal ini, kultur pesantren
berfungsi sebagai lingkungan yang menumbuhkan rasa tanggung jawab
kolektif terhadap nilai disiplin.

Selain faktor sosial, faktor spiritual juga menjadi landasan kuat
pembentukan moral action. Santri memahami bahwa setiap tindakan mereka
bernilai ibadah. Dengan demikian, setiap aktivitas baik murogobah, tahajud,
maupun muroja’ah malam dilaksanakan dengan kesadaran bahwa Allah
menjadi pengawas utama. Kesadaran ini sesuai dengan konsep ihsan dalam
Islam, yaitu beribadah seolah-olah melihat Allah, dan jika tidak mampu,
maka menyadari bahwa Allah senantiasa melihat mereka. Ihsan
consciousness ini menjadi sumber energi spiritual yang menuntun santri
untuk bertindak konsisten dan disiplin tanpa menunggu perintah.

Santri yang telah mencapai tahap moral action tidak hanya
menunjukkan ketaatan terhadap aturan, tetapi juga menjadi teladan bagi santri
lainnya. Mereka membantu teman yang kesulitan menghafal, memimpin
kegiatan ibadah, dan menjaga ketertiban tanpa disuruh. Tindakan-tindakan ini
menunjukkan bahwa mereka telah bertransformasi dari peserta didik yang
diarahkan menjadi pelaku moral yang mengarahkan. Dalam pendidikan
Islam, hal ini dikenal dengan konsep uswah hasanah, yakni kemampuan

seseorang untuk menjadi contoh kebaikan bagi orang lain."”® Dengan

128 Ulwan, Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam, 145.



135

demikian, hasil dari moral action tidak hanya bersifat individual, tetapi juga
berdampak sosial.

Fenomena ini memperlihatkan bahwa pendekatan habituasi di Al-
Itqon 2 berhasil mencetak santri yang tidak hanya berdisiplin, tetapi juga
memiliki moral agency kemampuan untuk mengambil keputusan moral dan
bertindak sesuai prinsipnya. Kemandirian ini menjadi bukti bahwa pendidikan
karakter berbasis habituasi tidak hanya membentuk perilaku mekanis, tetapi
juga melahirkan pribadi yang otonom secara moral.

Implementasi moral action di Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur’an
Al-Itgon 2 Jember memberikan implikasi penting terhadap pengembangan
pendidikan karakter Islam. Pertama, pembiasaan yang konsisten dan terarah
dapat melahirkan perilaku disiplin yang mandiri tanpa harus selalu diawasi.
Kedua, keteladanan dan kultur kolektif pesantren mempercepat proses
internalisasi nilai moral menjadi tindakan nyata. Ketiga, pendekatan spiritual
melalui kesadaran muragabah dan ihsan memberikan landasan religius yang
kuat bagi terbentuknya self-discipline.

Dalam konteks pendidikan yang lebih luas, pendekatan ini dapat
diterapkan pada sekolah umum dengan adaptasi terhadap budaya lokal dan
sistem kurikulum yang berlaku. Guru dapat menanamkan nilai disiplin
melalui habituasi sederhana seperti pengaturan waktu belajar, tanggung jawab
tugas, dan penghargaan terhadap ketertiban, disertai dengan penjelasan nilai

moral di baliknya. Dengan demikian, pendidikan karakter tidak berhenti pada



136

tataran kognitif, tetapi diwujudkan dalam perilaku yang terukur dan
konsisten.

Secara teoretis, hasil penelitian ini menegaskan pandangan Thomas
Lickona bahwa tindakan moral tidak dapat dipaksakan dari luar, tetapi harus
tumbuh dari dalam diri melalui proses belajar yang menyentuh kesadaran,
perasaan, dan kebiasaan. Dalam konteks Islam, hal ini sejalan dengan prinsip
tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) yang menekankan latihan terus-menerus
dalam kebajikan agar lahir kepribadian yang istiqgamah. Pondok Pesantren Al-
Itqon 2 Jember berhasil membuktikan bahwa habituasi yang terencana dan
bernuansa spiritual dapat melahirkan generasi Qur’ani yang berdisiplin tinggi,

bertanggung jawab, dan berakhlak mulia.



BAB VI

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan, dapat disimpulkan

bahwa pendekatan habituasi yang diterapkan di Pondok Pesantren Tahfizh

Al-Qur’an Al-Itqon 2 Jember terbukti efektif dalam mengembangkan karakter

disiplin santri melalui tiga dimensi moral utama: moral knowing, moral

feeling, dan moral action.

1.

Implementasi moral knowing dalam mengembangkan karakter disiplin
melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur’an
Al- Itgon 2 Jember dilakukan melalui habituasi yang disertai penjelasan
kognitif terhadap setiap aktivitas pesantren. Santri tidak hanya dibiasakan
menjalankan ibadah, hafalan, dan aturan waktu secara rutin, tetapi juga
diberikan pemahaman mengenai tujuan dan makna dari kegiatan tersebut,
seperti tahajud sebagai sarana penguatan hafalan, ketenangan jiwa, dan
pembentukan tanggung jawab spiritual. Pemahaman ini diperoleh melalui
arahan ustadz, keteladanan pengasuh, serta pengalaman langsung dalam
rutinitas pesantren, sehingga santri mampu memahami disiplin sebagai
nilai moral yang rasional dan bernilai ibadah, bukan sekadar kewajiban
administratif.

Implementasi moral feeling dalam mengembangkan karakter disiplin
melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur’an

Al- Itgon 2 Jember ditemukan bahwa pendekatan habituasi

137



138

menumbuhkan kepekaan emosional santri terhadap nilai-nilai disiplin
yang berlaku di pesantren. Santri merasakan rasa malu dan tidak nyaman
ketika melanggar aturan, serta perasaan tenang, puas, dan bangga setelah
menjalankan ibadah dan hafalan secara disiplin, bahkan muncul
kecemasan positif ketika meninggalkan kegiatan wajib. Respons afektif
ini  berkembang melalui pembiasaan yang berkesinambungan,
pendampingan emosional ustadz, dan iklim religius pesantren, sehingga
disiplin tidak lagi didorong oleh kontrol eksternal, melainkan oleh
kesadaran batin dan motivasi intrinsik santri.

3. Implementasi moral action dalam mengembangkan karakter disiplin
melalui pendekatan habituasi santri Pondok Pesantren Tahfidz Al-Qur’an
Al- Itgon 2 Jember tercermin ari perilaku disiplin santri yang telah
menjadi  kebiasaan reflektif dalam kehidupan sehari-hari. Santri
melaksanakan ibadah, muroqobah, serta setoran dan muroja’ah hafalan
secara mandiri tanpa perlu instruksi berulang, sekaligus menunjukkan
tanggung jawab sosial melalui kegiatan piket, gotong royong, dan
musyawarah  santri. Konsistensi  perilaku ini  diperkuat oleh
pendampingan ustadz serta penerapan sistem reward—punishment yang
edukatif, menandakan bahwa nilai disiplin telah terinternalisasi dan
diwujudkan dalam tindakan nyata yang berkelanjutan.

B. Saran
Berdasarkan hasil penelitian, pembahasan, dan keterbatasan yang telah

dijelaskan, peneliti memberikan beberapa rekomendasi sebagai berikut:



139

Bagi Pengasuh dan Pengelola Pesantren, disarankan agar terus

mengembangkan sistem habituasi yang terstruktur dan terukur, dengan

menambahkan mekanisme evaluasi karakter secara berkala agar pembentukan

disiplin santri dapat dimonitor dan disempurnakan.

1.

Bagi Guru dan Ustadz, diharapkan untuk memperkuat keteladanan dan
komunikasi interpersonal dengan santri, karena figur pendidik
merupakan faktor kunci dalam proses internalisasi nilai disiplin dan
akhlak mulia.

Bagi Lembaga Pendidikan Islam dan Pemerintah, hasil penelitian ini
dapat dijadikan dasar pengembangan model pendidikan karakter berbasis
habituasi Qur’ani yang dapat diimplementasikan di sekolah maupun
madrasah, dengan menyesuaikan konteks budaya dan lingkungan peserta
didik.

Bagi Peneliti Selanjutnya, disarankan untuk melakukan penelitian
lanjutan dengan cakupan yang lebih luas dan metode kuantitatif atau
mixed method, agar dapat mengukur efektivitas habituasi terhadap
pembentukan karakter disiplin secara statistik dan longitudinal.

Melalui penerapan rekomendasi tersebut, diharapkan pendekatan

habituasi dapat terus dikembangkan sebagai model pendidikan karakter

Islami yang relevan, kontekstual, dan berkelanjutan dalam menghadapi

tantangan moral generasi masa Kini.



DAFTAR PUSTAKA

Adi, Nurzaharah dan Agus Satmoko. “Implementasi Pendidikan Karakter Disiplin
Pada Santri.” Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer, 2025.

Al-Ghazali. Thya’ Ulum AIl-Din. Kairo: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 2011.
Al-Ghazali, Abu Hamid. /hya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2005.

Al-Hamid, Syarif. “Abdullah Nasih Ulwan’s Concept in the Book of Tarbiyatul
Aulad Fil Islam About the Influence of Education on Free Association in the
Millineal Era.” International Journal of Islamic Studies, 2023.
https://www.researchgate.net/publication/371201065_Abdullah_Nasih_Ulwa
n%27s_Concept_in_the Book_of Tarbiyatul Aulad Fil Islam_About the |
nfluence_of Education_on_Free_Association_in_the Millineal Era.

Alfarizi, Lutfi. “Penerapan Pendekatan Habituasi Dalam Menjaga Hafalan Al-
Qur’an Pada Santri Pondok Pesantren Tahfidzul Qur’an Al-ltqon 2 Curah
Malang Jember.” Universitas Islam Negeri Khas Jember, 2024.
https://digilib.uinkhas.ac.id/33075/1/Lutfi Alfarizi fix.pdf.

Alnashr, M Sofyan, Zaenudin Zaenudin, and Moh. Andi Hakim. “Internalisasi
Nilai-Nilai Pendidikan Islam Melalui Pembiasaan Dan Budaya Madrasah.”
Islamic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman 11, no. 2 (October 30,
2022): 155-66. https://doi.org/10.35878/islamicreview.v11i2.504.

Amaliati, Siti. “Konsep Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam Abdullah Nashih Ulwan
Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Untuk Kidz Jaman Now.”

Jurnal  llmiah  Pendidikan Dan  Pembelajaran Islam, 2020.
https://www.researchgate.net/publication/342592169 Konsep_tarbiyatul _Au
lad_Fi_Al-

Islam_Abdullah_Nashih_Ulwan_Dan_Relevansinya_Dengan_Pendidikan_Is
lam_Untuk_Kidz_Jaman_Now.

Arif Suhendri Yahya, Meriyati. “Implementasi Penanaman Nilai Pendidikan
Karakter Melalui Metode Habituasi Di Pondok Modern Darussalam Gontor
Putri Kampus 8. Jurnal Pendidikan Dan Evaluasi, 2024.
https://jonedu.org/index.php/joe/article/view/6401.

Astuti, Devi, Sri Rahmawati, Septi Gia Aprima, and Muhammad Faziz.
“MEMBANGUN KEPRIBADIAN UNGGUL MELALUI PENDIDIKAN
KARAKTER DI SMP IT SAHABAT QUR’AN.” TA’LIM : Jurnal Studi
Pendidikan  Islam 7, no. 2 (July 9, 2024): 325-33.
https://doi.org/10.52166/talim.v7i2.7011.

140



141

Bahasa, Badan Pengembangan dan Pembinaan. “Kamus Besar Bahasa Indonesia
(KBBI) Daring. Jakarta: Kementerian Pendidikan Dan Kebudayaan Republik
Indonesia.,” 2016. https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/habituasi.

Creswell, John W. Creswell, John David. Research Design: Qualitative,
Quantitative, and  Mixed Methods  Approaches. Edited by
MeganO’Heffernan. European University Institute. 5th ed. SAGE
Publications Inc., 2018. https://eur-lex.europa.eu/legal-
content/PT/TXT/PDF/?uri=CELEX:32016R0679&from=PT%0Ahttp://eur-
lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=CELEX:52012PC0011:pt:NO
T.

Creswell, John W. “Penelitian Kualitatif & Desain Riset.” Mycological Research
94, no. 4 (2015): 522.

Creswell, John W, and Cheryl N Poth. Qualitative Inquiry and Research Design:
Choosing Among Five Approaches. 4th Editio. Thousand Oaks, CA: SAGE
Publications, 2018.

Eka Mulyana, Agustina Bidarti, M. Yamin, Serly Novita Sari, and Desliana Opie
Harliani. “EDUKASI  HIDROPONIK  SEBAGAI  PERTANIAN
ALTERNATIF BAGI CALON PETANI MILLENIAL DI DESA
MERANJAT Il KECAMATAN INDRALAYA SELATAN KABUPATEN
OGAN ILIR.” J-ABDI: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 2, no. 5
(October 1, 2022): 5013-18. https://doi.org/10.53625/jabdi.v2i5.3583.

Ervina, Siti. “Metode Pendidikan Anak Dalam Islam Menurut Abdullah Nashih
Ulwan Dalam Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam.” Islamic Pedagogia: Jurnal
Pendidikan Islam, 2023.
https://islamicpedagogia.faiunwir.ac.id/index.php/pdg/article/download/103/
54/545.

Fitriani, Desnita, and Dinie Anggraenie Dewi. “PEMBELAJARAN
PENDIDIKAN KEWARGANEGARAAN DALAM
PENGIMPLEMENTASIAN  PENDIDIKAN  KARAKTER.”  Jurnal
Kewarganegaraan 5, no. 2 (December 2, 2021): 489-99.
https://doi.org/10.31316/jk.v5i2.1840.

Grissom, Nicola, and Seema Bhatnagar. “Habituation to Repeated Stress: Get
Used to It.” Neurobiology of Learning and Memory 92, no. 2 (September
2009): 215-24. https://doi.org/10.1016/j.nIm.2008.07.001.

Hadist Tazkia. “Bab Musnad Abdullah Bin Umar Bin Al Khaththab Radliyallahu
Ta’ala ’Anhuma,” October 16, 2025.
https://hadits.tazkia.ac.id/hadits/bab/8:26?page haditses=197.



142

Hermino, Agustinus. “Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Psikologis Siswa
Sekolah Menengah Pertama Di Era Globalisasi Dan Multikultural.” Jurnal
PERADABAN 8, no. 1 (October 23, 2015): 19-40.
https://doi.org/10.22452/PERADABAN.v0I8n01.2.

Ihsani, Nurul, Nina Kurniah, and Anni Suprapti. “Hubungan Metode Pembiasaan
Dalam Pembelajaran Dengan Disiplin.” Angewandte Chemie International
Edition, 6(11), 951-952. 3, no. 1 (2018).

Indonesia, Presiden Republik. Undang- Undang Indonesia nomor 20 Tahun 2003
Tentang Sistem Pendidikan Nasional, Pub. L. No. 20, Demographic Research
1 (2003).

Kamal, Faisal, and Umul Ma’rufah. “Pandangan Abdullah Nashih Ulwan Tentang
Aktualisasi Pendidikan Etika Dan Keteladanan Guru Sebagai Pendidik Yang
Berkarakter Dalam Tarbiyah Al-Aulad Fi Al-Islam.” Paramurobi Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 2019.
https://doi.org/10.32699/paramurobi.v2i1.812.

Kiswanto. “Implementasi Pendidikan Karakter Disiplin Santri Di Pondok
Pesantren Nurut Tagwa Desa Grujukan Kecamatan Cermee Kabupaten
Bondowoso.” UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2024. https://digilib.uin-
suka.ac.id/id/eprint/63911/3/19204010020 BAB-I_IV-atau-V_DAFTAR-
PUSTAKA .pdf.

. “Keteladanan Dan Habituasi Dalam Pembentukan Kedisiplinan Santri.”
Jurnal ~ Studi  Pendidikan Islam 8, no. 2 (2024): 101-17.
https://doi.org/10.32505/jspi.v8i2.672.

Laila, St. N F, Prim M Mutohar, and Anissatul Mufarokah. “Character-Based
Prophetic Education in Pondok Pesantren Wali Songo Ponorogo Indonesia.”
Kne Social Sciences, 2022, 86-97. https://doi.org/10.18502/kss.v7i10.11211.

Laily, Seventina, and Asdlori Asdlori. “Abdullah Nasih Ulwan’s Concept in the
Book of Tarbiyatul Aulad Fil Islam About the Influence of Education on
Free Association in the Millineal Era.” International Journal of
Multidisciplinary Research and Analysis 06, no. 05 (May 31, 2023).
https://doi.org/10.47191/ijmra/v6-i5-48.

Lapsley, Daniel K, and Darcia Narvaez. Character Education. Handbook of
Moral and Character Education. New York: Routledge, 2014.

Lestari, Gyan Puspa. “Studi Tentang Model Pendidikan Karakter Disiplin Di
Pesantren  Persatuan  Islam 153  Al-Firdaus  Cipatat.”  2024.
https://repository.upi.edu/121813/2/D_PU_2105018_Chapterl.pdf.



143

Lickona, Thomas. Character Matters: How to Help Our Children Develop Good
Judgment, Integrity, and Other Essential Virtues. New York: Touchstone,
2004.

. Character Matters: How to Help Our Children Develop Good Judgment,
Integrity, and Other Essential Virtues. New York: Touchstone / Simon &
Schuster, 2012.

. Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility. New York: Bantam Books, 1991.

Lickona, Thomas, and Matthew Davidson. Smart & Good High Schools:
Integrating Excellence and Ethics for Success in School, Work, and Beyond.
Cortland, NY: Center for the 4th and 5th Rs (Respect and Responsibility),
2005.

Lisnawati, Santi. “The Habituation of Behavior as Students Character
Reinforcement in Global Era.” Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 3 (December
29, 2016): 413-28. https://doi.org/10.15575/jpi.v2i3.852.

LISTIANI, M E 1. “Pengembangan Kecerdasan Spiritual Santri Melalui Program
Tahfidz Di Pondok Pesantren Al-Qur’an Al-Amin Grendeng Purwokerto
Utara.” [AIN Ponorogo, 2023.
https://etheses.iainponorogo.ac.id/29216/1/SKRIPSI_WIDI
ASTUTI_201200200.pdf.

Mahadhir, M. Saiyid. “PROFESIONALISME GURU DALAM PANDANGAN
QS. AI-ISRA’: 84.” Radhah Proud To Be Professionals Jurnal Tarbiyah
Islamiyah 3, no. 2 (2018): 85.

Mattar, Joao, and Daniela Ramos. “Paradigms and Approaches in Educational
Research.” International Journal for Innovation Education and Research 10,
no. 4 (April 1, 2022): 250-56. https://doi.org/10.31686/ijier.vol10.iss4.3380.

Mulianah, Baiq, Duwi Purwati, Bonita Mahmud, and Harpina Harpina. “Pengaruh
Metode Pembiasaan Untuk Menanamkan Karakter Jujur Pada Anak Usia 5-6
Tahun.” Thya Ulum: Early Childhood Education Journal 2, no. 1 (March 30,
2024): 242-57. https://doi.org/10.59638/ihyaulum.v2i1.185.

Munif, Muhammad, and (Tambahkan penulis lain jika ada). “Habituasi
Pendidikan Akhlak Dalam Membentuk Karakter Siswa Di Sekolah Berbasis
Pesantren.” Jurnal Tarbawi / Jurnal Pendidikan Islam (Sesuaikan Jika Ada
Nama Jurnal Resminya), 2025. https://journal.uin-malang.ac.id/ (ganti
dengan URL artikel yang sebenarnya jika sudah tersedia).

Nurbaiti, Rahma, Susiati Alwy, and Imam Taulabi. “Pembentukan Karakter
Religius Siswa Melalui Pembiasaan Aktivitas Keagamaan.” EL Bidayah:



144

Journal of Islamic Elementary Education 2, no. 1 (March 31, 2020): 55-66.
https://doi.org/10.33367/jiee.v2i1.995.

Nurhayati Nurhayati, and Hayatun Sabariah. “Konsep Pendidikan Anak
Berkarakter Menurut Pemikiran Imam Al-Ghazali.” Jurnal Sadewa :
Publikasi IImu Pendidikan, Pembelajaran Dan limu Sosial 2, no. 3 (June 13,
2024): 142-51. https://doi.org/10.61132/sadewa.v2i3.951.

Nurhikmah, Nurhikmah. “CHARACTER EDUCATION ISLAM FROM THE
VIEWS OF IMAM AL-GHAZALIL” Jurnal Al Burhan 4, no. 1 (June 8,
2024): 53-66. https://doi.org/10.58988/jab.v4i1.300.

Parapat, Afnan Ali. “Tela’ah Kitab Tarbiyah Al-Aulad Fi Al-Islam.” UIN
Syahada Padangsidimpuan, 2024.
https://etd.uinsyahada.ac.id/11466/1/2020100060.pdf.

Prasetiyawan, Ronny. “Pembentukan Karakter Santri Melalui Habituasi Disiplin
Kegiatan Pondok Di TMI Al-Amien Prenduan Sumenep.” ResearchGate,
2023.
https://www.researchgate.net/publication/390881990 Pembentukan_Karakte
r_Santri_melalui_Habituasi_Disiplin_Kegiatan _Pondok_Di_TMI_Al-
Amien_Prenduan_Sumenep.

Reformis, M. “Penguatan Regulasi Diri Santri Melalui Habituasi.” 2025.
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/71215.

Santoso, B M. “Regulasi Diri Mahasiswa Penghafal Al-Qur’an: Studi Kasus
Har’ah Tahfidzil Qur’an UIN Malang.” 2024. https://etheses.uin-
malang.ac.id/64022/2/19410009.pdf.

Siti Nurkholilah  Sururin, Erba Rozalina Yulianti. “Pembentukan Karakter
Disiplin Santri Melalui Pembiasaan Shalat Tahajud Di Pondok Pesantren Al-
Munawwaroh.”  Jurnal  Pendidikan Dan  Pembelajaran, 2021.
https://jurnal.iicet.org/index.php/jppi/article/download/16977/pdf.

Suyadi. Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam. Jakarta: Prenadamedia
Group, 2020.

Tambunan, Alfian, and Muhammad Hafidz. “Nilai Pendidikan Anak Dalam Buku
Tarbiyatul Aulad Fil Islam.” Jurnal Murhum: Jurnal Pendidikan Anak Usia
Dini, 2024. https://murhum.ppjpaud.org/index.php/murhum/article/view/543.

Ulfah, Ende Nurul. “Konsep Pendidikan Anak Usia Dini Dalam Kitab Tarbiyatul
Aulad Fil Islam Karangan Abdullah Nashih Ulwan.” Universitas Islam
Negeri Prof. KH. Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2021.
https://repository.uinsaizu.ac.id/10460/2/Ende Nurul Ulfah_Konsep
Pendidikan Anak Usia Dini dalam Kitab Tarbiyatul Aulad Fil Islam



145

Karangan Abdullah Nashih Ulwan.pdf.

Ulwan, Abdullah Nashih. Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam. Beirut: Darus Salam,
2010.

Tarbiyatul Aulad Fi Al-Islam (Pendidikan Anak Dalam Islam).
Terjemahan Arif Rahman Hakim. Solo: Insan Kamil, 2019.

. Tarbiyatul Aulad fil Islam. Cairo: Darus Salam, 1992.

. Tarbiyatul Aulad Fil Islam. Beirut: Dar al-Salam, 2018.




PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN

Yang bertanda tangan dibawah ini :

Nama : Kartika Dwi Hartini

NIM : 243206030038

Program Studi : Magister Pendidikan Agama Islam

Instansi : Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember

Menyatakan dengan sebenar-benarnya bahwa dalam hasil penelitian ini
tidak terdapat unsur-unsur penjiplakan karya penelitian atau karya ilmiyah yang
pernah dilakukan dan dibuat orang lain, kecuali yang secara tertulis dikutip dalam
naskah ini dan disebutkan dalam sumber kutipan dan daftar pustaka.

Apabila hasil pernyataan ini terbukti derdapat unsur-unsur penjiplakan dan
ada klaim dari pihak lain, maka saya bersedia untuk diproses sesuai peraturan
perundang-undangan yang berlaku.

Demikian surat pernyataan ini saya buat dengan sebenar-benarnya tanpa paksaan
dari siapapun.

Jember, 21 Oktober 2025
Saya yang menyatakan Matrai

Kartika Dwi Hartini

NIM. 243206030038



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA el
l"lL UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER | 1S0O:%

— PASCASARJANA SO
s JI. Mataram No. 1 Mangli, Jember, Kode Pos 68136 Telp. (0331) 487550 Fax (0331) 427005 _ CERTIFIED
JEMBER e-mail- pascasarjana@mmmas.ac_ld Website : hitp /pasca uinkhas ac id
No : B.2299/Un.22/DPS.WD/PP.00.9/08/2025
Lampiran -
Perihal : Permohonan Izin Penelitian untuk Penyusunan Tugas Akhir Studi
Yth.
Pengasuh Pondok Pesantren Tahfizh Al-Qur'an Al-ltqon 2 Jember
Di -
Tempat

Assalamu’alaikum Wr.Wb

Dengan hormat, kami mengajukan permohonan izin penelitian di
lembaga yang Bapak/lbu pimpin untuk keperluan penyusunan tugas akhir

studi mahasiswa berikut ini:

Nama : Kartika Dwi Hartini

NIM : 243206030038

Program Studi . Pendidikan Agama Islam

Jenjang . Magister (S2)

Waktu Penelitian : 3 Bulan (terhitung mulai tanggal diterbitkannya surat)
Judul . Implementasi Pendekatan Habituasi Dalam

Mengembangkan Karakter Disiplin Santri Pondok
Pesantren Tahfizh Al-Qur'an Al-ltqgon 2 Jember
Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dipergunakan sebagaimana

mestinya.

Wassalamu’alaikum Wr.Wb

Jember, 11 Agustus 2025
An. Direktur,
Wakil Direktur

Saihan

Tembusan :
Direktur Pascasarjana

@ Dokumen ini telah ditanda tangani secara elektronik.
\d Token : QayxkZP2 @



PONDOKPESANTREN TAHFIDZUL QUR’AN

AL-ITQON 2

Curahmalang,Rambipuji, Jember

SURAT KETERANGAN TELAH MELAKUKAN PENELITIAN
Nomor: 035/SKP/X/2025

Yang Bertanda Tangan dibawah ini :

Nama : Ahmad Zaini Dahlan, S.Pd., M.SQ
Alamat : Curahmalang, Rambipuji, Jember
Jabatan : Pengasuh PPTQ Al Itqon 2 Curahmalang

Dengan Ini menerangkan bahwa mahasiswa yang berindentifitas

NAMA : KARTIKA DWI HARTINI

NIM 243206030038

PRODI : PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
JENJANG : MAGISTER S2

Telah Melakukan penelitian/riset mengenai “IMPLEMENTASI PENDEKATAN
HABITUASI DALAM MENGEMBANGKAN KARAKTER DISIPLIN SANTRI
PONDOK PESANTREN TAHFIDZ AL-QUR'AN AL ITQON 2 JEMBER” di Pondok
Pesantren Tahfidzul Qur’an AL Itqon 2 Curahmalang, Rambipuji, Jember Selama 3 Bulan
(Terhitung mulai tanggal diterbitkannya surat) untuk memperoleh data yang dibutuhkan

Demikian surat keterangan ini dibuat, dan diberikan kepada yang berssangkutan untuk

dipergunakan sebagaimana mestinya dan penuh tanggung jawab. .

Jember, 20 Oktober 2025




DOKUMENTASI KEGIATAN DI PPTQ AL ITQON 2 JEMBER

=

Penyerahan surat ijin penelitian

2. Dokumentasi implementasi pendekatan habituasi melalui kegiatan ibadah

P v




3. Dokumentasi implementasi pendekatan habituasi melalui kegiatan

hafalan







Dokumentasi implementasi pendekatan habituasi melalui interaksi sosial

orr P

. -
vt s d b1

CAALE e 44l LT IFERY
o /,// e

©




5. Dokumentasi wawancara dengan narasumber







PEDOMAN PENELITIAN

A. Pedoman Observasi

1. Observasi terkait obyektif PPTQ Al-Itqon 2 Jember.

2. Observasi terkait proses kegiatan-kegiatan yang ada di PPTQ Al-ltqon 2
Jember.

3. Observasi terkait situasi dan kondisi santri dalam proses kegiatan-kegiatan
yang ada di PPTQ Al-Itqon 2 Jember.

B. Pedoman Wawancara

1. Bagaimana implementasi pendekatan habituasi dalam mengembangkan
karakter disiplin melalui kegiatan ibadah santri Pondok Pesantren Al-
Itqon 2 Jember?

2. Bagaimana implementasi pendekatan habituasi dalam mengembangkan
karakter disiplin melalui kegiatan hafalan Al-Qur’an santri Pondok
Pesantren Al- Itgon 2 Jember?

3. Bagaimana implementasi pendekatan habituasi dalam mengembangkan
karakter disiplin melalui interaksi sosial santri Pondok Pesantren Al- ltqon
2 Jember?

C. Pedoman Dokumentasi

1. Dokumentasi kegiatan yang berkaitan dengan peneliti.



KEMENTRIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA l—lg o=
2015

.l I' UNIVERSITAS ISLAM NEGERIKIAI HAJI ACHMAD SIDDIQJEMBER 1980

— = PASCASARJANA [TS 00

R &\/Iataram No. 01 Mangli, Kaliwates, Jember, Jawa Timur, Indonesia KodePos 68136 Telp. ¢ SRTiF cn
JEMBER (0331) 487550

Fax (0331) 427005e-mail :uinkhas@gmail.com Website : http//www.uinkhas.ac.id

SURAT KETERANGAN
BEBAS TANGGUNGAN PLAGIASI
Nomor: 3000/Un.22/DPS.WD/PP.00.9/10/2025

Yang bertanda tangan di bawah ini Direktur Pascasarjana Universitas Islam Negeri Kiai Haji
Achmad Siddiq Jember dengan ini menerangkan bahwa telah dilakukan cek similaritas*

terhadap Tesis.
Nama : | Kartika Dwi Hartini
NIM 1 | 243206030038
Prodi : | Pendidikan Agama Islam (S2)
Jenjang : | Magister (S2)

dengan hasil sebagai berikut:

BAB ORIGINAL MINIMAL ORIGINAL
Bab I (Pendahuluan) 29 % 30 %
Bab II (Kajian Pustaka) 14 % 30 %
Bab III (Metode Penelitian) 15 % 30 %
Bab IV (Paparan Data) 4 % 15%
Bab V (Pembahasan) 4 % 20 %
Bab VI (Penutup) 1 % 10 %

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dipergunakan sebagai salah satu syarat menempuh
ujian Tesis.

Jember, 25 Oktober 2025

an. Direktur,
GERIANZ 5 kll Direktur

1SLAL,
RSN
& ¢ “ A h[

2 i

e, H. Saihan, S.Ag., M.Pd.I
. 197202172005011001

*Menggunakan Aplikasi Turnitin



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA

@
2015
4"'2 UPT PENGEMBANGAN BAHASA i
—

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER I o0

JI Mataram 1 Mangl, Kalwates, Jawa Timur Indonesia Kode Pos 68136 SO

pensmssuacn — Telp: (0331) 487550, Fax. (0331) 427005, 68136, emait: upbuinkhas@uinkhas ac d, CERTIFIED
e, website: hitp// www.upb,uinkhas ac id

SURAT KETERANGAN
Nomor. B-015/Un.20/U.3/100/10/2025

Dengan ini menyatakan bahwa abstrak Thesis berikut:

Nama Penulis . Kartika Dwi Hartini
Prodi . S2 PAl
Judul (Bahasa Indonesia) . Implementasi Pendekatan habituasi Dalam

Mengembangkan Karakter Disiplin  Santri
Pondok Pesantren Al- Itqgon 2 Jember

Judul (Bahasa arab) D qOlb o BluialY) uadd Luaii 4 gl grgia  Guksi
e Y SN Ny Bdadl) dpes
Judul (Bahasa inggris) . Implementation of the Habituation Approach

in Developing Disciplinary Character among
Students of Al-ltqon 2 Islamic Boarding
School, Jember

Telah diperiksa dan disahkan oleh TIM UPT Pengembangan Bahasa UIN Kiai Haji
Achmad Siddig Jember.

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk digunakan sebagaimana mestinya.

_:Jember. 29 Oktober 2025




RIWAYAT HIDUP
Kartika Dwi Hartini, S.Pd, lahir di Jember pada tanggal
17 Desember 2000 putri kedua dari 2 bersaudara,
pasangan Bapak Suheri dan lbu Tutut Indrasuwari
Rahadiati. Alamat : Perumahan Griya Panti Blok D 08,
Dsn Krajan Panti Rt 001 Rw. 006, Desa Panti, Kec. Panti,

Kab. Jember, dan dapat dihubungi melalui email

kartikadwihartinio@gmail.com. Merupakan mahasiswi S2 Pascasarjana Program

Studi Pendidikan Agama Islam di Universitas Islam Kiai Haji Achmad Siddiq
Jember. Perjalanan pendidikannya dimulai dari TK ABA | Rambipuji pada tahun
2004-2006, kemudian melanjutkan ke SDN 2 Rambipuji pada tahun 2006—-2012.
Setelah itu, menempuh pendidikan di MTsN 1 Jember pada periode 2013-2016,
dan melanjutkan ke MAN 1 Probolinggo jurusan Bahasa sekaligus mengikuti
Lembaga Pengembangan Bahasa Asing Inggris di Nurul Jadid Paiton Probolinggo
pada tahun 2017-2019. Kemudian menyelesaikan studi S1 Pendidikan Agama
Islam di UIN KHAS Jember pada tahun 2024. Dan saat ini melanjutkan studi S2

di PascaSarjana UIN KHAS Jember program studi PAI.


mailto:kartikadwihartini0@gmail.com

