EKSPRESI KOLEKTIF KOMUNIKASI RITUAL IDER BUMI DI
KALANGAN MASYARAKAT DESA WATUKEBO KECAMATAN
BLIMBINGSARI KABUPATEN BANYUWANGI

SKRIPSI

-y | | ‘~
Pl 1 1S
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:

Nadiya Yogi Okta Safitri
214103010018

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
FAKULTAS DAKWAH
2025



EKSPRESI KOLEKTIF KOMUNIKASI RITUAL IDER BUMI DI
KALANGAN MASYARAKAT DESA WATUKEBO KECAMATAN
BLIMBINGSARI KABUPATEN BANYUWANGI

SKRIPSI

Diajukan kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
untuk memenuhi Salah Satu Persyaratan untuk memperoleh
gelar Sarjana Sosial (S.Sos)
Fakultas Dakwah
Program Studi Komunikasi dan Penyiaraan Islam

| | I | ‘~
AT s
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:

Nadiya Yoqgi Okta Safitri
214103010018

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
FAKULTAS DAKWAH
2025



EKSPRESI KOLEKTIF KOMUNIKASI RITUAL IDER BUMI DI
KALANGAN MASYARAKAT DESA WATUKEBO KECAMATAN
BLIMBINGSARI KABUPATEN BANYUWANGI

SKRIPSI

Diajukan kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddig Jember
untuk memenuhi Salah Satu Persyaratan untuk memperoleh
gelar Sarjana Sosial (S.Sos)
Fakultas Dakwah
Program Studi Komunikasi dan Penyiaraan Islam

Oleh

Nadiya Yoqi Okta Safitri
214103010018

Disetujui Pembimbing

s

Muhibbin, S.Ag. M.si
NIP.197111102000031018




EKSPRESI KOLEKTIF KOMUNIKASI RITUAL IDER BUMI DI
KALANGAN MASYARAKAT DESA WATUKEBO KECAMATAN
BLIMBINGSARI KABUPATEN BANYUWANGI

SKRIPSI

Telah diuji dan diterima
untuk memenuhi salah satu persyaratan
memperoleh gelar Sarjana Sosial (S.Sos)
Fakultas Dakwah
Program Studi Komunikasi dan Penyiaraan Islam
Hari : Selasa

Tanggal : 16 Desember 2025

Tim Penguji

Ketua ' Sekretaris

violaiikh, M.Kom.I
NIP: 198710182019031004

Anggota: '
1. Dr. Siti'Raudhatul Jannah, S.Ag., M.Med.Kom. (/\

2. Muhibbin, M.Si. (

Menyutujui




MOTTO
g_nlipiﬂ KvRes li;\;i}\’) o Ll ol (e s Ll

“Melestarikan tradisi lama yang baik, dan mengambil hal baru yang lebih baik.”*

! Moh Ashif Fuadi, “Tradisi Pemikiran Moderasi Beragama Nahdlatul Ulama,” Al-Fikra : Jurnal
limiah Keislaman 21, no. 1 (1 September 2022): 16, https://doi.org/10.24014/af.v21i1.16692

iv



PERSEMBAHAN

Bismillahirrahmanirrahim. Dengan penuh rasa syukur yang tidak dapat

diungkapkan dengan kata-kata atas segala karunia yang penulis terima selama ini,

izinkan saya dengan segala hormat mempersembahkan karya sederhana ini

kepada:

1.

Kepada Allah SWT, yang telah menganugerahkan kepercayaan dan
kesempatan untuk melalui berbagai proses sehingga penulis dapat
menyelesaikan karya tugas akhir ini.

Nabi Muhammad SAW

Kepada kedua orang tua saya, Bapak Slamet Nuriyono dan Ibu Siti
Nurmiyati yang senantiasa memberikan pengorbanan, kasih sayang,
dukungan, serta doa sepanjang perjalanan hidup penulis. Semoga selalu
dianugerahi kesehatan dan berada dalam lindungan-Nya.

Kepada adik saya Tara Desnia El Yogi Safitri yang senantiasa mendoakan
serta memberikan dukungan semoga diberikan kelancaran dalam
menyelesaikan pendidikannya.

Kepada seluruh keluarga besar saya yang juga senantiasa memberikan doa
dan dukungannya kepada saya.

Kepada orang terdekat saya Nasywa Naurah Syifa yang sudah menemani
saya dalam proses ini, memberikan saya dukungan serta doanya, semoga

kelak juga dilancarkan dalam segala prosesnya yang hendak dicapai.



KATA PENGANTAR
a—ailelidfe S

Dengan penuh rasa syukur, penulis menghaturkan puji ke hadirat Allah
SWT atas limpahan rahmat dan karunia-Nya, sehingga seluruh proses
perencanaan, pelaksanaan, hingga penyusunan skripsi ini dapat terselesaikan
sebagai pemenuhan salah satu persyaratan studi sarjana. Shalawat dan salam
semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad SAW.

Kemampuan penulisan dalam penelitian ini yang berjudul “ Ekspresi
Kolektif Komunikasi Ritual Ider Bumi di kalangan Masyarakat Desa Watukebo
Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi” mendapat dukungan dari
banyak pihak.

Penulis menyadari bahwa karya ini masih memiliki Kketerbatasan,
meskipun upaya terbaik telah dilakukan agar hasilnya mendekati sempurna.
Penyusunan skripsi ini dapat diselesaikan berkat dukungan dari berbagai pihak.
Oleh karena itu, penulis dengan penuh hormat menyampaikan penghargaan dan
ucapan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada:

1.” Prof. Dr. H."Hepni,” MM Selaku Rektor Universitas Islam Negeri Kiai

Haji Achmad Siddiq Jember.

2. Prof. Dr. Fawaizul Umam, M.Ag. Selaku Dekan Fakultas Dakwah

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddig Jember.

3. Ahmad Hayyan Najikh, M.Kom.l. Selaku ketua prodi Komunikasi

Penyiaran Islam Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq

Jember.

Vi



4. Bapak Muhibbin S.Ag. M.Si. Selaku dosen pembimbing tugas akhir
skripsi yang telah membimbing, mengarahkan, serta memberikan saran
sehingga skripsi ini bisa selesai.

5. Kepada seluruh Dosen Fakultas Dakwah Universitas Islam Negeri Kiai
Haji Achma Siddig Jember yang telah banyak memberikan ilmu, mendidik
serta memberikan bimbingan selama penulis menempuh pendidikan.
Sebagai penutup, penulis menyampaikan apresiasi dan terima Kkasih

kepada seluruh pihak yang telah memberikan bantuan selama proses penyusunan
skripsi ini. Penulis juga berharap karya ini dapat memberikan manfaat bagi
berbagai pihak serta menjadi referensi yang berguna dalam pengembangan dunia

pendidikan.

Jember, 12 November 2025
Penulis

Nadiva Yoqi Okta Safitri
214103010018

vii



ABSTRAK

Nadiya Yogi Okta Safitri, 2025: Ekspresi Kolektif Komunikasi ritual Ider Bumi Di
kalangan Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten
Banyuwangi.

Kata Kunci : ekspresi kolektif, ider bumi , komunikasi ritual

Tradisi Ider Bumi merupakan salah satu bentuk ekspresi kolektif
masyarakat yang mengandung makna sosial, religius, dan simbolik. Sebagai
praktik budaya, Ider Bumi tidak hanya berfungsi sebagai ritual tolak bala, tetapi
juga menjadi media komunikasi ritual yang merefleksikan hubungan manusia
dengan alam, leluhur, dan Sang Pencipta.

Fokus penelitian yang di teliti dalam skripsi ini adalah: 1) Bagaimana
pelaksanaan Ritual Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo
Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi?, 2) Bagaimana keterlibatan
Masyarakat Dalam Proses Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo
Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi?, 3) Bagaimana Ritual Ider
Bumi dimaknai sebagai pesan komunikasi Oleh Masyarakat Desa Watukebo
Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi?

Tujuan penelitian ini adalah: 1) Untuk mengetahui bagaimana
pelaksanaan Ritual Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo
Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi, 2)  Untuk mengetahui
bagaimana keterlibatan Masyarakat Dalam Proses Ider Bumi di Kalangan
Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi, 3)
Untuk mengetahui bagaimana Ritual Ider Bumi dimaknai sebagai pesan
komunikasi Oleh Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari
Kabupaten Banyuwangi.

Penelitian ini  menerapkan pendekatan kualitatif dengan tujuan
memperoleh data "secara ‘mendalam. |Pengumpulan. data ‘dilakukan melalui
observasi, wawancara, dan dokumentasi. Adapun analisis data menggunakan
teknik purposive, yaitu penentuan informan berdasarkan Kriteria tertentu yang
dianggap relevan dengan kebutuhan-penelitian mengenai-ekspresi kolektif dalam
komunikasi ritual lder ,Bumi di masyarakat- Desa Watukebo, Kecamatan
Blimbingsari, Kabupaten Banyuwangi.

Kesimpulannya pesan inti dari komunikasi ritual ini menyampaikan pesan
utama, yaitu permohonan keselamatan tolak bala, kesuburan tanah, dan syukur
kepada Tuhan Yang Maha Kuasa dan leluhur. Sifat Kolektif dari ritual ini adalah
ekspresi kolektif karena melibatkan seluruh masyarakat, mulai dari persiapan
gotong royong, pelaksanaan arak-arakan, hingga doa penutup. Keterlibatan ini
menegaskan solidaritas sosial kebersamaan dan kekompakan sebagai ideologi
umum masyarakat Watukebo.Tindakan Komunikasi, Komunikasi dalam ritual ini
didominasi oleh tindakan non-verbal simbol seperti arak-arakan barong,
pertunjukan kesenian, dan sajian makanan ghitikan, yang semuanya bermakna
ganda ambigu dan membutuhkan pemahaman kontekstual.

viii



DAFTAR ISI

HALAMAN SAMPUL ... |
PERSETUJUAN PEMBIMBING ......cccoiiiiiieiieeee e 1
PENGESAHAN PENGUJI ... i
IMIOTTO ettt b et re e nae et e et v
PERSEMBAHAN. ...ttt \Y
KATA PENGANTAR ..ottt Vil
ABSTRAK . et VI
DAFTAR ISL. .ot IX
BAB | PENDAHULUAN ...ttt |
A, KONtEKS PENEIITIAN. ... ..eiiiiite i 1
B. RUMUSAN MASalah ..ot s 7
C. Tujuan masalaN ... I 2 W ... 7
D. Manfaat penelitian...........ccoooiiie e 8
E. DefiniSi iStHaN ......cooieiiie s 10
F. Sistematika pembanasan ...........cccceviiiiiiiiii i 15
BAB 1 KAJIAN PUST AK A L e 18
A. "Penelitian terdahulu.........o i i i 18
[ NG V] =L I (=To] o e O v S O ST OUPRRTORSN 27
BAB 1l METODE PENELITIAN ...t 31
A. Jenis penelitian dan pendekatan ... 31
B. LoKasi PENelitian ..........cccoveiiiieiiec e 32
C. Subjek penelitian..........ccccoieiiiieiiee e 32
D.  SUMDEI data........covieiiciiiiie s 33
E. ANALISIS GALA.......ci i s 35



F.  KeADSANAN TATA. ..ottt e e e e e 39

G. Tahap-tahap penelitian ............ccccoveiiiiie i 40
BAB IV PENYAJIAN DATA DAN ANALISIS ... 42
A. Gambaran objek penelitian ..........cccoveiiiiiiiiiii 42
B. Penyajian data ..........cccoeiiiiiiiiiiieecie e 53
C. Pembahasan teMUAN ..........cceiiiiiiriiie s 62
BAB V PENUTUP ...t 69
AL KESIMPUIAN ..o e 69
B SAIAN....ci e 71
DAFTAR PUSTAKA et 72



BAB |
PENDAHULUAN
A. Konteks Penelitian

Indonesia dikenal sebagai bangsa yang memiliki keberagaman budaya
dan tradisi yang hidup serta diwariskan secara turun-temurun dalam kehidupan
masyarakat. Tradisi tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga
sebagai media komunikasi simbolik yang mengandung nilai-nilai sosial,
religius, dan kultural. Salah satu bentuk tradisi yang masih dilestarikan oleh
masyarakat lokal adalah ritual Ider Bumi, sebuah upacara adat yang bertujuan
untuk memohon keselamatan, menolak bala, serta menjaga keharmonisan
antara manusia, alam, dan kekuatan spiritual yang diyakini masyarakat
setempat.?

Desa Watukebo terletak di Kecamatan Blimbingsari, Kabupaten
Banyuwangi, dan dikenal sebagai desa agraris yang masyarakatnya sebagian
besar bermata pencaharian sebagai petani. Nama Watukebo berasal dari
sebuah batu berbentuk kerbau yang dianggap sakral dan diyakini sebagai cikal
bakal penamaan desa. Kehidupan-sosial masyarakat desa masih-kental<dengan
nilai kebersamaan, gotong royong, serta kepercayaan terhadap tradisi leluhur
yang diwariskan secara turun-temurun. Salah satu tradisi penting di Desa
Watukebo adalah tradisi Ider Bumi yang menjadi bagian dari rangkaian Bersih
Desa. Tradisi ini dilaksanakan dengan mengelilingi wilayah desa sebagai

bentuk doa bersama untuk keselamatan, menolak bala, serta ungkapan rasa

2 Koentjaraningrat, Pengantar llmu Antropologi, Jakarta: Rineka Cipta, 2009, him. 189.



syukur atas hasil bumi yang melimpah. Ider Bumi biasanya disertai dengan
pembacaan doa, sholawat, dan kegiatan keagamaan, kemudian dilanjutkan
dengan tradisi Kebo-keboan, yaitu prosesi arak-arakan warga yang berdandan
menyerupai kerbau. Tradisi ini melambangkan harapan akan kesuburan tanah,
kesejahteraan masyarakat, serta keharmonisan hubungan manusia dengan
alam dan Tuhan.

Praktik ritual ini dapat dipahami sebagai mekanisme yang digunakan
manusia untuk menjawab berbagai kebutuhan dalam kehidupan sehari-hari.
Pemahaman ini berpijak pada keyakinan bahwa ritual yang mampu
mendukung proses perkembangan diri secara lebih optimal.®

Ritual lder Bumi di Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari,
Kabupaten Banyuwangi, dilaksanakan secara kolektif dengan melibatkan
berbagai unsur masyarakat, mulai dari tokoh adat, tokoh agama, hingga warga
desa. Keterlibatan masyarakat secara bersama-sama dalam ritual ini
menunjukkan adanya ekspresi kolektif, yaitu perwujudan perasaan, keyakinan,
dan identitas sosial yang diekspresikan melalui tindakan simbolik dalam suatu
peristiwa ritual. * Dalam konteks ‘ini, ritual tidak hanya dipahami sebagai
aktivitas seremonial, melainkan ‘sebagal proses komunikasi sosial yang sarat
makna.

Dalam perspektif keilmuan Islam dan kajian sosial-budaya, ritual
dipahami sebagai wahana yang menghubungkan aktivitas umat pada masa Kini

dengan pengalaman serta tradisi yang telah diwariskan dari generasi

® Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009) hal.80
* Emile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, New York: Free Press, 1995, him.

217



sebelumnya. Melalui keterhubungan tersebut, ritual tidak hanya berfungsi
sebagai tindakan simbolik, tetapi juga menjadi media pelestarian nilai-nilai
keagamaan, identitas kultural, serta memori kolektif masyarakat. Dalam
praktiknya, aktivitas ritual keagamaan dan tradisional terwujud melalui
berbagai bentuk, seperti pembacaan doa, pertunjukan seni bernuansa spiritual,
penyajian hidangan tertentu, maupun pelaksanaan tindakan simbolik lainnya
yang sarat makna dan dilandasi tujuan khusus. Seluruh bentuk praktik tersebut
dijalankan sesuai dengan norma, keyakinan, dan sistem nilai yang berkembang
dalam komunitas setempat. Oleh karena itu, ritual dapat dimaknai sebagai
rangkaian tindakan bermakna yang menyatukan dimensi spiritual, sosial, dan
budaya, sekaligus menjadi refleksi ajaran, keyakinan, serta tradisi yang terus
hidup dan dijaga dalam masyarakat.

Menurut Viktor Turner, ritual merupakan suatu bentuk tindakan resmi
yang berfungsi mendukung aktivitas manusia, namun tidak berkaitan secara
langsung dengan rutinitas teknologis atau pekerjaan praktis sehari-hari. Fokus
utama ritual justru terletak pada dimensi spiritual, simbolik, maupun aspek
mistik yang memberikan kedalaman makna bagt-individu maupun komunitas.
Pemikiran Turner sering dipandang sebagai representasi penting dalam kajian
ritual, karena ia menekankan bahwa praktik ritual memiliki peranan strategis
dalam menjaga keteraturan sosial, mengukuhkan nilai budaya, serta
memperkuat pengalaman transendental yang dialami peserta ritual.> Menurut

pandangannya, simbol adalah elemen yang hadir dalam kehidupan sehari-hari

% Victor Turner, The Forest of Symbol: Aspects of Ndembu Ritual, ed. Cornel University Press
(Ithaca and London, 1967) hal.117



Ritual juga tidak dapat dipisahkan dari dinamika sosial dan budaya yang
melingkupinya. Dalam konteks ini, simbol memiliki peran penting karena
mampu merepresentasikan nilai-nilai kemanusiaan, tujuan kolektif, serta
berbagai bentuk aktivitas yang dijalankan masyarakat. Simbol-simbol tersebut
kemudian menjadi wujud konkret dari pelaksanaan ritual, sekaligus media
yang memungkinkan makna-makna tertentu diteruskan dan dipahami bersama.
Melalui simbol, manusia mampu membangun komunikasi, mengekspresikan
diri, serta mengembangkan pemahaman yang lebih mendalam mengenai
kehidupan, pengalaman, dan sikap yang mereka anut. Dengan demikian,
penggunaan simbol merupakan elemen fundamental yang menjembatani
interaksi spiritual, sosial, dan budaya dalam praktik ritual.

Masyarakat Osing di Banyuwangi dikenal memiliki beragam tradisi
yang tetap dipertahankan dan dijalankan hingga masa kini. Kebertahanan
tradisi tersebut tidak dapat dipisahkan dari pengaruh nilai-nilai Islam yang
telah berakar kuat dalam kehidupan sosial mereka. Nilai-nilai Islam tersebut
berfungsi sebagai prinsip moral dan pedoman hidup yang bersumber dari
ajaran agama. Dalam konteks int, berbagai tradisi'yang dijalankan masyarakat
Osing tidak hanya menjadi warisan ‘budaya, tetapi juga berperan sebagai
medium spiritual untuk mempererat hubungan antara manusia dengan Allah
SWT serta antar sesama manusia dalam komunitasnya.

Salah satu tradisi yang tetap lestari hingga saat ini adalah ritual Ider
Bumi, yakni suatu bentuk upacara dalam masyarakat Jawa terutama di daerah

Yogyakarta dan sekitarnya yang berfungsi sebagai ekspresi rasa syukur serta



permohonan perlindungan bagi masyarakat dan lingkungan sekitarnya. Secara
etimologis, Ider Bumi berarti “mengelilingi bumi” atau “mengelilingi desa”.
Pelaksanaannya dimaksudkan untuk menjaga keseimbangan antara manusia
dan alam sekaligus memohon penjagaan dari berbagai kemungkinan bencana.
Tradisi ini juga memiliki kedudukan penting dalam budaya masyarakat Osing
di Banyuwangi, yang melaksanakannya dengan melakukan prosesi
mengelilingi kawasan tempat tinggal mereka.

Ritual ini kerap disebut Barong Ider Bumi karena melibatkan kehadiran
Barong, sosok mitologis yang diyakini masyarakat Osing sebagai penjaga
desa. Dalam prosesi tersebut, Barong bersayap diarak oleh warga yang
mengenakan busana adat Osing berwarna dominan hitam. Sepanjang rute
arak-arakan, para tokoh adat menaburkan koin yang dicampur bunga dan beras
kuning sebagai bagian dari simbolisasi keselamatan. Upacara ini dilaksanakan
setiap tanggal 2 Syawal atau pada hari kedua Idulfitri, dan dipahami sebagai
bentuk ritual untuk menolak bala serta menjaga keseimbangan komunitas.

Ritual atau upacara adat tersebut dianggap sebagai ekspresi kolektif
masyarakat, yang diekspresikan-melalui gerakan, suara, ‘dan tampilan-estetis-
koreografis. Pelaksanaan ritual melibatkan berbagai unsur, termasuk slametan
dan tradisi yang telah diakui oleh seluruh warga. Hal ini juga diimbangi dengan
berbagai bentuk seni pertunjukan. Ritual Ider Bumi adalah prosesi yang
dilakukan secara arak-arakan. Ritual ini juga dapat dianggap sebagai bentuk
festival karena merupakan pesta budaya masyarakat yang terkait dengan situs

keagamaan. Festival ini mencerminkan hubungan yang erat antara agama dan



budaya yang menunjukkan pluralitas ekspresi seni budaya dan karakteristik
lokal masyarakatnya.

Namun, seiring dengan perkembangan zaman dan masuknya
modernisasi, eksistensi tradisi lokal menghadapi berbagai tantangan.
Perubahan pola pikir masyarakat, khususnya generasi muda, serta pengaruh
budaya luar berpotensi menggeser makna ritual dari nilai kolektif menjadi
sekadar rutinitas tahunan tanpa pemahaman mendalam. Kondisi ini
menimbulkan kekhawatiran akan berkurangnya makna komunikasi simbolik
dan ekspresi kolektif yang terkandung dalam ritual Ider Bumi.®

Beberapa penelitian terdahulu mengenai ritual adat lebih banyak
menitikberatkan pada aspek sejarah tradisi, fungsi religius, atau nilai budaya
secara umum. Sementara itu, kajian yang secara khusus membahas ritual
sebagai bentuk komunikasi, terutama dalam perspektif ekspresi kolektif
masyarakat, masih relatif terbatas. Selain itu, penelitian yang mengangkat
ritual lder Bumi di Banyuwangi cenderung fokus pada aspek pariwisata
budaya atau pelestarian adat, belum secara mendalam mengkaji bagaimana
masyarakat memaknai ‘dan mengekspresikan ‘kebersamaan ‘melalui< proses
komunikasi ritual.”

Dalam hal ini masalah yang peneliti temukan ialah bahwa Minimnya
kajian yang melihat ritual Ider Bumi sebagai praktik komunikasi ritual yang
mengandung ekspresi kolektif masyarakat dan juga kurangnya penelitian yang

mengkaji keterlibatan masyarakat Desa Watukebo secara aktif dalam proses

® Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, New York: Basic Books, 1973, him. 89.
"Nur Syam, Islam Pesisir, Yogyakarta: LKis, 2005, him. 142.



ritual sebagai bentuk komunikasi simbolik dan pembentukan solidaritas sosial.

Serta belum banyak juga penelitian yang memfokuskan analisis pada makna

komunikasi dan ekspresi kolektif yang muncul dari praktik ritual Ider Bumi di

tingkat lokal desa.

Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk memahami
bagaimana ekspresi kolektif komunikasi ritual Ider Bumi berperan dalam
memperkuat identitas budaya, solidaritas sosial, serta keberlanjutan tradisi di
kalangan masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten
Banyuwangi.

B. Fokus Penelitian

Berdasarkan konteks penelitian diatas, maka penulis mencoba
merumuskan permasalahan-permasalahan yang berguna sebagai pijakan dan
menyusun skripsi ini. Adapun fokus penelitian sebagai berikut:

1. Bagaimana pelaksanaan Ritual Ider Bumi di kalangan masyarakat Desa
Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi?

2. Bagaimana Keterlibatan masyarakat dalam proses Ider Bumi di Kalangan
Masyarakat “Desa ~Watukebo “Kecamatan- Blimbingsari ~Kabupaten
Banyuwangi?

3. Bagaimana Ritual Ider Bumi dimaknai sebagai pesan komunikasi oleh
masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten
Banyuwangi?

C. Tujuan Penelitian

Berdasarkan masalah di atas, maka tujuan diadakannya penelitian ini



ialah :

1.

Untuk mengetahui bagaimana pelaksanaan Ritual Ider Bumi di kalangan
masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten
Banyuwangi.

Untuk mengetahui bagaimana keterlibatan masyarakat dalam proses Ider
Bumi di kalangan masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari
Kabupaten Banyuwangi.

Untuk mengetahui bagaimana Ritual Ider Bumi dimaknai sebagai pesan
komunikasi oleh masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari

Kabupaten Banyuwangi.

. Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi bagii

pengembangan ilmu pengetahuan. Adapun manfaat yang dapat diperoleh dari

penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Manfaat Teoritis

Secara teoritis hasil penelitian ini diharapkan mampu memberikan
kontribusi~ dalam ‘memperkaya " khazanah—ilmu" ‘pengetahuan- terkait
interaksi simbolik, Kkeberagaman, 'serta.adat. atau tradisi. Selain itu,
penelitian ini juga diharapkan dapat menjadi rujukan bagi penelitian
selanjutnya yang mengkaji ekspresi kolektif dalam komunikasi ritual,

khususnya pada pelaksanaan ritual Ider Bumi.

2. Manfaat Praktis

a. Bagi Peneliti



Penelitian ini diharapkan dapat menambah wawasan, dan
pengetahuan mengenai adanya suatu kegiatan yang ada di suatu
wilayah atau daerah khususnya terkait ritual ider bumi yang mana di
dalamnya memiliki suatu makna atau pesan yang tidak semua orang
dapat memahaminya kecuali memang penduduk sekitar, maka dari itu
penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman terkait hal
semacamnya.

Bagi Masyarakat

Penelitian ini diharapkan agar masyarakat agar dapat
mengetahui lebih baik tentang makna yang sesungguhnya di balik
ritual ider bumi ini, memang terkesan sedikit asing jika mengatakan
ritual tetapi ritual tersebut tidak semata-mata dimaknai sebagai hal
negatif saja akan tetapi seperti ritual ider bumi ini yang memiliki unsur
atau makna yang positif di dalam kegiatannya, oleh karnannya
penelitian ini juga diharapkan bisa bermanfaat pula bagi masyarakat
agar tidak terdapat kesalahan dalam memaknai suatu adat atau budaya.
Bagt Universitas Islam Negeri (UIN) KH Achmad Siddig Jember

Diharapkan penelitian ini'dapat memberikan pemahaman dan
wawasan yang baik terkait hal yang akan diteliti sehingga dapat
memberikan manfaat bagi UIN KH Achmad Siddiq Jember untuk
mengembangkan pengetahuan dan pembelajaran, serta menjadi sesuatu
yang berguna bagi akademik, khususnya mahasiswa, Terkait

pembahasan ini.



10

E. Definisi Istilah

Definisi istilah memuat penjelasan mengenai konsep-konsep kunci
yang menjadi fokus perhatian peneliti dalam judul penelitian. Bagian ini
disusun dengan tujuan menghadirkan kesamaan persepsi serta mencegah
terjadinya kekeliruan dalam memahami istilah yang digunakan. Oleh karena
itu, peneliti perlu memberikan penegasan serta uraian yang jelas mengenai
istilah-istilah yang memiliki Kketerkaitan langsung dengan topik penelitian.

Adapun penjelasan istilah yang dimaksud dapat diuraikan sebagai berikut:

1. Ekspresi Kolektif

Ekspresi kolektif merupakan konsep yang merujuk pada bentuk
pengungkapan nilai, emosi, keyakinan, dan pandangan hidup yang
dilakukan secara bersama-sama oleh anggota suatu kelompok sosial.
Ekspresi ini tidak lahir dari kehendak individu semata, melainkan
terbentuk melalui kesadaran sosial yang dibangun dan dipelihara secara
berkelanjutan dalam kehidupan masyarakat. Dalam perspektif sosiologi
dan komunikasi budaya, ekspresi kolektif dipahami sebagal manifestasi
dari kesadaran bersama (collective consciousness) yang memungkinkan
anggota kelompok berbagi 'makna,” memperkuat solidaritas sosial, serta
meneguhkan identitas kultural mereka. Ekspresi kolektif umumnya
diwujudkan dalam praktik-praktik simbolik seperti ritual, upacara adat,
tradisi keagamaan, dan kegiatan komunal lainnya yang memiliki makna

sosial dan budaya bagi komunitas pendukungnya.



11

Dalam konteks penelitian mengenai komunikasi ritual Ider Bumi di
kalangan masyarakat Desa Watukebo, Kecamatan Blimbingsari,
Kabupaten Banyuwangi, ritual Ider Bumi dapat dipahami sebagai bentuk
ekspresi kolektif yang sarat makna simbolik dan komunikatif. Ritual ini
bukan sekadar kegiatan seremonial, melainkan menjadi ruang sosial
tempat masyarakat mengekspresikan rasa syukur, harapan akan
keselamatan, serta penghormatan terhadap leluhur dan lingkungan alam
secara bersama-sama. Melalui rangkaian prosesi ritual, masyarakat
menyampaikan pesan-pesan simbolik yang dipahami secara kolektif, baik
melalui doa, arak-arakan, maupun penggunaan simbol-simbol adat yang
telah mengakar dalam tradisi lokal.

Ekspresi kolektif dalam ritual Ider Bumi juga tercermin dari
tingginya partisipasi masyarakat lintas generasi dan status sosial.
Keterlibatan bersama tersebut menunjukkan bahwa ritual ini berfungsi
sebagai mekanisme pemersatu yang memperkuat ikatan sosial dan rasa
kebersamaan warga Desa Watukebo. Dalam proses komunikasi ritual,
makna " tidak “disampaikan -melalui* bahasa verbal" semata, - melainkan
melalui tindakan simbolik “yang' merepresentasikan nilai-nilai budaya
seperti gotong royong, kebersamaan, dan penghormatan terhadap tatanan
sosial dan alam. Dengan demikian, ritual Ider Bumi menjadi media
komunikasi yang efektif dalam memelihara harmoni sosial dan

memperkuat identitas kolektif masyarakat setempat.



2.

12

Lebih jauh, ekspresi kolektif yang terwujud dalam ritual Ider Bumi
berperan penting dalam proses pewarisan nilai budaya kepada generasi
berikutnya. Melalui Kketerlibatan langsung dalam ritual, masyarakat
terutama generasi muda belajar memahami makna simbolik dan filosofis
yang terkandung di dalamnya. Proses ini menunjukkan bahwa komunikasi
ritual tidak hanya berfungsi sebagai sarana ekspresi spiritual dan sosial,
tetapi juga sebagai media transmisi budaya yang menjaga keberlanjutan
tradisi lokal. Oleh karena itu, penelitian ini menegaskan bahwa ritual Ider
Bumi merupakan bentuk ekspresi kolektif yang merepresentasikan
hubungan antara komunikasi, budaya, dan struktur sosial dalam
kehidupan masyarakat Desa Watukebo.

Komunikasi Ritual

Komunikasi ritual merupakan konsep dalam kajian ilmu
komunikasi yang memandang komunikasi bukan semata-mata sebagai
proses penyampaian pesan dari pengirim kepada penerima, melainkan
sebagai praktik simbolik yang bertujuan untuk memelihara, memperkuat,
dan mereproduksi makna bersama dalam suatu komunitas.-Perspektif ini
menekankan bahwa komunikasi ‘ritual lebih® berorientasi pada proses
partisipasi dan kebersamaan daripada pada efektivitas penyampaian
informasi. Melalui komunikasi ritual, anggota masyarakat terlibat dalam
tindakan-tindakan simbolik yang sarat makna budaya, seperti doa
bersama, upacara adat, atau perayaan tradisional, yang secara berulang

dilakukan dan dipahami secara kolektif. Dengan demikian, komunikasi



13

ritual berfungsi untuk meneguhkan nilai-nilai, kepercayaan, dan identitas
sosial yang hidup dalam suatu kelompok.

Dalam praktiknya, komunikasi ritual ditandai oleh penggunaan
simbol-simbol yang telah disepakati secara sosial dan diwariskan secara
turun-temurun. Simbol-simbol tersebut dapat berupa tindakan, benda,
ruang, waktu, maupun susunan prosesi yang memiliki makna tertentu bagi
komunitas pelakunya. Makna simbolik ini tidak selalu dinyatakan secara
verbal, tetapi dipahami melalui pengalaman bersama dan pengetahuan
budaya yang dimiliki oleh anggota masyarakat. Oleh Kkarena itu,
keberhasilan komunikasi ritual tidak diukur dari sejauh mana pesan
dipahami secara rasional, melainkan dari sejauh mana ritual tersebut
mampu menciptakan rasa kebersamaan, keterikatan emosional, serta
kesinambungan tradisi sosial dan budaya.

Dalam kaitannya dengan judul penelitian “Ekspresi Kolektif
Komunikasi Ritual Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo,
Kecamatan Blimbingsari, Kabupaten Banyuwangi”, ritual Ider Bumi
dapat" dipahami" sebagai~ wujud " konkret" dari komunikasi ritual yang
dijalankan secara kolektif ‘oleh ' masyarakat setempat. Ider Bumi
merupakan tradisi yang melibatkan partisipasi aktif warga desa dalam
suatu rangkaian prosesi ritual yang memiliki makna simbolik mendalam,
terutama sebagai ungkapan rasa syukur, permohonan keselamatan, serta
upaya menjaga keharmonisan antara manusia, alam, dan kekuatan

spiritual yang diyakini oleh masyarakat. Dalam ritual ini, komunikasi



14

tidak berlangsung dalam bentuk dialog biasa, melainkan melalui simbol,
tindakan, dan kebersamaan yang dimaknai secara kolektif.

Ekspresi kolektif dalam komunikasi ritual Ider Bumi tercermin
dari keterlibatan masyarakat secara menyeluruh, baik sebagai pelaku
ritual maupun sebagai saksi yang turut menghayati makna prosesi
tersebut. Melalui tindakan bersama seperti arak-arakan, doa, dan
penggunaan simbol adat, masyarakat Desa Watukebo secara tidak
langsung membangun dan memperkuat kesadaran bersama mengenai
identitas kultural dan nilai-nilai sosial yang mereka anut. Proses
komunikasi ritual ini menjadi sarana untuk mempererat solidaritas sosial,
menegaskan keberlanjutan tradisi, serta mentransmisikan nilai-nilai
budaya kepada generasi muda. Dengan demikian, penelitian ini
menempatkan komunikasi ritual Ider Bumi sebagai bentuk ekspresi
kolektif yang memiliki peran penting dalam menjaga kohesi sosial dan
keberlangsungan budaya lokal masyarakat Desa Watukebo.

3. Ritual Ider Bumi

Tradisi Ider Bumi—adalah " tradisi —adat - masyarakat Osing di
Banyuwangi, Jawa Timur, yang dilakukan sebagai ritual bersih desa dan
ungkapan rasa syukur kepada Tuhan. Tradisi ini dilaksanakan dengan cara
mengelilingi desa sambil membawa sesaji dan diiringi doa-doa serta kesenian
tradisional. Tujuan dari tradisi Ider Bumi adalah memohon keselamatan,

kesejahteraan, serta menolak bala atau mara bahaya bagi seluruh warga desa.



15

Selain itu, tradisi ini juga mencerminkan nilai kebersamaan, gotong royong,

dan upaya masyarakat dalam melestarikan budaya leluhur.
Terkait ritual Ider Bumi yang juga dikenal dengan sebutan Barong
Ider Bumi, penamaan tersebut muncul karena masyarakat Osing meyakini
bahwa Barong merupakan makhluk mitologis yang berperan sebagai
penjaga desa. Dalam pelaksanaan ritual ini, terdapat figur Barong
bersayap yang diarak oleh masyarakat setempat, mengenakan busana adat
Osing yang umumnya berwarna hitam. Sepanjang prosesi, para tokoh adat
menaburkan uang koin yang dicampur dengan bunga serta beras kuning.
Tradisi ini diselenggarakan setiap tanggal 2 Syawal atau hari kedua
setelah Idulfitri, dan dimaknai sebagai upaya kolektif untuk menolak bala

atau menghindarkan desa dari bencana.
F. Sistematika Pembahasan

Dalam penyusunan pembahasan yang terstruktur, diperlukan
penjelasan ringkas mengenai isi dan alur keseluruhan skripsi agar penulis
maupun pembaca memperoleh gambaran yang jelas mengenai kerangka kajian
yang - disajikan.” ‘Untuk mempermudah ~ proses pemahaman, ‘sistematika
penulisan hendaknya disusun secara runtut'sesuaiturutan bab dalam skripsi.
Pembahasan sistematis ini mencakup penjabaran skripsi secara menyeluruh,
mulai dari bab pendahuluan hingga bagian penutup yang memuat kesimpulan.
Adapun sistematika penulisan yang dimaksud dapat diuraikan sebagai berikut:
1. BAB | Bab ini menjadi landasan awal penelitian dengan menguraikan

konteks sosial dan budaya masyarakat Desa Watukebo yang masih



16

mempertahankan ritual Ider Bumi sebagai tradisi turun-temurun. Pada bab
ini dijelaskan latar belakang munculnya fenomena ekspresi kolektif dalam
ritual Ider Bumi sebagai bentuk komunikasi simbolik masyarakat. Selain
itu, bab ini merumuskan fokus penelitian yang diarahkan pada bentuk-
bentuk ekspresi kolektif, proses komunikasi ritual, serta makna yang
dikonstruksikan masyarakat melalui ritual tersebut. Tujuan, manfaat
penelitian, definisi istilah, dan sistematika pembahasan disusun untuk
memberikan kerangka konseptual yang jelas terkait kajian komunikasi
ritual dalam konteks budaya lokal.

BAB |1 berisi tentang tinjauan pustaka bab ini mengkaji teori dan hasil
penelitian terdahulu yang relevan dengan penelitian tentang ekspresi
kolektif, komunikasi ritual, dan tradisi budaya masyarakat. Pembahasan
teori komunikasi ritual, simbol, makna, serta konsep ekspresi kolektif
digunakan sebagai pisau analisis untuk memahami praktik Ider Bumi.
Selain itu, tinjauan terhadap penelitian sebelumnya tentang ritual adat dan
komunikasi budaya membantu memposisikan penelitian ini, sekaligus
menunjukkan kebaruan kajian dalam konteks-masyarakat Desa \Watukebo.
BAB Il berisi metode penelitian bab ini* menjelaskan pendekatan
penelitian yang digunakan untuk mengkaji ekspresi kolektif komunikasi
ritual Ider Bumi, yaitu pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif.
Lokasi penelitian difokuskan di Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari
Kabupaten Banyuwangi sebagai ruang berlangsungnya ritual. Teknik

pengumpulan data seperti observasi, wawancara mendalam, dan



17

dokumentasi digunakan untuk menggali pengalaman, partisipasi, serta
pemaknaan masyarakat terhadap ritual Ider Bumi. Teknik analisis data
diarahkan untuk menginterpretasikan simbol, tindakan kolektif, dan pola
komunikasi yang muncul selama pelaksanaan ritual.

BAB VI berisi tentang penyajian dan analisis data. Bab ini menyajikan
gambaran umum masyarakat Desa Watukebo dan pelaksanaan ritual Ider
Bumi secara rinci. Analisis data difokuskan pada bentuk-bentuk ekspresi
kolektif masyarakat, seperti partisipasi bersama, penggunaan simbol-
simbol ritual, serta interaksi sosial yang terbangun selama ritual
berlangsung. Pada bab ini juga dibahas bagaimana ritual Ider Bumi
berfungsi sebagai media komunikasi kolektif yang memperkuat
solidaritas ~ sosial, identitas budaya, dan nilai-nilai kebersamaan
masyarakat Desa Watukebo berdasarkan data empiris di lapangan.

Bab V berisi penutup bab penutup merangkum keseluruhan temuan
penelitian terkait ekspresi kolektif komunikasi ritual Ider Bumi di
kalangan masyarakat Desa Watukebo. Kesimpulan disusun berdasarkan
hasil ‘analisis yang menunjukkan peran’ritual sebagai sarana komunikasi
simbolik dan pemersatu sosial. Selain itu, bab ini memuat saran yang
bersifat akademis dan praktis, baik bagi pengembangan kajian
komunikasi budaya maupun bagi masyarakat dan pihak terkait dalam

upaya pelestarian ritual Ider Bumi sebagai warisan budaya lokal.



BAB I1
KAJIAN PUSTAKA
A. Penelitian Terdahulu
Terkait dengam adanya penelitian ini yang mana dirancang untuk
membandingkan dan memberikan penguatan dari penelitian terdahulu dengan
penelitian selanjutnya. Berikut ada beberapa penelitian terdahulu yang
berkaitan dengan penelitian yang akan peneliti lakukan, sebagai berikut:

a. Penelitian terdahulu yang ditulis oleh Bambang Novriyanto pada program
studi ilmu komunikasi tahun 2020 yang berjudul “ Komunikasi Ritual
Pada Perlombaan Jong Katil Di Kecamatan Kuala Kampar Kabupaten
Pelalawan Provinsi Riau”.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif Teknik
pengumpulan data dalam penelitian ini  menggunakan observasi,
wawancara dan dokumentasi. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa
permainan Jong Katil merupakan suatu kebudayaan yang berada di
Kecamatan Kuala Kampar. Dalam perlombaan Jong Katil para peserta
menggunakan ritual sebelum-permainan dengan melakukan dua kali proses
ritual, proses ritual pertama ' yakni proses  tepuk tepung tawar yang
dilakukan di rumah sebelum keberangkatan ke tempat perlombaan
sedangkan ritual kedua proses berdoa dan membaca ritual khusus yang di
lakukan setelah sesampainya di tempat perlombaan.

b. Penelitian terdahulu yang ditulis oleh Naimatul Jannah pada program studi

Pendidikan Agama Islam tahun 2024 yang berjudul” Islamisasi Tradisi

18



19

Ider Bumi Di Dusun Gepuro Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari
Kabupaten Banyuwangi Tahun 2023”

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif
lapangan, adapun hasil dari penelitian ini adalah Nilai-nilai Islam yang
hadir dalam tradisi Ider Bumi tampak jelas pada rangkaian acara ghitikan.
Kegiatan ini merefleksikan nilai akhlak, yang tercermin melalui solidaritas
masyarakat ketika mereka berkumpul, bekerja sama, serta saling
membantu sepanjang berlangsungnya ritual. Selanjutnya, pembacaan
Khotmil Qur’an dan Sholawat Barzanji mengandung nilai ibadah
sekaligus nilai tauhid. Hal ini terlihat dari pelaksanaan Khotmil Qur’an
yang diawali dengan tawasul sebagai bentuk penghormatan kepada para
ulama dan leluhur, serta ditutup dengan doa sebagai wujud permohonan
kepada Allah SWT. Selain itu, keterlibatan masyarakat secara kolektif
dalam kegiatan tersebut menunjukkan adanya nilai silaturahmi,
kebersamaan, serta kekompakan warga Dusun Gepuro, sehingga tradisi ini
tidak hanya bernilai spiritual, tetapi juga memperkuat kohesi sosial dalam
komunitas.

Penelitian terdahulu yang ditulis oleh Rina Oktaviani pada program studi
komunikasi dan penyiaran islam dengan judul “Komunikasi Ritual Pada
Tradisi Sengkure Di Kabupaten Kaur”

Dalam penelitian ini menggunakan metode penelitian Jenis

penelitian ini adalah penelitian lapangan (field research), menggunakan

metode pendekatan deskriptif kualitatif. Pemilihan informan menggunakan



20

Teknik Snowball Sampling digunakan dalam penelitian ini sebagai
metode untuk mengidentifikasi informan kunci yang memiliki informasi
relevan dan mendalam. Data penelitian dikumpulkan melalui wawancara,
observasi, serta dokumentasi. Analisis data dilakukan melalui tahapan
reduksi data, penyajian data, penarikan kesimpulan, dan verifikasi. Adapun
uji keabsahan data dilakukan melalui uji kredibilitas atau tingkat
kepercayaan terhadap data penelitian dengan menerapkan teknik
triangulasi.

Hasil penelitian ini  menunjukkan bahwa, pertama, proses
pelaksanaan tradisi Sengkure di Kabupaten Kaur diawali dengan
permohonan izin dari ketua adat kepada kepala desa untuk membentuk
panitia, sehingga pelaksanaan tradisi dapat berlangsung secara teratur.
Dalam tradisi Sengkure terdapat unsur pelaku komunikasi, yakni anggota
Sengkure sebagai komunikator yang menyampaikan permohonan maaf
atas berbagai kesalahan ketika bersalaman, sedangkan masyarakat yang
mengikuti tradisi berperan sebagai komunikan yang menerima pesan
tersebut. Kedua, persepsi masyarakat terhadap tradisi- Sengkure -meliputi
pandangan mereka mengenai’ tujuan pelaksanaannya, asal-usul tradisi,
konsekuensi jika tradisi tidak dijalankan, serta makna yang terkandung
dalam tradisi Sengkure.

Penelitian terdahulu yang di tulis oleh Muhammad Alif Prasetyo pada

Program Studi Ilmu Komunikasi tahun 2022 dengan judul “Ekspresi



€.

f.

21

Kolektif dalam Komunikasi Ritual Bersih Desa sebagai Media Solidaritas
Sosial Masyarakat Pedesaan”.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif
dengan teknik pengumpulan data berupa observasi partisipatif, wawancara
mendalam, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ritual
bersih desa tidak hanya berfungsi sebagai tradisi budaya, tetapi juga
sebagai bentuk komunikasi kolektif yang memperkuat solidaritas sosial,
membangun kesadaran bersama, serta menjaga keberlanjutan nilai-nilai
budaya lokal dalam kehidupan masyarakat.

Penelitian terdahulu yang ditulis oleh Dewi Lestari pada Program Studi
Antropologi Sosial tahun 2023 dengan judul “Makna dan Fungsi Ritual
Adat dalam Kehidupan Sosial Masyarakat Osing Banyuwangi”.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif etnografis. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa ritual adat masyarakat Osing memiliki
makna simbolik yang mendalam dan berfungsi sebagai media komunikasi
sosial dan spiritual. Melalui pelaksanaan ritual secara kolektif, masyarakat
membangun “rasa kebersamaan, memperkuat identitas “budaya, serta
menjaga hubungan harmonis antara manusia, alam, dan nilai-nilai religius.
Penelitian oleh Rizki Amalia Putri pada Program Studi IImu Komunikasi
tahun 2021 dengan judul “Makna Simbolik Komunikasi Ritual Sedekah
Bumi pada Masyarakat Pedesaan”.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan

fenomenologi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sedekah bumi



22

merupakan ekspresi kolektif masyarakat dalam mengungkapkan rasa
syukur kepada Tuhan, yang diwujudkan melalui simbol-simbol ritual dan
partisipasi aktif seluruh lapisan masyarakat.

g. Penelitian yang ditulis oleh Ahmad Fauzan pada Program Studi
Antropologi Budaya tahun 2019 dengan judul “Ritual Adat sebagai Media
Komunikasi Sosial dalam Masyarakat Osing Banyuwangi”.

Penelitian ini menggunakan metode etnografi. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa ritual adat masyarakat Osing berfungsi sebagai media
komunikasi sosial yang memperkuat solidaritas, identitas budaya, serta
hubungan antarwarga dalam kehidupan sosial masyarakat Banyuwangi.

h. Penelitian oleh Siti Nurhaliza pada Program Studi Sosiologi tahun 2022
dengan judul “Partisipasi Masyarakat dalam Ritual Bersih Desa sebagai
Bentuk Ekspresi Kolektif”.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa keterlibatan masyarakat dalam ritual bersih
desa mencerminkan adanya kesadaran kolektif dan komunikasi sosial yang
terbangun ‘melalui’ praktik ritual” sebagai sarana-mempererat hubungan
sosial.

i. Penelitian yang dilakukan oleh Dedi Kurniawan pada Program Studi IImu
Komunikasi tahun 2021 dengan judul “Komunikasi Ritual dalam Tradisi
Sedekah Laut di Pantai Selatan Jawa”.

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif. Hasil

penelitian menunjukkan bahwa sedekah laut merupakan bentuk



23

komunikasi ritual antara manusia, alam, dan Tuhan yang dilakukan secara
kolektif, serta memiliki makna simbolik yang dipercaya mampu menjaga
keseimbangan sosial dan spiritual masyarakat.
Penelitian oleh Lailatul Fitri pada Program Studi Ilmu Budaya tahun 2023
dengan judul “Ritual Adat dan Identitas Kolektif Masyarakat Lokal”.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa ritual adat berperan penting dalam
membangun identitas kolektif masyarakat, di mana komunikasi ritual
menjadi sarana pewarisan nilai budaya dan penguatan rasa kebersamaan

antaranggota masyarakat.

Nama, Tahun, Judul Persamaan Perbedaan
Penelitian
Bambang Novriyanto, | Pada penelitian ini | Perbedaan  keduanya

2020, Komunikasi Ritual | sama-sama terletak pada sebuah
Pada Perlombaan Jong | membahas terkait | ritual apa yang dibahas
Katil  Di  Kecamatan | sebuah ritual pada | di dalamnya

Kuala Kampar Kabupaten | sebuah tradisi atau

Pelalawan Provinsi Riau” | kebudayaan

Naimatul Jannah,2024, Pada penelitian ini, | Perbedaan antara

Islamisasi.  Tradisi- “lder

peneliti-. sama-sama

keduanya ialah terletak

Bumi Di Dusun Gepuro | membahas pada apa yang akan di
Desa Watukebo | mengenai ider bumi | bahas ~ melalui ~ ider
Kecamatan = Blimbingsari | dan~ pada  ‘tempat | bumi‘ini
Kabupaten Banyuwangi | penelitian yang
Tahun 2023 sama pula

3. | Rina Oktaviani, 2022, | Pada penelitian ini | Perbedaan antara
Komunikasi Ritual Pada | peneliti sama-sama | keduanya ialah terletak
Tradisi  Sengkure  Di | meneliti tentang | pada  tradisi dan
Kabupaten Kaur ritual yang | tempatnya

dilakukan di dalam
sebuah tradisi




Penelitian terdahulu yang
di tulis oleh Muhammad

Alif Prasetyo pada
Program  Studi  llmu
Komunikasi tahun 2022
dengan judul “Ekspresi
Kolektif dalam
Komunikasi Ritual Bersih
Desa sebagai Media
Solidaritas Sosial

Masyarakat Pedesaan”.

Sama-sama
mengkaji  ekspresi
kolektif dalam

komunikasi ritual

Lokasi dan bentuk
ritual berbeda,
bukan rituak ider

bumi

Penelitian terdahulu yang
ditulis oleh Dewi Lestari

pada  Program  Studi
Antropologi Sosial tahun
2023 dengan judul

“Makna dan Fungsi Ritual
Adat dalam Kehidupan
Sosial Masyarakat Osing
Banyuwangi”.

Sama-sama
mengkaji ritual
adat  masyarakat

Osing Banyuwangi

Tidak menekankan

pada aspek
komunikasi ritual
dan ekspresi
kolektif

Penelitian  oleh  Rizki | Sama-sama Tidak menekankan
Amalia Putri pada

Program  Studi  llmu | mengkaji ritual | pada ekspresi
Komunikasi tahun 2021

dengan judul “Makna | agraris dan simbol- | kolektif dan
Simbolik Komunikasi

Ritual . Sedekah: “Bumi-| simbol dalam | konteks budaya
pada Masyarakat

Pedesaan”. komunikasi ritual Osing

Penelitian yang ditulis | Sama-sama Tidak secara
olen Ahmad Fauzan pada

Program Studi | meneliti spesifik mengkaji
Antropologi Budaya

tahun 2019 dengan judul | masyarakat Osing | ritual ider bumi
“Ritual Adat sebagai

Media Komunikasi Sosial | Banyuwangi  dan | dan ekspresi
dalam Masyarakat Osing

Banyuwangi”. ritual adat kolektif

masyarakat

24



8 | Penelitian  oleh  Siti | Sama-sama Tidak  mengkaji
Nurhaliza pada Program
Studi  Sosiologi  tahun | menyoroti komunikasi ritual
2022 dengan  judul
“Partisipasi ~ Masyarakat | keterlibatan secara mendalam
dalam Ritual Bersih Desa
sebagai Bentuk Ekspresi | masyarakat dalam
Kolektif”.
ritual secara
kolektif
9 | Penelitian yang dilakukan | Sama-sama Objek ritual
oleh Dedi Kurniawan
pada Program Studi Ilmu | mengkaji berbeda (sedekah
Komunikasi tahun 2021
dengan judul | komunikasi ritual | laut ) bukan ritual
“Komunikasi Ritual
dalam Tradisi Sedekah | dalam tradisi lokal | darat ider bumi
Laut di Pantai Selatan
Jawa”.
10 | Penelitian oleh Lailatul | Sama-sama Tidak meneliti
Fitri pada Program Studi
I[Imu Budaya tahun 2023 | membahas praktik komunikasi
dengan judul “Ritual Adat
dan Identitas Kolektif | pembentukan ritual secara
Masyarakat Lokal”.
identitas  kolektif | spesifik
melalui ritual

25

Judul skripsi “Ekspresi Kolektif ; Komunikasi Ritual Ider Bumi di

Kalangan Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten

Banyuwangi” ini memiliki beberapa kelebihan jika dibandingkan dengan

penelitian terdahulu yang membahas ritual lder Bumi atau tradisi budaya

Banyuwangi secara umum. Kelebihan utama terletak pada fokus kajian yang

menempatkan ritual Ider Bumi tidak hanya sebagai peristiwa adat atau

budaya, tetapi sebagai bentuk komunikasi ritual yang sarat dengan simbol,



26

makna, dan proses interaksi sosial. Pendekatan ini memperluas sudut pandang
penelitian terdahulu yang umumnya bersifat deskriptif-antropologis, menjadi
kajian komunikasi budaya yang menekankan ekspresi kolektif masyarakat.
Selain itu, penelitian ini memiliki keunikan dari segi konteks lokal karena
secara spesifik mengkaji masyarakat Desa Watukebo, Kecamatan
Blimbingsari, yang belum banyak menjadi fokus penelitian sebelumnya.
Dengan menyoroti partisipasi dan keterlibatan masyarakat setempat, penelitian
ini mampu mengungkap bagaimana nilai-nilai kebersamaan, identitas budaya,
dan solidaritas sosial dibangun dan diwariskan melalui ritual Ider Bumi. Hal
ini menjadi pembeda dari penelitian terdahulu yang cenderung melihat ritual
sebagai tradisi tahunan tanpa menggali proses komunikasi dan makna kolektif
di balik pelaksanaannya.

Kelebihan lainnya adalah penggunaan konsep ekspresi kolektif yang
memungkinkan peneliti memahami ritual Ider Bumi sebagai media
komunikasi simbolik yang hidup dalam masyarakat. Melalui pendekatan ini,
penelitian dapat menjelaskan bagaimana simbol, tindakan ritual, dan interaksi
antarwarga berfungsi 'sebagai sarana penyampaian pesan-budaya dan nilai
sosial. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya memberikan kontribusi
teoritis bagi pengembangan kajian komunikasi ritual dan budaya, tetapi juga
memiliki nilai praktis dalam upaya pelestarian budaya lokal dan penguatan

identitas masyarakat Desa Watukebo di tengah perubahan sosial.



27

B. Kajian Teori

Kajian teori dalam penelitian ini merupakan bagian yang memuat
uraian mengenai berbagai konsep dan teori yang digunakan sebagai landasan
berpikir sekaligus sudut pandang peneliti dalam menjalankan proses
penelitian. Penjabaran teori secara lebih komprehensif dan mendalam
berfungsi untuk memperluas wawasan peneliti, sehingga peneliti mampu
memperkuat pemahaman serta ketajaman analisis terhadap permasalahan yang
dikaji. Melalui pemahaman teoritis yang mapan, peneliti dapat menelusuri
fokus penelitian secara lebih terarah dan sistematis, sehingga tujuan penelitian
dapat dicapai dengan lebih optimal dilapangan. Kajian ini menggunakan
pendekatan integratif untuk menganalisis ritual Ider Bumi, memosisikan

Komunikasi Ritual Carey sebagai kerangka utama, didukung oleh

Interaksionisme Simbolik, Antropologi Simbolik Geertz, dan diperkuat oleh

perspektif Teori Fungsi dan Tindakan Komunikatif Habermas untuk

memahami fungsi dan keberlanjutannya dalam masyarakat Desa Watukebo.

1. Analisis ekspresi kolektif dalam ritual Ider Bumi memerlukan kerangka
teori “yang ‘mengintegrasikan- perspektif “komunikasi, ‘simbolik, dan
fungsional.

a. Komunikasi Ritual (James W. Carey)
Teori Komunikasi Ritual yang dicetuskan oleh James W. Carey
1989. Menurut teori ini, komunikasi ritual adalah bentuk komunikasi
yang mengesahkan, mengintegrasikan, dan memelihara nilai-nilai

budaya dalam masyarakat. Ritual komunikasi tidak hanya berfungsi



28

untuk mengirim pesan atau informasi, tetapi lebih kepada
mengonstruksi dan mempertahankan realitas sosial bersama. Teori ini
berfungsi sebagai landasan utama yang memposisikan Ider Bumi
bukan hanya sebagai proses transmisi informasi, melainkan sebagai
tindakan simbolis yang bertujuan memelihara tatanan sosial dan
menegaskan kembali nilai-nilai komunal masyarakat Desa Watukebo.
Ritual ini berfokus pada partisipasi dan persekutuan komunitas, di
mana makna dan nilai secara kolektif dihidupkan kembali melalui
perayaan dan arak-arakan.

Interaksionisme Simbolik (G.H. Mead & H. Blumer)

Untuk mengurai makna yang terkandung dalam setiap tindakan dan
simbol, kerangka Carey diperkaya oleh perspektif simbolik.
Interaksionisme Simbolik (G.H. Mead & H. Blumer) merupakan teori
yang sesuai untuk digunakan guna menganalisis bagaimana makna-
makna simbolis (misalnya, barong, sesaji, selamatan) dihasilkan dan
dipertahankan melalui interaksi sosial antarwarga. Makna dari ritual
ini- bukanlah ‘bawaan, ‘melainkan “hasil dari interpretasi-bersama yang
dinegosiasikan, menegaskan 'realitas sosial yang diyakini oleh
komunitas.

Antropologi Simbolik (Clifford Geertz)

Selanjutnya ialah teori Antropologi Simbolik (Clifford Geertz)

yang mana pada teori ini memungkinkan dapat dilakukannya

interpretasi mendalam (thick description) terhadap ritual sebagai "teks



29

budaya” yang mengungkapkan struktur kognitif dan sistem nilai
masyarakat. Dengan demikian, setiap prosesi Ider Bumi (seperti arak-
arakan mengelilingi desa atau pembagian Pecel Pitik) dapat dibaca
sebagai ekspresi kolektif dari kosmologi dan etika spiritual masyarakat
Watukebo.

. Teori Fungsi (Fungsionalisme)

Selanjutnya pada teori ini digunakan untuk menjelaskan mengapa
ritual ini terus dipertahankan dan memiliki signifikansi sosial,
digunakan perspektif ~ fungsional dan normatif. memberikan
pemahaman bahwa Ider Bumi memiliki peran vital dalam menjaga
kohesi dan stabilitas sosial ia bertindak sebagai mekanisme Kkolektif
untuk merespons ancaman (tolak bala) dan memperkuat solidaritas,
memastikan integrasi struktural masyarakat. Sementara itu,

Teori Tindakan Komunikatif (Jurgen Habermas)

Sementara itu pada teori yang terakhir ini digunakan sebagai
wadah untuk menyediakan lensa guna memahami legitimasi normatif
ritual dalam konteks Dunia Kehidupan (Lifeworld).-1der' Bumi; dalam
konteks ini, merupakan ‘manifestasi. dari'tindakan komunikatif non-
verbal yang berhasil mencapai konsensus (pemahaman bersama)
mengenai pentingnya tradisi. Keberlanjutan ritual menunjukkan bahwa
klaim Kketepatan normatif (rightness) tradisi ini diterima dan
direproduksi secara kultural, mencegah kolonisasi logika instrumental

modernitas terhadap nilai-nilai inti masyarakat Desa Watukebo.



30

Adapun Keterhubungan antara Teori Tindakan Komunikatif (TKK)
Jurgen Habermas dan ritual Ider Bumi terletak pada peran krusial ritual
tersebut sebagai mekanisme reproduksi dan pertahanan Lifeworld
(Dunia Kehidupan). Dalam kerangka Habermas, Lifeworld adalah
gudang norma, nilai, dan pengetahuan budaya yang direproduksi
melalui Tindakan Komunikatif yang berorientasi pada pemahaman
bersama (konsensus). Ritual Ider Bumi, dengan seluruh prosesi
simbolisnya, bertindak sebagai manifestasi Tindakan Komunikatif
kolektif yang secara non-verbal dan ekspresif menegaskan kembali
klaim ketepatan normatif (bahwa tradisi dan nilai leluhur layak ditaati)
dan klaim ketulusan (komitmen autentik terhadap komunitas).
Tindakan ini secara efektif mengintegrasikan sosial warga desa melalui
partisipasi bersama, memperkuat solidaritas, dan mencapai konsensus
kultural mengenai identitas dan keselamatan kolektif. Dengan
demikian, Ider Bumi menjadi benteng budaya yang penting,
mempertahankan rasionalitas komunikatif dan nilai-nilai komunal
Lifeworld ‘agar tidak" terkooptasi “atau terkolonisasi “oleh dominasi
rasionalitas instrumental’ " dari * System ' (ekonomi dan birokrasi)
masyarakat modern. Ritual ini memastikan bahwa legitimasi tatanan
sosial Desa Watukebo tetap berakar pada nilai bersama, bukan hanya

pada paksaan atau efisiensi strategis.



BAB Il

METODE PENELITIAN

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian

Metode penelitian ini menggunakan penelitian lapangan (field
research). yakni penelitian yang dilaksanakan secara sistematis. Prosedur
penelitian kualitatif lapangan bertujuan untuk memperoleh data deskriptif
yang menggambarkan fenomena secara mendalam. Pengumpulan data
dilakukan melalui teknik observasi dan wawancara, sehingga peneliti dapat
memperoleh informasi dalam bentuk catatan tertulis, rekaman suara, serta
berbagai temuan lain yang diperoleh langsung dari narasumber atau informan.
Seluruh data tersebut kemudian dijadikan dasar untuk melakukan analisis
yang sesuai dengan fokus penelitian.®

Penelitian lapangan dalam studi ini dilaksanakan di Desa Watukebo,
Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi. Secara khusus, penelitian
kualitatif bertujuan untuk menemukan serta mendeskripsikan suatu kegiatan
yang berlangsung di lapangan. Metode deskriptif kualitatif merupakan
pendekatan yang digunakan -untuk - menggambarkan, “menjelaskan, dan
memaparkan fenomena 'sebagaimana ‘adanya sesuai dengan situasi dan

kondisi yang terjadi pada saat penelitian dilakukan.

8

Dedy Mulyono, Solatun, Metode Penelitian Komunikasi (Bandung: REMAJA

ROSADAKARYA. 2007)

31



32

B. Lokasi Penelitian
Lokasi penelitian yang dijadikan objek peneliti di dalam penyusunan
skripsi ini tepatnya di Desa Watukebo. Adapun wilayahnya di Desa
Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi.

Pemilihan lokasi ini telah dipertimbangkan berdasarkan fokus
penelitian yang telah dirumuskan serta data yang dibutuhkan tersedia di
lokasi. Sehingga menarik untuk dikaji lebih dalam terkait Ekspresi Kolektif
Komunikasi Ritual ider Bumi Di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo
Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi.

C. Subjek Penelitian

Subjek penelitian berisi laporan jenis data atau sumber data yang
meliputi berbagai informasi dari informan atau narasumber yang hendak di
peroleh oleh peneliti. Adapun narasumber yang mengetahui terkait data
penelitian yang peneliti butuhkan sementara sebagai berikut :

1. Pelaku dan Penjaga Adat
Sesepuh Adat/Pemimpin Ritual merupakan orang yang secara
turun-temurun° menguasai dan ‘memimpin jalannya ritual ‘di mana ketika
para penerus yang sudah divwarisi tersebut meninggal akan di gantikan
atau di wariskan kepada anak cucu dan begitu seterusnya. Mereka yang di
pilih ini juga merupakan orang yang memiliki pengetahuan mendalam
mengenai tata cara, pantangan, dan filosofi di balik setiap tahapan ritual.

individu yang bertanggung jawab atas tempat-tempat sakral atau pusaka



33

yang terkait dengan ritual. Mereka memahami sejarah dan aspek
mistis/spiritual ritual.
2. Tokoh Formal dan Pemerintahan
Kepala Desa/Perangkat Desa dalam hal ini subjek yang di pilih
tersebut guna memberikan informasi mengenai aspek regulasi, dukungan
pemerintah daerah, dan perubahan fungsi ritual dari sakral menjadi
festival kultural yang dipertahankan dalam konteks pemerintahan desa.
3. Anggota Komunitas
Tokoh Masyarakat/Budayawan Lokal pada pemilihan subjek ini
merupakan individu yang aktif dalam melestarikan tradisi Osing dan
memiliki analisis/interpretasi yang kuat mengenai makna ritual dalam
konteks perubahan zaman.
4. Warga Desa (Pelaku Aktif)
Warga yang terlibat langsung dalam persiapan (selamatan Pecel
Pitik, membuat sesaji) dan partisipasi dalam arak-arakan. Mereka
memberikan perspektif mengenai pengalaman, motivasi, dan peran ritual
dalam kehidupan sehari-hari-
D. Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumumpulan data ialah tahap kegiatan penting, karena
tujuannya ialah untuk mencari dan mengumpulkan data terkait penelitian yang
digunakan. Dalam penelitian ini peneliti menggunakan prosedur observasi,

wawancara, dokumentasi untuk mendapatkan data-data yang diperlukan.



34

1. Observasi

Observasi merupakan kegiatan mengamati suatu objek secara
langsung yang kemudian diikuti dengan proses pencatatan secara
berurutan terhadap berbagai unsur yang muncul dalam fenomena yang
diteliti. Setiap komponen yang teridentifikasi dalam proses pengamatan
dicatat secara cermat untuk memperoleh gambaran yang utuh mengenai
objek kajian. Temuan hasil observasi tersebut selanjutnya disusun dalam
bentuk laporan yang sistematis dan sesuai dengan ketentuan penyusunan
ilmiah yang berlaku. Dalam hal ini observasi juga memungkinkan bagi
peneliti untuk dapat mempelajari terkait Ekspresi Kolektif Komunikasi
Ritual Ider Bumi Di Kalangan Masyarakat Desa Watu kebo Kecamatan
Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi, Oleh karena itu peneliti perlu
melakukan observasi melalui observasi secara langsung maupun tidak
langsung.®

Teknik observasi yang digunakan dalam penelitian ini adalah di
mana peneliti menyampaikan secara terbuka kepada sumber data bahwa
kegiatan observasi “sedang-dilakukan. Data yang “diperoleh—-melalui
observasi ini merupakan data’ utama yang digunakan untuk memahami
secara langsung pelaksanaan ritual lder Bumi di Desa Watukebo,
Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi. Untuk mendukung

proses pengumpulan data, peneliti menggunakan alat pencatat serta

% Sugiyono “Metode Penelitian Kualitatif dan R&D” (Bandung: Alfabeta, 2015)hal.216



35

perangkat perekam sebagai instrumen pendukung dalam memperoleh hasil
observasi yang lebih akurat.™
Adapun observasi yang peneliti lakukan yaitu mengumpulkan data
secara langsung kepada para informan yang telah ditentukan.
2. Wawancara
Wawancara ialah salah satu teknik yang memungkinkan digunakan
sebagai salah satu bahan untuk mengumpulkan data penelitian. Adapun
teknik wawancara ialah mengajukan beberapa pertanyaan kepada
narasumber, pertanyaan yang diajukan kepada satu, dua atau lebih baik
secara langsung maupun tidak.
3. Dokumentasi
Dokumentasi adalah mencari data mengenai hal-hal atau variabel di
lapangan. Selain melalui wawancara dan observasi, teknik dokumentasi
juga dapat dilakukan dengan memanfaatkan berbagai fakta yang terekam
dalam bentuk surat, catatan harian, arsip foto, notulen rapat, cendera mata,

jurnal kegiatan, dan bentuk dokumen lainnya. Umumnya metode

dokumentasi adalah proses merekam, memfoto, menggambar untuk
mendapatkan informasi yang dibutuhkan * dalam berjalannya suatu
penelitian.
E. Analisis Data
Analisis data merupakan proses untuk menelaah, mengolah, dan

menata data secara sistematis berdasarkan hasil wawancara, catatan lapangan,

0 Sugiyono “Penelitian Kualitatif” (Bandung: Alfabeta, 2017), 226. 50



36

serta dokumentasi yang telah dihimpun. Proses ini dilakukan dengan
mengorganisasikan data ke dalam kategori tertentu, memecahnya menjadi
unit-unit informasi yang relevan, mensintesisnya, dan akhirnya menyusun
temuan tersebut ke dalam pola yang terstruktur. Peneliti kemudian
menentukan aspek-aspek yang dianggap penting dan layak dikaji lebih lanjut,
hingga akhirnya menarik kesimpulan yang dapat dipahami baik oleh peneliti
sendiri maupun oleh pembaca. Dengan demikian, analisis data menjadi
tahapan penting untuk menghasilkan pemahaman yang utuh dan bermakna
terhadap fenomena yang diteliti.™*

Untuk menjelaskan mekanisme peneliti dalam mengolah data mulai
dari tahap pencatatan, pengorganisasian, hingga pengkategorian bagian ini
menguraikan secara rinci teknik analisis data yang digunakan. Dalam
penelitian kualitatif, proses analisis tidak menunggu hingga seluruh data
terkumpul, melainkan berlangsung secara simultan dan terus-menerus sejak
tahap awal pengumpulan data. Dengan demikian, analisis data dilakukan
secara progresif untuk memastikan bahwa setiap informasi yang diperoleh
dapat'segera ditafsirkan, dipahamt, serta diarahkan sesuai fokus penelitian.

Setelah seluruh ‘proses’ 'pengumpulan ' data meliputi observasi,
wawancara, dan dokumentasi diselesaikan, peneliti kemudian memasuki tahap
analisis data. Apabila ditemukan informasi yang kurang relevan, tidak
konsisten, atau belum akurat dengan fokus penelitian, peneliti melakukan

penelusuran ulang melalui pertanyaan tambahan sampai diperoleh data yang

1 Sugiono, Metodologi Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan R&D Edisi 2022,322-323



37

benar-benar dapat dipercaya. Dalam penelitian kualitatif, teknik analisis data

dilakukan melalui beberapa tahapan yang tersusun secara sistematis, yaitu

sebagai berikut:

a. Pengumpulan data

Pengumpulan data pada umumnya dilakukan melalui kuesioner

atau instrumen tertutup, sehingga data yang diperoleh bersifat kualitatif
dan selanjutnya dianalisis menggunakan teknik statistik. Sementara itu,
dalam penelitian kualitatif, proses pengumpulan data dilakukan melalui
observasi, wawancara mendalam, dokumentasi, atau kombinasi dari
ketiganya melalui teknik triangulasi. Pengumpulan data dilakukan berhari-
hari, mungkin berbulan-bulan, sehingga data yang diperoleh akan banyak.
Pada tahap awal peneliti melakukan penjajahan secara umum terhadap
situasi social/objek yang diteliti, semua yang dilihat dan di dengar semua.
Dengan demikian peneliti memperoleh data yang sangat banyak dan
sangat bervariasi.

b. Reduksi Data

Reduksi data adalah proses” menyederhanakan, mengelompokkan,

serta menghilangkan informasi yang tidak diperlukan sehingga data yang
tersisa menjadi lebih bermakna dan mendukung proses penarikan
kesimpulan. Mengingat data yang diperoleh cukup banyak dan beragam,
tahap reduksi menjadi penting untuk memilah data yang benar-benar

relevan dengan tujuan penelitian.



38

c. Display data

Display data atau penyajian data merupakan tahap di mana data
yang telah dikumpulkan diatur secara sistematis agar lebih mudah
dipahami dan memungkinkan penarikan kesimpulan. Penyajian data
kualitatif dapat berbentuk narasi (misalnya catatan lapangan), matriks,
grafik, maupun diagram jaringan. Melalui proses ini, data tersusun dalam
pola yang teratur sehingga hubungan antar informasi menjadi lebih terlihat
dan mudah dianalisis..

d. Penarikan Kesimpulan

Penarikan kesimpulan dan verifikasi data merupakan tahap akhir
dalam teknik analisis data, yang dilakukan adalah melihat hasil reduksi
data dengan tetap mengacu pada tujuan analisis yang hendak dicapai.
Tahap ini bertujuan untuk mencari makna data yang dikumpulkan dengan
mencari hubungan, persamaan, atau perbedaan untuk ditarik kseimpulan
sebagai jawaban dari permasalahan yang ada. Kesimpulan awal yang
dikemukakan masih bersifat sementara, dan memungkinkan mengalami
perubahan “apabila tidak ditemukan "bukti yang ‘mendukung ‘pada. tahap
pengumpulan data ‘berikutnya. ' Tetapi apabila kesimpulan yang
dikemukakan pada tahap awal didukung oleh bukti-bukti yang valid, maka
kesimpulan yang dihasilkan bisa dikatakan kredibel. Tahap verifikasi
dimaksudkan agar penilaian tentang kesesuaian data dengan maksud yang

terkandung dalam analisis tersebut lebih tepat dan objektif.



39

F. Keabsahan Data

Bagian ini menjelaskan berbagai langkah yang ditempuh peneliti untuk
menjamin keabsahan temuan penelitian. Validitas hasil interpretasi harus
dipastikan melalui proses evaluasi yang menekankan kredibilitas data. Untuk
itu, peneliti melakukan sejumlah strategi, seperti memperpanjang kehadiran di
lapangan, melakukan observasi secara lebih mendalam, serta menerapkan
teknik triangulasi baik triangulasi sumber, metode, peneliti, maupun teori.
Selain itu, peneliti juga melakukan diskusi dengan sejawat, membandingkan
dengan kasus lain yang relevan, menelaah konsistensi hasil penelitian, serta
melakukan member check terhadap informan. Seluruh langkah ini dilakukan
untuk memastikan bahwa interpretasi yang dihasilkan benar-benar dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Menurut  Sugiono  triangulasi  diartikan  sebagai  teknik
pengumpulan data yang bersifat menggabungkan dari berbagai teknik
pengumpulan data dan sumber data yang ada. Penggunaan triangulasi pada
penelitian ini juga dilakukan untuk menguji kreadibilitas data yakni mengecek
kreadibilitas data ‘dengan berbagai teknik ‘pengumpulan ‘data-dan berbagai
sumber data. > Adapun dua macam triangulasi®yang di gunakan dalam
penelitian ini ialah :

1. Triangulasi Sumber
Triangulasi sumber adalah pengumpulan data yang didapat dari

sumber yang berbeda dengan teknik yang sama. Dalam penelitian ini

12 Sugiono, Metodologi Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan R&D. him 330.



40

peneliti melakukan wawancara kepada beberapa informan dengan
pertanyaan yang sama.
2. Triangulasi Teknik
Triangulasi teknik merupakan metode pengumpulan data yang
dilakukan dengan menggunakan berbagai teknik pengumpulan data
terhadap sumber informasi yang sama. Dalam hal ini, peneliti menerapkan
observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi secara bersamaan
terhadap sumber data yang identik. Pendekatan ini bertujuan untuk
memastikan keakuratan serta validitas informasi melalui pembandingan
data yang diperoleh dari berbagai teknik tersebut.
G. Tahap-Tahap Penelitian
Tahapapan penelitian merupakan tahap perencanaan penelitian yang
akan di gunakan oleh peneliti untuk menyusun penelitiannya. Berikut tahap-
tahap penelitiannya:
1. Tahap Pra Lapangan
Langkah pertama yang dilakukan peneliti adalah menyiapkan
seluruh kebutuhanpenelitian, seperti*pedoman-wawancara, perangkat
dokumentasi, surat izin penelitian, serta penjadwalan wawancara dengan
para narasumber. Setelah itu, peneliti melakukan observasi awal untuk
meninjau lokasi yang akan digunakan sebagai tempat pelaksanaan
wawancara, guna memastikan bahwa situasi dan kondisi lingkungan

mendukung proses pengumpulan data.



2.

41

Mengunjungi lokasi penelitian

Peneliti mendatangi lokasi penelitian untuk menyerahkan lembar
persetujuan kepada pihak pemerintahan desa sebagai bentuk izin resmi
pelaksanaan penelitian. Pada tahap ini, peneliti juga memastikan
kesediaan para narasumber untuk berpartisipasi dalam wawancara.
Setelah mendapatkan persetujuan, peneliti memilih tempat yang kondusif
agar proses wawancara dapat berlangsung dengan tenang dan nyaman
bagi narasumber. Setelah sesi wawancara selesai, peneliti melakukan
dokumentasi berupa foto bersama beberapa narasumber dan
menyampaikan ucapan terima kasih atas waktu serta kesempatan yang
telah diberikan. Tahap ini diakhiri dengan peneliti berpamitan secara
sopan sebelum meninggalkan lokasi penelitian.
Tahap Analisis Data

Pada tahap ini peneliti menelaah seluruh data yang di peroleh dari
lapangan, setelah itu mereduksi data, menyusun dalam satuan satuan
kategorisasi dan melakukan pemeriksaan keabsahan data.
Tahap Penulisan Laporan

Setelah  menyelesaikan proses - penelitian dilapangan dan
mendapatkan hasil dari wawancara, observasi dan dokumentasi, peneliti
menulis laporan sesuai dengan buku pedoman karya ilmiah. Kemudian
penelitian tersebut disajikan dalam bentuk laporan yang mana nantinya
laporan tersebut akan melalui tahap koreksi dosen pembimbing agar

dapat di ujikan melalui sidang skripsi.



BAB IV
PENYAJIAN DATA DAN ANALISIS
A. Gambaran Objek Penelitian
Sebagaimana telah dikemukakan pada bab terdahulu, bahwa yang
menjadi Objek dalam penelitian ini adalah ritual ider bumi yang tepatnya
terletak di Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi
sebagai berikut:

1. Kondisi Geofrafis dan Demografis Desa Watukebo

Desa Watukebo adalah salah satu wilayah administratif di
Kecamatan Blimbingsari, Kabupaten Banyuwangi, yang berada pada
kawasan dataran rendah dengan ketinggian sekitar 1-5 meter di atas
permukaan laut. Secara geografis, desa ini terletak pada posisi strategis di
wilayah timur Banyuwangi, dengan batas wilayah meliputi Desa
Karangbendo dan Blimbingsari di bagian utara, Desa Patoman dan Selat

Bali di sebelah timur, Desa Bomo dan Gintangan di bagian selatan, serta

42



43

Desa Kaotan dan Rogojampi di sisi barat. Karakter wilayah yang berada
dekat pesisir menjadikan desa ini memiliki akses yang baik terhadap jalur
transportasi dan pusat kegiatan ekonomi di kecamatan.

Secara topografis, Desa Watukebo didominasi oleh bentang lahan
dataran rendah dengan tingkat kesuburan tanah yang cukup tinggi,
sehingga mendukung aktivitas pertanian dan perikanan tambak.
Pemanfaatan ruang wilayah meliputi 494 hektare lahan sawah, 463
hektare ladang atau tegalan, 32 hektare area permukiman, 5 hektare
pemakaman, 41,2 hektare tambak, serta 96,8 hektare lahan dengan fungsi
lainnya. Kondisi tersebut menunjukkan bahwa potensi alam dan sumber
daya lahan masih menjadi basis utama keberlangsungan ekonomi
masyarakat. Dari segi iklim, Desa Watukebo berada dalam zona iklim
tropis dengan dua musim utama, yaitu musim kemarau dan musim hujan.
Rata-rata curah hujan cukup tinggi pada bulan-bulan tertentu, dipengaruhi
oleh angin monsun timur dan barat yang melewati wilayah Banyuwangi.
Suhu udara harian berkisar antara 24°C hingga 32°C dengan tingkat
kelembapan yang relatif tinggi. Pola iklim ‘seperti‘ini‘sangat mendukung
sektor pertanian, terutama untuk komoditas padi, palawija, dan tanaman
perkebunan, serta mendukung keberadaan tambak karena kestabilan suhu
dan ketersediaan air laut di sekitarnya. Karakter iklim tropis ini juga
berpengaruh pada siklus tanam, pola kerja masyarakat, serta kelestarian
vegetasi desa yang menjadi bagian dari kekayaan ekologis wilayah

Woatukebo.



44

Desa Watukebo dihuni oleh lebih dari sepuluh ribu jiwa, dengan
mayoritas penduduk memeluk agama Islam. Struktur demografi
menunjukkan keberagaman kelompok usia, mencakup anak-anak, usia
produktif, hingga lanjut usia, yang secara keseluruhan mencerminkan
dinamika kependudukan desa. Masyarakat didominasi oleh kelompok
agraris yang masih menjaga tradisi lokal dan nilai sosial berbasis gotong
royong.

Sebagian besar penduduk bermata pencaharian di sektor pertanian,
perkebunan, dan perikanan tambak, sedangkan sebagian lainnya bergerak
pada sektor jasa dan perdagangan. Latar budaya masyarakat banyak
dipengaruhi oleh komunitas osing, sehingga berbagai tradisi adat, bahasa
daerah, dan aktivitas sosial-keagamaan lokal masih terjaga dengan baik.
Kondisi demografis ini memperlihatkan karakter masyarakat yang
religius, memiliki identitas budaya yang kuat, dan bergantung pada sektor
ekonomi lokal yang berbasis pada sumber daya alam.

Kondisi Sosial Ekonomi

Pada bagian ini menggambarkan tentang situasisosial -ekonomi
masyarakat desa, sehingga tergambar ‘dinamika perekonomian di desa
tersebut. Desa watukebo terletak di Kecamatan Blimbingsari, yang lokasinya
tidak jauh dari pesisir dan memiliki lahan yang cukup luas untuk pertanian
dan perkebunan sektor utama atau dalam artian mata pencaharian utama
kemungkinan besar didominasi oleh pertanian dengan potensi (lahan sawah

dan tanah kering yang cukup luas) serta lahan perkebunan, sektor



45

Perikanan/Kelautan juga menjadi salah satunya mengingat lokasinya yang
berbatasan dengan Selat Bali, ada kemungkinan sebagian penduduk juga
berprofesi sebagai nelayan atau terlibat dalam usaha perikanan dan terdapat
tanah tambak. Selain itu terdapat sektor lain yang mana sebagian penduduk
lainnya juga kemungkinan bekerja di sektor jasa, perdagangan, atau sebagai
buruh/pekerja migran.

Adanya Bandara Banyuwangi di kecamatan yang sama (Blimbingsari)
juga dapat membuka peluang kerja di sektor terkait. Tingkat pendapatan
diperkirakan bervariasi, dipengaruhi oleh jenis pekerjaan baik sebagi petani,
nelayan, buruh, pedagang dan juga di lihat dari skala usahanya. Aset dan
kepemilikan dalam hal ini kepemilikan aset sebagian besar didominasi oleh
lahan pertanian/perkebunan dan rumah tinggal. Data menunjukkan adanya
alokasi lahan yang signifikan untuk sawah, tanah kering, dan perkebunan,
yang mengindikasikan kepemilikan atau penguasaan lahan yang menjadi
kekayaan utama penduduk. Desa juga membentuk tim pendataan untuk
Bantuan Langsung Tunai (BLT) Dana Desa, yang menunjukkan adanya
kelompok masyarakat kurang-mampu atau rentan miskinyang-membutuhkan
bantuan sosial. Terkait ' pendidikan di’desa watukebo sendiri terlihat tingkat
pendidikan tertinggi yang ditamatkan masih didominasi oleh Sekolah Dasar
(SD) dan Sekolah Menengah Pertama (SMP), serta pendidikan ke jenjang
yang lebih tinggi (SMA/SMK dan Perguruan Tinggi) terus meningkat, dan
beberapa juga ada yang meneruskan hingga ke perguruan tinggi. Namun

dalam hal ini juga desa watukebo membuka luas jaringan sosial untuk



46

memperluas wawasan serta bidang lainnya berupa organisasi lokal, jaringan
sosial formal yang diperkuat melalui lembaga-lembaga desa seperti PKK,
LPMD, dan organisasi keagamaan atau kepemudaan. Adanya Pekerja Sosial
Masyarakat (PSM) juga menjadi bagian dari jaringan sosial untuk

penanganan kesejahteraan.

. Kondisi Sosial Pendidikan

Konsep menyatakan di daerah dengan kondisi ekonomi yang baik,
akses terhadap sekolah berkualitas dan pelajaran tambahan lebih terbuka,
sehingga dapat memperlebar kesenjangan pendidikan. Kondisi di
Watukebo, mata pencaharian utama adalah pertanian, perkebunan, dan
perikanan (nelayan/tambak). Sebagian besar penduduk kemungkinan
memiliki pendapatan yang fluktuatif (bergantung musim panen/tangkap).
Dampaknya dari hal tersebut adalah akses fasilitas keluarga dengan
ekonomi yang lebih kuat (pemilik lahan luas atau pengusaha) akan lebih
mudah memberikan akses terhadap pendidikan yang lebih tinggi (sekolah
swasta yang lebih baik atau kuliah) dan pelajaran tambahan (les) dalam
hal ini pula ‘ada juga hambatan yang terjadi ialah bagi  keluarga<dengan
ekonomi rentan seperti. (buruh tani/nelayan), prioritas dapat bergeser ke
pemenuhan kebutuhan dasar, sehingga motivasi untuk melanjutkan
pendidikan atau membayar biaya tambahan (buku, seragam, transportasi
ke sekolah yang lebih jauh) bisa menjadi hambatan besar. Kesenjangan

yang terjadi ialah potensi kesenjangan pendidikan (seperti yang dijelaskan



47

dalam konsep) dapat terjadi antara anak-anak dari keluarga dengan latar
belakang ekonomi yang stabil versus yang rentan.

Faktor latar belakang keluarga dan tingkat pendidikan orang tua,
konsep menyatakan bahwa tingkat pendidikan orang tua dan kesadaran
akan pentingnya sekolah juga turut menentukan motivasi dan prestasi
anak. Latar belakang penduduk desa Watukebo sangat multikultur (Jawa,
Madura, Bali, Osing) dengan keragaman agama (Islam, Hindu, Kristen,
Budha). Latar belakang ini memengaruhi nilai-nilai yang ditanamkan.
Dampaknya orang tua dengan tingkat pendidikan yang lebih tinggi
cenderung memiliki kesadaran yang lebih kuat tentang pentingnya
pendidikan formal, sehingga lebih mendorong anak untuk berprestasi dan
melanjutkan sekolah. Adanya kader Komite Pendidikan Masyarakat Desa
(KPMD) berdasarkan referensi kontekstual tentang wilayah sekitarnya
dan aktivis Karang Taruna di desa Watukebo menunjukkan adanya peran
aktif masyarakat dan organisasi desa dalam mendukung pendidikan dan
menangani masalah™ sosial. Jaringan ini menjadi dukungan sosial bagi
keluarga. “Di* keluarga ‘yang ekonominya- sulit, ‘anak-anak ‘mungkin
diharapkan untuk' membantu’ pekerjaan keluarga (bertani/melaut) setelah
pulang sekolah, yang dapat mengurangi waktu belajar dan berdampak
pada prestasi akademis.

Akses terhadap fasilitas (sekolah, buku, teknologi) sangat
mempengaruhi kualitas pendidikan seseorang. Sebagai desa Watukebo

umumnya memiliki fasilitas pendidikan dasar (SD). Untuk jenjang SMP



48

dan SMA/SMK, anak-anak mungkin harus menempuh jarak yang lebih
jauh ke pusat Kecamatan Blimbingsari atau ke pusat Kabupaten
Banyuwangi. Ketersediaan sekolah di tingkat desa mempermudah akses
pendidikan dasar. Dalam hal ini kualitas pendidikan (fasilitas
laboratorium, perpustakaan, guru bersertifikasi) di sekolah pedesaan bisa
berbeda dengan sekolah di perkotaan serta akses terhadap internet dan
perangkat digital (laptop/tablet) untuk mendukung pembelajaran modern
dan tugas sekolah mungkin masih terbatas bagi sebagian besar rumah
tangga, terutama yang paling tidak mampu.
Kondisi Sosial Budaya

Pada bagian ini menggambarkan situasi sosial dan budaya
masyarakat, misalnya budaya dan seni apa yang berkembang di kalangan
masyarakat. Meskipun Banyuwangi identik dengan Suku Osing (suku asli
Blambangan) namun masyarakat \Watukebo memiliki keragaman tersendiri
yang ditandai dengan interaksi dan akulturasi dengan etnis lain. Mayoritas
penduduk desa watukebo sebagian besar adalah keturunan Suku Osing,
namun juga ‘terdapat ‘percampuran dengan suku ‘lain yang ‘lazim di
Banyuwangi (Jawa, Madura, Bali).. Agama Islam menjadi agama mayoritas
penduduk desa tersebut. Namun, kerukunan umat beragama sangat dijaga.
Data kontekstual menunjukkan adanya pelaksanaan ritual keagamaan yang
melibatkan berbagai kalangan, bahkan yang non-muslim sekalipun,
menandakan adanya toleransi dan keharmonisan sosial yang tinggi di desa

tersebut.



49

Kesenian utama (Agro-Religius) Budaya di Watukebo sangat
dipengaruhi oleh pekerjaan utama masyarakat di sektor pertanian agraris dan
kental dengan nilai-nilai religius Islam.

a. Tradisi Kebo-keboan Watukebo
Ini adalah tradisi adat yang paling khas dan terkenal dari desa ini.
Wujud dari ritual ini menampilkan sejumlah pemuda yang didandani
menyerupai kerbau (membawa lumpur, tanduk, dsb) dan melakukan
kirab keliling kampung. Makna dari adanya ini merupakan bentuk ritual
bersih desa atau syukuran masyarakat agraris petani untuk memohon
keselamatan, kesuburan tanah, dan hasil panen yang melimpah kepada
leluhur dan Tuhan Yang Maha Esa. Ritual ini diadakan rutin setiap
tahun, biasanya setelah Hari Raya Idul Fitri. Adapun sifat dari tradisi ini
menjadi  simbol keterikatan masyarakat Watukebo dengan mata
pencaharian utamanya pertanian dan menjadikannya identitas budaya
yang unik.
b. Tradisi Ider Bumi dan Islamisasi
Ider ‘Bumi “adalah “tradisi “lain “yang -masih” dijalankan yang
bertujuan untuk menjaga keharmonisan alam dan desa. Islamisasi tradisi
yang mana tradisi lokal yang sebelumnya berunsur animisme atau
Hindu-Buddha mengalami proses Islamisasi. Pemimpin agama berperan
penting mengintegrasikan ajaran Islam, sehingga upacara adat diubah

menjadi acara yang sesuai dengan ajaran Islam, misalnya dengan



50

menambahkan elemen seperti doa, tahlil, semaan Al-Quran, dan
istighasah doa bersama tanpa mengganggu harmoni sosial.
Kegiatan Keagamaan Lain

Festival Jodang kegiatan ini, yang kadang menampilkan pawai
replika masjid atau kreasi jodang (wadah makanan/sesajen),
menunjukkan kuatnya peran musala/masjid dan nilai-nilai Islam dalam
kegiatan sosial budaya.

Mitos, Situs, dan Sejarah Desa , Nama dan identitas desa sangat
erat kaitannya dengan sejarah lisan (mitos) dan situs purbakala. Asal
nama desa Watukebo (Watu yang artinya Batu dan Kebo ialah Kerbau)
berasal dari Mitos Watukebo, yaitu batu besar yang diyakini masyarakat
berbentuk menyerupai kerbau sedang tidur. Mitos ini menceritakan kisah
kerbau milik Raden Karto Asmoro yang dikutuk menjadi batu karena
membangkang. Situs watukebo ini dipercaya masih sakral dan sering
menjadi lokasi ritual bersih desa. Keberadaan situs ini bahkan memiliki
nilai edukasi dan fungsi sosialisasi di kalangan masyarakat. Situs
Arkeologi, terdapat ‘juga Situs Watukebo di Dusun Maelang (meskipun
kadang disebut Wongsorejo, lokasinya berdekatan), yang merupakan
situs perbengkelan logam klasikpeninggalan era Majapahit (abad 14-15
Masehi). Hal ini menunjukkan sejarah panjang permukiman di wilayah
Watukebo. Terdapat dua struktur sosial dan jaringan yang pertama ialah:
a. Struktur Formal: Desa memiliki struktur formal yang aktif seperti

Badan Permusyawaratan Desa (BPD), Lembaga Pemberdayaan



51

Masyarakat Desa (LPMD), dan Pekerja Sosial Masyarakat (PSM) yang
menunjukkan adanya kepedulian terorganisir terhadap masalah sosial.
b. Struktur Non-Formal: Jaringan sosial sangat kuat terjalin melalui
ikatan kekeluargaan, gotong royong, dan organisasi keagamaan (seperti
jamaah tahlil atau pengajian) yang berfungsi sebagai perekat sosial dan
media untuk menyelesaikan masalah. Secara keseluruhan, kondisi sosial
budaya masyarakat Desa Watukebo merupakan cerminan dari akulturasi
tradisi Osing agraris dengan ajaran Islam, yang terwujud dalam ritual,
kesenian, dan kearifan lokal yang masih dijaga hingga kini.
5. Kondisi Sosial Keagamaan
Mayoritas dan kegiatan desa Watukebo, seperti sebagian besar
wilayah di Kabupaten Banyuwangi, memiliki situasi keagamaan yang
didominasi oleh satu agama, namun tetap menghormati keragaman. Islam
adalah agama mayoritas hal ini tercermin dari kuatnya peran Musala,
Masjid, dan Lembaga Keagamaan Islam dalam kehidupan sehari-hari
masyarakat. Kegiatan rutin seperti pengajian, tahlilan, yasinan, dan salat
berjamaah menjadi bagian penting dari interaksi sosial selain itu-kegiatan
keagamaan sering diintegrasikan dengan-tradisi lokal (seperti dijelaskan
sebelumnya), di mana upacara adat seperti Bersih Desa (Kebo-Keboan)
atau Ider Bumi melibatkan doa-doa Islami seperti istighasah, sema‘an Al-
Qur'an sebagai bagian dari syukuran. Hal ini menunjukkan peran agama

sebagai pemersatu budaya lokal dan nilai moral.



52

Keberagaman, Toleransi, dan Pola Interaksi ketiga aspek ini
menjadi kunci, karena masyarakat Watukebo memiliki latar belakang
multikultur (Osing, Jawa, Madura, Bali). Meskipun Islam mayoritas dan
terdapat minoritas agama lain (terutama Kristen dan Hindu, mengingat
letaknya di Banyuwangi yang dekat dengan Bali) di desa atau dusun
sekitarnya. Secara umum, tingkat toleransi di Watukebo dan Banyuwangi
cenderung tinggi. Toleransi ini tidak hanya terjadi antar agama, tetapi
juga antar kelompok Islam dengan mazhab atau pandangan yang berbeda.
Interaksi antar umat beragama cenderung harmonis dan kooperatif,
terutama dalam konteks sosial non-keagamaan misalnya gotong royong,
kegiatan sosial desa. Adanya kegiatan desa yang melibatkan seluruh
warga apapun agamanya itu juga mampu memperkuat solidaritas sosial.

Peran agama sebagai pemersatu dan potensi konflik konsep
menekankan peran ganda agama. Agama di Watukebo berfungsi sebagai
promotor nilai moral akhlak, kejujuran, gotong royong yang sangat
dibutuhkan oleh masyarakat agraris. Kegiatan keagamaan menjadi media
solidaritas" sosial ' misalnya—saat ‘ada ‘musibah, kegiatan-tahlilan atau
pengumpulan dana dilakukan oleh jamaah. Agama memberikan landasan
moral yang kuat, membantu menjaga ketahanan keluarga dari masalah
sosial. Potensi konflik timbul dari perbedaan pemahaman keagamaan,
terutama menyangkut praktik ritual keagamaan yang dianggap bid'ah oleh

kelompok yang lebih konservatif. Namun, biasanya konflik ini bersifat



53

internal dan berhasil dikelola oleh tokoh masyarakat/tokoh agama agar
tidak meluas menjadi konflik horizontal.

Pengaruh Faktor Eksternal (Globalisasi dan Media Sosial) Media
sosial dan akses informasi yang mudah dapat membawa masuk berbagai
pandangan keagamaan, baik yang liberal lebih terbuka maupun yang
konservatif lebih tekstual dan kaku. Kelompok pemuda mungkin lebih
cepat mengadopsi pandangan liberal atau sebaliknya, pandangan
konservatif yang didapat dari internet, menciptakan dinamika pemahaman
yang berbeda dari pandangan tokoh agama tradisional Kyai/Ustadz di
desa. Kepala desa dan tokoh agama harus bekerja keras untuk
memastikan bahwa persatuan masyarakat tidak terpecah belah oleh
perbedaan tafsir keagamaan yang disebarluaskan melalui media sosial.
Secara keseluruhan, kondisi sosial keagamaan di Watukebo adalah stabil
dan toleran, di mana agama Islam telah berakulturasi dengan budaya lokal
dan berfungsi sebagai perekat utama sosial masyarakat, meskipun
dinamika modernisasi dan globalisasi mulai memengaruhi cara
masyarakat memahami‘dan mempraktikkan ajaran-agamanya.

B. Penyajian Data dan Analisis
Dari hasil penelitian yang dilakukan oleh peneliti di Desa Watukebo
Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi dengan melaksanakan
wawancara dan observasi kepada pemerintahan desa, tokoh masyarakat,
beserta beberapa masyarakat setempat, data yang didapat oleh peneliti yang

berkaitan dengan fokus penelitian tentang “Ekspresi Kolektif Komunikasi



54

Ritual Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan

Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi” adalah sebagai berikut:

1. Pelaksanaan ritual ider bumi di Desa Watukebo khususnya kecamatan
Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi

Tradisi Ider Bumi yang hingga kini masih dilestarikan di desa

watukebo ini merupakan warisan budaya yang telah ada sejak zaman para
leluhur. Ritual yang diwariskan secara turun-temurun ini mengandung
berbagai nilai Islam, seperti nilai tauhid, akidah, dan akhlak, sehingga
tetap dapat diterima dan dilaksanakan oleh masyarakat. Pelaksanaan
tradisi ini diyakini sebagai bentuk permohonan perlindungan dari berbagai
mara bahaya, baik yang mengancam wilayah Krajan, masyarakatnya, hasil
sebagai sarana untuk semakin mendekatkan diri kepada Tuhan Yang Maha
Esa. Hal tersebut sebagaimana disampaikan oleh Ibu Hj. Sri Bunik Eka
Diana bahwa:

“Untuk sejarahnya secara rinci saya kurang mengetahui
bagaimana alurnya. Saya hanya memahami bahwa selamatan
bersih desa’ dilakukan sebagai upaya -memohon-perlindungan
agar dijauhkan. dari berbagai marabahaya. Hanya itu yang
saya Ketahui, Mbak. Untuk proses dan pelaksanaannya secara
detail, saya kurang memahami akan tetapi saya akan bantu
menjawab pertanyaan nya dengan mendatangkan beberapa
orang yang mengetahui seluk beluk di dalam ritual tersebut
untuk membantu menjawab pertanyaan skripsinya”

Hal tersebut di perkuat oleh paparan dari kepala dusun selaku

koordinator dalam acara tersebut, yaitu bapak Agus Salim bahwa:

“ Ider bumi ini memang sudah menjadi tradisi turun temurun
dari leluhur yang ada di Dusun Krajan Desa Watukebo yang



55

di laksanakan pada tiap-tiap sehabis hari raya 12 hari jadi
tepat pada hari H nya itu terhitung pada kalender jawa itu
tanggal 12 dan pada perhitungan tanggal umumnya bertepatan
pasti tanggal 12 atau 13 itu merupakan pelaksanaan ider bumi,
kemudian setelah ider bumi, itu di adakan khataman al-quran
di desa yang mana bertujuan untuk berdoa dalam artian agar
semua warga yang memiliki sawah dan pekerjaan itu di
selamatkan oleh allah dengan adanya khataman al-quran,
selanjutnya pada hari minggunya pembacaan as ragal (
bersholawat kepada nabi ) yang mana sebelum asraqal itu di
adakan gitikan ( pukul-pukulan ) itu juga bagian dari warisan
nenek moyang yang ada di acara ider bumi desa Krajan baru
setelah itu di adakan asragal sampai selesai. Dan sekarang di
acara tersebut juga di selingi dengan pewayangan yang
menceritakan tentang asal usul desa watukebo dalam hal ini
acara ider bumi akan semakin di perluas bukan bersih dusun
lagi tetapi bersih desa yang meliputi 6 dusun yang ada di desa
watu kebo yaitu dusun Krajan, Gepuro, Patoman,
Gumukagung, Glondong, Amertasari. Sementara ini beberapa
tahun termasuk yang kemarin itu dusun yang mengadakan.
Pada pelaksanaan ider bumi ini di mana pelaksanaannya itu
tetap harus 12 hari dari hari raya idul fitri dan pelaksanaanya
mencakup semua warga dusun Krajan.

Hal ini juga di paparkan oleh Ibu Aini selaku ibu RT di Dusun
Krajan bahwa :

“Kadung sepemahaman ibu yo nduk ider bumi iku koyo
duwe maksud lan tujuan hang seng kabeh uwong iku ngerti
kadang ono hang mikir iku mung warisan budaya leluhur baen
padahal nong jerone kono mau akeh doa-doa kanggone yo
kono mau myakne deso iki ‘selamet, njaluk-sepuro nong hang
kuoso, kasaran .e koyo.-pengiling-iling digu ta wes
nduk“Berdasarkan penjelasan tersebut, tradisi Ider Bumi
memiliki maksud dan tujuan yang cukup mendalam. Ritual ini
tidak hanya dipandang sebagai warisan budaya, tetapi juga
mengandung dimensi spiritual yang kuat, seperti permohonan
ampun, keselamatan, serta perlindungan dari berbagai bala
dan perbuatan maksiat. Dengan demikian, pelaksanaan Ider
Bumi  memiliki makna religius yang signifikan bagi
masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa ritual tersebut
menjadi salah satu bentuk upaya masyarakat untuk senantiasa
mendekatkan diri kepada Allah SWT melalui ibadah, doa, dan
kegiatan tradisi yang diwariskan secara turun-temurun”.



56

Hal ini juga di jelaskan oleh salah satu warga Desa
Watukeboo :
“Pelaksanaan ritual Ider Bumi ning Desa Watukebo iki
dudu mung tradisi biasa, nanging wis dadi kegiyatan
bareng-bareng masyarakat desa. Saben ana Ider Bumi,
wong-wong desa melu gotong royong, mulai teko persiapan
tekan pelaksanaane. Ana sing nyiapno sesaji, ana sing melu
arak-arakan, lan ana uga sing mbantu kelancaran acara.
Masyarakat ngrasa nduwe tanggung jawab bareng kanggo
njaga lan nglakokno tradisi iki. Naliko ritual dilakokno,
masyarakat mlaku bareng ngubengi desa. Miturut warga,
ngubengi desa iku dimaknai minangka usaha bareng
kanggo njaluk keselamatan lan perlindungan kanggo desa.
Naliko mlaku bareng iku, warga ngrasa rukun, nyawiji, lan
nduwe tujuan sing podo, yaiku supaya desa dijauhno teko
balak lan diparingi berkah. Ora ana bedane wong sugih opo
wong biasa, kabeh melu bareng dadi siji.Saliyan kuwi, doa
bareng lan sesaji sing digunakno ning ritual Ider Bumi dadi
wujud rasa syukur lan pangajab masyarakat. Wong desa
percaya yen lewat doa lan simbol-simbol kuwi, masyarakat
iso nyuwun marang Gusti Allah supaya urip ning desa
tansah ayem lan tentrem. Ritual iki uga dadi sarana kanggo
nguatno hubungan antarwarga amarga dilakokno bareng-
bareng lan kanthi rasa khidmat. Pelaksanaan ritual Ider
Bumi di Desa Watukebo bagi masyarakat bukan sekadar
tradisi biasa, tetapi sudah menjadi kegiatan bersama yang
melibatkan hampir seluruh warga desa. Ritual ini biasanya
dilakukan secara gotong royong, mulai dari persiapan
hingga pelaksanaannya. Masyarakat merasa memiliki
tanggung jawab bersama untuk-ikut terlibat, baik sebagai
peserta arak-arakan, penyedia perlengkapan, maupun
sebagai pendukung jalannya ritual. Kehersamaan inilah
yang ‘membuat Ider' Bumi“menjadi momen-penting bagi
warga desa. ,Dalam pelaksanaannya, masyarakat berjalan
bersama - mengelilingi desa. 'Menurut warga, kegiatan
berkeliling desa ini dimaknai sebagai usaha bersama untuk
memohon keselamatan dan perlindungan bagi seluruh desa.
Saat ritual berlangsung, warga merasakan adanya rasa
kebersamaan, saling menyatu, dan tujuan yang sama, yaitu
agar desa dijauhkan dari hal-hal buruk dan diberi
keberkahan. Tidak ada perbedaan status sosial, semua
berjalan bersama sebagai satu kesatuan masyarakat. Selain
itu, doa bersama dan penggunaan sesaji dalam ritual Ider
Bumi dipahami sebagai bentuk ungkapan rasa syukur dan
harapan masyarakat. Warga percaya bahwa melalui doa dan
simbol-simbol tersebut, mereka dapat menyampaikan



57

permohonan kepada Tuhan agar kehidupan desa tetap aman
dan tenteram. Kegiatan ini juga menjadi sarana untuk
mempererat hubungan antarwarga karena dilakukan secara
bersama-sama dan penuh kekhidmatan”.
2. Keterlibatan Masyarakat Dalam Proses Ider Bumi di Kalangan Masyarakat
Desa Watu Kebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi
Keterlibatan masyarakat Desa Watukebo dalam tradisi Ider Bumi
sangatlah erat dan menyeluruh. Tradisi ini bukan hanya milik tokoh adat,
tetapi merupakan acara bersama yang melibatkan semua warga dari berbagai
usia dan latar belakang. Warga laki-laki umumnya berpartisipasi aktif dalam
ritual utama, yaitu mengelilingi desa atau Ider Bumi, yang bertujuan untuk
memohon keselamatan dan menolak bala. Selain itu, semangat gotong royong
terlihat jelas saat warga bersama-sama menyiapkan makanan untuk acara
slametan yang menjadi puncak kebersamaan. Bahkan, anak-anak dan remaja
pun ikut dilibatkan dalam kegiatan pendahuluan seperti "Ghitikan™ dan
prosesi "Kebo-Keboan™ sebagai wujud rasa syukur atas panen. Intinya, Ider
Bumi menjadi momen bagi seluruh elemen masyarakat Desa Watukebo untuk
berkumpul, berbagi peran, dan memperkuat tali persaudaraan sambil
melestarikan adat leluhur mereka.
Seperti yang di paparkan oleh Bapak Nur Salim
“Kadung wes teko musim e ider bumi iki nduk nono hang cilik
utowo hang gedi iku podo demen e mergane paran pas acara
gediki iki uwong-uwong podo kumpul, mergo paran hang cilik
iki kok di kon milu nong kabeh acara iki yo myakne ngerti tradisi
desone myakne biso nerusaknen paran hang wes dadi adate”
Kalau sudah datang musim ider bumi ini entah itu dari kalangan
dewasa atau anak-anak itu semua sama semangatnya karena pada

saat itulah warga bisa berkumpul, dan kenapa anak-anak juga di
ikut sertakan ya supaya mereka tau akan tradisi desanya dan



58

berharap bisa menjadi penerus apa yang sudah menjadi bagian
dari adat di desanya.
Hal ini di tegaskan oleh Bapak Ansori bahwa :

“Teko kegiatan keliling desa, moco quran, berjanji lan sak
piturute iku baen wes katon kadung masyarakat iki guyub nong
onone acara ider bumi iki, kelendi seng anak guyub nong acarane
desone dewek hang nong jerone kono mau akeh barang-barang
kang biso gawe deso iki ayem tentrem”Dari kegiatan
mengelilingi desa, membaca al-quran, berjanji dan yang lainnya
itu saja suda memperlihatkan bahwa masyarakat sangat antusias
dengan adanya ider bumi, bagaimana tidak yang mana dalam
acaranya mencakup banyak hal yang dapat menjadikan desa ini
bisa tentram dan damai.

Hal yang serupa juga di jelaskan oleh salah satu yang berperan

dalam Ider bumi bahwa :

“Masyarakat ning kene milu Ider Bumi teko persiapan tekan
pelaksanaane. Sadurunge dina H, wong-wong wis gotong royong
nyiapno keperluan ritual, ora ana sing dipaksa, amarga padha
ngrasa yen Ider Bumi kuwi tanggung jawab bareng. Naliko ritual
dilakokno, kabeh warga melu, tua enom podo melu kegiyatan.
Ana sing mlaku ngubengi desa, ana sing mbantu kelancaran
acara. Naliko kuwi, warga ngrasa luwih rukun lan nyawiji,
amarga tujuane podo, njaluk keselamatan lan kabecikan kanggo
desa.Kanggo masyarakat, melu Ider Bumi kuwi ora mung
nglakokno tradisi, nanging uga dadi cara kanggo ngucap syukur,
nguatno paseduluran antarwarga, lan njaga adat leluhur supaya
tetep lestari. Ritual iKi“dadi wujud kebersamaan’ lan solidaritas
masyarakat desa. Keterlibatan masyarakat dalam proses lder
Bumi terlihat dari kebersamaan warga. sejak persiapan hingga
pelaksanaan ritual.” Warga® saling ‘membantu” menyiapkan
keperluan ritual .dan ikut berpartisipasi tanpa paksaan karena
merasa Ider Bumi’adalah tanggung ‘jawab bersama. Saat ritual
berlangsung, masyarakat dari berbagai kalangan ikut terlibat, baik
dengan mengikuti arak-arakan maupun membantu kelancaran
acara. Kebersamaan ini membuat warga merasa lebih rukun dan
memiliki tujuan yang sama, yaitu memohon keselamatan dan
kesejahteraan desa. Bagi masyarakat, keterlibatan dalam Ider
Bumi menjadi cara untuk mengekspresikan rasa syukur, menjaga
hubungan antarwarga, serta melestarikan tradisi leluhur. Ritual ini
menjadi bentuk kebersamaan dan solidaritas masyarakat”.



59

3. Ritual Ider Bumi dimaknai sebagai pesan komunikasi Oleh Masyarakat
Desa Watu Kebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi
Masyarakat desa watukebo memaknai ritual ider bumi ini
sebagai bentuk dari komunikasi Ritual Ider Bumi di Desa Watukebo,
Banyuwangi, adalah cara unik masyarakat setempat untuk berkomunikasi
dan menyampaikan pesan penting. Ritual ini memiliki dua tujuan utama:
berbicara dengan Tuhan dan berbicara dengan sesama warga. Kepada
Tuhan, mereka menyampaikan pesan permohonan keselamatan agar desa
dijauhkan dari bencana dan hama penyakit, sekaligus pesan terima kasih
atas hasil panen yang sudah diberikan. Sementara itu, kepada sesama
warga, ritual ini berfungsi sebagai alat untuk mempererat persatuan;
melalui acara makan bersama (selamatan), semua warga duduk bersama
tanpa memandang status, mengirimkan pesan bahwa kerukunan dan
kebersamaan adalah kunci kebaikan desa. Puncaknya, tarian Kebo-Keboan
yang mensimulasikan membajak sawah adalah pesan simbolik yang kuat
tentang harapan tanah yang subur dan janji mereka untuk terus menghargai
danmelestarikan‘warisan budaya petant Suku-Osing.
Seperti yang. telah di paparkan oleh warga desa watukebo ibu
Nia.
“Nong kene iki ya nduk kadung seng gediki yo kelendi
maning carane njaluk nong hang kuoso, kadung sembayang
(sholat) iku kan wes wajibe awake dewek kadung liwat ider
bumi iki kan corone wong kabeh iki njaluk nong hang kuoso
liwat iki pisan yo kanggo pengiling-iling kadung kabeh iki
duduk awake dewek hang duwe liwat kene pisan kabeh biso

ngerasakaken enak e urip rukun myakne podo biso syukur”
Disini kalau bukan melalui ider bumi ya bagaimana lagi cara



60

kita untuk meminta kepada yang maha kuasa, kalau sholat itu
sudah merupakan kewajiban pribadi kita tetapi melalui ider
bumi ini kan salah satu upaya semua warga untuk meminta dan
juga sebagai pengingat kalau semua yang kita miliki ini
bukanlah murni hak kita dari sini juga semua warga bisa
merasakan nikmatnya hidup rukun agar semuanya bisa lebih
bersyukur.

Hal tersebut juga di paparkan oleh warga desa watukebo yaitu

bapak Slamet.

bahwa :

" Banyuwangi Iki terkenal guyub nduk wong-wong e termasuk
nong kene iki paran maning wes terkenal ambi tradisi ne yo
iku ider. tambah katon guyub e, wong kene iki ngarani ider
bumi iki, koyo jare riko mau apuo kok ider bumi iki di arani
utowo di maknani rupane komunikasi yo mergane nong jerone
ider bumi iki mau awak dewek iki ro ngomong ambi hang
kuoso liwat paran? yo liwat rupane hang di arani dungo kono
mau, ono ne arak-arak an merupo kebo iku ro rupane
komunikasi iku mau hang ngeweni tondo kadung nong njerone
iku mau ono maksud lan ceritone gediku ko nduk, mulane
tradisi iki mageh tetep urip sampek saiki yo kono mau kanggo
ngilingaken kabeh hang urip iki kadung kabeh iki balik maning
nong hang kuoso™ Banyuwangi ini terkenal dengan
penduduknya yang sangat antusias salah satunya ya di desa ini
apalagi di dalamnya terdapat sebuah tradisi ider bumi ini yang
makin menampakkan sisi antusiasnya, seperti yang di katakan
tadi bahwasanya ider bumi ini di maknani dalam pesan
komunikasi ya itu.tadi‘karena di' dalam ider bumi ini kita kan
di Kkatakan sedang berbicara melalui apa? melalui yang
namanya doa hanya saja di sajikan dalam berbagai banyak hal
salah’satunya seperti arak-arakan-yang-menyerupai Kerbau itu
juga wujud. dari. komunikasi yang mana di dalamnya
memberikan.sebuah tanda atau.pesan adanya sebuah cerita dan
maksud tersendiri di dalamnya, maka dari itu mengapa tradisi
ini tetap ada hingga saat ini salah satunya ya sebagai jembatan
bagi kita yang masih hidup untuk terus dan selalu ingat bahwa
semua ini akan kembali lagi kepada yang maha kuasa.

Bapak Agus salim dalam hal pemaknaan ini juga meuturkan

“Masyarakat Desa Watukebo maknani ritual Ider Bumi ora
mung minangka adat warisan leluhur, nanging uga minangka



61

wujud komunikasi bebarengan sing nyambungke manungsa
karo sesamane, alam, lan nilai-nilai leluhur. Ritual iki
dingerteni dadi sarana nyampeke pesen simbol sing ora tansah
nganggo tembung, nanging liwat tumindak, tandha-tandha, lan
keterlibatan masyarakat bareng-bareng. Saben prosesi ning
Ider Bumi iki kaya ider ngubengi desa, doa bareng, lan nyiapke
sesaji, dimaknani dadi pesen rasa syukur lan panyuwunan
slamet supaya masyarakat Desa Watukebo iki pinaringan
berkah lan didohno saka balak. Saka segi komunikasi sosial,
Ider Bumi dadi wadah sesrawungan antar warga desa. Melune
masyarakat saka macem-macem umur lan latar mbuktekke yen
ana komunikasi antarwarga sing njunjung nilai kebersamaan
lan guyub rukun. Kanthi melu ritual iki, masyarakat ora
langsung nyampeke pesen nganggo omongan, nanging liwat
tumindak lan kehadiran sing nuduhke rasa nduweni marang
desa lan budayane. Komunikasi iki lumaku sacara ora lisan
(nonverbal), adhedhasar pangerten lan kesepakatan budaya
sing wis ana turun-temurun.Kajaba kuwi, ritual 1der Bumi uga
dimaknani minangka komunikasi spiritual antarane masyarakat
karo Gusti lan alam. Doa-doa lan simbol ing sajroning ritual
dadi sarana panyuwunan supaya desa tansah aman, tentrem,
lan subur. Mula saka kuwi, masyarakat Desa Watukebo
ndeleng Ider Bumi minangka ruang komunikasi sing nyawiji
unsur sosial, budaya, lan spiritual. Ritual iki ora mung njaga
kelestarian tradisi, nanging uga dadi cara kanggo neruske nilai
lan piwulang urip saka generasi tuwa menyang generasi enom.
Masyarakat Desa Watukebo memaknai ritual Ider Bumi bukan
sekadar sebagai tradisi turun-temurun, tetapi sebagai bentuk
komunikasi kolektif yang menghubungkan manusia dengan
sesama, ‘alam, ‘dan nilai-nilai leluhur. ‘Ritual® ini dipahami
sebagai media penyampaian pesan simbolik yang tidak
diungkapkan melalui ' kata-kata secara langsung, melainkan
melalui rangkaiantindakan, simbol, dan partisipasi bersama.
Setiap . prosesi, dalam, Ider Bumi seperti arak-arakan
mengelilingl- desa, doa’ bersama," serta penggunaan sesaji
dimaknai sebagai pesan permohonan keselamatan, rasa syukur,
dan harapan akan kesejahteraan bagi seluruh warga desa.
Dalam konteks komunikasi sosial, Ider Bumi menjadi sarana
interaksi antarwarga Desa Watukebo. Keterlibatan masyarakat
dari berbagai usia dan latar belakang menunjukkan adanya
komunikasi horizontal yang menegaskan nilai kebersamaan
dan solidaritas. Melalui kehadiran dan partisipasi aktif dalam
ritual, masyarakat saling menyampaikan pesan tentang
pentingnya menjaga harmoni sosial, memperkuat rasa
memiliki terhadap desa, serta mempertahankan identitas
budaya Osing. Komunikasi ini berlangsung secara nonverbal



62

melalui gerak, simbol, dan tindakan kolektif yang dipahami
bersama berdasarkan kesepakatan budaya. Selain itu, ritual
Ider Bumi juga dimaknai sebagai bentuk komunikasi spiritual
antara masyarakat dengan Tuhan dan kekuatan alam. Doa-doa
yang dipanjatkan dan simbol-simbol yang digunakan menjadi
media penyampaian harapan agar desa dijauhkan dari mara
bahaya dan diberi keberkahan. Dengan demikian, masyarakat
Desa Watukebo memandang Ider Bumi sebagai ruang
komunikasi yang menyatukan dimensi sosial, budaya, dan
spiritual.  Ritual ini tidak hanya berfungsi menjaga
keberlangsungan tradisi, tetapi juga menjadi alat komunikasi
yang efektif dalam mentransmisikan nilai, norma, dan makna
hidup dari generasi ke generasi”.

C. Pembahasan Temuan

Berdasarkan hasil analisis peneliti terhadap data yang diperoleh

melalui wawancara, obesrvasi dan dokumentasi, perihal ritual ider bumi di

kalangan masyarakat desa watu kebo kecamatan blimbingsari kabupaten

banyuwangi, perlu dilakukan pembahasaan, untuk itu pembahasaan hasil

temuan disesuaikan dengan subtopik yang menjadi pokok pembahasan, agar

lebih memudahkan dalam menjawab pertanyaan pertanyaan.

Gagasan peneliti, keterkaitan antara kategori-kategori dan dimensi

dimensi, posisi temuan dengan temuan temuan sebelumnya, serta penafsiran

dan- penjelasan ‘dari temuan yang ditemukan dilapangan.” Berikut-temuan

penelitian tersebut :

1.

Pelaksanaan Ritual Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo
Berdasarkan hasil observasi dan wawancara dengan tokoh adat,

perangkat desa, dan masyarakat, ritual Ider Bumi di Desa Watukebo

dilaksanakan sebagai tradisi tahunan yang diwariskan secara turun-

temurun. Pelaksanaan ritual diawali dengan persiapan bersama, seperti



63

pembersihan lingkungan desa, penyiapan sesaji, dan musyawarah warga.
Puncak ritual ditandai dengan prosesi ider atau berkeliling desa yang
dilakukan secara kolektif oleh masyarakat dengan rute yang telah
disepakati bersama.

Dalam pelaksanaannya, ritual ini tidak hanya bersifat seremonial,
tetapi mengandung makna simbolik yang kuat. Setiap tahapan ritual
menjadi sarana penyampaian pesan nonverbal tentang rasa syukur,
permohonan keselamatan, serta harapan akan kesejahteraan desa. Prosesi
yang dilakukan secara bersama-sama menunjukkan adanya kesepahaman
makna di antara warga, sehingga ritual Ider Bumi berfungsi sebagai
media komunikasi budaya yang menyatukan masyarakat dalam satu
tujuan kolektif. Bagian ini membahas wujud nyata dari kebersamaan dan
identitas  komunal yang termanifestasi selama ritual.Partisipasi
Menyeluruh: Temuan menunjukkan bahwa ritual Ider Bumi di Watukebo
(khususnya di Dusun Gepuro, yang sering dikaitkan dengan tradisi ini)
bukan hanya acara tontonan, melainkan sebuah Kkerja sama wajib
(kemroyok atau bareng-bareng) seluruh warga. Ekspresi kolektif-terlihat
dari pembagian tugas, 'di’ mana setiap “Kepala Keluarga (KK)
berkontribusi, misalnya dalam bentuk penyediaan sesaji utama seperti
tumpeng dan pecel pitik (ayam panggang kelapa parut).

Arak-arakan Simbolik: Ekspresi kolektif terwujud dalam arak-
arakan (ider) mengelilingi batas desa atau dusun. Arak-arakan ini

berfungsi sebagai penanda batas wilayah yang didoakan secara bersama-



2.

64

sama. Kehadiran berbagai simbol, seperti Barong atau properti adat
lainnya, yang diusung oleh warga, menunjukkan identitas dan pengakuan
bersama terhadap nilai-nilai sakral.

Doa dan Zikir Bersama: Temuan sering mencatat bahwa ritual ini
telah mengalami Islamisasi (sinkretisme). Ekspresi kolektif terlihat jelas
saat pembacaan doa (seperti Khutbah Al-Qur'an, Tahlil, atau Barzanji)
yang dilakukan secara serempak. Ini adalah ekspresi kolektif religius
yang bertujuan memperkuat hubungan vertikal (dengan Tuhan) dan
horizontal (antar sesama warga) untuk memohon keselamatan (tolak
bala).

Keterlibatan Masyarakat dalam Proses Ritual Ider Bumi

Hasil temuan menunjukkan bahwa keterlibatan masyarakat Desa
Watukebo dalam ritual Ider Bumi sangat tinggi dan mencakup berbagai
lapisan sosial, mulai dari tokoh adat, tokoh agama, perangkat desa, orang
tua, hingga generasi muda. Keterlibatan ini tidak bersifat pasif, melainkan
aktif melalui pembagian peran dalam setiap tahapan ritual, seperti
persiapan sesaji, pengaturan-prosesi, serta keikutsertaan langsung.dalam
arak-arakan ritual.

Partisipasi kolektif tersebut mencerminkan adanya komunikasi
sosial yang kuat antarwarga. Melalui keterlibatan bersama, masyarakat
secara tidak langsung menyampaikan pesan tentang pentingnya
kebersamaan, gotong royong, dan rasa memiliki terhadap tradisi desa.

Ritual Ider Bumi menjadi ruang interaksi sosial yang memperkuat



65

solidaritas dan kohesi sosial, di mana komunikasi tidak hanya terjadi

melalui bahasa lisan, tetapi juga melalui tindakan simbolik yang dipahami

bersama. Fokus utama skripsi komunikasi adalah membedah bagaimana

ritual ini bekerja sebagai sebuah proses komunikasi non-verbal dan

simbolik. Penyampaian Pesan Non-Verbal, Komunikasi dalam Ider Bumi

sebagian besar bersifat ritualistik, menggunakan kode dan simbol yang

hanya dipahami oleh masyarakat Osing Watukebo. Misalnya:

a.

b.

Sesaji Tumpeng Pecel Pitik: Mengomunikasikan rasa syukur atas
panen (di desa agraris) dan ketersediaan pangan.

Arah Perjalanan (lder): Mengkomunikasikan penetapan batas aman
desa; seringkali arahnya (misalnya dari timur ke barat) memiliki
makna religius (menuju arah kiblat).

Kehadiran Tokoh Adat/Sesepuh: Mengomunikasikan legitimasi dan
kesinambungan tradisi dari generasi ke generasi.

Media Komunikasi: Media yang digunakan adalah tubuh, ruang, dan
benda-benda ritual (Barong, dupa, sesaji). Tindakan seperti berjalan
bersama, duduk bersama saat’ kenduri (selametan), dan ‘pembacaan
doa secara bergantian' berfungsi sebagai“saluran komunikasi yang
memperkuat ikatan sosial. Pesan utama yang dikomunikasikan secara
kolektif adalah persatuan (kemroyok), penghormatan terhadap leluhur
(terkadang melibatkan ritual di pundhen desa), dan permohonan

keselamatan (terhindar dari pageblug atau bencana).



66

3. Makna Ritual lder Bumi sebagai Pesan Komunikasi oleh Masyarakat
Desa Watukebo

Masyarakat Desa Watukebo memaknai ritual Ider Bumi sebagai
bentuk komunikasi ritual yang mengandung pesan sosial, budaya, dan
spiritual. Ritual ini dipahami sebagai sarana penyampaian rasa Syukur
kepada Tuhan atas hasil bumi dan keselamatan desa, sekaligus sebagai
permohonan agar dijauhkan dari bencana dan gangguan. Makna tersebut
diwujudkan melalui simbol-simbol ritual, doa bersama, serta prosesi
mengelilingi wilayah desa yang dianggap sebagai bentuk perlindungan
simbolik terhadap ruang hidup masyarakat.

Dalam perspektif komunikasi, ritual Ider Bumi berfungsi sebagai
media ekspresi kolektif, di mana nilai-nilai budaya, norma sosial, dan
identitas lokal dikomunikasikan secara berulang dan berkesinambungan.
Pesan-pesan tersebut tidak disampaikan secara individual, melainkan
melalui kesepakatan makna bersama yang hidup dalam tradisi. Dengan
demikian, ritual Ider Bumi tidak hanya menjaga keberlangsungan budaya
lokal, tetapi juga menjadi sarana efektif dalam mentransmisikan nilai dan
makna kehidupan dari generasi ke generasiTemuan akan menyimpulkan
peran ritual Ider Bumi dalam kehidupan sosial-budaya masyarakat
Watukebo.

Fungsi Integratif Sosial (Fungsi Kolektif): Ritual ini terbukti
berfungsi sebagai perekat sosial. Melalui partisipasi kolektif, perbedaan

status sosial dan ekonomi menjadi tidak relevan selama prosesi



67

berlangsung (terutama saat makan bersama dalam selametan). Ritual ini
menguatkan kohesi sosial dan memelihara kerukunan.

Fungsi Religi-Magis (Tolak Bala): Makna utama ritual ini,
sebagaimana tradisi serupa di Banyuwangi, adalah sebagai upaya kolektif
untuk "membersihkan” desa (bersih desa) dari energi negatif, penyakit,
dan musibah (tolak bala). Ritual ini memberikan rasa aman dan
ketenangan psikologis bagi warga, meyakini bahwa mereka telah
memenuhi kewajiban adat terhadap alam dan Tuhan.

Fungsi Pelestarian Identitas (Suku Osing): Ritual Ider Bumi,
bersamaan dengan tradisi khas lain seperti Kebo-Keboan, berfungsi
sebagai penegasan identitas Suku Osing. Melalui ritual tahunan ini, nilai-
nilai budaya lokal, bahasa, dan kearifan leluhur diwariskan dan
dihidupkan kembali di tengah arus modernisasi dan globalisasi. Selain itu,
ritual 1der Bumi juga memuat pesan komunikasi yang berkaitan dengan
hubungan manusia dan alam. Prosesi mengelilingi wilayah desa
merepresentasikan upaya simbolik masyarakat dalam menjaga batas,
keseimbangan, ‘dan keberlangsungan ‘ruang hidup mereka.” Pesan ini
mencerminkan kesadaran ekologis'masyarakat bahwa keselamatan dan
kesejahteraan desa sangat bergantung pada sikap hormat dan tanggung
jawab terhadap alam. Makna tersebut dikomunikasikan secara turun-
temurun melalui praktik ritual, sehingga menjadi bagian dari pengetahuan

kolektif masyarakat. Secara keseluruhan, ritual Ider Bumi dapat



68

disimpulkan sebagai ekspresi kolektif komunikasi ritual yang berfungsi

menyampaikan pesan spiritual, sosial, dan budaya secara simultan.



BAB V
PENUTUP
A. Kesimpulan
Berdasarkan hasil penelitian mengenai Ekspresi Kolektif Komunikasi

Ritual Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan

Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi, dapat disimpulkan bahwa pelaksanaan

ritual Ider Bumi bukan sekadar kegiatan adat yang bersifat seremonial,

melainkan sebuah proses komunikasi ritual yang sarat dengan makna
simbolik.

1. Pelaksanaan ritual Ider Bumi sebagai proses komunikasi ritual
pelaksanaan ritual Ider Bumi yang melibatkan prosesi mengelilingi desa,
doa bersama, serta penggunaan simbol-simbol adat menunjukkan bahwa
ritual ini tidak hanya bersifat seremonial, tetapi merupakan bentuk
komunikasi ritual yang sarat makna simbolik. Dalam perspektif teori
komunikasi ritual (Carey), komunikasi tidak semata-mata dipahami
sebagai proses penyampaian informasi, melainkan sebagai upaya bersama
untuk mempertahankan nilai, keyakinan, dan realitas sosial-yang-dimiliki
komunitas.

2. Keterlibatan masyarakat sebagai bentuk ekspresi kolektif Keterlibatan
masyarakat dalam proses ritual Ider Bumi mencerminkan adanya
partisipasi kolektif yang kuat dan berkelanjutan. Partisipasi aktif
masyarakat dari berbagai lapisan usia dan peran sosial, mulai dari tahap

persiapan hingga pelaksanaan ritual, menunjukkan bahwa ritual ini

69



70

merupakan milik bersama (collective ownership) komunitas desa. Hal ini
sejalan dengan konsep ekspresi kolektif dalam teori sosiologi budaya
yang menyatakan bahwa tindakan bersama dalam ritual menjadi sarana
mengekspresikan kesadaran kolektif dan solidaritas sosial (Durkheim).
Keterlibatan tersebut tidak hanya mencerminkan kepatuhan
terhadap tradisi, tetapi juga menjadi bentuk komunikasi sosial yang
menegaskan nilai kebersamaan, gotong royong, dan rasa memiliki
terhadap budaya lokal. Melalui partisipasi kolektif, masyarakat tidak
hanya menjalankan ritual secara fisik, tetapi juga mereproduksi makna
dan nilai budaya yang diwariskan secara turun-temurun.
Lebih lanjut, ritual Ider Bumi dimaknai oleh masyarakat sebagai pesan
komunikasi. Berdasarkan teori interaksionisme simbolik (Blumer), makna
ritual terbentuk melalui proses interaksi dan kesepakatan bersama yang
terus direproduksi dalam setiap pelaksanaan ritual. Nilai-nilai leluhur,
norma sosial, dan identitas budaya lokal tidak dipahami secara individual,
melainkan dibangun melalui pengalaman bersama dalam praktik ritual.
Selain ‘itu, dalam perspektif-teori 'komunikasi budaya, ritual Ider. Bumi
berfungsi sebagai medium: transmisi nilai budaya antar generasi. Proses
pengulangan ritual memungkinkan terjadinya internalisasi makna dan
penguatan identitas masyarakat di tengah dinamika perubahan sosial.
Dengan demikian, ritual Ider Bumi tidak hanya mempertahankan tradisi,
tetapi juga berperan penting dalam menjaga keberlanjutan komunikasi

budaya dan identitas kolektif masyarakat Desa Watukebo.



71

B. Saran

Berdasarkan kesimpulan tersebut, peneliti memberikan beberapa saran
sebagai berikut. Pertama, bagi masyarakat Desa Watukebo, diharapkan ritual
Ider Bumi tetap dilestarikan sebagai ruang komunikasi kolektif yang tidak
hanya mempertahankan tradisi, tetapi juga memperkuat nilai kebersamaan dan
identitas budaya lokal. Pelibatan generasi muda secara aktif perlu terus
didorong agar pemahaman terhadap makna ritual tidak berhenti pada aspek
seremonial, melainkan juga mencakup nilai-nilai filosofis yang terkandung di
dalamnya.

Kedua, bagi pemerintah desa dan pemangku kebijakan terkait, ritual
Ider Bumi dapat dijadikan sebagai salah satu aset budaya yang perlu didukung
melalui pendokumentasian, pembinaan, dan penguatan peran lembaga adat.
Dukungan ini penting agar pelaksanaan ritual tetap terjaga keasliannya,
sekaligus mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan
makna dan nilai budayanya.

Ketiga, bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk mengkaji ritual Ider
Bumi~ dari- perspektif “lain,” seperti- ‘perubahan’ makna -ritual ~di-tengah
modernisasi, peran media dalam ‘representasi ritual; atau perbandingan praktik
Ider Bumi di desa lain di Banyuwangi. Penelitian lanjutan diharapkan dapat
memperkaya kajian komunikasi budaya dan memberikan pemahaman yang

lebih komprehensif mengenai peran ritual dalam kehidupan masyarakat lokal.



72

DAFTAR PUSTAKA

Bustanul Agus, Agama Dalam Kehidupan Manusia, Pengantar Antropologi Agama
(Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2006), him.95.

Carey, James W. (2009). Communication as Culture: Essays on Media and
Society. New York: Routledge.

Couldry, Nick. (2003). Media Rituals: A Critical Approach. London: Routledge
Dhavamony, Fenomenologi. him. 175

Durkheim, Emile. (1995). The Elementary Forms of Religious Life. New York:
The Free Press.

Fauzan, A. (2019). Ritual adat sebagai media komunikasi sosial dalam masyarakat
Osing Banyuwangi. Skripsi. Universitas Jember.

Fitrah and Luthfiyah, Metodologi Penelitian; Penelitian Kualitatif, Tindakan
Kelas & Study Kasus

Fitri, L. (2023). Ritual adat dan identitas kolektif masyarakat lokal. Jurnal IImu
Budaya, 11(2), 145-156.

Fuad Hassan. “Pendekatan Kualitatif untuk Penelitian Perilaku Manusia”.
(Fakultas  Psikologi Universitas Indonesia. Bogor:  Universitas
Indonesia).

Geertz, Clifford. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.
Hafied Cangara, Pengantar Hmu. him. 75.

Hall, Stuart. (1997). Representation; Cultural ~Representations and Signifying
Practices. London: Sage Publications

Jannah, N. (2024). Islamisasi tradisi ‘lokal dalam-ritual*bersih desa di masyarakat
Jawa Timur. Skripsi. Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya.

Jurnal TELANGKE, Vol 4 No 1 Januari 2022 pp 01-15 Daryanto, “Pola
Komunikasi him. 199-200.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar limu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Kurniawan, D. (2021). Komunikasi ritual dalam tradisi sedekah laut di Pantai
Selatan Jawa. Jurnal 1lmu Komunikasi, 9(1), 67—79.

Kuswarno, Engkus. (2008). Etnografi Komunikasi. Bandung: Widya Padjadjaran.
Sangat relevan untuk penelitian komunikasi berbasis tradisi dan ritual



73

Lestari, D. (2023). Makna dan fungsi ritual adat dalam kehidupan sosial masyarakat
Osing Banyuwangi. Jurnal Antropologi Sosial, 15(1), 88-101.

Littlejohn, Stephen W., & Foss, Karen A. (2011). Theories of Human
Communication. Illinois: Waveland Press. Landasan teori komunikasi
budaya dan komunikasi simbolik.

Miles, Matthe. B., and Huberman, A. Michael. “Qualitative Data Analysis” (An
Expanded Sourcebook. London: SAGE, 1994)

Mulyana, Deddy, & Rakhmat, Jalaluddin. (2014). Komunikasi Antarbudaya.
Bandung: Remaja Rosdakarya. Relevan untuk memahami komunikasi
dalam konteks budaya lokal.

Mulyana, Deddy. (2010). Ilmu Komunikasi: Suatu Pengantar. Bandung: Remaja
Rosdakarya. Referensi nasional untuk komunikasi budaya dan
komunikasi ritual.

Mundir (2013). Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif. 1 ed. Jember:
STAIN JEMBER PRESS .

Murad Maulana, “Empat Fungsi Komunikasi Menurut William diakses tanggal
10 Februari 2023

Novriyanto, B. (2020). Komunikasi ritual pada perlombaan Jong Katil di
Kecamatan Kuala Kampar Kabupaten Pelalawan Provinsi Riau. Skripsi.
Universitas Riau.

Nurhaliza, S. (2022). Partisipasi masyarakat dalam ritual bersih desa sebagai bentuk
ekspresi kolektif. Skripsi. Universitas Negeri Malang.

Prasetyo, M. A. (2022).. Ekspresi, kolektif dalam komunikasi_ ritual bersih desa
sebagai media solidaritas sosial. masyarakat 'pedesaan. Jurnal Sosiologi
Pedesaan, 10(2), 112-125.

Putri, R. A. (2021). Makna simbolik komunikasi ritual sedekah bumi- pada
masyarakat pedesaan: Jurnal llmuKomunikasi dan Budaya, 8(2), 98-110.

Rothenbuhler, Eric W. (1998). Ritual Communication: From Everyday
Conversation to Mediated Ceremony. Thousand Oaks: Sage Publications.

Samovar, Larry A., Porter, Richard E., & McDaniel, Edwin R. (2010).
Communication Between Cultures. Boston: Wadsworth.

Sugeng Pujileksono (2016), Metode Penelitian Komunikasi Kualitatif,
(Malang:Kelompok Intrans Publishing. HIm. 35.

Sugeng Pujileksono (2016), Metode Penelitian Komunikasi Kualitatif,
(Malang:Kelompok Intrans Publishing. him. 35.



74

Sugiono (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Bandung:
Alfabeta.

Sugiono, Metodologi Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan R&D. him 330
Sugiyono “Metode Penelitian Kualitatif dan R&D ” (Bandung: Alfabeta, 2015).
Syam, Nur. (2005). Islam Pesisir. Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara.

Victor Turner, The Forest of Symbol: Aspects of Ndembu Ritual, ed. Cornel
University Press (Ithaca and London, 1967).117

Wahyudi, Agus. (2016). “Ritual Ider Bumi sebagai Tradisi Lokal Masyarakat
Banyuwangi.” Jurnal Kebudayaan Lokal, 8(2), 45-58, Referensi
kontekstual terkait ritual 1der Bumi di Banyuwangi.



75

Matriks penelitian

JUDUL PENELITIAN : EKSPRESI KOLEKTI
KOMUNIKASI RITUAL IDER BUMI
DI KALANGAN MASYARAKAT
DESA WATUKEBO KECAMATAN

BLIMBINGSARI KABUPATEN

BANYUWANGI
MAHASISWA/NIM : NADIYA YOGI OKTA

SAFITRI1/214103010018
MASALAH PERTANYAAN
PENELITIAN PENELITIAN RARIABEL INDIKATOR

Penelitian ini | 1. Bagaimana | Pelaksanaan | 1. Tahapan
berangkat dari Ritual  Ider | Pelaksanaan
pertanyaan utama | pelaksanaan Ritual | Bumi di Desa | (Persiapan,  prosesi
mengenai Watukebo inti, penutupan)
bagaimana ekspresi | Ider Bumi di 2. Peran Masyarakat
kolektif (Tokoh adat, pemuka
komunikasi ritual | Kalangan agama,  partisipasi
Ider Bumi warga)
diwujudkan  oleh | Masyarakat ~ Desa 3. Komunikasi Ritual
masyarakat  Desa (Doa/mantra, gerak
Watukebo, Watukebo prosesi, ekspresi
Kecamatan kebersamaan)
Blimbingsari, Kecamatan 4. Makna Simbolik
Kabupaten (Sesaji, = arak-arakan
Banyuwangi. Blimbingsari mengelilingi  desa,
Rumusan masalah atribut peserta)
dalam  penelitian | Kabupaten 5. Nilai Sosial
ini mencakup Budaya (Gotong
beberapa fokus | Banyuwangi? royong, spiritualitas,
kajian, yaitu pelestarian tradisi)
bagaimana bentuk- 6. Fungsi Ritual
bentuk ekspresi (Memperkuat
kolektif yang solidaritas,
muncul selama menghadirkan  rasa
pelaksanaan ritual aman, pewarisan
Ider Bumi, serta budaya)




76

bagaimana praktik
komunikasi ritual
tersebut dimaknai
dan dijalankan
oleh  masyarakat.
Selain itu,
penelitian ini juga
mempertanyakan
nilai-nilai  sosial
dan budaya apa
yang
direpresentasikan
melalui  ekspresi
kolektif  tersebut,
serta  bagaimana
peran masyarakat
termasuk tokoh
adat, pemuka
agama, dan warga
dalam membangun
makna bersama
dalam prosesi Ider
Bumi. Lebih jauh,

penelitian ini
ingin memahami
bagaimana
masyarakat
menafsirkan
makna  simbolik
yang terkandung

dalam setiap
bentuk = ekspresi
kolektif yang
hadir sepanjang
ritual
berlangsung.

2. Bagaimana | Keterlibatan | 1. Partisipasi warga
Masyarakat 2.Peran tokoh dan
keterlibatan dalam Proses | kelompok
Ritual  Ider | masyarakat
Masyarakat Dalam | Bumi 3. Kontribusi pada
persiapan ritual
Proses Ider Bumi di 4. Kontribusi pada
pelaksanaan ritual
Kalangan 5.Ekspresi
kebersamaan dan
Masyarakat  Desa solidaritas
Watukebo
Kecamatan
Blimbingsari
Kabupaten
Banyuwangi?
3. Bagaimana | Pemaknaan 1. Makna spiritual
Ritual  Ider
Ritual Ider Bumi | Bumi sebagai | 2. Makna sosial
Pesan
dimaknai  sebagai | Komunikasi | 3. Makna budaya
pesan ‘. kamunikasi 4. Makna simbolik
Oleh = Masyarakat 5. Pesan
moral/komunikatif
Desa Watukebo
Kecamatan
Blimbingsari
Kabupaten

Banyuwangi?




Struktur Organisasi Desa Watukebo

77

No. Nama Jabatan
1. Hj. Sri Bunik Eka Diana, S. Pd Kepala Desa
2. Drs. Harli Sekertaris Desa
3. Made Lasemi Kepala Seksi Pemerintahan
4. Dwi Ayem Asto Kepala Seksi Kesejahteraan
5. Rini Latal Wafiroh, SP Kepala Seksi Pelayanan
6. Sigit Wiyono Kaur Umum & Perencanaan
7. Maria Ulfa Kaur Keuangan
8. Agus Salim Kepala Dusun Krajan
9. Muh. Suwarno Kepala Dusun Gepuro
10. Agus Prayitno
11. Santoso Kepala Dusun Gumukagung
12. Ansori Kepala Dusun Glondong
13. Made Ardiko Kepala Dusun Amerthasari
Jumlah Dusun Desa Watukebo
No. Nama Dusun
RT RW

1. Dusun Krajan 19 7

2 Dusun Gepuro 10 4

3 Dusun Patoman 19 7

4. Dusun Gumuk Agung 19 7

5. Dusun Glondong 14 5




78

6. Dusun Amerthasari 6 2
Jumlah 87 32
Jumlah KK Berdasarkan Jenis Kelamin
No. Jenis Kelamin Jumlah
1 Laki-Laki 3.669 KK
2. Perempuan 587 KK
Total 4.286 KK
Jumlah Penduduk Berdasarkan Dusun
Jenis Kelamin
No. Dusun Jumlah
Laki-Laki | Perempuan
1. Dusun Krajan 1.195 1.175 2.370
2. Dusun Gepuro 508 560 1.068
3. Dusun Patoman 1171 1.203 2.374
4. Dusun Gumukagung 1.336 1.320 2.656
5. Dusun Glondong 957 899 1.856
6. Dusun Amerthasari 244 265 509
Jumlah Penduduk - Menurut Agama Kepercayaan

No. Agama Kepercayaan Jumlah
1. Penduduk agama Islam 10.299
2. Penduduk agama Hindu 509
3. Penduduk Agama Kristen 25

Jumlah keseluruhan 10.833




Penduduk Berdasarkan Pendidikan

79

No. Penduduk Jumlah Jiwa
1. Belum Sekolah 288
2. Tidak Tamat SD
3. Tamat Sekolah Dasar/Sederajat 8.858
4. Tamat SLTP/Sederajat 7.523
5. Tamat SMU/Sederajat 4.230
6. Tamat Akademi/Perguruan Tinggi 391
7. Buta Aksara/55 Tahun keatas 40
Prasarana Sosial Desa Watukebo
No. Fasilitas Jumlah
1. Balai Desa 1
2. Balai Pertemuan 1
3. Posyandu 13
4. Pustu 1
o. BUMDES 1
6. Masjid 11
7. Mushollah 68
8. Gereja -
9. Pura 2
10. Lapangan sepak bola
11. Lapangan bulu tangkis 5
12. Lapangan voli 3
13. Homestay 2




Jenis Mata Pencaharian

80

No. Mata Pencaharian Jumlah
1. Guru Swasta 34
2. Pengusaha kecil, menengah dan besar 33
3. Buruh tani 5.278
4. Peternak 210
5. Penyiar radio 7
6. TNI 3
7. Tukang Kayu 40
8. Dosen Swasta 1
9. Montir 30
10. Pedagang Keliling

11. PNS 12
12. Tukang Batu 70
13. Seniman/artis 24
14. POLRI 1
15. Nelayan 160
16. Tukang Rias 6
17. Sopir 66
18. Dukun Tradisional 4
19. Bidan Swasta 4
20. Petani 1.184
21. Perangkat Desa 13
22. Karyawan Perusahaan Swasta 427
23. Wiraswasta 32
24. Tukang Jahit 9
25. Karyawan Perusahaan Pemerintahan 25




81

Dokumentasi Wawancara Di Lapangan

Wawancara bersama para informan

AANESESEESIE N

Nama Informan :Ibu Hj. Sri Bunik Eka Diana, S. Pd (Kepala Desa
Watukebo)

Hari/Tanggal : Jum’at, 02-05-2025

Tempat - Balai Desa Watukebo

Kegiatan : Pada jumat 02 Mei 2025, kegiatan yang di lakukan ialah

penyerahan surat penelitian ke'balai' desa guna menindak lanjuti kegiatan observasi

dan wawancara terhadap subjek yang akan di jadikan sebagai narasumber.



82

Nama Informan : Rini Latal Wafiroh, SP ( Perangkat Desa Watukebo)
Hari/Tanggal : Senin, 05-05-2025

Tempat : Balai Desa Watukebo

Kegiatan : Pengecekan surat penelitian sekaligus bertemu dengan ibu

kepala desa untuk mengonfirmasi dan membahas seputar kegiatan observasi.

A\
Nama Informan : Bapak Agus Salim (Kepala Dusun)
Hari/Tanggal : Rabu, 07-05-2025
Tempat : Balai Desa Watukebo
Kegiatan . Pada bagian ini di mana pada saat bertemu dengan ibu

kepala desa peneliti di arahkan untuk menemui bapak Agus Salim selaku Kepala



83

Dusun untuk di mintai waktunya guna menceritakan sedikit yang beliau ketahui

tentang Ider Bumi di karenakan ibu kepala desa sendiri kurang memahami perihal Ider

Bumi.

Nama Informan - 1bu RT Desa Watukebo

Hari/Tanggal : Kamis, 08-05-2025

Tempat : Desa Watukebo

Kegiatan : Pada bagian ini kegiatan wawancara bersana lbu RT Desa

Watukebo. Di mana pada kesempatan ini beliau menyampaikan beberapa hal yang

beliau ketahui tentang ider bumi sesuai dengan apa yang telah peneliti tanyakan.



84

Nama Informan : Wawancara bersama Tokoh Agama Desa Watukebo
Hari/Tanggal : Kamis, 08-05-2025

Tempat : Desa Watukebo

Kegiatan . Pada bagian ini merupakan kegiatan wawancara bersama

para tokoh agama Desa Watukebo yang mana pada kesempatan ini belia sedang
melaksanakan bagian dari rangkaian Ider Bumi maka dari itu pada kesempatan ini

peneliti gunakan untuk melakukan wawancara kepada para tokoh agama.




85

Nama Informan : Wawancara bersama Tokoh Adat Desa Watukebo
Hari/Tanggal : Selasa, 13-05-2025

Tempat : Desa Watukebo

Kegiatan . Pada tahap ini peneliti kembali melakukan wawancara

bersama tokoh adat Desa Watukebo di karenakan peneliti juga menunggu para
informan untuk siap di wawancarai, tepat pada hari ini peneliti kembali ke lapangan
untuk melakukan wawancara bersama toko adat di mana beliau di sini menjelaskan
banyak sekali tentang Watukebo dan juga Ider Bumi beliau menjelaskan dengan

sangat runtut dan jelas terkait semua pertanyaan yang peneliti berikan.

Nama Informan  Wawancara bersama warga Desa Watukebo

Hari/Tanggal - Selasa; 13-05-2025

Tempat : Desa Watukebo

Kegiatan :Pada tahap ini juga peneliti melakukan wawancara kepada

warga Desa Watukebo yang mana beliau ini sangat berperan aktif dalam pelaksanaan
Ider Bumi. Beliau di sini juga menjelaskan banyak sekali hal-hal atau kegiatan serta

bagaimana keikut sertaan warganya dalam pelaksanaan Ider Bumi.



86

Dokumentasi Wawancara Di Lapangan

Serangkaian proses pelaksanaan ider bumi

Pembacaan Khotmil Quran di Balai Desa Watukebo

Hari/Tanggal - Sabtu, 12-04-2025

Tempat : Desa Watukebo
Kegiatan : Pada gambar di atas menunjukkan bagian dari runtutan

pelaksanaan Ider Bumi yaitu pembacaan khotmil qur’an.

-

W\WNNNNNY YL T T

Hari/Tanggal : Sabtu, 12-04-2025 |
Tempat : Desa Watukebo
Kegiatan : Pada gambar di atas menunjukkan bagian dari runtutan

pelaksanaan Ider Bumi yaitu pembacaan berjanji.



87

Hari/Tanggal : Minggu, 13-04-2025
Tempat : Desa Watukebo
Kegiatan : Pada gambar di atas menunjukkan bagian dari runtutan

pelaksanaan Ider Bumi yang mana pada gambar di atas warganya sedang
merepresentasikan adegan membajak sawah beserta orang yang berdandan
menyerupai kerbau sebagai pelengkapnya untuk menggambarkan awal dari bentuk

syukur dari hasil panen.

Hari/Tanggal : Minggu, 13-04-2025

Tempat : Desa Watukebo



88

Kegiatan : Pada bagian ini merupakan proses Ider Bumi atau
mengelilingi bagian-bagin setiap batas dan sudut Desa Watukebo. Hal ini masyarakat
lakukan guna memberikan tanda bahwa ini batas wilayah mereka serta membentengi

wilayah tersebut dari hal-hal yang tidak baik atua tolak bala.

*

& " | \' o
~ L ePe g

e F el ox 8
£ X & ] ‘ \ L_ -
5 (‘ ' ‘

Hari/Tanggal : Minggu, 13-04-2025
Tempat : Desa Watukebo
Kegiatan : Pada gambar bagian ini sebelum memasuki puncak dari Ider

Bumi, proses mengelilingi desa tidak hanya sekedar berjalan keliling desa saja namun

di situ para warga berkeliling sambit membaca doa dan pada setiap sudutnya warga



89

akan berhenti untuk di kumandangkan adzan dan di bacakan doa khusus. Hingga
semua proses terlaksana memaski malam puncak yang mana di dalamnya akan
menampilkan adegan pewayangan yang menceritakan tentang asal usul Desa

Watukebo.



90

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN

PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN

Yang b d dik h ini :
Nama - Nadiya Yogi OKta Safitri
Nim 214103010018
Pro studi : K ikasi Dan Penyiaran Islam
Fakultas : Dakwah
Institusi : LN Kiui Huji Ack d Siddiy Jeml

Dengan ini menyatakan sebenarnya bahwa hasil penelitian ini yang berjudul ** Ekspresi
Kolcktif Komunikasi Ritual Ider Bumi Di Kalangan Masyarakat Deza Watukeho Kcecamatan
Blimbingsari Kat Banyuwangi”, dengan ini saya mengatakan hahwasannya tidak ada

unsur penjiplakan karya penelitian atau Karya limiah yang pernah dilakukan atau di bual vrung
lain, kecuali secara tertulis dikutip dalam naskah ini.

Apabila di kemudian hari ternyata hagil penclitian ini terbukti wrdupat unsur
penjiplakan saya bersedia untuk menerima sanksi dari kampus.

Demikian suat pernyataan ini saya buat dengan sebenamya dan tanpa paksaan siapa

pun.

Jember, 16 Desember 2025

Saya vang, menyatakan

A

adva OQ ko

214103010018




‘Q" KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
Al FAKULTAS DAKWAH risor
p— 4 —4 UNIVERSITAS ISLAM NEGERI i—-Is =
e KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER (1505
e J1 Mataram No. 1 Mangli Kaltwatos Jember, Kode Pos 68136
vl fukullstaeval douinkies e iy websile: Il Mdukwituinklis g )
Nomor . B. /Un.22/D.3.WD.1/PP.00.9/ /2025 30 April 2025
Lampiran : -
Hal : Permohonan Tempal Penelitian Skripsi
Yth.

Sri Bunik Eka Diana, S. Pd

Assalamu'alalkum Wr. Wb.
Dengan ini kami memohon dengan hormat agar mahasiswa

berikut :

Nama : Nadiya Yogi Okta Safitri
NIM + 214103010018

Fakultas : Dakwah

Program Studi  : Komunikasi Penyiaran lalam
Semester : VIl (delapan)

Dalam rangka penyelesaian / penyusunan skripsi, yang
bersangkutan mohon dengan hormat agar diberl lfin mengadakan
penelitian / risel selama £ 30 hari di lembaga yang Bapak/ibu
pimpin.

Peneliian  yang akan dilakukan berjudul ‘EKSPRESI
KOLEKTIF KOMUNIKASI RITUAL IDER BUMI DI KALANGAN
MASYARAKAT DESA WATU KEBO KECAMATAN BLIMBINGSARI
KABUPATEN BANYUWANGI

Demikian alas perkenan dan kerjasama Bapak/Ilbu, kami
sampaikan terimakasih.

Wassalamu'alalkum Wr.Wb.

a.n, Dekan
Wakil Dekan Bidang Akademik dan

91



PEMERINTAH KABUPATEN
A o
DESA WATUKERO

Jin. Berdikari No.104, E-mail: (000 1

SURAT KETERANGAN

Nomeor : 145/561/429,525.03/2025

Yang bertanda tangan di bawah ini
Nama : SRI BUNIK EKA DIANA, S.Pd.
Jabatan : Kepala Desa Watukebo :
Kec. Blimbingsari Kabupeten Banyuwangi

Dengan ini menerangkan bahwa :

Nama : NADIVA VOGI OKTASAFITRI

NIK : 3510195710020004

Tempat & tanggal Lahir : Banyuwangi, 17-10-2002

Jenis Kelamin : Perempuan

Agama : Islam

Pekerjaan * Mahasiswa

Status Perkawinan : Belum Kawin .
Alamat : Dusun Watugowok RT.001 RW.001 Desa Sragi

Kecamatan Songgon Kab. Banyuwangi

Benar nama tersebut di atas telah selesai melaksanakan penelitian dz
Dusun Krajan Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi
dengan judul “Ekspresi Kolektif Komunikasi Ritual Ider Bumi di Kalaflngan
Masyarakat Desa Watu Kebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi”.

Demikian surat ini dibuat dengan sebenarnya untuk dapat dipergunakan
sebagaimana mestinya.

Watukebo, 28 Mei 2025

SRI BUNIK ERA DIANA, S.Pd.

socar ik mmmmmmmwmmwm

92



L S

P 10N PEMERINTAH KABUPATEN
g ek
Lo DESA WA

P KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA y
- - UNIVERSITAS ISLAM NEGERI e

J"L NaRS oo 1505
— FAKULTAS DAKWAH _ s
B M Na | Mangh ® RS

0T s vy o (gt Wi

93

DAFTAR INFORMAN

Nama :Nadiya Yogi Okta Safitri
NIM  :214103010018
Prodi : Komunikasi dan Penyiaran Islam
DI
Judul : EKSPRESI KOLEKTIF KOMUNIKASI RITUAL mmcmm
KALANGAN MASYARAKAT DESA WATU KEBO KE
BLIMBINGSARI KABUPATEN BANYUWANGI

No [ Waktu Kegiatan _Nama Informan Instansi Tro_cf
: o Bunle |londe Y| 77
o Qs G [t o | <A

; T s
4 Pﬁa@&ﬁ/(/wm‘"
5. SlomehS_|Urogn | £
6. fturov | Mosjamiot L.
[\7. Ring -\t Wagugla \Ca s ‘M%

8. Made. Langemn Kagi Pan @I’T_

10.




94

Biodata Penulis

Biodata Diri

Nama Lengkap : Nadiya Yogi Okta Safitri

Nim : 214103010018

Tempat/Tanggal/Lahir : Banyuwangi, 17 Oktober 2002

Fakultas : Dakwah

Prodi : Komunikasi dan Penyiaraan Islam

Alamat : Dusun Watugowok, RT001/RWO001, Desa Sragi,

Kecamatan Songgon, Kabupaten Banyuwangi.
Riwayat Pendidikan Formal
1. TK Al — Fatah Sragi
2. SD Negri 2 Sragi
3. SMP Kosgoro Sragi
4. SMK Nurut Tagwa Cemoro
5. Universitas Islam Negri KH._.Achmad Siddiq Jember:
Riwayat Pendidikan Non Formal
1. Pondok Pesantren Nurut Tagwa Cemoro
2. Ma’had Al-Jami’ah UIN KHAS JEMBER

3. Pondok Pesantren Mahasiswi Al-Husna 2 Jember



