
 

 

EKSPRESI KOLEKTIF KOMUNIKASI RITUAL IDER BUMI DI 

KALANGAN MASYARAKAT DESA WATUKEBO KECAMATAN 

BLIMBINGSARI KABUPATEN BANYUWANGI 

 

 

 

SKRIPSI 

MAN JUDUL 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Nadiya Yogi Okta Safitri 

214103010018 

 

 

 

 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

FAKULTAS DAKWAH 

2025  



i 

EKSPRESI KOLEKTIF KOMUNIKASI RITUAL IDER BUMI DI 

KALANGAN MASYARAKAT DESA WATUKEBO KECAMATAN 

BLIMBINGSARI KABUPATEN BANYUWANGI 

SKRIPSI 

MAN JUDUL 
Diajukan kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

untuk memenuhi  Salah Satu Persyaratan untuk memperoleh 

gelar Sarjana Sosial (S.Sos) 

Fakultas Dakwah 

Program Studi Komunikasi dan Penyiaraan Islam 

Oleh: 

Nadiya Yogi Okta Safitri 

214103010018 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

FAKULTAS DAKWAH 

2025 



ii 

LEKSPRESI KOLEKTIF KOMUNIKASI RITUAL IDER BUMI DI   

KALANGAN MASYARAKAT DESA WATUKEBO KECAMATAN 

BLIMBINGSARI KABUPATEN BANYUWANGI 

HAN 
SKRIPSI 

Diajukan kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

untuk memenuhi  Salah Satu Persyaratan untuk memperoleh 

gelar Sarjana Sosial (S.Sos) 

Fakultas Dakwah 

Program Studi Komunikasi dan Penyiaraan Islam 

Oleh 

Nadiya Yogi Okta Safitri 

214103010018 

Disetujui Pembimbing 

Muhibbin, S.Ag. M.si 

NIP.197111102000031018 



iii 

LEKSPRESI KOLEKTIF KOMUNIKASI RITUAL IDER BUMI DI   

KALANGAN MASYARAKAT DESA WATUKEBO KECAMATAN 

BLIMBINGSARI KABUPATEN BANYUWANGI 

LEMBAR PERSETUJUAN 
SKRIPSI 

Telah diuji dan diterima 

untuk memenuhi salah satu persyaratan 

memperoleh gelar Sarjana Sosial (S.Sos) 

Fakultas Dakwah 

Program Studi Komunikasi dan Penyiaraan Islam 

Hari : Selasa  

Tanggal : 16 Desember 2025 

Tim Penguji 

Ketua 

Ahmad Hayyan Najikh, M.Kom.I 

NIP: 198710182019031004  

Anggota: 

1. Dr. Siti Raudhatul Jannah, S.Ag., M.Med.Kom.

2. Muhibbin, M.Si.

Sekretaris 

Arik Fajar Cahyono, M.Pd. 

NIP: 198802172020121004 

(           ) 

(           ) 

Menyetujui 

Dekan Fakultas Dakwah 

Prof. Dr. Fawaizul Umam. M.Ag 

NIP 197302272000031001    



iv 

MOTTO 

“Melestarikan tradisi lama yang baik, dan mengambil hal baru yang lebih baik.”
1

1 Moh Ashif Fuadi, “Tradisi Pemikiran Moderasi Beragama Nahdlatul Ulama,” Al-Fikra : Jurnal 

Ilmiah Keislaman 21, no. 1 (1 September 2022): 16, https://doi.org/10.24014/af.v21i1.16692 



v 

 

PERSEMBAHAN 

Bismillahirrahmanirrahim. Dengan penuh rasa syukur yang tidak dapat 

diungkapkan dengan kata-kata atas segala karunia yang penulis terima selama ini, 

izinkan saya dengan segala hormat mempersembahkan karya sederhana ini 

kepada: 

1. Kepada Allah SWT, yang telah menganugerahkan kepercayaan dan 

kesempatan untuk melalui berbagai proses sehingga penulis dapat 

menyelesaikan karya tugas akhir ini. 

2. Nabi Muhammad SAW 

3. Kepada kedua orang tua saya, Bapak Slamet Nuriyono dan Ibu Siti 

Nurmiyati yang senantiasa memberikan pengorbanan, kasih sayang, 

dukungan, serta doa sepanjang perjalanan hidup penulis. Semoga selalu 

dianugerahi kesehatan dan berada dalam lindungan-Nya. 

4. Kepada adik saya Tara Desnia El Yogi Safitri yang senantiasa mendoakan  

serta memberikan dukungan semoga diberikan kelancaran dalam 

menyelesaikan pendidikannya. 

5. Kepada seluruh keluarga besar  saya yang juga senantiasa memberikan doa 

dan dukungannya kepada saya. 

6. Kepada orang terdekat saya Nasywa Naurah Syifa yang sudah menemani  

saya dalam proses ini, memberikan saya dukungan serta doanya,  semoga 

kelak juga dilancarkan dalam  segala prosesnya yang hendak dicapai. 

  



vi 

 

KATA PENGANTAR 

    ﷽ 

Dengan penuh rasa syukur, penulis menghaturkan puji ke hadirat Allah 

SWT atas limpahan rahmat dan karunia-Nya, sehingga seluruh proses 

perencanaan, pelaksanaan, hingga penyusunan skripsi ini dapat terselesaikan 

sebagai pemenuhan salah satu persyaratan studi sarjana. Shalawat dan salam 

semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad SAW. 

Kemampuan penulisan dalam penelitian ini yang berjudul “ Ekspresi 

Kolektif Komunikasi Ritual Ider Bumi di kalangan Masyarakat Desa Watukebo 

Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi” mendapat dukungan dari 

banyak pihak. 

Penulis menyadari bahwa karya ini masih memiliki keterbatasan, 

meskipun upaya terbaik telah dilakukan agar hasilnya mendekati sempurna. 

Penyusunan skripsi ini dapat diselesaikan berkat dukungan dari berbagai pihak. 

Oleh karena itu, penulis dengan penuh hormat menyampaikan penghargaan dan 

ucapan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada: 

1. Prof. Dr. H. Hepni, M.M Selaku Rektor Universitas Islam Negeri Kiai 

Haji Achmad Siddiq Jember. 

2. Prof. Dr. Fawaizul Umam, M.Ag. Selaku Dekan Fakultas Dakwah 

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. 

3. Ahmad Hayyan Najikh, M.Kom.I. Selaku ketua prodi Komunikasi 

Penyiaran Islam Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq 

Jember. 



vii 

 

4. Bapak Muhibbin S.Ag. M.Si. Selaku dosen pembimbing tugas akhir 

skripsi yang telah membimbing, mengarahkan, serta memberikan saran 

sehingga  skripsi ini bisa selesai. 

5. Kepada seluruh Dosen Fakultas Dakwah Universitas Islam Negeri Kiai 

Haji Achma Siddiq Jember yang telah banyak memberikan ilmu, mendidik 

serta memberikan bimbingan selama penulis menempuh pendidikan. 

Sebagai penutup, penulis menyampaikan apresiasi dan terima kasih 

kepada seluruh pihak yang telah memberikan bantuan selama proses penyusunan 

skripsi ini. Penulis juga berharap karya ini dapat memberikan manfaat bagi 

berbagai pihak serta menjadi referensi yang berguna dalam pengembangan dunia 

pendidikan. 

 

 

Jember, 12 November 2025 

Penulis 

 

 

 

 

Nadiya Yogi Okta Safitri 

214103010018 

 

  



viii 

 

ABSTRAK 

Nadiya Yogi Okta Safitri, 2025: Ekspresi Kolektif Komunikasi ritual Ider Bumi Di 

kalangan Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten 

Banyuwangi. 

 

Kata Kunci : ekspresi kolektif,  ider bumi , komunikasi ritual 

 

Tradisi Ider Bumi merupakan salah satu bentuk ekspresi kolektif 

masyarakat yang mengandung makna sosial, religius, dan simbolik. Sebagai 

praktik budaya, Ider Bumi tidak hanya berfungsi sebagai ritual tolak bala, tetapi 

juga menjadi media komunikasi ritual yang merefleksikan hubungan manusia 

dengan alam, leluhur, dan Sang Pencipta.  

Fokus penelitian yang di teliti dalam skripsi ini adalah: 1) Bagaimana 

pelaksanaan Ritual Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo 

Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi?, 2) Bagaimana keterlibatan 

Masyarakat Dalam Proses Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo 

Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi?,  3)  Bagaimana Ritual Ider 

Bumi dimaknai sebagai pesan komunikasi Oleh Masyarakat Desa Watukebo 

Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi? 

Tujuan penelitian ini adalah: 1)  Untuk mengetahui bagaimana 

pelaksanaan Ritual Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo 

Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi, 2)  Untuk mengetahui 

bagaimana keterlibatan Masyarakat Dalam Proses Ider Bumi di Kalangan 

Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi, 3) 

Untuk mengetahui bagaimana Ritual Ider Bumi dimaknai sebagai pesan 

komunikasi Oleh Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari 

Kabupaten Banyuwangi. 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan tujuan 

memperoleh data secara mendalam. Pengumpulan data dilakukan melalui 

observasi, wawancara, dan dokumentasi. Adapun analisis data menggunakan 

teknik purposive, yaitu penentuan informan berdasarkan kriteria tertentu yang 

dianggap relevan dengan kebutuhan penelitian mengenai ekspresi kolektif dalam 

komunikasi ritual Ider Bumi di masyarakat Desa Watukebo, Kecamatan 

Blimbingsari, Kabupaten Banyuwangi. 

Kesimpulannya pesan inti dari komunikasi ritual ini menyampaikan pesan 

utama, yaitu permohonan keselamatan tolak bala, kesuburan tanah, dan syukur 

kepada Tuhan Yang Maha Kuasa dan leluhur. Sifat Kolektif dari ritual ini adalah 

ekspresi kolektif karena melibatkan seluruh masyarakat, mulai dari persiapan 

gotong royong, pelaksanaan arak-arakan, hingga doa penutup. Keterlibatan ini 

menegaskan solidaritas sosial kebersamaan dan kekompakan sebagai ideologi 

umum masyarakat Watukebo.Tindakan Komunikasi, Komunikasi dalam ritual ini 

didominasi oleh tindakan non-verbal simbol seperti arak-arakan barong, 

pertunjukan kesenian, dan sajian makanan ghitikan, yang semuanya bermakna 

ganda ambigu dan  membutuhkan pemahaman kontekstual. 



ix 

 

DAFTAR ISI 

HALAMAN SAMPUL ........................................................................................... I 

PERSETUJUAN PEMBIMBING ...................................................................... II 

PENGESAHAN PENGUJI ................................................................................ III 

MOTTO ............................................................................................................... IV 

PERSEMBAHAN .................................................................................................. V 

KATA PENGANTAR ....................................................................................... VII 

ABSTRAK ........................................................................................................ VIII 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ IX 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... I 

A. Konteks penelitian ........................................................................................ 1 

B. Rumusan masalah ........................................................................................ 7 

C. Tujuan masalah ............................................................................................ 7 

D. Manfaat penelitian ........................................................................................ 8 

E. Definisi istilah ............................................................................................ 10 

F. Sistematika pembahasan ............................................................................ 15 

BAB II KAJIAN PUSTAKA .............................................................................. 18 

A. Penelitian terdahulu .................................................................................... 18 

B. Kajian teori ................................................................................................. 27 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 31 

A. Jenis penelitian dan pendekatan ................................................................. 31 

B. Lokasi penelitian ........................................................................................ 32 

C. Subjek penelitian ........................................................................................ 32 

D. Sumber data ................................................................................................ 33 

E. Analisis data ............................................................................................... 35 



x 

 

F. Keabsahan data........................................................................................... 39 

G. Tahap-tahap penelitian ............................................................................... 40 

BAB IV PENYAJIAN DATA DAN ANALISIS ............................................... 42 

A. Gambaran objek penelitian ........................................................................ 42 

B. Penyajian data ............................................................................................ 53 

C. Pembahasan temuan ................................................................................... 62 

BAB V PENUTUP ............................................................................................... 69 

A. Kesimpulan ................................................................................................ 69 

B. Saran ........................................................................................................... 71 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 72 

 

  



 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Konteks Penelitian 

Indonesia dikenal sebagai bangsa yang memiliki keberagaman budaya 

dan tradisi yang hidup serta diwariskan secara turun-temurun dalam kehidupan 

masyarakat. Tradisi tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga 

sebagai media komunikasi simbolik yang mengandung nilai-nilai sosial, 

religius, dan kultural. Salah satu bentuk tradisi yang masih dilestarikan oleh 

masyarakat lokal adalah ritual Ider Bumi, sebuah upacara adat yang bertujuan 

untuk memohon keselamatan, menolak bala, serta menjaga keharmonisan 

antara manusia, alam, dan kekuatan spiritual yang diyakini masyarakat 

setempat.
2
 

Desa Watukebo terletak di Kecamatan Blimbingsari, Kabupaten 

Banyuwangi, dan dikenal sebagai desa agraris yang masyarakatnya sebagian 

besar bermata pencaharian sebagai petani. Nama Watukebo berasal dari 

sebuah batu berbentuk kerbau yang dianggap sakral dan diyakini sebagai cikal 

bakal penamaan desa. Kehidupan sosial masyarakat desa masih kental dengan 

nilai kebersamaan, gotong royong, serta kepercayaan terhadap tradisi leluhur 

yang diwariskan secara turun-temurun. Salah satu tradisi penting di Desa 

Watukebo adalah tradisi Ider Bumi yang menjadi bagian dari rangkaian Bersih 

Desa. Tradisi ini dilaksanakan dengan mengelilingi wilayah desa sebagai 

bentuk doa bersama untuk keselamatan, menolak bala, serta ungkapan rasa 

                                                           
2 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu  Antropologi, Jakarta: Rineka Cipta, 2009, hlm. 189. 



2  

 

 

 

 

syukur atas hasil bumi yang melimpah. Ider Bumi biasanya disertai dengan 

pembacaan doa, sholawat, dan kegiatan keagamaan, kemudian dilanjutkan 

dengan tradisi Kebo-keboan, yaitu prosesi arak-arakan warga yang berdandan 

menyerupai kerbau. Tradisi ini melambangkan harapan akan kesuburan tanah, 

kesejahteraan masyarakat, serta keharmonisan hubungan manusia dengan 

alam dan Tuhan. 

Praktik ritual ini dapat dipahami sebagai mekanisme yang digunakan 

manusia untuk menjawab berbagai kebutuhan dalam kehidupan sehari-hari. 

Pemahaman ini berpijak pada keyakinan bahwa ritual yang mampu 

mendukung proses perkembangan diri secara lebih optimal.
3
 

Ritual Ider Bumi di Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari, 

Kabupaten Banyuwangi, dilaksanakan secara kolektif dengan melibatkan 

berbagai unsur masyarakat, mulai dari tokoh adat, tokoh agama, hingga warga 

desa. Keterlibatan masyarakat secara bersama-sama dalam ritual ini 

menunjukkan adanya ekspresi kolektif, yaitu perwujudan perasaan, keyakinan, 

dan identitas sosial yang diekspresikan melalui tindakan simbolik dalam suatu 

peristiwa ritual.
4
 Dalam konteks ini, ritual tidak hanya dipahami sebagai 

aktivitas seremonial, melainkan sebagai proses komunikasi sosial yang sarat 

makna. 

Dalam perspektif keilmuan Islam dan kajian sosial-budaya, ritual 

dipahami sebagai wahana yang menghubungkan aktivitas umat pada masa kini 

dengan pengalaman serta tradisi yang telah diwariskan dari generasi 

                                                           
3 Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009) hal.80 
4 Emile Durkheim, The Elementary Forms  of  Religious Life, New York: Free Press, 1995, hlm. 

217 



3  

 

 

 

 

sebelumnya. Melalui keterhubungan tersebut, ritual tidak hanya berfungsi 

sebagai tindakan simbolik, tetapi juga menjadi media pelestarian nilai-nilai 

keagamaan, identitas kultural, serta memori kolektif masyarakat. Dalam 

praktiknya, aktivitas ritual keagamaan dan tradisional terwujud melalui 

berbagai bentuk, seperti pembacaan doa, pertunjukan seni bernuansa spiritual, 

penyajian hidangan tertentu, maupun pelaksanaan tindakan simbolik lainnya 

yang sarat makna dan dilandasi tujuan khusus. Seluruh bentuk praktik tersebut 

dijalankan sesuai dengan norma, keyakinan, dan sistem nilai yang berkembang 

dalam komunitas setempat. Oleh karena itu, ritual dapat dimaknai sebagai 

rangkaian tindakan bermakna yang menyatukan dimensi spiritual, sosial, dan 

budaya, sekaligus menjadi refleksi ajaran, keyakinan, serta tradisi yang terus 

hidup dan dijaga dalam masyarakat. 

Menurut Viktor Turner, ritual merupakan suatu bentuk tindakan resmi 

yang berfungsi mendukung aktivitas manusia, namun tidak berkaitan secara 

langsung dengan rutinitas teknologis atau pekerjaan praktis sehari-hari. Fokus 

utama ritual justru terletak pada dimensi spiritual, simbolik, maupun aspek 

mistik yang memberikan kedalaman makna bagi individu maupun komunitas. 

Pemikiran Turner sering dipandang sebagai representasi penting dalam kajian 

ritual, karena ia menekankan bahwa praktik ritual memiliki peranan strategis 

dalam menjaga keteraturan sosial, mengukuhkan nilai budaya, serta 

memperkuat pengalaman transendental yang dialami peserta ritual.
5 
Menurut 

pandangannya, simbol adalah elemen yang hadir dalam kehidupan sehari-hari 

                                                           
5 Victor Turner, The Forest of Symbol: Aspects of Ndembu Ritual, ed. Cornel University Press 

(Ithaca and London, 1967) hal.117 



4  

 

 

 

 

Ritual juga tidak dapat dipisahkan dari dinamika sosial dan budaya yang 

melingkupinya. Dalam konteks ini, simbol memiliki peran penting karena 

mampu merepresentasikan nilai-nilai kemanusiaan, tujuan kolektif, serta 

berbagai bentuk aktivitas yang dijalankan masyarakat. Simbol-simbol tersebut 

kemudian menjadi wujud konkret dari pelaksanaan ritual, sekaligus media 

yang memungkinkan makna-makna tertentu diteruskan dan dipahami bersama. 

Melalui simbol, manusia mampu membangun komunikasi, mengekspresikan 

diri, serta mengembangkan pemahaman yang lebih mendalam mengenai 

kehidupan, pengalaman, dan sikap yang mereka anut. Dengan demikian, 

penggunaan simbol merupakan elemen fundamental yang menjembatani 

interaksi spiritual, sosial, dan budaya dalam praktik ritual. 

Masyarakat Osing di Banyuwangi dikenal memiliki beragam tradisi 

yang tetap dipertahankan dan dijalankan hingga masa kini. Kebertahanan 

tradisi tersebut tidak dapat dipisahkan dari pengaruh nilai-nilai Islam yang 

telah berakar kuat dalam kehidupan sosial mereka. Nilai-nilai Islam tersebut 

berfungsi sebagai prinsip moral dan pedoman hidup yang bersumber dari 

ajaran agama. Dalam konteks ini, berbagai tradisi yang dijalankan masyarakat 

Osing tidak hanya menjadi warisan budaya, tetapi juga berperan sebagai 

medium spiritual untuk mempererat hubungan antara manusia dengan Allah 

SWT serta antar sesama manusia dalam komunitasnya. 

Salah satu tradisi yang tetap lestari hingga saat ini adalah ritual Ider 

Bumi, yakni suatu bentuk upacara dalam masyarakat Jawa terutama di daerah 

Yogyakarta dan sekitarnya yang berfungsi sebagai ekspresi rasa syukur serta 



5  

 

 

 

 

permohonan perlindungan bagi masyarakat dan lingkungan sekitarnya. Secara 

etimologis, Ider Bumi berarti “mengelilingi bumi” atau “mengelilingi desa”. 

Pelaksanaannya dimaksudkan untuk menjaga keseimbangan antara manusia 

dan alam sekaligus memohon penjagaan dari berbagai kemungkinan bencana. 

Tradisi ini juga memiliki kedudukan penting dalam budaya masyarakat Osing 

di Banyuwangi, yang melaksanakannya dengan melakukan prosesi 

mengelilingi kawasan tempat tinggal mereka. 

Ritual ini kerap disebut Barong Ider Bumi karena melibatkan kehadiran 

Barong, sosok mitologis yang diyakini masyarakat Osing sebagai penjaga 

desa. Dalam prosesi tersebut, Barong bersayap diarak oleh warga yang 

mengenakan busana adat Osing berwarna dominan hitam. Sepanjang rute 

arak-arakan, para tokoh adat menaburkan koin yang dicampur bunga dan beras 

kuning sebagai bagian dari simbolisasi keselamatan. Upacara ini dilaksanakan 

setiap tanggal 2 Syawal atau pada hari kedua Idulfitri, dan dipahami sebagai 

bentuk ritual untuk menolak bala serta menjaga keseimbangan komunitas. 

Ritual atau upacara adat tersebut dianggap sebagai ekspresi kolektif 

masyarakat, yang diekspresikan melalui gerakan, suara, dan tampilan estetis- 

koreografis. Pelaksanaan ritual melibatkan berbagai unsur, termasuk slametan 

dan tradisi yang telah diakui oleh seluruh warga. Hal ini juga diimbangi dengan 

berbagai bentuk seni pertunjukan. Ritual Ider Bumi adalah prosesi yang 

dilakukan secara arak-arakan. Ritual ini juga dapat dianggap sebagai bentuk 

festival karena merupakan pesta budaya masyarakat yang terkait dengan situs 

keagamaan. Festival ini mencerminkan hubungan yang erat antara agama dan 



6  

 

 

 

 

budaya yang menunjukkan pluralitas ekspresi seni budaya dan karakteristik 

lokal masyarakatnya. 

Namun, seiring dengan perkembangan zaman dan masuknya 

modernisasi, eksistensi tradisi lokal menghadapi berbagai tantangan. 

Perubahan pola pikir masyarakat, khususnya generasi muda, serta pengaruh 

budaya luar berpotensi menggeser makna ritual dari nilai kolektif menjadi 

sekadar rutinitas tahunan tanpa pemahaman mendalam. Kondisi ini 

menimbulkan kekhawatiran akan berkurangnya makna komunikasi simbolik 

dan ekspresi kolektif yang terkandung dalam ritual Ider Bumi.
6
 

Beberapa penelitian terdahulu mengenai ritual adat lebih banyak 

menitikberatkan pada aspek sejarah tradisi, fungsi religius, atau nilai budaya 

secara umum. Sementara itu, kajian yang secara khusus membahas ritual 

sebagai bentuk komunikasi, terutama dalam perspektif ekspresi kolektif 

masyarakat, masih relatif terbatas. Selain itu, penelitian yang mengangkat 

ritual Ider Bumi di Banyuwangi cenderung fokus pada aspek pariwisata 

budaya atau pelestarian adat, belum secara mendalam mengkaji bagaimana 

masyarakat memaknai dan mengekspresikan kebersamaan melalui proses 

komunikasi ritual.
7
 

Dalam hal ini masalah yang peneliti temukan ialah bahwa Minimnya 

kajian yang melihat ritual Ider Bumi sebagai praktik komunikasi ritual yang 

mengandung ekspresi kolektif masyarakat dan juga kurangnya penelitian yang 

mengkaji keterlibatan masyarakat Desa Watukebo secara aktif dalam proses 

                                                           
6 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, New York: Basic Books, 1973, hlm. 89. 
7 Nur  Syam, Islam Pesisir, Yogyakarta: LKis, 2005, hlm. 142. 



7  

 

 

 

 

ritual sebagai bentuk komunikasi simbolik dan pembentukan solidaritas sosial. 

Serta belum banyak juga penelitian yang memfokuskan analisis pada makna 

komunikasi dan ekspresi kolektif yang muncul dari praktik ritual Ider Bumi di 

tingkat lokal desa. 

Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk memahami 

bagaimana ekspresi kolektif komunikasi ritual Ider Bumi berperan dalam 

memperkuat identitas budaya, solidaritas sosial, serta keberlanjutan tradisi di 

kalangan masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten 

Banyuwangi.  

B. Fokus Penelitian 

Berdasarkan konteks penelitian diatas, maka penulis mencoba 

merumuskan permasalahan-permasalahan yang berguna sebagai pijakan dan 

menyusun skripsi ini. Adapun fokus penelitian sebagai berikut: 

1. Bagaimana pelaksanaan Ritual Ider Bumi di kalangan masyarakat Desa 

Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi? 

2. Bagaimana keterlibatan masyarakat dalam proses Ider Bumi di Kalangan 

Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten 

Banyuwangi? 

3. Bagaimana Ritual Ider Bumi dimaknai sebagai pesan komunikasi oleh 

masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten 

Banyuwangi? 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan masalah di atas, maka tujuan diadakannya penelitian ini 



8  

 

 

 

 

ialah : 

1. Untuk mengetahui bagaimana pelaksanaan Ritual Ider Bumi di kalangan 

masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten 

Banyuwangi. 

2. Untuk mengetahui bagaimana keterlibatan masyarakat dalam proses Ider 

Bumi di kalangan masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari 

Kabupaten Banyuwangi. 

3. Untuk mengetahui bagaimana Ritual Ider Bumi dimaknai sebagai pesan 

komunikasi oleh masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari 

Kabupaten Banyuwangi. 

D. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi bagii 

pengembangan ilmu pengetahuan. Adapun manfaat yang dapat diperoleh dari 

penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Manfaat Teoritis 

              Secara teoritis hasil penelitian ini diharapkan mampu memberikan 

kontribusi dalam memperkaya khazanah ilmu pengetahuan terkait 

interaksi simbolik, keberagaman, serta adat atau tradisi. Selain itu, 

penelitian ini juga diharapkan dapat menjadi rujukan bagi penelitian 

selanjutnya yang mengkaji ekspresi kolektif dalam komunikasi ritual, 

khususnya pada pelaksanaan ritual Ider Bumi. 

2. Manfaat Praktis  

a. Bagi Peneliti 



9  

 

 

 

 

Penelitian ini diharapkan dapat menambah wawasan, dan 

pengetahuan  mengenai adanya suatu kegiatan yang ada di suatu 

wilayah atau daerah khususnya terkait ritual ider bumi  yang mana di 

dalamnya memiliki suatu makna atau pesan yang tidak semua orang 

dapat memahaminya kecuali memang penduduk sekitar, maka dari itu 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman terkait hal 

semacamnya. 

b. Bagi Masyarakat 

Penelitian ini diharapkan agar masyarakat agar dapat 

mengetahui lebih baik tentang makna yang sesungguhnya di balik 

ritual ider bumi ini, memang terkesan sedikit asing jika mengatakan 

ritual tetapi ritual tersebut tidak semata-mata dimaknai sebagai hal 

negatif saja akan tetapi seperti ritual ider bumi ini yang memiliki unsur 

atau makna yang positif di dalam kegiatannya, oleh karnannya 

penelitian ini juga diharapkan bisa bermanfaat pula bagi masyarakat 

agar tidak terdapat kesalahan dalam memaknai suatu adat atau budaya. 

c. Bagi Universitas Islam Negeri (UIN) KH Achmad Siddiq Jember     

Diharapkan penelitian ini dapat memberikan pemahaman dan 

wawasan yang baik terkait hal yang akan diteliti sehingga dapat 

memberikan manfaat bagi UIN KH Achmad Siddiq Jember untuk 

mengembangkan pengetahuan dan pembelajaran, serta menjadi sesuatu 

yang berguna bagi akademik, khususnya mahasiswa,Terkait 

pembahasan ini.  



10  

 

 

 

 

E. Definisi Istilah 

Definisi istilah memuat penjelasan mengenai konsep-konsep kunci 

yang menjadi fokus perhatian peneliti dalam judul penelitian. Bagian ini 

disusun dengan tujuan menghadirkan kesamaan persepsi serta mencegah 

terjadinya kekeliruan dalam memahami istilah yang digunakan. Oleh karena 

itu, peneliti perlu memberikan penegasan serta uraian yang jelas mengenai 

istilah-istilah yang memiliki keterkaitan langsung dengan topik penelitian. 

Adapun penjelasan istilah yang dimaksud dapat diuraikan sebagai berikut: 

1. Ekspresi Kolektif  

Ekspresi kolektif merupakan konsep yang merujuk pada bentuk 

pengungkapan nilai, emosi, keyakinan, dan pandangan hidup yang 

dilakukan secara bersama-sama oleh anggota suatu kelompok sosial. 

Ekspresi ini tidak lahir dari kehendak individu semata, melainkan 

terbentuk melalui kesadaran sosial yang dibangun dan dipelihara secara 

berkelanjutan dalam kehidupan masyarakat. Dalam perspektif sosiologi 

dan komunikasi budaya, ekspresi kolektif dipahami sebagai manifestasi 

dari kesadaran bersama (collective consciousness) yang memungkinkan 

anggota kelompok berbagi makna, memperkuat solidaritas sosial, serta 

meneguhkan identitas kultural mereka. Ekspresi kolektif umumnya 

diwujudkan dalam praktik-praktik simbolik seperti ritual, upacara adat, 

tradisi keagamaan, dan kegiatan komunal lainnya yang memiliki makna 

sosial dan budaya bagi komunitas pendukungnya. 



11  

 

 

 

 

Dalam konteks penelitian mengenai komunikasi ritual Ider Bumi di 

kalangan masyarakat Desa Watukebo, Kecamatan Blimbingsari, 

Kabupaten Banyuwangi, ritual Ider Bumi dapat dipahami sebagai bentuk 

ekspresi kolektif yang sarat makna simbolik dan komunikatif. Ritual ini 

bukan sekadar kegiatan seremonial, melainkan menjadi ruang sosial 

tempat masyarakat mengekspresikan rasa syukur, harapan akan 

keselamatan, serta penghormatan terhadap leluhur dan lingkungan alam 

secara bersama-sama. Melalui rangkaian prosesi ritual, masyarakat 

menyampaikan pesan-pesan simbolik yang dipahami secara kolektif, baik 

melalui doa, arak-arakan, maupun penggunaan simbol-simbol adat yang 

telah mengakar dalam tradisi lokal. 

Ekspresi kolektif dalam ritual Ider Bumi juga tercermin dari 

tingginya partisipasi masyarakat lintas generasi dan status sosial. 

Keterlibatan bersama tersebut menunjukkan bahwa ritual ini berfungsi 

sebagai mekanisme pemersatu yang memperkuat ikatan sosial dan rasa 

kebersamaan warga Desa Watukebo. Dalam proses komunikasi ritual, 

makna tidak disampaikan melalui bahasa verbal semata, melainkan 

melalui tindakan simbolik yang merepresentasikan nilai-nilai budaya 

seperti gotong royong, kebersamaan, dan penghormatan terhadap tatanan 

sosial dan alam. Dengan demikian, ritual Ider Bumi menjadi media 

komunikasi yang efektif dalam memelihara harmoni sosial dan 

memperkuat identitas kolektif masyarakat setempat. 



12  

 

 

 

 

Lebih jauh, ekspresi kolektif yang terwujud dalam ritual Ider Bumi 

berperan penting dalam proses pewarisan nilai budaya kepada generasi 

berikutnya. Melalui keterlibatan langsung dalam ritual, masyarakat 

terutama generasi muda belajar memahami makna simbolik dan filosofis 

yang terkandung di dalamnya. Proses ini menunjukkan bahwa komunikasi 

ritual tidak hanya berfungsi sebagai sarana ekspresi spiritual dan sosial, 

tetapi juga sebagai media transmisi budaya yang menjaga keberlanjutan 

tradisi lokal. Oleh karena itu, penelitian ini menegaskan bahwa ritual Ider 

Bumi merupakan bentuk ekspresi kolektif yang merepresentasikan 

hubungan antara komunikasi, budaya, dan struktur sosial dalam 

kehidupan masyarakat Desa Watukebo. 

2. Komunikasi Ritual 

Komunikasi ritual merupakan konsep dalam kajian ilmu 

komunikasi yang memandang komunikasi bukan semata-mata sebagai 

proses penyampaian pesan dari pengirim kepada penerima, melainkan 

sebagai praktik simbolik yang bertujuan untuk memelihara, memperkuat, 

dan mereproduksi makna bersama dalam suatu komunitas. Perspektif ini 

menekankan bahwa komunikasi ritual lebih berorientasi pada proses 

partisipasi dan kebersamaan daripada pada efektivitas penyampaian 

informasi. Melalui komunikasi ritual, anggota masyarakat terlibat dalam 

tindakan-tindakan simbolik yang sarat makna budaya, seperti doa 

bersama, upacara adat, atau perayaan tradisional, yang secara berulang 

dilakukan dan dipahami secara kolektif. Dengan demikian, komunikasi 



13  

 

 

 

 

ritual berfungsi untuk meneguhkan nilai-nilai, kepercayaan, dan identitas 

sosial yang hidup dalam suatu kelompok. 

Dalam praktiknya, komunikasi ritual ditandai oleh penggunaan 

simbol-simbol yang telah disepakati secara sosial dan diwariskan secara 

turun-temurun. Simbol-simbol tersebut dapat berupa tindakan, benda, 

ruang, waktu, maupun susunan prosesi yang memiliki makna tertentu bagi 

komunitas pelakunya. Makna simbolik ini tidak selalu dinyatakan secara 

verbal, tetapi dipahami melalui pengalaman bersama dan pengetahuan 

budaya yang dimiliki oleh anggota masyarakat. Oleh karena itu, 

keberhasilan komunikasi ritual tidak diukur dari sejauh mana pesan 

dipahami secara rasional, melainkan dari sejauh mana ritual tersebut 

mampu menciptakan rasa kebersamaan, keterikatan emosional, serta 

kesinambungan tradisi sosial dan budaya. 

Dalam kaitannya dengan judul penelitian “Ekspresi Kolektif 

Komunikasi Ritual Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo, 

Kecamatan Blimbingsari, Kabupaten Banyuwangi”, ritual Ider Bumi 

dapat dipahami sebagai wujud konkret dari komunikasi ritual yang 

dijalankan secara kolektif oleh masyarakat setempat. Ider Bumi 

merupakan tradisi yang melibatkan partisipasi aktif warga desa dalam 

suatu rangkaian prosesi ritual yang memiliki makna simbolik mendalam, 

terutama sebagai ungkapan rasa syukur, permohonan keselamatan, serta 

upaya menjaga keharmonisan antara manusia, alam, dan kekuatan 

spiritual yang diyakini oleh masyarakat. Dalam ritual ini, komunikasi 



14  

 

 

 

 

tidak berlangsung dalam bentuk dialog biasa, melainkan melalui simbol, 

tindakan, dan kebersamaan yang dimaknai secara kolektif. 

Ekspresi kolektif dalam komunikasi ritual Ider Bumi tercermin 

dari keterlibatan masyarakat secara menyeluruh, baik sebagai pelaku 

ritual maupun sebagai saksi yang turut menghayati makna prosesi 

tersebut. Melalui tindakan bersama seperti arak-arakan, doa, dan 

penggunaan simbol adat, masyarakat Desa Watukebo secara tidak 

langsung membangun dan memperkuat kesadaran bersama mengenai 

identitas kultural dan nilai-nilai sosial yang mereka anut. Proses 

komunikasi ritual ini menjadi sarana untuk mempererat solidaritas sosial, 

menegaskan keberlanjutan tradisi, serta mentransmisikan nilai-nilai 

budaya kepada generasi muda. Dengan demikian, penelitian ini 

menempatkan komunikasi ritual Ider Bumi sebagai bentuk ekspresi 

kolektif yang memiliki peran penting dalam menjaga kohesi sosial dan 

keberlangsungan budaya lokal masyarakat Desa Watukebo. 

3. Ritual Ider Bumi 

        Tradisi Ider Bumi adalah tradisi adat masyarakat Osing di 

Banyuwangi, Jawa Timur, yang dilakukan sebagai ritual bersih desa dan 

ungkapan rasa syukur kepada Tuhan. Tradisi ini dilaksanakan dengan cara 

mengelilingi desa sambil membawa sesaji dan diiringi doa-doa serta kesenian 

tradisional. Tujuan dari tradisi Ider Bumi adalah memohon keselamatan, 

kesejahteraan, serta menolak bala atau mara bahaya bagi seluruh warga desa. 



15  

 

 

 

 

Selain itu, tradisi ini juga mencerminkan nilai kebersamaan, gotong royong, 

dan upaya masyarakat dalam melestarikan budaya leluhur. 

Terkait ritual Ider Bumi yang juga dikenal dengan sebutan Barong 

Ider Bumi, penamaan tersebut muncul karena masyarakat Osing meyakini 

bahwa Barong merupakan makhluk mitologis yang berperan sebagai 

penjaga desa. Dalam pelaksanaan ritual ini, terdapat figur Barong 

bersayap yang diarak oleh masyarakat setempat, mengenakan busana adat 

Osing yang umumnya berwarna hitam. Sepanjang prosesi, para tokoh adat 

menaburkan uang koin yang dicampur dengan bunga serta beras kuning. 

Tradisi ini diselenggarakan setiap tanggal 2 Syawal atau hari kedua 

setelah Idulfitri, dan dimaknai sebagai upaya kolektif untuk menolak bala 

atau menghindarkan desa dari bencana. 

F. Sistematika Pembahasan 

Dalam penyusunan pembahasan yang terstruktur, diperlukan 

penjelasan ringkas mengenai isi dan alur keseluruhan skripsi agar penulis 

maupun pembaca memperoleh gambaran yang jelas mengenai kerangka kajian 

yang disajikan. Untuk mempermudah proses pemahaman, sistematika 

penulisan hendaknya disusun secara runtut sesuai urutan bab dalam skripsi. 

Pembahasan sistematis ini mencakup penjabaran skripsi secara menyeluruh, 

mulai dari bab pendahuluan hingga bagian penutup yang memuat kesimpulan. 

Adapun sistematika penulisan yang dimaksud dapat diuraikan sebagai berikut: 

1. BAB I Bab ini menjadi landasan awal penelitian dengan menguraikan 

konteks sosial dan budaya masyarakat Desa Watukebo yang masih 



16  

 

 

 

 

mempertahankan ritual Ider Bumi sebagai tradisi turun-temurun. Pada bab 

ini dijelaskan latar belakang munculnya fenomena ekspresi kolektif dalam 

ritual Ider Bumi sebagai bentuk komunikasi simbolik masyarakat. Selain 

itu, bab ini merumuskan fokus penelitian yang diarahkan pada bentuk-

bentuk ekspresi kolektif, proses komunikasi ritual, serta makna yang 

dikonstruksikan masyarakat melalui ritual tersebut. Tujuan, manfaat 

penelitian, definisi istilah, dan sistematika pembahasan disusun untuk 

memberikan kerangka konseptual yang jelas terkait kajian komunikasi 

ritual dalam konteks budaya lokal. 

2. BAB II berisi tentang tinjauan pustaka bab ini mengkaji teori dan hasil 

penelitian terdahulu yang relevan dengan penelitian tentang ekspresi 

kolektif, komunikasi ritual, dan tradisi budaya masyarakat. Pembahasan 

teori komunikasi ritual, simbol, makna, serta konsep ekspresi kolektif 

digunakan sebagai pisau analisis untuk memahami praktik Ider Bumi. 

Selain itu, tinjauan terhadap penelitian sebelumnya tentang ritual adat dan 

komunikasi budaya membantu memposisikan penelitian ini, sekaligus 

menunjukkan kebaruan kajian dalam konteks masyarakat Desa Watukebo. 

3. BAB III berisi metode penelitian bab ini menjelaskan pendekatan 

penelitian yang digunakan untuk mengkaji ekspresi kolektif komunikasi 

ritual Ider Bumi, yaitu pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif. 

Lokasi penelitian difokuskan di Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari 

Kabupaten Banyuwangi sebagai ruang berlangsungnya ritual. Teknik 

pengumpulan data seperti observasi, wawancara mendalam, dan 



17  

 

 

 

 

dokumentasi digunakan untuk menggali pengalaman, partisipasi, serta 

pemaknaan masyarakat terhadap ritual Ider Bumi. Teknik analisis data 

diarahkan untuk menginterpretasikan simbol, tindakan kolektif, dan pola 

komunikasi yang muncul selama pelaksanaan ritual. 

4. BAB VI berisi tentang penyajian dan analisis data. Bab ini menyajikan 

gambaran umum masyarakat Desa Watukebo dan pelaksanaan ritual Ider 

Bumi secara rinci. Analisis data difokuskan pada bentuk-bentuk ekspresi 

kolektif masyarakat, seperti partisipasi bersama, penggunaan simbol-

simbol ritual, serta interaksi sosial yang terbangun selama ritual 

berlangsung. Pada bab ini juga dibahas bagaimana ritual Ider Bumi 

berfungsi sebagai media komunikasi kolektif yang memperkuat 

solidaritas sosial, identitas budaya, dan nilai-nilai kebersamaan 

masyarakat Desa Watukebo berdasarkan data empiris di lapangan. 

5. Bab V berisi penutup bab penutup merangkum keseluruhan temuan 

penelitian terkait ekspresi kolektif komunikasi ritual Ider Bumi di 

kalangan masyarakat Desa Watukebo. Kesimpulan disusun berdasarkan 

hasil analisis yang menunjukkan peran ritual sebagai sarana komunikasi 

simbolik dan pemersatu sosial. Selain itu, bab ini memuat saran yang 

bersifat akademis dan praktis, baik bagi pengembangan kajian 

komunikasi budaya maupun bagi masyarakat dan pihak terkait dalam 

upaya pelestarian ritual Ider Bumi sebagai warisan budaya lokal. 

 

 



 

18 

 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

A. Penelitian Terdahulu 

Terkait dengam adanya penelitian ini yang mana dirancang untuk 

membandingkan dan memberikan penguatan dari penelitian terdahulu dengan 

penelitian selanjutnya. Berikut ada beberapa penelitian terdahulu yang 

berkaitan dengan penelitian yang akan peneliti lakukan, sebagai berikut: 

a. Penelitian terdahulu yang ditulis oleh  Bambang Novriyanto pada program 

studi ilmu komunikasi tahun 2020 yang berjudul “ Komunikasi Ritual 

Pada Perlombaan Jong Katil Di Kecamatan Kuala Kampar Kabupaten 

Pelalawan Provinsi Riau”. 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif Teknik 

pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan observasi, 

wawancara dan dokumentasi. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa 

permainan Jong Katil merupakan suatu kebudayaan yang berada di 

Kecamatan Kuala Kampar. Dalam perlombaan Jong Katil para peserta 

menggunakan ritual sebelum permainan dengan melakukan dua kali proses 

ritual, proses ritual pertama yakni proses tepuk tepung tawar yang 

dilakukan di rumah sebelum keberangkatan ke tempat perlombaan 

sedangkan ritual kedua proses berdoa dan membaca ritual khusus yang di 

lakukan setelah sesampainya di tempat perlombaan. 

b. Penelitian terdahulu yang ditulis oleh Naimatul Jannah pada program studi 

Pendidikan Agama Islam tahun 2024 yang berjudul” Islamisasi Tradisi 



19  

 

 

 

 

Ider Bumi Di Dusun Gepuro Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari 

Kabupaten Banyuwangi Tahun 2023” 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif 

lapangan, adapun hasil dari penelitian ini adalah Nilai-nilai Islam yang 

hadir dalam tradisi Ider Bumi tampak jelas pada rangkaian acara ghitikan. 

Kegiatan ini merefleksikan nilai akhlak, yang tercermin melalui solidaritas 

masyarakat ketika mereka berkumpul, bekerja sama, serta saling 

membantu sepanjang berlangsungnya ritual. Selanjutnya, pembacaan 

Khotmil Qur’an dan Sholawat Barzanji mengandung nilai ibadah 

sekaligus nilai tauhid. Hal ini terlihat dari pelaksanaan Khotmil Qur’an 

yang diawali dengan tawasul sebagai bentuk penghormatan kepada para 

ulama dan leluhur, serta ditutup dengan doa sebagai wujud permohonan 

kepada Allah SWT. Selain itu, keterlibatan masyarakat secara kolektif 

dalam kegiatan tersebut menunjukkan adanya nilai silaturahmi, 

kebersamaan, serta kekompakan warga Dusun Gepuro, sehingga tradisi ini 

tidak hanya bernilai spiritual, tetapi juga memperkuat kohesi sosial dalam 

komunitas. 

c. Penelitian terdahulu yang ditulis oleh Rina Oktaviani pada program studi 

komunikasi dan penyiaran islam dengan judul “Komunikasi Ritual Pada 

Tradisi Sengkure Di Kabupaten Kaur”  

Dalam penelitian ini menggunakan metode penelitian Jenis 

penelitian ini adalah penelitian lapangan (field research), menggunakan 

metode pendekatan deskriptif kualitatif. Pemilihan informan menggunakan  



20  

 

 

 

 

Teknik Snowball Sampling digunakan dalam penelitian ini sebagai 

metode untuk mengidentifikasi informan kunci yang memiliki informasi 

relevan dan mendalam. Data penelitian dikumpulkan melalui wawancara, 

observasi, serta dokumentasi. Analisis data dilakukan melalui tahapan 

reduksi data, penyajian data, penarikan kesimpulan, dan verifikasi. Adapun 

uji keabsahan data dilakukan melalui uji kredibilitas atau tingkat 

kepercayaan terhadap data penelitian dengan menerapkan teknik 

triangulasi. 

    Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa, pertama, proses 

pelaksanaan tradisi Sengkure di Kabupaten Kaur diawali dengan 

permohonan izin dari ketua adat kepada kepala desa untuk membentuk 

panitia, sehingga pelaksanaan tradisi dapat berlangsung secara teratur. 

Dalam tradisi Sengkure terdapat unsur pelaku komunikasi, yakni anggota 

Sengkure sebagai komunikator yang menyampaikan permohonan maaf 

atas berbagai kesalahan ketika bersalaman, sedangkan masyarakat yang 

mengikuti tradisi berperan sebagai komunikan yang menerima pesan 

tersebut. Kedua, persepsi masyarakat terhadap tradisi Sengkure meliputi 

pandangan mereka mengenai tujuan pelaksanaannya, asal-usul tradisi, 

konsekuensi jika tradisi tidak dijalankan, serta makna yang terkandung 

dalam tradisi Sengkure. 

d.   Penelitian terdahulu yang di tulis oleh Muhammad Alif Prasetyo pada    

Program Studi Ilmu Komunikasi tahun 2022 dengan judul “Ekspresi 



21  

 

 

 

 

Kolektif dalam Komunikasi Ritual Bersih Desa sebagai Media Solidaritas 

Sosial Masyarakat Pedesaan”. 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif 

dengan teknik pengumpulan data berupa observasi partisipatif, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ritual 

bersih desa tidak hanya berfungsi sebagai tradisi budaya, tetapi juga 

sebagai bentuk komunikasi kolektif yang memperkuat solidaritas sosial, 

membangun kesadaran bersama, serta menjaga keberlanjutan nilai-nilai 

budaya lokal dalam kehidupan masyarakat. 

e. Penelitian terdahulu yang ditulis oleh Dewi Lestari pada Program Studi 

Antropologi Sosial tahun 2023 dengan judul “Makna dan Fungsi Ritual 

Adat dalam Kehidupan Sosial Masyarakat Osing Banyuwangi”. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif etnografis. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa ritual adat masyarakat Osing memiliki 

makna simbolik yang mendalam dan berfungsi sebagai media komunikasi 

sosial dan spiritual. Melalui pelaksanaan ritual secara kolektif, masyarakat 

membangun rasa kebersamaan, memperkuat identitas budaya, serta 

menjaga hubungan harmonis antara manusia, alam, dan nilai-nilai religius. 

f. Penelitian oleh Rizki Amalia Putri pada Program Studi Ilmu Komunikasi 

tahun 2021 dengan judul “Makna Simbolik Komunikasi Ritual Sedekah 

Bumi pada Masyarakat Pedesaan”. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

fenomenologi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sedekah bumi 



22  

 

 

 

 

merupakan ekspresi kolektif masyarakat dalam mengungkapkan rasa 

syukur kepada Tuhan, yang diwujudkan melalui simbol-simbol ritual dan 

partisipasi aktif seluruh lapisan masyarakat. 

g. Penelitian yang ditulis oleh Ahmad Fauzan pada Program Studi 

Antropologi Budaya tahun 2019 dengan judul “Ritual Adat sebagai Media 

Komunikasi Sosial dalam Masyarakat Osing Banyuwangi”. 

Penelitian ini menggunakan metode etnografi. Temuan penelitian 

menunjukkan bahwa ritual adat masyarakat Osing berfungsi sebagai media 

komunikasi sosial yang memperkuat solidaritas, identitas budaya, serta 

hubungan antarwarga dalam kehidupan sosial masyarakat Banyuwangi. 

h. Penelitian oleh Siti Nurhaliza pada Program Studi Sosiologi tahun 2022 

dengan judul “Partisipasi Masyarakat dalam Ritual Bersih Desa sebagai 

Bentuk Ekspresi Kolektif”. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa keterlibatan masyarakat dalam ritual bersih 

desa mencerminkan adanya kesadaran kolektif dan komunikasi sosial yang 

terbangun melalui praktik ritual sebagai sarana mempererat hubungan 

sosial. 

i. Penelitian yang dilakukan oleh Dedi Kurniawan pada Program Studi Ilmu 

Komunikasi tahun 2021 dengan judul “Komunikasi Ritual dalam Tradisi 

Sedekah Laut di Pantai Selatan Jawa”. 

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa sedekah laut merupakan bentuk 



23  

 

 

 

 

komunikasi ritual antara manusia, alam, dan Tuhan yang dilakukan secara 

kolektif, serta memiliki makna simbolik yang dipercaya mampu menjaga 

keseimbangan sosial dan spiritual masyarakat. 

j. Penelitian oleh Lailatul Fitri pada Program Studi Ilmu Budaya tahun 2023 

dengan judul “Ritual Adat dan Identitas Kolektif Masyarakat Lokal”. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa ritual adat berperan penting dalam 

membangun identitas kolektif masyarakat, di mana komunikasi ritual 

menjadi sarana pewarisan nilai budaya dan penguatan rasa kebersamaan 

antaranggota masyarakat. 

No Nama, Tahun, Judul 

Penelitian 

Persamaan Perbedaan 

1.  Bambang Novriyanto, 

2020, Komunikasi Ritual 

Pada Perlombaan Jong 

Katil Di Kecamatan 

Kuala Kampar Kabupaten 

Pelalawan Provinsi Riau” 

Pada penelitian ini 

sama-sama 

membahas terkait 

sebuah ritual pada 

sebuah tradisi atau 

kebudayaan 

Perbedaan keduanya 

terletak pada sebuah 

ritual apa yang dibahas 

di dalamnya 

 Naimatul Jannah,2024, 

Islamisasi Tradisi Ider 

Bumi Di Dusun Gepuro 

Desa Watukebo 

Kecamatan Blimbingsari 

Kabupaten Banyuwangi 

Tahun 2023 

Pada penelitian ini, 

peneliti sama-sama 

membahas 

mengenai ider bumi 

dan pada tempat 

penelitian yang 

sama pula 

Perbedaan antara 

keduanya ialah terletak 

pada apa yang akan di 

bahas melalui ider 

bumi ini 

3. Rina Oktaviani, 2022, 

Komunikasi Ritual Pada 

Tradisi Sengkure Di 

Kabupaten Kaur 

Pada penelitian ini 

peneliti sama-sama 

meneliti tentang 

ritual yang 

dilakukan di dalam 

sebuah tradisi 

Perbedaan antara 

keduanya ialah terletak 

pada tradisi dan 

tempatnya 

 

 



24  

 

 

 

 

 4 Penelitian terdahulu yang 

di tulis oleh Muhammad 

Alif Prasetyo pada    

Program Studi Ilmu 

Komunikasi tahun 2022 

dengan judul “Ekspresi 

Kolektif dalam 

Komunikasi Ritual Bersih 

Desa sebagai Media 

Solidaritas Sosial 

Masyarakat Pedesaan”. 

Sama-sama 

mengkaji ekspresi 

kolektif dalam 

komunikasi ritual 

Lokasi dan bentuk 

ritual berbeda, 

bukan rituak ider 

bumi  

 

 

 5 Penelitian terdahulu yang 

ditulis oleh Dewi Lestari 

pada Program Studi 

Antropologi Sosial tahun 

2023 dengan judul 

“Makna dan Fungsi Ritual 

Adat dalam Kehidupan 

Sosial Masyarakat Osing 

Banyuwangi”. 

Sama-sama 

mengkaji ritual 

adat masyarakat 

Osing Banyuwangi 

Tidak menekankan 

pada aspek 

komunikasi ritual 

dan ekspresi 

kolektif  

 6 Penelitian oleh Rizki 

Amalia Putri pada 

Program Studi Ilmu 

Komunikasi tahun 2021 

dengan judul “Makna 

Simbolik Komunikasi 

Ritual Sedekah Bumi 

pada Masyarakat 

Pedesaan”. 

Sama-sama 

mengkaji ritual 

agraris dan simbol-

simbol dalam 

komunikasi ritual 

Tidak menekankan 

pada ekspresi 

kolektif dan 

konteks budaya 

Osing 

 7 Penelitian yang ditulis 

oleh Ahmad Fauzan pada 

Program Studi 

Antropologi Budaya 

tahun 2019 dengan judul 

“Ritual Adat sebagai 

Media Komunikasi Sosial 

dalam Masyarakat Osing 

Banyuwangi”. 

Sama-sama 

meneliti 

masyarakat Osing 

Banyuwangi dan 

ritual adat 

Tidak secara 

spesifik mengkaji 

ritual ider bumi 

dan ekspresi 

kolektif 

masyarakat 



25  

 

 

 

 

 

Judul skripsi “Ekspresi Kolektif Komunikasi Ritual Ider Bumi di 

Kalangan Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten 

Banyuwangi” ini memiliki beberapa kelebihan jika dibandingkan dengan 

penelitian terdahulu yang membahas ritual Ider Bumi atau tradisi budaya 

Banyuwangi secara umum. Kelebihan utama terletak pada fokus kajian yang 

menempatkan ritual Ider Bumi tidak hanya sebagai peristiwa adat atau 

budaya, tetapi sebagai bentuk komunikasi ritual yang sarat dengan simbol, 

8 Penelitian oleh Siti 

Nurhaliza pada Program 

Studi Sosiologi tahun 

2022 dengan judul 

“Partisipasi Masyarakat 

dalam Ritual Bersih Desa 

sebagai Bentuk Ekspresi 

Kolektif”. 

Sama-sama 

menyoroti 

keterlibatan 

masyarakat dalam 

ritual secara 

kolektif 

Tidak mengkaji 

komunikasi ritual 

secara mendalam 

9 Penelitian yang dilakukan 

oleh Dedi Kurniawan 

pada Program Studi Ilmu 

Komunikasi tahun 2021 

dengan judul 

“Komunikasi Ritual 

dalam Tradisi Sedekah 

Laut di Pantai Selatan 

Jawa”. 

Sama-sama 

mengkaji 

komunikasi ritual 

dalam tradisi lokal  

Objek ritual 

berbeda (sedekah 

laut ) bukan ritual 

darat ider bumi 

10 Penelitian oleh Lailatul 

Fitri pada Program Studi 

Ilmu Budaya tahun 2023 

dengan judul “Ritual Adat 

dan Identitas Kolektif 

Masyarakat Lokal”. 

Sama-sama 

membahas 

pembentukan 

identitas kolektif 

melalui ritual 

Tidak meneliti 

praktik komunikasi 

ritual secara 

spesifik 



26  

 

 

 

 

makna, dan proses interaksi sosial. Pendekatan ini memperluas sudut pandang 

penelitian terdahulu yang umumnya bersifat deskriptif-antropologis, menjadi 

kajian komunikasi budaya yang menekankan ekspresi kolektif masyarakat. 

Selain itu, penelitian ini memiliki keunikan dari segi konteks lokal karena 

secara spesifik mengkaji masyarakat Desa Watukebo, Kecamatan 

Blimbingsari, yang belum banyak menjadi fokus penelitian sebelumnya. 

Dengan menyoroti partisipasi dan keterlibatan masyarakat setempat, penelitian 

ini mampu mengungkap bagaimana nilai-nilai kebersamaan, identitas budaya, 

dan solidaritas sosial dibangun dan diwariskan melalui ritual Ider Bumi. Hal 

ini menjadi pembeda dari penelitian terdahulu yang cenderung melihat ritual 

sebagai tradisi tahunan tanpa menggali proses komunikasi dan makna kolektif 

di balik pelaksanaannya.  

Kelebihan lainnya adalah penggunaan konsep ekspresi kolektif yang 

memungkinkan peneliti memahami ritual Ider Bumi sebagai media 

komunikasi simbolik yang hidup dalam masyarakat. Melalui pendekatan ini, 

penelitian dapat menjelaskan bagaimana simbol, tindakan ritual, dan interaksi 

antarwarga berfungsi sebagai sarana penyampaian pesan budaya dan nilai 

sosial. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya memberikan kontribusi 

teoritis bagi pengembangan kajian komunikasi ritual dan budaya, tetapi juga 

memiliki nilai praktis dalam upaya pelestarian budaya lokal dan penguatan 

identitas masyarakat Desa Watukebo di tengah perubahan sosial. 

 

 



27  

 

 

 

 

B. Kajian Teori 

Kajian teori dalam penelitian ini merupakan bagian yang memuat 

uraian mengenai berbagai konsep dan teori yang digunakan sebagai landasan 

berpikir sekaligus sudut pandang peneliti dalam menjalankan proses 

penelitian. Penjabaran teori secara lebih komprehensif dan mendalam 

berfungsi untuk memperluas wawasan peneliti, sehingga peneliti mampu 

memperkuat pemahaman serta ketajaman analisis terhadap permasalahan yang 

dikaji. Melalui pemahaman teoritis yang mapan, peneliti dapat menelusuri 

fokus penelitian secara lebih terarah dan sistematis, sehingga tujuan penelitian 

dapat dicapai dengan lebih optimal dilapangan. Kajian ini menggunakan 

pendekatan integratif untuk menganalisis ritual Ider Bumi, memosisikan 

Komunikasi Ritual Carey sebagai kerangka utama, didukung oleh 

Interaksionisme Simbolik, Antropologi Simbolik Geertz, dan diperkuat oleh 

perspektif Teori Fungsi dan Tindakan Komunikatif Habermas untuk 

memahami fungsi dan keberlanjutannya dalam masyarakat Desa Watukebo. 

1. Analisis ekspresi kolektif dalam ritual Ider Bumi memerlukan kerangka 

teori yang mengintegrasikan perspektif komunikasi, simbolik, dan 

fungsional.  

a. Komunikasi Ritual (James W. Carey)  

Teori Komunikasi Ritual yang dicetuskan oleh James W. Carey 

1989. Menurut teori ini, komunikasi ritual adalah bentuk komunikasi 

yang mengesahkan, mengintegrasikan, dan memelihara nilai-nilai 

budaya dalam masyarakat. Ritual komunikasi tidak hanya berfungsi 



28  

 

 

 

 

untuk mengirim pesan atau informasi, tetapi lebih kepada 

mengonstruksi dan mempertahankan realitas sosial bersama. Teori ini 

berfungsi sebagai landasan utama yang memposisikan Ider Bumi 

bukan hanya sebagai proses transmisi informasi, melainkan sebagai 

tindakan simbolis yang bertujuan memelihara tatanan sosial dan 

menegaskan kembali nilai-nilai komunal masyarakat Desa Watukebo. 

Ritual ini berfokus pada partisipasi dan persekutuan komunitas, di 

mana makna dan nilai secara kolektif dihidupkan kembali melalui 

perayaan dan arak-arakan.  

b. Interaksionisme Simbolik (G.H. Mead & H. Blumer) 

Untuk mengurai makna yang terkandung dalam setiap tindakan dan 

simbol, kerangka Carey diperkaya oleh perspektif simbolik. 

Interaksionisme Simbolik (G.H. Mead & H. Blumer) merupakan teori 

yang sesuai untuk digunakan guna menganalisis bagaimana makna-

makna simbolis (misalnya, barong, sesaji, selamatan) dihasilkan dan 

dipertahankan melalui interaksi sosial antarwarga. Makna dari ritual 

ini bukanlah bawaan, melainkan hasil dari interpretasi bersama yang 

dinegosiasikan, menegaskan realitas sosial yang diyakini oleh 

komunitas. 

c. Antropologi Simbolik (Clifford Geertz)  

Selanjutnya ialah teori Antropologi Simbolik (Clifford Geertz) 

yang mana pada teori ini memungkinkan dapat dilakukannya 

interpretasi mendalam (thick description) terhadap ritual sebagai "teks 



29  

 

 

 

 

budaya" yang mengungkapkan struktur kognitif dan sistem nilai 

masyarakat. Dengan demikian, setiap prosesi Ider Bumi (seperti arak-

arakan mengelilingi desa atau pembagian Pecel Pitik) dapat dibaca 

sebagai ekspresi kolektif dari kosmologi dan etika spiritual masyarakat 

Watukebo. 

d. Teori Fungsi (Fungsionalisme)  

Selanjutnya pada teori ini digunakan untuk menjelaskan mengapa 

ritual ini terus dipertahankan dan memiliki signifikansi sosial, 

digunakan perspektif fungsional dan normatif. memberikan 

pemahaman bahwa Ider Bumi memiliki peran vital dalam menjaga 

kohesi dan stabilitas sosial ia bertindak sebagai mekanisme kolektif 

untuk merespons ancaman (tolak bala) dan memperkuat solidaritas, 

memastikan integrasi struktural masyarakat. Sementara itu,  

e. Teori Tindakan Komunikatif (Jurgen Habermas)  

Sementara itu pada teori yang terakhir ini digunakan sebagai 

wadah untuk menyediakan lensa guna memahami legitimasi normatif 

ritual dalam konteks Dunia Kehidupan (Lifeworld). Ider Bumi, dalam 

konteks ini, merupakan manifestasi dari tindakan komunikatif non-

verbal yang berhasil mencapai konsensus (pemahaman bersama) 

mengenai pentingnya tradisi. Keberlanjutan ritual menunjukkan bahwa 

klaim ketepatan normatif (rightness) tradisi ini diterima dan 

direproduksi secara kultural, mencegah kolonisasi logika instrumental 

modernitas terhadap nilai-nilai inti masyarakat Desa Watukebo. 



30  

 

 

 

 

Adapun Keterhubungan antara Teori Tindakan Komunikatif (TKK) 

Jurgen Habermas dan ritual Ider Bumi terletak pada peran krusial ritual 

tersebut sebagai mekanisme reproduksi dan pertahanan Lifeworld 

(Dunia Kehidupan). Dalam kerangka Habermas, Lifeworld adalah 

gudang norma, nilai, dan pengetahuan budaya yang direproduksi 

melalui Tindakan Komunikatif yang berorientasi pada pemahaman 

bersama (konsensus). Ritual Ider Bumi, dengan seluruh prosesi 

simbolisnya, bertindak sebagai manifestasi Tindakan Komunikatif 

kolektif yang secara non-verbal dan ekspresif menegaskan kembali 

klaim ketepatan normatif (bahwa tradisi dan nilai leluhur layak ditaati) 

dan klaim ketulusan (komitmen autentik terhadap komunitas). 

Tindakan ini secara efektif mengintegrasikan sosial warga desa melalui 

partisipasi bersama, memperkuat solidaritas, dan mencapai konsensus 

kultural mengenai identitas dan keselamatan kolektif. Dengan 

demikian, Ider Bumi menjadi benteng budaya yang penting, 

mempertahankan rasionalitas komunikatif dan nilai-nilai komunal 

Lifeworld agar tidak terkooptasi atau terkolonisasi oleh dominasi 

rasionalitas instrumental dari System (ekonomi dan birokrasi) 

masyarakat modern. Ritual ini memastikan bahwa legitimasi tatanan 

sosial Desa Watukebo tetap berakar pada nilai bersama, bukan hanya 

pada paksaan atau efisiensi strategis. 

 

  



 

31 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Metode penelitian ini menggunakan penelitian lapangan (field 

research). yakni penelitian yang dilaksanakan secara sistematis. Prosedur 

penelitian kualitatif lapangan bertujuan untuk memperoleh data deskriptif 

yang menggambarkan fenomena secara mendalam. Pengumpulan data 

dilakukan melalui teknik observasi dan wawancara, sehingga peneliti dapat 

memperoleh informasi dalam bentuk catatan tertulis, rekaman suara, serta 

berbagai temuan lain yang diperoleh langsung dari narasumber atau informan. 

Seluruh data tersebut kemudian dijadikan dasar untuk melakukan analisis 

yang sesuai dengan fokus penelitian.
8
 

Penelitian lapangan dalam studi ini dilaksanakan di Desa Watukebo, 

Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi. Secara khusus, penelitian 

kualitatif bertujuan untuk menemukan serta mendeskripsikan suatu kegiatan 

yang berlangsung di lapangan. Metode deskriptif kualitatif merupakan 

pendekatan yang digunakan untuk menggambarkan, menjelaskan, dan 

memaparkan fenomena sebagaimana adanya sesuai dengan situasi dan 

kondisi yang terjadi pada saat penelitian dilakukan. 

 

 

 

                                                           
8  Dedy Mulyono, Solatun, Metode Penelitian Komunikasi (Bandung: REMAJA 

ROSADAKARYA. 2007) 



32  

 

 

 

 

B. Lokasi Penelitian 

  Lokasi penelitian yang dijadikan objek peneliti di dalam penyusunan 

skripsi ini tepatnya di Desa Watukebo. Adapun wilayahnya di Desa 

Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi. 

Pemilihan lokasi ini telah dipertimbangkan berdasarkan fokus 

penelitian yang telah dirumuskan serta data yang dibutuhkan tersedia di 

lokasi. Sehingga menarik untuk dikaji lebih dalam terkait Ekspresi Kolektif 

Komunikasi Ritual ider Bumi Di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo 

Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi. 

C. Subjek Penelitian 

Subjek penelitian berisi laporan jenis data atau sumber data yang 

meliputi berbagai informasi dari informan atau narasumber yang hendak di 

peroleh oleh peneliti. Adapun narasumber yang mengetahui terkait data 

penelitian yang peneliti butuhkan sementara sebagai berikut : 

1. Pelaku dan Penjaga Adat 

Sesepuh Adat/Pemimpin Ritual merupakan orang yang secara 

turun-temurun menguasai dan memimpin jalannya ritual di mana ketika 

para penerus yang sudah di warisi tersebut meninggal akan di gantikan 

atau di wariskan kepada anak cucu dan begitu seterusnya. Mereka yang di 

pilih ini juga merupakan orang yang memiliki pengetahuan mendalam 

mengenai tata cara, pantangan, dan filosofi di balik setiap tahapan ritual. 

individu yang bertanggung jawab atas tempat-tempat sakral atau pusaka 



33  

 

 

 

 

yang terkait dengan ritual. Mereka memahami sejarah dan aspek 

mistis/spiritual ritual. 

2. Tokoh Formal dan Pemerintahan 

Kepala Desa/Perangkat Desa dalam hal ini  subjek yang di pilih 

tersebut guna memberikan informasi mengenai aspek regulasi, dukungan 

pemerintah daerah, dan perubahan fungsi ritual dari sakral menjadi 

festival kultural yang dipertahankan dalam konteks pemerintahan desa. 

3. Anggota Komunitas 

Tokoh Masyarakat/Budayawan Lokal pada pemilihan subjek ini 

merupakan individu yang aktif dalam melestarikan tradisi Osing dan 

memiliki analisis/interpretasi yang kuat mengenai makna ritual dalam 

konteks perubahan zaman.  

4. Warga Desa (Pelaku Aktif) 

Warga yang terlibat langsung dalam persiapan (selamatan Pecel 

Pitik, membuat sesaji) dan partisipasi dalam arak-arakan. Mereka 

memberikan perspektif mengenai pengalaman, motivasi, dan peran ritual 

dalam kehidupan sehari-hari. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

    Teknik pengumumpulan data ialah tahap kegiatan penting, karena 

tujuannya ialah untuk mencari dan mengumpulkan data terkait penelitian yang 

digunakan. Dalam penelitian ini peneliti menggunakan prosedur observasi, 

wawancara, dokumentasi untuk mendapatkan data-data yang diperlukan. 

 



34  

 

 

 

 

1. Observasi 

Observasi merupakan kegiatan mengamati suatu objek secara 

langsung yang kemudian diikuti dengan proses pencatatan secara 

berurutan terhadap berbagai unsur yang muncul dalam fenomena yang 

diteliti. Setiap komponen yang teridentifikasi dalam proses pengamatan 

dicatat secara cermat untuk memperoleh gambaran yang utuh mengenai 

objek kajian. Temuan hasil observasi tersebut selanjutnya disusun dalam 

bentuk laporan yang sistematis dan sesuai dengan ketentuan penyusunan 

ilmiah yang berlaku. Dalam hal ini observasi juga memungkinkan bagi 

peneliti untuk dapat mempelajari terkait Ekspresi Kolektif Komunikasi 

Ritual Ider Bumi Di Kalangan Masyarakat Desa Watu kebo  Kecamatan 

Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi, Oleh karena itu peneliti perlu 

melakukan observasi melalui observasi secara langsung maupun tidak 

langsung.
9
 

Teknik observasi yang digunakan dalam penelitian ini adalah di 

mana peneliti menyampaikan secara terbuka kepada sumber data bahwa 

kegiatan observasi sedang dilakukan. Data yang diperoleh melalui 

observasi ini merupakan data utama yang digunakan untuk memahami 

secara langsung pelaksanaan ritual Ider Bumi di Desa Watukebo, 

Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi. Untuk mendukung 

proses pengumpulan data, peneliti menggunakan alat pencatat serta 

                                                           
9 Sugiyono “Metode Penelitian Kualitatif dan R&D” (Bandung: Alfabeta, 2015)hal.216 



35  

 

 

 

 

perangkat perekam sebagai instrumen pendukung dalam memperoleh hasil 

observasi yang lebih akurat.
10

 

Adapun observasi yang peneliti lakukan yaitu mengumpulkan data 

secara langsung kepada para informan yang telah ditentukan. 

2. Wawancara 

Wawancara ialah salah satu teknik yang memungkinkan digunakan  

sebagai salah satu bahan untuk mengumpulkan data penelitian. Adapun 

teknik wawancara ialah mengajukan beberapa pertanyaan kepada 

narasumber, pertanyaan yang diajukan kepada satu, dua atau lebih baik 

secara langsung maupun tidak. 

3. Dokumentasi 

Dokumentasi adalah mencari data mengenai hal-hal atau variabel di 

lapangan. Selain melalui wawancara dan observasi, teknik dokumentasi 

juga dapat dilakukan dengan memanfaatkan berbagai fakta yang terekam 

dalam bentuk surat, catatan harian, arsip foto, notulen rapat, cendera mata, 

jurnal kegiatan, dan bentuk dokumen lainnya.Umumnya metode 

dokumentasi adalah proses merekam, memfoto, menggambar untuk 

mendapatkan informasi yang dibutuhkan dalam berjalannya suatu 

penelitian. 

E. Analisis Data 

Analisis data merupakan proses untuk menelaah, mengolah, dan 

menata data secara sistematis berdasarkan hasil wawancara, catatan lapangan, 

                                                           
10 Sugiyono “Penelitian Kualitatif” (Bandung: Alfabeta, 2017), 226. 50 



36  

 

 

 

 

serta dokumentasi yang telah dihimpun. Proses ini dilakukan dengan 

mengorganisasikan data ke dalam kategori tertentu, memecahnya menjadi 

unit-unit informasi yang relevan, mensintesisnya, dan akhirnya menyusun 

temuan tersebut ke dalam pola yang terstruktur. Peneliti kemudian 

menentukan aspek-aspek yang dianggap penting dan layak dikaji lebih lanjut, 

hingga akhirnya menarik kesimpulan yang dapat dipahami baik oleh peneliti 

sendiri maupun oleh pembaca. Dengan demikian, analisis data menjadi 

tahapan penting untuk menghasilkan pemahaman yang utuh dan bermakna 

terhadap fenomena yang diteliti.
11

 

Untuk menjelaskan mekanisme peneliti dalam mengolah data mulai 

dari tahap pencatatan, pengorganisasian, hingga pengkategorian bagian ini 

menguraikan secara rinci teknik analisis data yang digunakan. Dalam 

penelitian kualitatif, proses analisis tidak menunggu hingga seluruh data 

terkumpul, melainkan berlangsung secara simultan dan terus-menerus sejak 

tahap awal pengumpulan data. Dengan demikian, analisis data dilakukan 

secara progresif untuk memastikan bahwa setiap informasi yang diperoleh 

dapat segera ditafsirkan, dipahami, serta diarahkan sesuai fokus penelitian. 

Setelah seluruh proses pengumpulan data meliputi observasi, 

wawancara, dan dokumentasi diselesaikan, peneliti kemudian memasuki tahap 

analisis data. Apabila ditemukan informasi yang kurang relevan, tidak 

konsisten, atau belum akurat dengan fokus penelitian, peneliti melakukan 

penelusuran ulang melalui pertanyaan tambahan sampai diperoleh data yang 

                                                           
11 Sugiono, Metodologi Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan  R&D Edisi 2022,322-323 



37  

 

 

 

 

benar-benar dapat dipercaya. Dalam penelitian kualitatif, teknik analisis data 

dilakukan melalui beberapa tahapan yang tersusun secara sistematis, yaitu 

sebagai berikut:  

a. Pengumpulan data  

Pengumpulan data pada umumnya dilakukan melalui kuesioner 

atau instrumen tertutup, sehingga data yang diperoleh bersifat kualitatif 

dan selanjutnya dianalisis menggunakan teknik statistik. Sementara itu, 

dalam penelitian kualitatif, proses pengumpulan data dilakukan melalui 

observasi, wawancara mendalam, dokumentasi, atau kombinasi dari 

ketiganya melalui teknik triangulasi. Pengumpulan data dilakukan berhari-

hari, mungkin berbulan-bulan, sehingga data yang diperoleh akan banyak. 

Pada tahap awal peneliti melakukan penjajahan secara umum terhadap 

situasi social/objek yang diteliti, semua yang dilihat dan di dengar semua. 

Dengan demikian peneliti memperoleh data yang sangat banyak dan 

sangat bervariasi. 

b. Reduksi Data 

Reduksi data adalah proses menyederhanakan, mengelompokkan, 

serta menghilangkan informasi yang tidak diperlukan sehingga data yang 

tersisa menjadi lebih bermakna dan mendukung proses penarikan 

kesimpulan. Mengingat data yang diperoleh cukup banyak dan beragam, 

tahap reduksi menjadi penting untuk memilah data yang benar-benar 

relevan dengan tujuan penelitian. 

 



38  

 

 

 

 

c. Display data  

Display data atau penyajian data merupakan tahap di mana data 

yang telah dikumpulkan diatur secara sistematis agar lebih mudah 

dipahami dan memungkinkan penarikan kesimpulan. Penyajian data 

kualitatif dapat berbentuk narasi (misalnya catatan lapangan), matriks, 

grafik, maupun diagram jaringan. Melalui proses ini, data tersusun dalam 

pola yang teratur sehingga hubungan antar informasi menjadi lebih terlihat 

dan mudah dianalisis.. 

d. Penarikan Kesimpulan 

Penarikan kesimpulan dan verifikasi data merupakan tahap akhir 

dalam teknik analisis data, yang dilakukan adalah melihat hasil reduksi 

data dengan tetap mengacu pada tujuan analisis yang hendak dicapai. 

Tahap ini bertujuan untuk mencari makna data yang dikumpulkan dengan 

mencari hubungan, persamaan, atau perbedaan untuk ditarik kseimpulan 

sebagai jawaban dari permasalahan yang ada. Kesimpulan awal yang 

dikemukakan masih bersifat sementara, dan memungkinkan mengalami 

perubahan apabila tidak ditemukan bukti yang mendukung pada tahap 

pengumpulan data berikutnya. Tetapi apabila kesimpulan yang 

dikemukakan pada tahap awal didukung oleh bukti-bukti yang valid, maka 

kesimpulan yang dihasilkan bisa dikatakan kredibel. Tahap verifikasi 

dimaksudkan agar penilaian tentang kesesuaian data dengan maksud yang 

terkandung dalam analisis tersebut lebih tepat dan objektif. 

 



39  

 

 

 

 

F. Keabsahan Data 

Bagian ini menjelaskan berbagai langkah yang ditempuh peneliti untuk 

menjamin keabsahan temuan penelitian. Validitas hasil interpretasi harus 

dipastikan melalui proses evaluasi yang menekankan kredibilitas data. Untuk 

itu, peneliti melakukan sejumlah strategi, seperti memperpanjang kehadiran di 

lapangan, melakukan observasi secara lebih mendalam, serta menerapkan 

teknik triangulasi baik triangulasi sumber, metode, peneliti, maupun teori. 

Selain itu, peneliti juga melakukan diskusi dengan sejawat, membandingkan 

dengan kasus lain yang relevan, menelaah konsistensi hasil penelitian, serta 

melakukan member check terhadap informan. Seluruh langkah ini dilakukan 

untuk memastikan bahwa interpretasi yang dihasilkan benar-benar dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah.  

    Menurut Sugiono triangulasi diartikan sebagai teknik 

pengumpulan data yang bersifat menggabungkan dari berbagai teknik 

pengumpulan data dan sumber data yang ada. Penggunaan triangulasi pada 

penelitian ini juga dilakukan untuk menguji kreadibilitas data yakni mengecek 

kreadibilitas data dengan berbagai teknik pengumpulan data dan berbagai 

sumber data.
12

 Adapun dua macam triangulasi yang di gunakan dalam 

penelitian ini ialah : 

1. Triangulasi Sumber 

Triangulasi sumber adalah pengumpulan data yang didapat dari 

sumber yang berbeda dengan teknik yang sama. Dalam penelitian ini 

                                                           
12 Sugiono, Metodologi Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan  R&D. hlm 330. 



40  

 

 

 

 

peneliti melakukan wawancara kepada beberapa informan dengan 

pertanyaan yang sama. 

2. Triangulasi Teknik 

Triangulasi teknik merupakan metode pengumpulan data yang 

dilakukan dengan menggunakan berbagai teknik pengumpulan data 

terhadap sumber informasi yang sama. Dalam hal ini, peneliti menerapkan 

observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi secara bersamaan 

terhadap sumber data yang identik. Pendekatan ini bertujuan untuk 

memastikan keakuratan serta validitas informasi melalui pembandingan 

data yang diperoleh dari berbagai teknik tersebut. 

G. Tahap-Tahap Penelitian 

Tahapapan penelitian merupakan tahap perencanaan penelitian yang 

akan di gunakan oleh peneliti untuk menyusun penelitiannya. Berikut tahap-

tahap penelitiannya:  

1. Tahap Pra Lapangan 

Langkah pertama yang dilakukan peneliti adalah menyiapkan 

seluruh kebutuhan penelitian, seperti pedoman wawancara, perangkat 

dokumentasi, surat izin penelitian, serta penjadwalan wawancara dengan 

para narasumber. Setelah itu, peneliti melakukan observasi awal untuk 

meninjau lokasi yang akan digunakan sebagai tempat pelaksanaan 

wawancara, guna memastikan bahwa situasi dan kondisi lingkungan 

mendukung proses pengumpulan data.  

 



41  

 

 

 

 

2. Mengunjungi lokasi penelitian  

Peneliti mendatangi lokasi penelitian untuk menyerahkan lembar 

persetujuan kepada pihak pemerintahan desa sebagai bentuk izin resmi 

pelaksanaan penelitian. Pada tahap ini, peneliti juga memastikan 

kesediaan para narasumber untuk berpartisipasi dalam wawancara. 

Setelah mendapatkan persetujuan, peneliti memilih tempat yang kondusif 

agar proses wawancara dapat berlangsung dengan tenang dan nyaman 

bagi narasumber. Setelah sesi wawancara selesai, peneliti melakukan 

dokumentasi berupa foto bersama beberapa narasumber dan 

menyampaikan ucapan terima kasih atas waktu serta kesempatan yang 

telah diberikan. Tahap ini diakhiri dengan peneliti berpamitan secara 

sopan sebelum meninggalkan lokasi penelitian. 

3. Tahap Analisis Data 

Pada tahap ini peneliti menelaah seluruh data yang di peroleh dari 

lapangan, setelah itu mereduksi data, menyusun dalam satuan satuan 

kategorisasi dan melakukan pemeriksaan keabsahan data. 

4. Tahap Penulisan Laporan 

Setelah menyelesaikan proses penelitian dilapangan dan 

mendapatkan hasil dari wawancara, observasi dan dokumentasi, peneliti 

menulis laporan sesuai dengan buku pedoman karya ilmiah. Kemudian 

penelitian tersebut disajikan dalam bentuk laporan yang mana nantinya 

laporan tersebut akan melalui tahap koreksi dosen pembimbing agar 

dapat di ujikan melalui sidang skripsi.  



 

42 

 

BAB IV 

PENYAJIAN DATA DAN ANALISIS 

A. Gambaran Objek Penelitian 

Sebagaimana telah dikemukakan pada bab terdahulu, bahwa yang 

menjadi Objek dalam penelitian ini adalah ritual ider bumi yang tepatnya 

terletak di Desa Watukebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi 

sebagai berikut: 

1. Kondisi Geofrafis dan Demografis Desa Watukebo 

 

 Desa Watukebo adalah salah satu wilayah administratif di 

Kecamatan Blimbingsari, Kabupaten Banyuwangi, yang berada pada 

kawasan dataran rendah dengan ketinggian sekitar 1-5 meter di atas 

permukaan laut. Secara geografis, desa ini terletak pada posisi strategis di 

wilayah timur Banyuwangi, dengan batas wilayah meliputi Desa 

Karangbendo dan Blimbingsari di bagian utara, Desa Patoman dan Selat 

Bali di sebelah timur, Desa Bomo dan Gintangan di bagian selatan, serta 



43  

 

 

 

 

Desa Kaotan dan Rogojampi di sisi barat. Karakter wilayah yang berada 

dekat pesisir menjadikan desa ini memiliki akses yang baik terhadap jalur 

transportasi dan pusat kegiatan ekonomi di kecamatan.  

Secara topografis, Desa Watukebo didominasi oleh bentang lahan 

dataran rendah dengan tingkat kesuburan tanah yang cukup tinggi, 

sehingga mendukung aktivitas pertanian dan perikanan tambak. 

Pemanfaatan ruang wilayah meliputi 494 hektare lahan sawah, 463 

hektare ladang atau tegalan, 32 hektare area permukiman, 5 hektare 

pemakaman, 41,2 hektare tambak, serta 96,8 hektare lahan dengan fungsi 

lainnya. Kondisi tersebut menunjukkan bahwa potensi alam dan sumber 

daya lahan masih menjadi basis utama keberlangsungan ekonomi 

masyarakat. Dari segi iklim, Desa Watukebo berada dalam zona iklim 

tropis dengan dua musim utama, yaitu musim kemarau dan musim hujan. 

Rata-rata curah hujan cukup tinggi pada bulan-bulan tertentu, dipengaruhi 

oleh angin monsun timur dan barat yang melewati wilayah Banyuwangi. 

Suhu udara harian berkisar antara 24°C hingga 32°C dengan tingkat 

kelembapan yang relatif tinggi. Pola iklim seperti ini sangat mendukung 

sektor pertanian, terutama untuk komoditas padi, palawija, dan tanaman 

perkebunan, serta mendukung keberadaan tambak karena kestabilan suhu 

dan ketersediaan air laut di sekitarnya. Karakter iklim tropis ini juga 

berpengaruh pada siklus tanam, pola kerja masyarakat, serta kelestarian 

vegetasi desa yang menjadi bagian dari kekayaan ekologis wilayah 

Watukebo. 



44  

 

 

 

 

Desa Watukebo dihuni oleh lebih dari sepuluh ribu jiwa, dengan 

mayoritas penduduk memeluk agama Islam. Struktur demografi 

menunjukkan keberagaman kelompok usia, mencakup anak-anak, usia 

produktif, hingga lanjut usia, yang secara keseluruhan mencerminkan 

dinamika kependudukan desa. Masyarakat didominasi oleh kelompok 

agraris yang masih menjaga tradisi lokal dan nilai sosial berbasis gotong 

royong. 

Sebagian besar penduduk bermata pencaharian di sektor pertanian, 

perkebunan, dan perikanan tambak, sedangkan sebagian lainnya bergerak 

pada sektor jasa dan perdagangan. Latar budaya masyarakat banyak 

dipengaruhi oleh komunitas osing, sehingga berbagai tradisi adat, bahasa 

daerah, dan aktivitas sosial-keagamaan lokal masih terjaga dengan baik. 

Kondisi demografis ini memperlihatkan karakter masyarakat yang 

religius, memiliki identitas budaya yang kuat, dan bergantung pada sektor 

ekonomi lokal yang berbasis pada sumber daya alam. 

2. Kondisi Sosial Ekonomi 

     Pada bagian ini menggambarkan tentang situasi sosial ekonomi 

masyarakat desa, sehingga tergambar dinamika perekonomian di desa 

tersebut. Desa watukebo terletak di Kecamatan Blimbingsari, yang lokasinya 

tidak jauh dari pesisir dan memiliki lahan yang cukup luas untuk pertanian 

dan perkebunan sektor utama atau dalam artian mata pencaharian utama 

kemungkinan besar didominasi oleh pertanian  dengan potensi  (lahan sawah 

dan tanah kering yang cukup luas) serta lahan perkebunan, sektor 



45  

 

 

 

 

Perikanan/Kelautan juga menjadi salah satunya mengingat lokasinya yang 

berbatasan dengan Selat Bali, ada kemungkinan sebagian penduduk juga 

berprofesi sebagai nelayan atau terlibat dalam usaha perikanan dan terdapat 

tanah tambak. Selain itu terdapat sektor lain yang mana sebagian penduduk 

lainnya juga kemungkinan bekerja di sektor jasa, perdagangan, atau sebagai 

buruh/pekerja migran.  

Adanya Bandara Banyuwangi di kecamatan yang sama (Blimbingsari) 

juga dapat membuka peluang kerja di sektor terkait. Tingkat pendapatan 

diperkirakan bervariasi, dipengaruhi oleh jenis pekerjaan baik sebagi petani, 

nelayan, buruh, pedagang dan juga di lihat dari skala usahanya. Aset dan 

kepemilikan dalam hal ini kepemilikan aset sebagian besar didominasi oleh 

lahan pertanian/perkebunan dan rumah tinggal. Data menunjukkan adanya 

alokasi lahan yang signifikan untuk sawah, tanah kering, dan perkebunan, 

yang mengindikasikan kepemilikan atau penguasaan lahan yang menjadi 

kekayaan utama penduduk. Desa juga membentuk tim pendataan untuk 

Bantuan Langsung Tunai (BLT) Dana Desa, yang menunjukkan adanya 

kelompok masyarakat kurang mampu atau rentan miskin yang membutuhkan 

bantuan sosial.Terkait pendidikan di desa watukebo sendiri terlihat tingkat 

pendidikan tertinggi yang ditamatkan masih didominasi oleh Sekolah Dasar 

(SD) dan Sekolah Menengah Pertama (SMP), serta pendidikan ke jenjang 

yang lebih tinggi (SMA/SMK dan Perguruan Tinggi) terus meningkat, dan 

beberapa juga ada yang meneruskan hingga ke perguruan tinggi. Namun 

dalam hal ini juga desa watukebo membuka luas jaringan sosial untuk  



46  

 

 

 

 

memperluas wawasan serta bidang lainnya berupa organisasi lokal, jaringan 

sosial formal yang diperkuat melalui lembaga-lembaga desa seperti PKK, 

LPMD, dan organisasi keagamaan atau kepemudaan. Adanya Pekerja Sosial 

Masyarakat (PSM) juga menjadi bagian dari jaringan sosial untuk 

penanganan kesejahteraan. 

3. Kondisi Sosial Pendidikan 

Konsep menyatakan di daerah dengan kondisi ekonomi yang baik, 

akses terhadap sekolah berkualitas dan pelajaran tambahan lebih terbuka, 

sehingga dapat memperlebar kesenjangan pendidikan. Kondisi di 

Watukebo, mata pencaharian utama adalah pertanian, perkebunan, dan 

perikanan (nelayan/tambak). Sebagian besar penduduk kemungkinan 

memiliki pendapatan yang fluktuatif (bergantung musim panen/tangkap). 

Dampaknya dari hal tersebut adalah akses fasilitas keluarga dengan 

ekonomi yang lebih kuat (pemilik lahan luas atau pengusaha) akan lebih 

mudah memberikan akses terhadap pendidikan yang lebih tinggi (sekolah 

swasta yang lebih baik atau kuliah) dan pelajaran tambahan (les) dalam 

hal ini pula ada juga hambatan yang terjadi ialah bagi keluarga dengan 

ekonomi rentan seperti (buruh tani/nelayan), prioritas dapat bergeser ke 

pemenuhan kebutuhan dasar, sehingga motivasi untuk melanjutkan 

pendidikan atau membayar biaya tambahan (buku, seragam, transportasi 

ke sekolah yang lebih jauh) bisa menjadi hambatan besar. Kesenjangan 

yang terjadi ialah potensi kesenjangan pendidikan (seperti yang dijelaskan 



47  

 

 

 

 

dalam konsep) dapat terjadi antara anak-anak dari keluarga dengan latar 

belakang ekonomi yang stabil versus yang rentan. 

Faktor latar belakang keluarga dan tingkat pendidikan orang tua, 

konsep menyatakan bahwa tingkat pendidikan orang tua dan kesadaran 

akan pentingnya sekolah juga turut menentukan motivasi dan prestasi 

anak. Latar belakang penduduk desa Watukebo sangat multikultur (Jawa, 

Madura, Bali, Osing) dengan keragaman agama (Islam, Hindu, Kristen, 

Budha). Latar belakang ini memengaruhi nilai-nilai yang ditanamkan. 

Dampaknya orang tua dengan tingkat pendidikan yang lebih tinggi 

cenderung memiliki kesadaran yang lebih kuat tentang pentingnya 

pendidikan formal, sehingga lebih mendorong anak untuk berprestasi dan 

melanjutkan sekolah. Adanya kader Komite Pendidikan Masyarakat Desa 

(KPMD) berdasarkan referensi kontekstual tentang wilayah sekitarnya 

dan aktivis Karang Taruna  di desa Watukebo menunjukkan adanya peran 

aktif masyarakat dan organisasi desa dalam mendukung pendidikan dan 

menangani masalah sosial. Jaringan ini menjadi dukungan sosial bagi 

keluarga. Di keluarga yang ekonominya sulit, anak-anak mungkin 

diharapkan untuk membantu pekerjaan keluarga (bertani/melaut) setelah 

pulang sekolah, yang dapat mengurangi waktu belajar dan berdampak 

pada prestasi akademis. 

Akses terhadap fasilitas (sekolah, buku, teknologi) sangat 

mempengaruhi kualitas pendidikan seseorang. Sebagai desa Watukebo 

umumnya memiliki fasilitas pendidikan dasar (SD). Untuk jenjang SMP 



48  

 

 

 

 

dan SMA/SMK, anak-anak mungkin harus menempuh jarak yang lebih 

jauh ke pusat Kecamatan Blimbingsari atau ke pusat Kabupaten 

Banyuwangi. Ketersediaan sekolah di tingkat desa mempermudah akses 

pendidikan dasar. Dalam hal ini kualitas pendidikan (fasilitas 

laboratorium, perpustakaan, guru bersertifikasi) di sekolah pedesaan bisa 

berbeda dengan sekolah di perkotaan serta akses terhadap internet dan 

perangkat digital  (laptop/tablet) untuk mendukung pembelajaran modern 

dan tugas sekolah mungkin masih terbatas bagi sebagian besar rumah 

tangga, terutama yang paling tidak mampu. 

4. Kondisi Sosial Budaya 

Pada bagian ini menggambarkan situasi sosial dan budaya 

masyarakat, misalnya budaya dan seni apa yang berkembang di kalangan 

masyarakat. Meskipun Banyuwangi identik dengan Suku Osing (suku asli 

Blambangan) namun masyarakat Watukebo memiliki keragaman tersendiri 

yang ditandai dengan interaksi dan akulturasi dengan etnis lain. Mayoritas 

penduduk desa watukebo  sebagian besar adalah keturunan Suku Osing, 

namun juga terdapat percampuran dengan suku lain yang lazim di 

Banyuwangi (Jawa, Madura, Bali). Agama Islam menjadi agama mayoritas 

penduduk desa tersebut. Namun, kerukunan umat beragama sangat dijaga. 

Data kontekstual menunjukkan adanya pelaksanaan ritual keagamaan yang 

melibatkan berbagai kalangan, bahkan yang non-muslim sekalipun, 

menandakan adanya toleransi dan keharmonisan sosial yang tinggi  di desa 

tersebut.  



49  

 

 

 

 

Kesenian utama (Agro-Religius) Budaya di Watukebo sangat 

dipengaruhi oleh pekerjaan utama masyarakat di sektor pertanian agraris dan 

kental dengan nilai-nilai religius Islam. 

a. Tradisi Kebo-keboan Watukebo 

Ini adalah tradisi adat yang paling khas dan terkenal dari desa ini. 

Wujud dari ritual ini menampilkan sejumlah pemuda yang didandani 

menyerupai kerbau (membawa lumpur, tanduk, dsb) dan melakukan 

kirab keliling kampung. Makna dari adanya ini merupakan bentuk ritual 

bersih desa atau syukuran masyarakat agraris petani untuk memohon 

keselamatan, kesuburan tanah, dan hasil panen yang melimpah kepada 

leluhur dan Tuhan Yang Maha Esa. Ritual ini diadakan rutin setiap 

tahun, biasanya setelah Hari Raya Idul Fitri. Adapun sifat dari tradisi ini 

menjadi simbol keterikatan masyarakat Watukebo dengan mata 

pencaharian utamanya pertanian dan menjadikannya identitas budaya 

yang unik. 

b. Tradisi Ider Bumi dan Islamisasi 

Ider Bumi adalah tradisi lain yang masih dijalankan yang 

bertujuan untuk menjaga keharmonisan alam dan desa. Islamisasi tradisi 

yang mana tradisi lokal yang sebelumnya berunsur animisme atau 

Hindu-Buddha mengalami proses Islamisasi. Pemimpin agama berperan 

penting mengintegrasikan ajaran Islam, sehingga upacara adat diubah 

menjadi acara yang sesuai dengan ajaran Islam, misalnya dengan 



50  

 

 

 

 

menambahkan elemen seperti doa, tahlil, sema'an Al-Qur'an, dan 

istighasah doa bersama tanpa mengganggu harmoni sosial. 

c. Kegiatan Keagamaan Lain 

Festival Jodang kegiatan ini, yang kadang menampilkan pawai 

replika masjid atau kreasi jodang (wadah makanan/sesajen), 

menunjukkan kuatnya peran musala/masjid dan nilai-nilai Islam dalam 

kegiatan sosial budaya. 

Mitos, Situs, dan Sejarah Desa , Nama dan identitas desa sangat 

erat kaitannya dengan sejarah lisan (mitos) dan situs purbakala. Asal 

nama desa Watukebo (Watu yang artinya Batu dan Kebo ialah Kerbau) 

berasal dari Mitos Watukebo, yaitu batu besar yang diyakini masyarakat 

berbentuk menyerupai kerbau sedang tidur. Mitos ini menceritakan kisah 

kerbau milik Raden Karto Asmoro yang dikutuk menjadi batu karena 

membangkang. Situs watukebo ini dipercaya masih sakral dan sering 

menjadi lokasi ritual bersih desa. Keberadaan situs ini bahkan memiliki 

nilai edukasi dan fungsi sosialisasi di kalangan masyarakat. Situs 

Arkeologi, terdapat juga Situs Watukebo di Dusun Maelang (meskipun 

kadang disebut Wongsorejo, lokasinya berdekatan), yang merupakan 

situs perbengkelan logam klasikpeninggalan era Majapahit (abad 14-15 

Masehi). Hal ini menunjukkan sejarah panjang permukiman di wilayah 

Watukebo. Terdapat dua struktur sosial dan jaringan yang pertama ialah: 

a. Struktur Formal: Desa memiliki struktur formal yang aktif seperti 

Badan Permusyawaratan Desa (BPD), Lembaga Pemberdayaan 



51  

 

 

 

 

Masyarakat Desa (LPMD), dan Pekerja Sosial Masyarakat (PSM) yang 

menunjukkan adanya kepedulian terorganisir terhadap masalah sosial. 

b. Struktur Non-Formal: Jaringan sosial sangat kuat terjalin melalui 

ikatan kekeluargaan, gotong royong, dan organisasi keagamaan (seperti 

jamaah tahlil atau pengajian) yang berfungsi sebagai perekat sosial dan 

media untuk menyelesaikan masalah. Secara keseluruhan, kondisi sosial 

budaya masyarakat Desa Watukebo merupakan cerminan dari akulturasi 

tradisi Osing agraris dengan ajaran Islam, yang terwujud dalam ritual, 

kesenian, dan kearifan lokal yang masih dijaga hingga kini.  

5. Kondisi Sosial Keagamaan 

Mayoritas dan kegiatan desa Watukebo, seperti sebagian besar 

wilayah di Kabupaten Banyuwangi, memiliki situasi keagamaan yang 

didominasi oleh satu agama, namun tetap menghormati keragaman. Islam 

adalah agama mayoritas hal ini tercermin dari kuatnya peran Musala, 

Masjid, dan Lembaga Keagamaan Islam dalam kehidupan sehari-hari 

masyarakat. Kegiatan rutin seperti pengajian, tahlilan, yasinan, dan salat 

berjamaah menjadi bagian penting dari interaksi sosial selain itu kegiatan 

keagamaan sering diintegrasikan dengan tradisi lokal (seperti dijelaskan 

sebelumnya), di mana upacara adat seperti Bersih Desa (Kebo-Keboan) 

atau Ider Bumi melibatkan doa-doa Islami seperti istighasah, sema'an Al-

Qur'an sebagai bagian dari syukuran. Hal ini menunjukkan peran agama 

sebagai pemersatu budaya lokal dan nilai moral. 



52  

 

 

 

 

Keberagaman, Toleransi, dan Pola Interaksi ketiga aspek ini 

menjadi kunci, karena masyarakat Watukebo memiliki latar belakang 

multikultur (Osing, Jawa, Madura, Bali). Meskipun Islam mayoritas dan 

terdapat minoritas agama lain (terutama Kristen dan Hindu, mengingat 

letaknya di Banyuwangi yang dekat dengan Bali) di desa atau dusun 

sekitarnya. Secara umum, tingkat toleransi di Watukebo dan Banyuwangi 

cenderung tinggi. Toleransi ini tidak hanya terjadi antar agama, tetapi 

juga antar kelompok Islam dengan mazhab atau pandangan yang berbeda. 

Interaksi antar umat beragama cenderung harmonis dan kooperatif, 

terutama dalam konteks sosial non-keagamaan misalnya gotong royong, 

kegiatan sosial desa. Adanya kegiatan desa yang melibatkan seluruh 

warga apapun agamanya itu juga mampu  memperkuat solidaritas sosial. 

Peran agama sebagai pemersatu dan potensi konflik konsep 

menekankan peran ganda agama. Agama di Watukebo berfungsi sebagai 

promotor nilai moral akhlak, kejujuran, gotong royong yang sangat 

dibutuhkan oleh masyarakat agraris. Kegiatan keagamaan menjadi media 

solidaritas sosial misalnya saat ada musibah, kegiatan tahlilan atau 

pengumpulan dana dilakukan oleh jamaah. Agama memberikan landasan 

moral yang kuat, membantu menjaga ketahanan keluarga dari masalah 

sosial. Potensi konflik timbul dari perbedaan pemahaman keagamaan, 

terutama menyangkut praktik ritual keagamaan yang dianggap bid'ah oleh 

kelompok yang lebih konservatif. Namun, biasanya konflik ini bersifat 



53  

 

 

 

 

internal dan berhasil dikelola oleh tokoh masyarakat/tokoh agama agar 

tidak meluas menjadi konflik horizontal. 

Pengaruh Faktor Eksternal (Globalisasi dan Media Sosial) Media 

sosial dan akses informasi yang mudah dapat membawa masuk berbagai 

pandangan keagamaan, baik yang liberal lebih terbuka maupun yang 

konservatif lebih tekstual dan kaku. Kelompok pemuda mungkin lebih 

cepat mengadopsi pandangan liberal atau sebaliknya, pandangan 

konservatif yang didapat dari internet, menciptakan dinamika pemahaman 

yang berbeda dari pandangan tokoh agama tradisional Kyai/Ustadz di 

desa. Kepala desa dan tokoh agama harus bekerja keras untuk 

memastikan bahwa persatuan masyarakat tidak terpecah belah oleh 

perbedaan tafsir keagamaan yang disebarluaskan melalui media sosial. 

Secara keseluruhan, kondisi sosial keagamaan di Watukebo adalah stabil 

dan toleran, di mana agama Islam telah berakulturasi dengan budaya lokal 

dan berfungsi sebagai perekat utama sosial masyarakat, meskipun 

dinamika modernisasi dan globalisasi mulai memengaruhi cara 

masyarakat memahami dan mempraktikkan ajaran agamanya. 

B. Penyajian Data dan Analisis  

Dari hasil penelitian yang dilakukan oleh peneliti di Desa Watukebo 

Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi dengan melaksanakan 

wawancara dan observasi kepada pemerintahan desa, tokoh masyarakat, 

beserta beberapa masyarakat setempat, data yang didapat oleh peneliti yang 

berkaitan dengan fokus penelitian tentang “Ekspresi Kolektif Komunikasi 



54  

 

 

 

 

Ritual Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan 

Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi” adalah sebagai berikut: 

1. Pelaksanaan ritual ider bumi di Desa Watukebo khususnya kecamatan 

Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi 

Tradisi Ider Bumi yang hingga kini masih dilestarikan di desa 

watukebo ini merupakan warisan budaya yang telah ada sejak zaman para 

leluhur. Ritual yang diwariskan secara turun-temurun ini mengandung 

berbagai nilai Islam, seperti nilai tauhid, akidah, dan akhlak, sehingga 

tetap dapat diterima dan dilaksanakan oleh masyarakat. Pelaksanaan 

tradisi ini diyakini sebagai bentuk permohonan perlindungan dari berbagai 

mara bahaya, baik yang mengancam wilayah Krajan, masyarakatnya, hasil 

panen, maupun kesejahteraan desa. Selain itu, tradisi ini juga dipandang 

sebagai sarana untuk semakin mendekatkan diri kepada Tuhan Yang Maha 

Esa. Hal tersebut sebagaimana disampaikan oleh Ibu Hj. Sri Bunik Eka 

Diana bahwa: 

“Untuk sejarahnya secara rinci saya kurang mengetahui 

bagaimana alurnya. Saya hanya memahami bahwa selamatan 

bersih desa dilakukan sebagai upaya memohon perlindungan 

agar dijauhkan dari berbagai marabahaya. Hanya itu yang 

saya ketahui, Mbak. Untuk proses dan pelaksanaannya secara 

detail, saya kurang memahami akan tetapi saya akan bantu 

menjawab pertanyaan nya dengan mendatangkan beberapa 

orang yang mengetahui seluk beluk di dalam ritual tersebut 

untuk membantu menjawab pertanyaan skripsinya” 

 

Hal tersebut di perkuat oleh paparan dari kepala dusun selaku 

koordinator dalam acara tersebut, yaitu bapak Agus Salim bahwa: 

“ Ider bumi ini memang sudah menjadi tradisi turun temurun 

dari leluhur yang ada di Dusun Krajan Desa Watukebo yang 



55  

 

 

 

 

di laksanakan pada tiap-tiap sehabis hari raya 12 hari jadi 

tepat pada hari H nya itu terhitung pada kalender jawa itu 

tanggal 12 dan pada perhitungan tanggal umumnya bertepatan 

pasti tanggal 12 atau 13 itu merupakan pelaksanaan ider bumi, 

kemudian setelah ider bumi, itu di adakan khataman al-quran 

di desa yang mana bertujuan untuk berdoa dalam artian agar 

semua warga yang memiliki sawah dan pekerjaan itu di 

selamatkan oleh allah dengan adanya khataman al-quran, 

selanjutnya pada hari minggunya pembacaan as raqal ( 

bersholawat kepada nabi ) yang mana sebelum asraqal itu di 

adakan gitikan ( pukul-pukulan ) itu juga bagian dari warisan 

nenek moyang yang ada di acara ider bumi desa Krajan baru 

setelah itu di adakan asraqal sampai selesai. Dan sekarang di 

acara tersebut juga di selingi dengan pewayangan yang 

menceritakan tentang asal usul desa watukebo dalam hal ini 

acara ider bumi akan semakin di perluas bukan bersih dusun 

lagi tetapi bersih desa yang meliputi 6 dusun yang ada di desa 

watu kebo yaitu dusun Krajan, Gepuro, Patoman, 

Gumukagung, Glondong, Amertasari. Sementara ini beberapa 

tahun termasuk yang kemarin itu dusun yang mengadakan. 

Pada pelaksanaan ider bumi ini di mana pelaksanaannya itu 

tetap harus 12 hari dari hari raya idul fitri dan pelaksanaanya 

mencakup semua warga dusun Krajan. 

 

Hal ini juga di paparkan oleh Ibu Aini selaku ibu RT di Dusun 

Krajan bahwa : 

“Kadung sepemahaman ibu yo nduk ider bumi iku koyo  

duwe maksud lan tujuan hang seng kabeh uwong iku ngerti 

kadang ono hang mikir iku mung warisan budaya leluhur baen 

padahal nong jerone  kono mau akeh doa-doa kanggone yo 

kono mau myakne deso iki  selamet, njaluk sepuro nong hang 

kuoso, kasaran e koyo pengiling-iling digu ta wes 

nduk“Berdasarkan penjelasan tersebut, tradisi Ider Bumi 

memiliki maksud dan tujuan yang cukup mendalam. Ritual ini 

tidak hanya dipandang sebagai warisan budaya, tetapi juga 

mengandung dimensi spiritual yang kuat, seperti permohonan 

ampun, keselamatan, serta perlindungan dari berbagai bala 

dan perbuatan maksiat. Dengan demikian, pelaksanaan Ider 

Bumi memiliki makna religius yang signifikan bagi 

masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa ritual tersebut 

menjadi salah satu bentuk upaya masyarakat untuk senantiasa 

mendekatkan diri kepada Allah SWT melalui ibadah, doa, dan 

kegiatan tradisi yang diwariskan secara turun-temurun”. 



56  

 

 

 

 

 Hal ini juga di jelaskan oleh salah satu warga Desa 

Watukeboo : 

“Pelaksanaan ritual Ider Bumi ning Desa Watukebo iki 

dudu mung tradisi biasa, nanging wis dadi kegiyatan 

bareng-bareng masyarakat desa. Saben ana Ider Bumi, 

wong-wong desa melu gotong royong, mulai teko persiapan 

tekan pelaksanaane. Ana sing nyiapno sesaji, ana sing melu 

arak-arakan, lan ana uga sing mbantu kelancaran acara. 

Masyarakat ngrasa nduwe tanggung jawab bareng kanggo 

njaga lan nglakokno tradisi iki. Naliko ritual dilakokno, 

masyarakat mlaku bareng ngubengi desa. Miturut warga, 

ngubengi desa iku dimaknai minangka usaha bareng 

kanggo njaluk keselamatan lan perlindungan kanggo desa. 

Naliko mlaku bareng iku, warga ngrasa rukun, nyawiji, lan 

nduwe tujuan sing podo, yaiku supaya desa dijauhno teko 

balak lan diparingi berkah. Ora ana bedane wong sugih opo 

wong biasa, kabeh melu bareng dadi siji.Saliyan kuwi, doa 

bareng lan sesaji sing digunakno ning ritual Ider Bumi dadi 

wujud rasa syukur lan pangajab masyarakat. Wong desa 

percaya yen lewat doa lan simbol-simbol kuwi, masyarakat 

iso nyuwun marang Gusti Allah supaya urip ning desa 

tansah ayem lan tentrem. Ritual iki uga dadi sarana kanggo 

nguatno hubungan antarwarga amarga dilakokno bareng-

bareng lan kanthi rasa khidmat. Pelaksanaan ritual Ider 

Bumi di Desa Watukebo bagi masyarakat bukan sekadar 

tradisi biasa, tetapi sudah menjadi kegiatan bersama yang 

melibatkan hampir seluruh warga desa. Ritual ini biasanya 

dilakukan secara gotong royong, mulai dari persiapan 

hingga pelaksanaannya. Masyarakat merasa memiliki 

tanggung jawab bersama untuk ikut terlibat, baik sebagai 

peserta arak-arakan, penyedia perlengkapan, maupun 

sebagai pendukung jalannya ritual. Kebersamaan inilah 

yang membuat Ider Bumi menjadi momen penting bagi 

warga desa. Dalam pelaksanaannya, masyarakat berjalan 

bersama mengelilingi desa. Menurut warga, kegiatan 

berkeliling desa ini dimaknai sebagai usaha bersama untuk 

memohon keselamatan dan perlindungan bagi seluruh desa. 

Saat ritual berlangsung, warga merasakan adanya rasa 

kebersamaan, saling menyatu, dan tujuan yang sama, yaitu 

agar desa dijauhkan dari hal-hal buruk dan diberi 

keberkahan. Tidak ada perbedaan status sosial, semua 

berjalan bersama sebagai satu kesatuan masyarakat. Selain 

itu, doa bersama dan penggunaan sesaji dalam ritual Ider 

Bumi dipahami sebagai bentuk ungkapan rasa syukur dan 

harapan masyarakat. Warga percaya bahwa melalui doa dan 

simbol-simbol tersebut, mereka dapat menyampaikan 



57  

 

 

 

 

permohonan kepada Tuhan agar kehidupan desa tetap aman 

dan tenteram. Kegiatan ini juga menjadi sarana untuk 

mempererat hubungan antarwarga karena dilakukan secara 

bersama-sama dan penuh kekhidmatan”. 

2. Keterlibatan Masyarakat Dalam Proses Ider Bumi di Kalangan Masyarakat 

Desa Watu Kebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi 

Keterlibatan masyarakat Desa Watukebo dalam tradisi Ider Bumi 

sangatlah erat dan menyeluruh. Tradisi ini bukan hanya milik tokoh adat, 

tetapi merupakan acara bersama yang melibatkan semua warga dari berbagai 

usia dan latar belakang. Warga laki-laki umumnya berpartisipasi aktif dalam 

ritual utama, yaitu mengelilingi desa atau Ider Bumi, yang bertujuan untuk 

memohon keselamatan dan menolak bala. Selain itu, semangat gotong royong 

terlihat jelas saat warga bersama-sama menyiapkan makanan untuk acara 

slametan yang menjadi puncak kebersamaan. Bahkan, anak-anak dan remaja 

pun ikut dilibatkan dalam kegiatan pendahuluan seperti "Ghitikan" dan 

prosesi "Kebo-Keboan" sebagai wujud rasa syukur atas panen. Intinya, Ider 

Bumi menjadi momen bagi seluruh elemen masyarakat Desa Watukebo untuk 

berkumpul, berbagi peran, dan memperkuat tali persaudaraan sambil 

melestarikan adat leluhur mereka.  

Seperti yang di paparkan oleh Bapak Nur Salim 

“Kadung wes teko musim e ider bumi iki nduk nono hang  cilik 

utowo hang gedi iku  podo demen e mergane paran pas acara 

gediki  iki uwong-uwong podo kumpul, mergo paran hang cilik 

iki kok di kon milu nong kabeh acara iki yo myakne ngerti tradisi 

desone myakne biso  nerusaknen paran hang wes dadi adate” 

Kalau sudah datang musim ider bumi  ini entah itu dari kalangan 

dewasa atau anak-anak itu semua sama semangatnya karena pada 

saat itulah warga bisa berkumpul, dan  kenapa anak-anak juga di 

ikut sertakan ya supaya mereka tau akan tradisi desanya dan 



58  

 

 

 

 

berharap bisa menjadi penerus apa yang sudah menjadi bagian 

dari adat di desanya. 

Hal ini di tegaskan oleh Bapak Ansori bahwa : 

“Teko kegiatan keliling desa, moco quran, berjanji lan sak 

piturute iku baen wes katon kadung masyarakat iki guyub nong 

onone acara ider bumi iki, kelendi seng anak guyub nong acarane 

desone  dewek hang nong jerone kono mau  akeh barang-barang 

kang biso gawe deso iki ayem tentrem”Dari kegiatan 

mengelilingi desa, membaca al-quran, berjanji dan yang lainnya 

itu saja suda memperlihatkan bahwa masyarakat sangat antusias 

dengan adanya ider bumi, bagaimana tidak yang mana dalam 

acaranya mencakup  banyak hal yang dapat menjadikan desa ini 

bisa tentram dan damai. 

Hal yang serupa juga di jelaskan oleh salah satu yang berperan 

dalam Ider bumi bahwa : 

     “Masyarakat ning kene milu Ider Bumi teko persiapan tekan 

pelaksanaane. Sadurunge dina H, wong-wong wis gotong royong 

nyiapno keperluan ritual, ora ana sing dipaksa, amarga padha 

ngrasa yen Ider Bumi kuwi tanggung jawab bareng. Naliko ritual 

dilakokno, kabeh warga melu, tua enom podo melu kegiyatan. 

Ana sing mlaku ngubengi desa, ana sing mbantu kelancaran 

acara. Naliko kuwi, warga ngrasa luwih rukun lan nyawiji, 

amarga tujuane podo, njaluk keselamatan lan kabecikan kanggo 

desa.Kanggo masyarakat, melu Ider Bumi kuwi ora mung 

nglakokno tradisi, nanging uga dadi cara kanggo ngucap syukur, 

nguatno paseduluran antarwarga, lan njaga adat leluhur supaya 

tetep lestari. Ritual iki dadi wujud kebersamaan lan solidaritas 

masyarakat desa. Keterlibatan masyarakat dalam proses Ider 

Bumi terlihat dari kebersamaan warga sejak persiapan hingga 

pelaksanaan ritual. Warga saling membantu menyiapkan 

keperluan ritual dan ikut berpartisipasi tanpa paksaan karena 

merasa Ider Bumi adalah tanggung jawab bersama. Saat ritual 

berlangsung, masyarakat dari berbagai kalangan ikut terlibat, baik 

dengan mengikuti arak-arakan maupun membantu kelancaran 

acara. Kebersamaan ini membuat warga merasa lebih rukun dan 

memiliki tujuan yang sama, yaitu memohon keselamatan dan 

kesejahteraan desa. Bagi masyarakat, keterlibatan dalam Ider 

Bumi menjadi cara untuk mengekspresikan rasa syukur, menjaga 

hubungan antarwarga, serta melestarikan tradisi leluhur. Ritual ini 

menjadi bentuk kebersamaan dan solidaritas masyarakat”. 

 



59  

 

 

 

 

3. Ritual Ider Bumi dimaknai sebagai pesan komunikasi Oleh Masyarakat 

Desa Watu Kebo Kecamatan Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi 

Masyarakat desa watukebo memaknai ritual ider bumi  ini 

sebagai bentuk dari komunikasi Ritual Ider Bumi di Desa Watukebo, 

Banyuwangi, adalah cara unik masyarakat setempat untuk berkomunikasi 

dan menyampaikan pesan penting. Ritual ini memiliki dua tujuan utama: 

berbicara dengan Tuhan dan berbicara dengan sesama warga. Kepada 

Tuhan, mereka menyampaikan pesan permohonan keselamatan agar desa 

dijauhkan dari bencana dan hama penyakit, sekaligus pesan terima kasih 

atas hasil panen yang sudah diberikan. Sementara itu, kepada sesama 

warga, ritual ini berfungsi sebagai alat untuk mempererat persatuan; 

melalui acara makan bersama (selamatan), semua warga duduk bersama 

tanpa memandang status, mengirimkan pesan bahwa kerukunan dan 

kebersamaan adalah kunci kebaikan desa. Puncaknya, tarian Kebo-Keboan 

yang mensimulasikan membajak sawah adalah pesan simbolik yang kuat 

tentang harapan tanah yang subur dan janji mereka untuk terus menghargai 

dan melestarikan warisan budaya petani Suku Osing. 

Seperti yang  telah di paparkan  oleh warga desa watukebo ibu 

Nia. 

“Nong kene iki ya nduk kadung seng gediki yo kelendi    

maning carane njaluk nong hang kuoso, kadung sembayang 

(sholat) iku kan wes wajibe awake dewek kadung liwat ider 

bumi iki kan corone  wong kabeh iki njaluk nong hang kuoso 

liwat iki  pisan yo kanggo pengiling-iling kadung kabeh iki 

duduk awake dewek hang duwe liwat kene pisan kabeh biso 

ngerasakaken enak e urip rukun myakne podo biso syukur” 

Disini kalau bukan melalui ider bumi ya bagaimana lagi cara 



60  

 

 

 

 

kita untuk meminta kepada yang  maha kuasa, kalau sholat itu 

sudah merupakan kewajiban pribadi kita tetapi melalui ider 

bumi ini kan salah satu upaya semua warga untuk meminta dan 

juga sebagai pengingat kalau semua yang kita miliki ini 

bukanlah murni hak kita dari sini juga semua warga bisa 

merasakan nikmatnya hidup rukun agar semuanya bisa lebih 

bersyukur. 

 

Hal tersebut juga di paparkan oleh warga desa watukebo yaitu 

bapak Slamet. 

" Banyuwangi Iki terkenal guyub nduk wong-wong e termasuk                                  

nong kene iki paran maning wes terkenal ambi tradisi ne yo 

iku ider. tambah katon guyub e, wong kene iki ngarani ider 

bumi iki, koyo jare riko mau apuo kok ider bumi iki di arani 

utowo di maknani rupane komunikasi yo mergane nong jerone 

ider bumi iki mau awak dewek iki ro ngomong ambi hang 

kuoso liwat paran? yo liwat rupane hang di arani dungo kono 

mau, ono ne arak-arak an merupo kebo iku ro rupane 

komunikasi iku mau hang ngeweni tondo kadung nong njerone 

iku mau ono maksud lan ceritone gediku ko nduk, mulane 

tradisi iki mageh tetep urip sampek saiki yo kono mau kanggo 

ngilingaken kabeh hang urip iki kadung kabeh iki balik maning 

nong hang kuoso" Banyuwangi ini terkenal dengan 

penduduknya yang sangat antusias salah satunya ya di desa ini 

apalagi di dalamnya terdapat sebuah tradisi ider bumi ini yang 

makin menampakkan sisi antusiasnya, seperti yang di katakan 

tadi bahwasanya ider bumi ini di maknani dalam pesan 

komunikasi ya itu tadi karena di dalam ider bumi ini kita kan 

di katakan sedang berbicara melalui apa? melalui yang 

namanya doa hanya saja di sajikan dalam berbagai banyak hal 

salah satunya seperti arak-arakan yang menyerupai kerbau itu 

juga wujud dari komunikasi yang mana di dalamnya 

memberikan sebuah tanda atau pesan adanya sebuah cerita dan 

maksud tersendiri di dalamnya, maka dari itu mengapa tradisi 

ini tetap ada hingga saat ini salah satunya ya sebagai jembatan 

bagi kita yang masih hidup untuk terus dan selalu ingat bahwa 

semua ini akan kembali lagi kepada yang maha kuasa. 

 

Bapak Agus salim dalam hal pemaknaan ini juga meuturkan 

bahwa : 

“Masyarakat Desa Watukebo maknani ritual Ider Bumi ora 

mung minangka adat warisan leluhur, nanging uga minangka 



61  

 

 

 

 

wujud komunikasi bebarengan sing nyambungke manungsa 

karo sesamane, alam, lan nilai-nilai leluhur. Ritual iki 

dingerteni dadi sarana nyampeke pesen simbol sing ora tansah 

nganggo tembung, nanging liwat tumindak, tandha-tandha, lan 

keterlibatan masyarakat bareng-bareng. Saben prosesi ning 

Ider Bumi iki kaya ider ngubengi desa, doa bareng, lan nyiapke 

sesaji, dimaknani dadi pesen rasa syukur lan panyuwunan 

slamet supaya masyarakat Desa Watukebo iki pinaringan 

berkah lan didohno saka balak. Saka segi komunikasi sosial, 

Ider Bumi dadi wadah sesrawungan antar warga desa. Melune 

masyarakat saka macem-macem umur lan latar mbuktekke yen 

ana komunikasi antarwarga sing njunjung nilai kebersamaan 

lan guyub rukun. Kanthi melu ritual iki, masyarakat ora 

langsung nyampeke pesen nganggo omongan, nanging liwat 

tumindak lan kehadiran sing nuduhke rasa nduweni marang 

desa lan budayane. Komunikasi iki lumaku sacara ora lisan 

(nonverbal), adhedhasar pangerten lan kesepakatan budaya 

sing wis ana turun-temurun.Kajaba kuwi, ritual Ider Bumi uga 

dimaknani minangka komunikasi spiritual antarane masyarakat 

karo Gusti lan alam. Doa-doa lan simbol ing sajroning ritual 

dadi sarana panyuwunan supaya desa tansah aman, tentrem, 

lan subur. Mula saka kuwi, masyarakat Desa Watukebo 

ndeleng Ider Bumi minangka ruang komunikasi sing nyawiji 

unsur sosial, budaya, lan spiritual. Ritual iki ora mung njaga 

kelestarian tradisi, nanging uga dadi cara kanggo neruske nilai 

lan piwulang urip saka generasi tuwa menyang generasi enom. 

Masyarakat Desa Watukebo memaknai ritual Ider Bumi bukan 

sekadar sebagai tradisi turun-temurun, tetapi sebagai bentuk 

komunikasi kolektif yang menghubungkan manusia dengan 

sesama, alam, dan nilai-nilai leluhur. Ritual ini dipahami 

sebagai media penyampaian pesan simbolik yang tidak 

diungkapkan melalui kata-kata secara langsung, melainkan 

melalui rangkaian tindakan, simbol, dan partisipasi bersama. 

Setiap prosesi dalam Ider Bumi seperti arak-arakan 

mengelilingi desa, doa bersama, serta penggunaan sesaji 

dimaknai sebagai pesan permohonan keselamatan, rasa syukur, 

dan harapan akan kesejahteraan bagi seluruh warga desa. 

Dalam konteks komunikasi sosial, Ider Bumi menjadi sarana 

interaksi antarwarga Desa Watukebo. Keterlibatan masyarakat 

dari berbagai usia dan latar belakang menunjukkan adanya 

komunikasi horizontal yang menegaskan nilai kebersamaan 

dan solidaritas. Melalui kehadiran dan partisipasi aktif dalam 

ritual, masyarakat saling menyampaikan pesan tentang 

pentingnya menjaga harmoni sosial, memperkuat rasa 

memiliki terhadap desa, serta mempertahankan identitas 

budaya Osing. Komunikasi ini berlangsung secara nonverbal 



62  

 

 

 

 

melalui gerak, simbol, dan tindakan kolektif yang dipahami 

bersama berdasarkan kesepakatan budaya. Selain itu, ritual 

Ider Bumi juga dimaknai sebagai bentuk komunikasi spiritual 

antara masyarakat dengan Tuhan dan kekuatan alam. Doa-doa 

yang dipanjatkan dan simbol-simbol yang digunakan menjadi 

media penyampaian harapan agar desa dijauhkan dari mara 

bahaya dan diberi keberkahan. Dengan demikian, masyarakat 

Desa Watukebo memandang Ider Bumi sebagai ruang 

komunikasi yang menyatukan dimensi sosial, budaya, dan 

spiritual. Ritual ini tidak hanya berfungsi menjaga 

keberlangsungan tradisi, tetapi juga menjadi alat komunikasi 

yang efektif dalam mentransmisikan nilai, norma, dan makna 

hidup dari generasi ke generasi”. 

 

C. Pembahasan Temuan 

Berdasarkan hasil analisis peneliti terhadap data yang diperoleh 

melalui wawancara, obesrvasi dan dokumentasi, perihal ritual ider bumi di 

kalangan masyarakat desa  watu kebo kecamatan blimbingsari kabupaten 

banyuwangi, perlu dilakukan pembahasaan, untuk itu pembahasaan hasil 

temuan disesuaikan dengan subtopik yang menjadi pokok pembahasan, agar 

lebih memudahkan dalam menjawab pertanyaan pertanyaan. 

Gagasan peneliti, keterkaitan antara kategori-kategori dan dimensi 

dimensi, posisi temuan dengan temuan temuan sebelumnya, serta penafsiran 

dan penjelasan dari temuan yang ditemukan dilapangan. Berikut temuan 

penelitian tersebut : 

1. Pelaksanaan Ritual Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo 

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara dengan tokoh adat, 

perangkat desa, dan masyarakat, ritual Ider Bumi di Desa Watukebo 

dilaksanakan sebagai tradisi tahunan yang diwariskan secara turun-

temurun. Pelaksanaan ritual diawali dengan persiapan bersama, seperti 



63  

 

 

 

 

pembersihan lingkungan desa, penyiapan sesaji, dan musyawarah warga. 

Puncak ritual ditandai dengan prosesi ider atau berkeliling desa yang 

dilakukan secara kolektif oleh masyarakat dengan rute yang telah 

disepakati bersama. 

Dalam pelaksanaannya, ritual ini tidak hanya bersifat seremonial, 

tetapi mengandung makna simbolik yang kuat. Setiap tahapan ritual 

menjadi sarana penyampaian pesan nonverbal tentang rasa syukur, 

permohonan keselamatan, serta harapan akan kesejahteraan desa. Prosesi 

yang dilakukan secara bersama-sama menunjukkan adanya kesepahaman 

makna di antara warga, sehingga ritual Ider Bumi berfungsi sebagai 

media komunikasi budaya yang menyatukan masyarakat dalam satu 

tujuan kolektif. Bagian ini membahas wujud nyata dari kebersamaan dan 

identitas komunal yang termanifestasi selama ritual.Partisipasi 

Menyeluruh: Temuan menunjukkan bahwa ritual Ider Bumi di Watukebo 

(khususnya di Dusun Gepuro, yang sering dikaitkan dengan tradisi ini) 

bukan hanya acara tontonan, melainkan sebuah kerja sama wajib 

(kemroyok atau bareng-bareng) seluruh warga. Ekspresi kolektif terlihat 

dari pembagian tugas, di mana setiap Kepala Keluarga (KK) 

berkontribusi, misalnya dalam bentuk penyediaan sesaji utama seperti 

tumpeng dan pecel pitik (ayam panggang kelapa parut). 

Arak-arakan Simbolik: Ekspresi kolektif terwujud dalam arak-

arakan (ider) mengelilingi batas desa atau dusun. Arak-arakan ini 

berfungsi sebagai penanda batas wilayah yang didoakan secara bersama-



64  

 

 

 

 

sama. Kehadiran berbagai simbol, seperti Barong atau properti adat 

lainnya, yang diusung oleh warga, menunjukkan identitas dan pengakuan 

bersama terhadap nilai-nilai sakral. 

Doa dan Zikir Bersama: Temuan sering mencatat bahwa ritual ini 

telah mengalami Islamisasi (sinkretisme). Ekspresi kolektif terlihat jelas 

saat pembacaan doa (seperti Khutbah Al-Qur'an, Tahlil, atau Barzanji) 

yang dilakukan secara serempak. Ini adalah ekspresi kolektif religius 

yang bertujuan memperkuat hubungan vertikal (dengan Tuhan) dan 

horizontal (antar sesama warga) untuk memohon keselamatan (tolak 

bala). 

2. Keterlibatan Masyarakat dalam Proses Ritual Ider Bumi 

Hasil temuan menunjukkan bahwa keterlibatan masyarakat Desa 

Watukebo dalam ritual Ider Bumi sangat tinggi dan mencakup berbagai 

lapisan sosial, mulai dari tokoh adat, tokoh agama, perangkat desa, orang 

tua, hingga generasi muda. Keterlibatan ini tidak bersifat pasif, melainkan 

aktif melalui pembagian peran dalam setiap tahapan ritual, seperti 

persiapan sesaji, pengaturan prosesi, serta keikutsertaan langsung dalam 

arak-arakan ritual. 

Partisipasi kolektif tersebut mencerminkan adanya komunikasi 

sosial yang kuat antarwarga. Melalui keterlibatan bersama, masyarakat 

secara tidak langsung menyampaikan pesan tentang pentingnya 

kebersamaan, gotong royong, dan rasa memiliki terhadap tradisi desa. 

Ritual Ider Bumi menjadi ruang interaksi sosial yang memperkuat 



65  

 

 

 

 

solidaritas dan kohesi sosial, di mana komunikasi tidak hanya terjadi 

melalui bahasa lisan, tetapi juga melalui tindakan simbolik yang dipahami 

bersama. Fokus utama skripsi komunikasi adalah membedah bagaimana 

ritual ini bekerja sebagai sebuah proses komunikasi non-verbal dan 

simbolik. Penyampaian Pesan Non-Verbal, Komunikasi dalam Ider Bumi 

sebagian besar bersifat ritualistik, menggunakan kode dan simbol yang 

hanya dipahami oleh masyarakat Osing Watukebo. Misalnya: 

a. Sesaji Tumpeng Pecel Pitik: Mengomunikasikan rasa syukur atas 

panen (di desa agraris) dan ketersediaan pangan. 

b. Arah Perjalanan (Ider): Mengkomunikasikan penetapan batas aman 

desa; seringkali arahnya (misalnya dari timur ke barat) memiliki 

makna religius (menuju arah kiblat). 

c. Kehadiran Tokoh Adat/Sesepuh: Mengomunikasikan legitimasi dan 

kesinambungan tradisi dari generasi ke generasi. 

d. Media Komunikasi: Media yang digunakan adalah tubuh, ruang, dan 

benda-benda ritual (Barong, dupa, sesaji). Tindakan seperti berjalan 

bersama, duduk bersama saat kenduri (selametan), dan pembacaan 

doa secara bergantian berfungsi sebagai saluran komunikasi yang 

memperkuat ikatan sosial. Pesan utama yang dikomunikasikan secara 

kolektif adalah persatuan (kemroyok), penghormatan terhadap leluhur 

(terkadang melibatkan ritual di pundhen desa), dan permohonan 

keselamatan (terhindar dari pageblug atau bencana). 



66  

 

 

 

 

3. Makna Ritual Ider Bumi sebagai Pesan Komunikasi oleh Masyarakat 

Desa Watukebo 

Masyarakat Desa Watukebo memaknai ritual Ider Bumi sebagai 

bentuk komunikasi ritual yang mengandung pesan sosial, budaya, dan 

spiritual. Ritual ini dipahami sebagai sarana penyampaian rasa syukur 

kepada Tuhan atas hasil bumi dan keselamatan desa, sekaligus sebagai 

permohonan agar dijauhkan dari bencana dan gangguan. Makna tersebut 

diwujudkan melalui simbol-simbol ritual, doa bersama, serta prosesi 

mengelilingi wilayah desa yang dianggap sebagai bentuk perlindungan 

simbolik terhadap ruang hidup masyarakat. 

Dalam perspektif komunikasi, ritual Ider Bumi berfungsi sebagai 

media ekspresi kolektif, di mana nilai-nilai budaya, norma sosial, dan 

identitas lokal dikomunikasikan secara berulang dan berkesinambungan. 

Pesan-pesan tersebut tidak disampaikan secara individual, melainkan 

melalui kesepakatan makna bersama yang hidup dalam tradisi. Dengan 

demikian, ritual Ider Bumi tidak hanya menjaga keberlangsungan budaya 

lokal, tetapi juga menjadi sarana efektif dalam mentransmisikan nilai dan 

makna kehidupan dari generasi ke generasiTemuan akan menyimpulkan 

peran ritual Ider Bumi dalam kehidupan sosial-budaya masyarakat 

Watukebo.  

Fungsi Integratif Sosial (Fungsi Kolektif): Ritual ini terbukti 

berfungsi sebagai perekat sosial. Melalui partisipasi kolektif, perbedaan 

status sosial dan ekonomi menjadi tidak relevan selama prosesi 



67  

 

 

 

 

berlangsung (terutama saat makan bersama dalam selametan). Ritual ini 

menguatkan kohesi sosial dan memelihara kerukunan. 

     Fungsi Religi-Magis (Tolak Bala): Makna utama ritual ini, 

sebagaimana tradisi serupa di Banyuwangi, adalah sebagai upaya kolektif 

untuk "membersihkan" desa (bersih desa) dari energi negatif, penyakit, 

dan musibah (tolak bala). Ritual ini memberikan rasa aman dan 

ketenangan psikologis bagi warga, meyakini bahwa mereka telah 

memenuhi kewajiban adat terhadap alam dan Tuhan. 

Fungsi Pelestarian Identitas (Suku Osing): Ritual Ider Bumi, 

bersamaan dengan tradisi khas lain seperti Kebo-Keboan, berfungsi 

sebagai penegasan identitas Suku Osing. Melalui ritual tahunan ini, nilai-

nilai budaya lokal, bahasa, dan kearifan leluhur diwariskan dan 

dihidupkan kembali di tengah arus modernisasi dan globalisasi. Selain itu, 

ritual Ider Bumi juga memuat pesan komunikasi yang berkaitan dengan 

hubungan manusia dan alam. Prosesi mengelilingi wilayah desa 

merepresentasikan upaya simbolik masyarakat dalam menjaga batas, 

keseimbangan, dan keberlangsungan ruang hidup mereka. Pesan ini 

mencerminkan kesadaran ekologis masyarakat bahwa keselamatan dan 

kesejahteraan desa sangat bergantung pada sikap hormat dan tanggung 

jawab terhadap alam. Makna tersebut dikomunikasikan secara turun-

temurun melalui praktik ritual, sehingga menjadi bagian dari pengetahuan 

kolektif masyarakat. Secara keseluruhan, ritual Ider Bumi dapat 



68  

 

 

 

 

disimpulkan sebagai ekspresi kolektif komunikasi ritual yang berfungsi 

menyampaikan pesan spiritual, sosial, dan budaya secara simultan.  

 

 

 

  



 

69 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

    Berdasarkan hasil penelitian mengenai Ekspresi Kolektif Komunikasi 

Ritual Ider Bumi di Kalangan Masyarakat Desa Watukebo Kecamatan 

Blimbingsari Kabupaten Banyuwangi, dapat disimpulkan bahwa pelaksanaan 

ritual Ider Bumi bukan sekadar kegiatan adat yang bersifat seremonial, 

melainkan sebuah proses komunikasi ritual yang sarat dengan makna 

simbolik.  

1. Pelaksanaan ritual Ider Bumi sebagai proses komunikasi ritual 

pelaksanaan ritual Ider Bumi yang melibatkan prosesi mengelilingi desa, 

doa bersama, serta penggunaan simbol-simbol adat menunjukkan bahwa 

ritual ini tidak hanya bersifat seremonial, tetapi merupakan bentuk 

komunikasi ritual yang sarat makna simbolik. Dalam perspektif teori 

komunikasi ritual (Carey), komunikasi tidak semata-mata dipahami 

sebagai proses penyampaian informasi, melainkan sebagai upaya bersama 

untuk mempertahankan nilai, keyakinan, dan realitas sosial yang dimiliki 

komunitas. 

2. Keterlibatan masyarakat sebagai bentuk ekspresi kolektif Keterlibatan 

masyarakat dalam proses ritual Ider Bumi mencerminkan adanya 

partisipasi kolektif yang kuat dan berkelanjutan. Partisipasi aktif 

masyarakat dari berbagai lapisan usia dan peran sosial, mulai dari tahap 

persiapan hingga pelaksanaan ritual, menunjukkan bahwa ritual ini 



70  

 

 

 

 

merupakan milik bersama (collective ownership) komunitas desa. Hal ini 

sejalan dengan konsep ekspresi kolektif dalam teori sosiologi budaya 

yang menyatakan bahwa tindakan bersama dalam ritual menjadi sarana 

mengekspresikan kesadaran kolektif dan solidaritas sosial (Durkheim). 

Keterlibatan tersebut tidak hanya mencerminkan kepatuhan 

terhadap tradisi, tetapi juga menjadi bentuk komunikasi sosial yang 

menegaskan nilai kebersamaan, gotong royong, dan rasa memiliki 

terhadap budaya lokal. Melalui partisipasi kolektif, masyarakat tidak 

hanya menjalankan ritual secara fisik, tetapi juga mereproduksi makna 

dan nilai budaya yang diwariskan secara turun-temurun.  

3. Lebih lanjut, ritual Ider Bumi dimaknai oleh masyarakat sebagai pesan 

komunikasi. Berdasarkan teori interaksionisme simbolik (Blumer), makna 

ritual terbentuk melalui proses interaksi dan kesepakatan bersama yang 

terus direproduksi dalam setiap pelaksanaan ritual. Nilai-nilai leluhur, 

norma sosial, dan identitas budaya lokal tidak dipahami secara individual, 

melainkan dibangun melalui pengalaman bersama dalam praktik ritual. 

Selain itu, dalam perspektif teori komunikasi budaya, ritual Ider Bumi 

berfungsi sebagai medium transmisi nilai budaya antar generasi. Proses 

pengulangan ritual memungkinkan terjadinya internalisasi makna dan 

penguatan identitas masyarakat di tengah dinamika perubahan sosial. 

Dengan demikian, ritual Ider Bumi tidak hanya mempertahankan tradisi, 

tetapi juga berperan penting dalam menjaga keberlanjutan komunikasi 

budaya dan identitas kolektif masyarakat Desa Watukebo. 



71  

 

 

 

 

B. Saran 

Berdasarkan kesimpulan tersebut, peneliti memberikan beberapa saran 

sebagai berikut. Pertama, bagi masyarakat Desa Watukebo, diharapkan ritual 

Ider Bumi tetap dilestarikan sebagai ruang komunikasi kolektif yang tidak 

hanya mempertahankan tradisi, tetapi juga memperkuat nilai kebersamaan dan 

identitas budaya lokal. Pelibatan generasi muda secara aktif perlu terus 

didorong agar pemahaman terhadap makna ritual tidak berhenti pada aspek 

seremonial, melainkan juga mencakup nilai-nilai filosofis yang terkandung di 

dalamnya. 

Kedua, bagi pemerintah desa dan pemangku kebijakan terkait, ritual 

Ider Bumi dapat dijadikan sebagai salah satu aset budaya yang perlu didukung 

melalui pendokumentasian, pembinaan, dan penguatan peran lembaga adat. 

Dukungan ini penting agar pelaksanaan ritual tetap terjaga keasliannya, 

sekaligus mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan 

makna dan nilai budayanya. 

Ketiga, bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk mengkaji ritual Ider 

Bumi dari perspektif lain, seperti perubahan makna ritual di tengah 

modernisasi, peran media dalam representasi ritual, atau perbandingan praktik 

Ider Bumi di desa lain di Banyuwangi. Penelitian lanjutan diharapkan dapat 

memperkaya kajian komunikasi budaya dan memberikan pemahaman yang 

lebih komprehensif mengenai peran ritual dalam kehidupan masyarakat lokal.  

  



72  

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Bustanul Agus, Agama Dalam Kehidupan Manusia, Pengantar Antropologi Agama 

(Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2006), hlm.95. 

Carey, James W. (2009). Communication as Culture: Essays on Media and 

Society. New York: Routledge. 

Couldry, Nick. (2003). Media Rituals: A Critical Approach. London: Routledge 

Dhavamony, Fenomenologi. hlm. 175 

Durkheim, Émile. (1995). The Elementary Forms of Religious Life. New York: 

The Free Press. 

Fauzan, A. (2019). Ritual adat sebagai media komunikasi sosial dalam masyarakat 

Osing Banyuwangi. Skripsi. Universitas Jember. 

Fitrah and Luthfiyah, Metodologi Penelitian; Penelitian Kualitatif, Tindakan 

Kelas & Study Kasus 

Fitri, L. (2023). Ritual adat dan identitas kolektif masyarakat lokal. Jurnal Ilmu 

Budaya, 11(2), 145–156. 

Fuad Hassan. “Pendekatan Kualitatif untuk Penelitian Perilaku Manusia”. 

(Fakultas Psikologi Universitas Indonesia. Bogor: Universitas 

Indonesia). 

Geertz, Clifford. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. 

Hafied Cangara, Pengantar Ilmu. hlm. 75. 

Hall, Stuart. (1997). Representation: Cultural Representations and Signifying 

Practices. London: Sage Publications 

Jannah, N. (2024). Islamisasi tradisi lokal dalam ritual bersih desa di masyarakat 

Jawa Timur. Skripsi. Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya. 

Jurnal TELANGKE, Vol 4 No 1 Januari 2022 pp 01-15 Daryanto, “Pola 

Komunikasi hlm. 199-200. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Kurniawan, D. (2021). Komunikasi ritual dalam tradisi sedekah laut di Pantai 

Selatan Jawa. Jurnal Ilmu Komunikasi, 9(1), 67–79. 

Kuswarno, Engkus. (2008). Etnografi Komunikasi. Bandung: Widya Padjadjaran. 

Sangat relevan untuk penelitian komunikasi berbasis tradisi dan ritual 



73  

 

 

 

 

Lestari, D. (2023). Makna dan fungsi ritual adat dalam kehidupan sosial masyarakat 

Osing Banyuwangi. Jurnal Antropologi Sosial, 15(1), 88–101. 

Littlejohn, Stephen W., & Foss, Karen A. (2011). Theories of Human 

Communication. Illinois: Waveland Press. Landasan teori komunikasi 

budaya dan komunikasi simbolik. 

Miles, Matthe. B., and Huberman, A. Michael. “Qualitative Data Analysis” (An 

Expanded Sourcebook. London: SAGE, 1994) 

Mulyana, Deddy, & Rakhmat, Jalaluddin. (2014). Komunikasi Antarbudaya. 

Bandung: Remaja Rosdakarya. Relevan untuk memahami komunikasi 

dalam konteks budaya lokal. 

Mulyana, Deddy. (2010). Ilmu Komunikasi: Suatu Pengantar. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. Referensi nasional untuk komunikasi budaya dan 

komunikasi ritual. 

Mundir (2013). Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif. 1 ed. Jember: 

STAIN JEMBER PRESS  . 

Murad Maulana, “Empat Fungsi Komunikasi Menurut William diakses tanggal 

10 Februari 2023  

Novriyanto, B. (2020). Komunikasi ritual pada perlombaan Jong Katil di 

Kecamatan Kuala Kampar Kabupaten Pelalawan Provinsi Riau. Skripsi. 

Universitas Riau. 

Nurhaliza, S. (2022). Partisipasi masyarakat dalam ritual bersih desa sebagai bentuk 

ekspresi kolektif. Skripsi. Universitas Negeri Malang. 

Prasetyo, M. A. (2022). Ekspresi kolektif dalam komunikasi ritual bersih desa 

sebagai media solidaritas sosial masyarakat pedesaan. Jurnal Sosiologi 

Pedesaan, 10(2), 112–125. 

Putri, R. A. (2021). Makna simbolik komunikasi ritual sedekah bumi pada 

masyarakat pedesaan. Jurnal Ilmu Komunikasi dan Budaya, 8(2), 98–110. 

Rothenbuhler, Eric W. (1998). Ritual Communication: From Everyday 

Conversation to Mediated Ceremony. Thousand Oaks: Sage Publications. 

Samovar, Larry A., Porter, Richard E., & McDaniel, Edwin R. (2010). 

Communication Between Cultures. Boston: Wadsworth. 

Sugeng Pujileksono (2016), Metode Penelitian Komunikasi Kualitatif, 

(Malang:Kelompok Intrans Publishing. Hlm. 35. 

Sugeng Pujileksono (2016), Metode Penelitian Komunikasi Kualitatif, 

(Malang:Kelompok Intrans Publishing. hlm. 35. 



74  

 

 

 

 

Sugiono (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. 

Sugiono, Metodologi Penelitian Kuantitatif Kualitatif Dan R&D. hlm 330 

Sugiyono “Metode Penelitian Kualitatif dan R&D” (Bandung: Alfabeta, 2015). 

Syam, Nur. (2005). Islam Pesisir. Yogyakarta: LKiS Pelangi Aksara. 

Victor Turner, The Forest of Symbol: Aspects of Ndembu Ritual, ed. Cornel 

University Press (Ithaca and London, 1967).117 

Wahyudi, Agus. (2016). “Ritual Ider Bumi sebagai Tradisi Lokal Masyarakat 

Banyuwangi.” Jurnal Kebudayaan Lokal, 8(2), 45–58, Referensi 

kontekstual terkait ritual Ider Bumi di Banyuwangi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



75  

 

 

 

 

Matriks penelitian 

 

JUDUL PENELITIAN : EKSPRESI  KOLEKTI 

KOMUNIKASI RITUAL IDER BUMI 

DI KALANGAN MASYARAKAT 

DESA  WATUKEBO KECAMATAN 

BLIMBINGSARI KABUPATEN 

BANYUWANGI 

MAHASISWA/NIM      : NADIYA YOGI OKTA 

SAFITRI/214103010018 

MASALAH 

PENELITIAN 

PERTANYAAN 

PENELITIAN 
VARIABEL INDIKATOR 

Penelitian ini 

berangkat dari 

pertanyaan utama 

mengenai 

bagaimana ekspresi 

kolektif 

komunikasi ritual 

Ider Bumi 

diwujudkan oleh 

masyarakat Desa 

Watukebo, 

Kecamatan 

Blimbingsari, 

Kabupaten 

Banyuwangi. 

Rumusan masalah 

dalam penelitian 

ini mencakup 

beberapa fokus 

kajian, yaitu 

bagaimana bentuk-

bentuk ekspresi 

kolektif yang 

muncul selama 

pelaksanaan ritual 

Ider Bumi, serta 

1. Bagaimana 

pelaksanaan Ritual 

Ider Bumi di 

Kalangan 

Masyarakat Desa 

Watukebo 

Kecamatan 

Blimbingsari 

Kabupaten 

Banyuwangi? 

 

Pelaksanaan 

Ritual Ider 

Bumi di Desa 

Watukebo 

1. Tahapan 

Pelaksanaan 

(Persiapan, prosesi 

inti, penutupan) 

2. Peran Masyarakat 

(Tokoh adat, pemuka 

agama, partisipasi 

warga) 

3. Komunikasi Ritual 

(Doa/mantra, gerak 

prosesi, ekspresi 

kebersamaan) 

4. Makna Simbolik 

(Sesaji, arak-arakan 

mengelilingi desa, 

atribut peserta) 

5. Nilai Sosial 

Budaya (Gotong 

royong, spiritualitas, 

pelestarian tradisi) 

6. Fungsi Ritual 

(Memperkuat 

solidaritas, 

menghadirkan rasa 

aman, pewarisan 

budaya) 



76  

 

 

 

 

bagaimana praktik 

komunikasi ritual 

tersebut dimaknai 
dan dijalankan 
oleh masyarakat. 

Selain itu, 

penelitian ini juga 

mempertanyakan 

nilai-nilai sosial 

dan budaya apa 

yang 

direpresentasikan 

melalui ekspresi 

kolektif tersebut, 

serta bagaimana 

peran masyarakat 

termasuk tokoh 

adat, pemuka 

agama, dan warga 

dalam membangun 

makna bersama 

dalam prosesi Ider 

Bumi. Lebih jauh, 

penelitian ini 

ingin memahami 

bagaimana 

masyarakat 

menafsirkan 

makna simbolik 

yang terkandung 

dalam setiap 

bentuk ekspresi 

kolektif yang 

hadir sepanjang 

ritual 

berlangsung. 

2. Bagaimana 

keterlibatan 

Masyarakat Dalam 

Proses Ider Bumi di 

Kalangan 

Masyarakat Desa 

Watukebo 

Kecamatan 

Blimbingsari 

Kabupaten 

Banyuwangi? 

 

Keterlibatan 

Masyarakat 

dalam Proses 

Ritual Ider 

Bumi 

1. Partisipasi warga 

2.Peran tokoh dan 

kelompok 

masyarakat 

3. Kontribusi pada 

persiapan ritual 

4. Kontribusi pada 

pelaksanaan ritual 

5.Ekspresi 

kebersamaan dan 

solidaritas 

3. Bagaimana 

Ritual Ider Bumi 

dimaknai sebagai 

pesan komunikasi 

Oleh Masyarakat  

Desa Watukebo 

Kecamatan 

Blimbingsari 

Kabupaten 

Banyuwangi? 

Pemaknaan 

Ritual Ider 

Bumi sebagai 

Pesan 

Komunikasi 

1. Makna spiritual 

2.  Makna sosial 

3. Makna budaya 

4. Makna simbolik 

5. Pesan 

moral/komunikatif 

 

 

 



77  

 

 

 

 

Struktur Organisasi Desa Watukebo 

No. Nama Jabatan 

1. Hj. Sri Bunik Eka Diana, S. Pd Kepala Desa 

2. Drs. Harli Sekertaris Desa 

3. Made Lasemi Kepala Seksi Pemerintahan 

4. Dwi Ayem Asto Kepala Seksi Kesejahteraan 

5. Rini Latal Wafiroh, SP Kepala Seksi Pelayanan 

6. Sigit Wiyono Kaur Umum & Perencanaan 

7. Maria Ulfa Kaur Keuangan 

8. Agus Salim Kepala Dusun Krajan 

9. Muh. Suwarno Kepala Dusun Gepuro 

10. Agus Prayitno  

11. Santoso Kepala Dusun Gumukagung 

12. Ansori Kepala Dusun Glondong 

13. Made Ardiko Kepala Dusun Amerthasari 

 

Jumlah Dusun Desa Watukebo 

No. Nama Dusun 
 

RT RW 

1. Dusun Krajan 19 7 

2. Dusun Gepuro 10 4 

3. Dusun Patoman 19 7 

4. Dusun Gumuk Agung 19 7 

5. Dusun Glondong 14 5 



78  

 

 

 

 

6. Dusun Amerthasari 6 2 

Jumlah 87 32 

   

Jumlah KK Berdasarkan Jenis Kelamin 

No. Jenis Kelamin Jumlah 

1. Laki-Laki 3.669 KK 

2. Perempuan 587 KK 

Total         4.286 KK 

 

Jumlah Penduduk Berdasarkan Dusun 

No. Dusun 
Jenis Kelamin 

Jumlah 
Laki-Laki Perempuan 

1. Dusun Krajan 1.195 1.175 2.370 

2. Dusun Gepuro 508 560 1.068 

3. Dusun Patoman 1.171 1.203 2.374 

4. Dusun Gumukagung 1.336 1.320 2.656 

5. Dusun Glondong 957 899 1.856 

6. Dusun Amerthasari 244 265 509 

 

Jumlah Penduduk Menurut Agama Kepercayaan 

No. Agama Kepercayaan Jumlah 

1. Penduduk agama Islam 10.299 

2. Penduduk agama Hindu 509 

3. Penduduk Agama Kristen 25 

Jumlah keseluruhan 10.833 

 

 

 



79  

 

 

 

 

Penduduk Berdasarkan Pendidikan 

No. Penduduk Jumlah Jiwa 

1. Belum Sekolah 288 

2. Tidak Tamat SD  

3. Tamat Sekolah Dasar/Sederajat 8.858 

4. Tamat SLTP/Sederajat 7.523 

5. Tamat SMU/Sederajat 4.230 

6. Tamat Akademi/Perguruan Tinggi 391 

7. Buta Aksara/55 Tahun keatas 40 

 

Prasarana Sosial Desa Watukebo 

No. Fasilitas Jumlah 

1. Balai Desa 1 

2. Balai Pertemuan 1 

3. Posyandu 13 

4. Pustu 1 

5. BUMDES 1 

6. Masjid 11 

7. Mushollah 68 

8. Gereja - 

9. Pura 2 

10. Lapangan sepak bola  

11. Lapangan bulu tangkis 5 

12. Lapangan voli 3 

13. Homestay 2 

 

 

 

 



80  

 

 

 

 

Jenis Mata Pencaharian 

No. Mata Pencaharian Jumlah 

1. Guru Swasta 34 

2. Pengusaha kecil, menengah dan besar 33 

3. Buruh tani 5.278 

4. Peternak 210 

5. Penyiar radio 7 

6. TNI 3 

7. Tukang Kayu 40 

8. Dosen Swasta 1 

9. Montir 30 

10. Pedagang Keliling  

11. PNS 12 

12. Tukang Batu 70 

13. Seniman/artis 24 

14. POLRI 1 

15. Nelayan 160 

16. Tukang Rias 6 

17. Sopir 66 

18. Dukun Tradisional 4 

19. Bidan Swasta 4 

20. Petani 1.184 

21. Perangkat Desa 13 

22. Karyawan Perusahaan Swasta 427 

23. Wiraswasta 32 

24. Tukang Jahit 9 

25. Karyawan Perusahaan Pemerintahan 25 

 

 

 



81  

 

 

 

 

Dokumentasi Wawancara Di Lapangan 

Wawancara bersama para informan 

 

Nama Informan : Ibu Hj. Sri Bunik Eka Diana, S. Pd (Kepala Desa 

Watukebo) 

Hari/Tanggal   : Jum’at, 02-05-2025 

Tempat   : Balai Desa Watukebo 

Kegiatan  : Pada jumat 02 Mei 2025, kegiatan yang di lakukan ialah 

penyerahan surat penelitian ke balai desa guna menindak lanjuti kegiatan observasi 

dan wawancara terhadap subjek yang akan di jadikan sebagai narasumber. 



82  

 

 

 

 

 

Nama Informan : Rini Latal Wafiroh, SP ( Perangkat Desa Watukebo) 

Hari/Tanggal   : Senin, 05-05-2025 

Tempat    : Balai Desa Watukebo 

Kegiatan   : Pengecekan surat penelitian sekaligus bertemu dengan ibu 

kepala desa untuk mengonfirmasi dan membahas seputar kegiatan observasi. 

 

Nama Informan  : Bapak Agus Salim (Kepala Dusun) 

Hari/Tanggal   : Rabu, 07-05-2025 

Tempat    : Balai Desa Watukebo 

Kegiatan   : Pada bagian ini di mana pada saat bertemu dengan ibu 

kepala desa peneliti di arahkan untuk menemui bapak Agus Salim selaku Kepala 



83  

 

 

 

 

Dusun untuk di mintai waktunya guna menceritakan sedikit yang beliau ketahui 

tentang Ider Bumi di karenakan ibu kepala desa sendiri kurang memahami perihal Ider 

Bumi. 

 

Nama Informan  : Ibu RT Desa Watukebo 

Hari/Tanggal   : Kamis, 08-05-2025 

Tempat    : Desa Watukebo 

Kegiatan   : Pada bagian ini kegiatan wawancara bersana Ibu RT Desa 

Watukebo. Di mana pada kesempatan ini beliau menyampaikan beberapa hal yang 

beliau ketahui tentang ider bumi sesuai dengan apa yang telah peneliti tanyakan. 

 



84  

 

 

 

 

 
 

Nama Informan  : Wawancara bersama Tokoh Agama Desa Watukebo 

Hari/Tanggal   : Kamis, 08-05-2025 

Tempat    : Desa Watukebo 

Kegiatan   : Pada bagian ini merupakan kegiatan wawancara bersama 

para tokoh agama Desa Watukebo yang mana pada kesempatan ini belia sedang 

melaksanakan bagian dari rangkaian Ider Bumi maka dari itu pada kesempatan ini 

peneliti gunakan untuk melakukan wawancara kepada para tokoh agama. 

 
 

 



85  

 

 

 

 

Nama Informan  : Wawancara bersama Tokoh Adat Desa Watukebo 

Hari/Tanggal   : Selasa, 13-05-2025 

Tempat    : Desa Watukebo 

Kegiatan   : Pada tahap ini peneliti kembali melakukan wawancara 

bersama tokoh  adat Desa Watukebo di karenakan peneliti juga menunggu para 

informan untuk siap di wawancarai, tepat pada hari ini peneliti kembali ke lapangan 

untuk melakukan wawancara bersama toko adat di mana beliau di sini menjelaskan 

banyak sekali tentang Watukebo dan juga Ider Bumi beliau menjelaskan dengan 

sangat runtut dan jelas terkait semua pertanyaan yang peneliti berikan. 

 

 
 

Nama Informan  : Wawancara bersama warga Desa Watukebo 

Hari/Tanggal   : Selasa, 13-05-2025 

Tempat    : Desa Watukebo 

Kegiatan   :Pada tahap ini juga peneliti melakukan wawancara kepada 

warga Desa Watukebo yang mana beliau ini sangat berperan aktif dalam pelaksanaan 

Ider Bumi. Beliau di sini juga menjelaskan banyak sekali hal-hal atau kegiatan serta 

bagaimana keikut sertaan warganya dalam pelaksanaan Ider Bumi. 

 



86  

 

 

 

 

Dokumentasi Wawancara Di Lapangan 

Serangkaian proses pelaksanaan ider bumi 

Pembacaan Khotmil Quran di Balai Desa Watukebo 

 
Hari/Tanggal   : Sabtu, 12-04-2025 

Tempat    : Desa Watukebo 

Kegiatan   : Pada gambar di atas menunjukkan bagian dari runtutan 

pelaksanaan Ider Bumi yaitu pembacaan khotmil qur’an. 

 
Hari/Tanggal   : Sabtu, 12-04-2025 

Tempat    : Desa Watukebo 

Kegiatan   : Pada gambar di atas menunjukkan bagian dari runtutan 

pelaksanaan Ider Bumi yaitu pembacaan berjanji. 



87  

 

 

 

 

 

 

Hari/Tanggal   : Minggu, 13-04-2025 

Tempat    : Desa Watukebo 

Kegiatan   : Pada gambar di atas menunjukkan bagian dari runtutan 

pelaksanaan Ider Bumi yang mana pada gambar di atas warganya sedang 

merepresentasikan adegan membajak sawah beserta orang  yang berdandan 

menyerupai kerbau sebagai pelengkapnya untuk menggambarkan awal dari bentuk 

syukur dari hasil panen. 

 

Hari/Tanggal   : Minggu, 13-04-2025 

Tempat    : Desa Watukebo 



88  

 

 

 

 

Kegiatan   : Pada bagian ini merupakan proses Ider Bumi atau 

mengelilingi bagian-bagin setiap batas dan sudut Desa Watukebo. Hal ini masyarakat 

lakukan guna memberikan tanda bahwa ini batas wilayah mereka serta membentengi 

wilayah tersebut dari  hal-hal yang tidak baik atua tolak bala. 

 

 

Hari/Tanggal   : Minggu, 13-04-2025 

Tempat    : Desa Watukebo 

Kegiatan   : Pada gambar bagian ini sebelum memasuki puncak dari Ider 

Bumi, proses mengelilingi desa tidak hanya sekedar berjalan keliling desa saja namun 

di situ para warga berkeliling sambit membaca doa dan pada setiap sudutnya warga 



89  

 

 

 

 

akan berhenti untuk di kumandangkan adzan dan di bacakan doa khusus. Hingga 

semua proses terlaksana memaski malam puncak yang mana di dalamnya akan 

menampilkan adegan pewayangan yang menceritakan tentang asal usul Desa 

Watukebo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



90  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



92  

 

 

 

 

 

 



93  

 

 

 

 

 



94  

 

 

 

 

Biodata Penulis 

 
Biodata Diri 

Nama Lengkap  : Nadiya Yogi Okta Safitri 

Nim     : 214103010018 

Tempat/Tanggal/Lahir : Banyuwangi, 17 Oktober 2002 

Fakultas    : Dakwah 

Prodi     : Komunikasi dan Penyiaraan Islam 

Alamat                                    : Dusun Watugowok,  RT001/RW001, Desa Sragi, 

Kecamatan Songgon, Kabupaten Banyuwangi. 

Riwayat Pendidikan Formal 

1. TK Al – Fatah Sragi 

2. SD Negri 2 Sragi 

3. SMP Kosgoro Sragi 

4. SMK Nurut Taqwa Cemoro 

5. Universitas Islam Negri KH. Achmad Siddiq Jember. 

Riwayat Pendidikan Non Formal 

1. Pondok Pesantren Nurut Taqwa Cemoro 

2. Ma’had Al-Jami’ah UIN KHAS JEMBER 

3.  Pondok Pesantren Mahasiswi Al-Husna 2 Jember 


