
 

1 
 

PERBEDAAN EPISTEMOLOGI HADIS 
DALAM TRADISI SUNNI DAN SYIAH  

DALAM ANALISIS HERMENEUTIKA EKSISTENSI 
MARTIN HEIDEGGER 

 
 
 

SKRIPSI 
 

 
 

 
 
 
 

Oleh: 
Diyanatil Azkiya’ 

223104020001 
 
 
 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

FAKULTAS USHULUDDIN, ADAB DAN HUMANIORA 
2025 

 
 
 
 
 



 

ii 
 

PERBEDAAN EPISTEMOLOGI HADIS 
DALAM TRADISI SUNNI DAN SYIAH  

DALAM ANALISIS HERMENEUTIKA EKSISTENSI 
MARTIN HEIDEGGER 

 
 

SKRIPSI 
 
 

Diajukan Kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 
Untuk Memenuhi Salah Satu Persyaratan Memperoleh 

Gelar Sarjana Agama (S. Ag) 
Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora 

Program Studi Ilmu Hadis 
 
 

 

 
 

 
Oleh: 

Diyanatil Azkiya’ 
223104020001 

 
 
 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER  

FAKULTAS USHULUDDIN ADAB DAN HUMANIORA  
2025 

i 



iii 
 

 
PERBEDAAN EPISTEMOLOGI HADIS 
DALAM TRADISI SUNNI DAN SYIAH  

DALAM ANALISIS HERMENEUTIKA EKSISTENSI 
MARTIN HEIDEGGER 

 
 
 

 SKRIPSI  
 
 
 

Diajukan Kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 
Untuk Memenuhi Persyaratan Memperoleh 

Gelar Sarjana Agama (S. Ag) 
Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora 

Program Studi Ilmu Hadis 
 

 
 
 

Oleh: 
 

Diyanatil Azkiya’ 
223104020001 

 
 
 
 
 
 

Disetujui Dosen Pembimbing 
 
 
 
 
 

Ahmad Fajar Shodik, Lc.M.Th.I. 
NIP. 198602072015031006 

 
 
 
 
 
 
 

 

ii 



iv 
 

 
 
 
 
 
 
 

PERBEDAA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

MOTTO 

ِ بْنِ دِيناَرٍ  َّဃ ِدٍ، حَدَّثنَاَ عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ أبَِي سَلمََةَ، عَنْ عَبْد ِ بْنُ مُحَمَّ َّဃ ُبْنِ عُمَرَ رَضِيَ  حَدَّثنَاَ عَبْد ِ َّဃ ِعَنْ عَبْد ،

، فَقاَلَ: «كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأنََّكَ غَرِيبٌ، أوَْ عَابِ  ِ صلى الله عليه وسلم بمَِنْكِبيََّ َّဃ ُعَنْهُمَا، قاَلَ: أخََذَ رَسُول ُ َّဃ ُرُ سَبِيلٍ». وَكَانَ ابْن

بَاحَ، وَإِذاَ أصَْبَحْتَ فلاََ تنَْتظَِرِ الْمَسَاءَ، وَخُذْ مِنْ صِحَّ  تكَِ لِمَرَضِكَ، وَمِنْ عمَُرَ يَقوُلُ: إِذاَ أمَْسَيْتَ فَلاَ تنَْتظَِرِ الصَّ

 حَيَاتِكَ لِمَوْتكَِ 

Dari ʿAbdullāh ibn ʿUmar raḍiyallāhu ʿanhumā, ia berkata: Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

memegang kedua bahuku, lalu bersabda: “Hiduplah di dunia seakan-akan engkau 

adalah seorang asing atau seorang pengembara.” Ibn ʿUmar biasa berkata: 

“Apabila engkau berada di waktu petang, janganlah menunggu pagi; dan apabila 

engkau di waktu pagi, janganlah menunggu petang. Manfaatkanlah masa sehatmu 

sebelum datang sakitmu, dan hidupmu sebelum datang kematianmu.” (HR. al-

Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb ar-Riqāq, no. 6416)1 

 

 

 
1 Muḥammad ibn Ismāʿīl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Riqāq, Bāb Qawl al-Nabī 

 Kun fī al-dunyā ka’annaka gharīb aw ʿābir sabīl,” no. 6416 (Beirut: Dār Ṭawq al-Najāt, 1422“ صلى الله عليه وسلم
H), 11:237. 

 

iv 



vi 
 

PERSEMBAHAN 

Skripsi ini dipersembahkan kepada Abd Basith dan Anisa, Bapak dan Ibu saya 

yang telah membesarkan dan membiayai saya dengan penuh kasih sayang. 

 

v 



vii 
 

ABSTRAK 

Diyanatil Azkiya’, 2025: Perbedaan Epistemologi Hadis dalam Tradisi Sunni dan 
Syiah dalam Analisis Hermeneutika Eksistensi Martin Heidegger. 
Kata Kunci: Epistemologi Hadis, Sunni, Syiah, Hermeneutika Eksistensialis, 
Martin Heidegger. 
 

Hadis sebagai sumber ajaran setelah Al-Qur’an memiliki peran sentral 
dalam pembentukan hukum, teologi, dan budaya umat Islam. Namun, hadis tidak 
hadir dalam ruang pemahaman tunggal; dua tradisi besar Islam, Sunni dan Syiah, 
mengembangkan epistemologi hadis yang berbeda sejak awal sejarah Islam. 
Perbedaan metode sanad, struktur otoritas periwayatan, hingga orientasi 
penafsiran memperlihatkan bahwa hadis hidup dalam horizon teologis, historis, 
dan sosial yang beragam. Di sisi lain, hermeneutika eksistensial Heidegger 
menawarkan ruang analitis untuk menjelaskan bahwa pemahaman teks agama 
selalu terikat pada dunia penafsir, sejarah yang diwarisi, dan pra-pemahaman yang 
dibawa ke dalam teks. 

Penelitian ini merumuskan dua fokus utama, pertama bagaimana 
perbedaan dasar epistemologi hadis Sunni dan Syiah terkait otoritas sanad dan 
periwayatan hadis dan bagian kedua bagaimana hermeneutika eksistensial 
Heidegger menjelaskan perbedaan cara memahami dan menafsirkan hadis dalam 
kedua tradisi tersebut. Tujuan penelitian adalah mendeskripsikan fondasi 
epistemologis hadis Sunni dan Syiah secara komparatif serta menganalisis cara 
dua tradisi tersebut menafsirkan hadis melalui kerangka hermeneutika Heidegger. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
pustaka. Sumber primer mencakup karya metodologis hadis Sunni dan Syiah 
seperti Muqaddimah fī ‘Ulūm al-Ḥadīṡ Ibn al-Ṣalāḥ, al-Kifāyah al-Baghdādī, 
Dirāyat al-Ḥadīṡ al-Shahīd al-Thānī, serta literatur rijāl seperti Rijāl al-Najāshī 
dan Mu‘jam Rijāl al-Ḥadīṡ al-Khū’ī. Literatur Heidegger seperti Sein und Zeit 
digunakan sebagai dasar teori hermeneutika eksistensial. Data dianalisis dengan 
kategorisasi tematik dan pembacaan hermeneutik. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa epistemologi hadis Sunni bertumpu 
pada keadilan sahabat, verifikasi sanad historis, dan jaringan periwayatan luas; 
sementara epistemologi hadis Syiah berporos pada imamah dan otoritas Ahlul 
Bait, dengan jaringan periwayatan yang lebih internal dan imam-sentris. Melalui 
hermeneutika eksistensial Heidegger, perbedaan tafsir hadis ini dipahami sebagai 
akibat perbedaan dunia keberadaan, horizon sejarah, dan pra-pemahaman, bahwa 
Sunni dibentuk oleh sejarah komunitas sahabat dan mayoritas umat, sedangkan 
Syiah dibentuk oleh pengalaman imamah dan sejarah marginalisasi Ahlul Bait. 
Bahwa perbedaan pemaknaan hadis merupakan konsekuensi eksistensial dari 
dunia yang menghidupi penafsirnya. 

 

 

 

 

vi 



viii 
 

KATA PENGANTAR 

Puji syukur Alhamdulillah penulis ucapkan kepada Allah SWT, karena 

dengan limpahan rahmat, taufik, hidayah dan inayah- Nyalah, perencanaan, 

pelaksanaan dan penyelesaian penulisan skripsi ini dapat terselesaikan dengan 

lancar. Sebagai tanda rasa syukur penulis, semua pengalaman selama proses 

penulisan skripsi akan penulis jadikan sebagai refleksi atas diri penulis untuk 

kemudian akan penulis implementasikan dalam bentuk sikap dan perilaku 

konstruktif dan produktif untuk kebaikan dan perbaikan semua warga bangsa. 

Terselesaikannya penulisan skripsi ini, penulis sadari karena bantuan dan peran 

berbagai pihak.  

Oleh karena itu, penulis menyadari dan menyampaikan terima kasih yang 

sedalam-dalamnya kepada:  

1. Rektor UIN KHAS Jember Prof. Dr. Hepni, S.Ag., MM., CPEM atas 

kesempatan dan fasilitas yang diberikan kepada penulis untuk mengikuti 

dan menyelesaikan pendidikan Program Sarjana.  

2. Dekan Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora Prof. Dr. Ahidul Asror, 

M.Ag. dan seluruh jajaran Dekanat yang lain atas kesempatan yang 

diberikan kepada penulis untuk menjadi mahasiswa Program Studi Sejarah 

dan Peradaban Islam pada Program Sarjana Fakultas Ushuluddin, Adab 

dan Humaniora UIN KHAS Jember.  

3. Ketua Jurusan Studi Islam Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora 

UIN KHAS Jember Dr. Win Usuluddin, M.Hum atas bimbingan dan 

motivasi yang diberikan selama proses perkuliahan.  

 

vii 



ix 
 

4. Koordinator Program Studi Ilmu Hadis Muhammad Faiz, M..A atas 

bimbingan, motivasi serta diskusi- diskusi yang menarik dan membangun 

selama proses perkuliahan.  

5. Dosen Pembimbing Ahmad Fajar Shodik, Lc.M.Th.I. yang selalu 

memberikan motivasi dan meyakinkan penulis bisa menyelesaikan 

penulisan skripsi ini. Tanpa bimbingan, saran, bantuan, dan motivasi 

beliau penulisan skripsi ini tidak akan selesai.  

6. Seluruh dosen di Program Studi Ilmu Hadis Fakultas Ushuluddin, Adab 

dan Humaniora UIN KHAS Jember yang dengan sukarela mentransfer, 

membagi teori-teori dan ilmu- ilmu serta pengalamannya selama proses 

perkuliahan.  

7. Seluruh pegawai dan karyawan di lingkungan Fakultas Ushuluddin, Adab 

dan Humaniora UIN KHAS Jember atas informasi-informasi yang 

diberikan yang sangat membantu penulis mulai dari awal kuliah sampai 

bisa menyelesaikan penulisan skripsi ini. 

Akhirnya semoga segala amal baik yang telah dilakukan mendapat 

balasan yang sebaik mungkin dari Allah SWT. Atas segala kekurangan serta 

kekhilafan yang ada, sepenuh hati penulis minta maaf yang sebesar-besarnya.  

Jember, 11 November 2025 

Penulis 

 

 

 

 

viii 



x 
 

DAFTAR ISI 
Halaman Sampul .............................................................................................. i 
Lembar Persetujuan Pembimbing .................................................................... ii 
Lembar Pengesahan ......................................................................................... iii 
Motto ................................................................................................................ iv 
Persembahan .................................................................................................... v 
Abstrak ............................................................................................................. vi 
Kata Pengantar ................................................................................................. vii 
Daftar Isi........................................................................................................... ix 
Pedoman Transliterasi Arab-Latin ................................................................... x 
 
BAB I PENDAHULUAN ................................................................................ 1 

A. Latar Belakang Masalah ....................................................................... 1 
B. Fokus Penelitian ................................................................................... 6 
C. Tujuan Penelitian ................................................................................. 6 
D. Manfaat Penelitian ............................................................................... 6 
E. Definisi Istilah ...................................................................................... 9 

 
BAB II KAJIAN PUSTAKA ........................................................................... 13 

A. Penelitian Terdahulu ............................................................................ 13 
B. Kerangka Teori..................................................................................... 22 

 
BAB III METODE PENELITIAN................................................................... 33 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian........................................................... 33 
B. Sumber Data ......................................................................................... 33 
C. Teknik Pengumpulan Data ................................................................... 34 
D. Analisis Data ........................................................................................ 36 

 
BAB IV PEMBAHASAN ................................................................................ 38 

A. Dasar Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah dalam Otoritas Sanad dan 
Sistem Periwayatan .............................................................................. 38 

B. Hermeneutika Eksistensial Heidegger dalam Membaca Perbedaan 
Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah ................................................... 59 
 

BAB V PENUTUP ........................................................................................... 78 
A. Kesimpulan .......................................................................................... 78 
B. Saran ..................................................................................................... 79 

 
DAFTAR PUSTAKA ...................................................................................... 81 
Pernyataan Keaslian Tulisan ............................................................................ 85 
 

 

 

 

ix 



xi 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB - LATIN 

Awal Tengah Akhir Sendiri Latin/Indon 
esia 

 a/i/u ا ا ا ا

 b ب ب ب ب
 t ت ت ï ت
 th ث ث ث ث

 j ج ج ج ج
 ḥ ح ح ~ ح
 kh خ خ خ خ

 d د د د د
 dh ذ ذ ذ ذ

 r ر ر ر ر
 z ز ز ز ز
 s س س ~ —

 sh ش ش ش ش
 ṣ ص ص ص ص
 ḍ ض ض ض ض

 ṭ ط ط ط ط
 ẓ ظ ظ ظ ظ
 (ayn) ‘ ع ع ع ع

 gh غ غ غ غ
 f ف ف ف ف

ë ق ق ق q 
 k ك B ك ك
l ل ل ل l 

 m م م a م
 n ن ن ن ن
 h ة  ، o ه  ،   ـة  ه ه

 w و و و و

 y ي ي ي ي

 

x 



 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Hadis merupakan salah satu sumber utama ajaran Islam setelah Al-

Qur’an, dan memiliki peran fundamental dalam membentuk bangunan ilmu, 

kepribadian, serta kebudayaan umat Islam. Melalui hadis, umat Muslim 

memahami bagaimana wahyu Allah tidak hanya dibaca sebagai ayat-ayat yang 

bersifat tekstual, tetapi dijelmakan dalam tindakan dan keteladanan Nabi 

Muhammad SAW. Dari hadis lahirlah fondasi normatif yang menata hubungan 

manusia dengan Tuhannya, hubungan sosial dalam masyarakat, hingga 

perangkat hukum yang menopang peradaban Islam selama berabad-abad.2 

Signifikansi hadis sebagai sumber agama terlihat dalam sabda Nabi:  

 «أَلاَ إِنيِّ أوُتيِتُ الْكِتَابَ وَمِثـْلَهُ مَعَهُ »

“Ketahuilah, aku telah diberi al-Kitab dan sesuatu yang semisal 

dengannya.” (HR. Abu Dawud, no. 4604). Ungkapan tersebut tidak hanya 

menegaskan otoritas sunnah dalam Islam, tetapi juga menunjukkan bahwa 

keberagamaan umat tidak dapat dipahami secara utuh tanpa merujuk kepada 

tradisi periwayatan dan pemahaman hadis. Dalam konteks inilah ilmu hadis 

lahir sebagai disiplin yang sangat kompleks, mulai dari kritik sanad, seleksi 

matan, hingga analisis integritas perawi. 

 
2 Arif, A. “Hermeneutika Heidegger dan Relevansinya.” Diakses di 

https://media.neliti.com/media/publications/271057-hermeneutika-heidegger-dan-relevansinya-
567deae7.pdf 



2 
 

Namun perjalanan panjang ilmu hadis tidak terlepas dari tantangan 

epistemologis. Seiring perkembangan keilmuan Islam, hadis kerap 

diperlakukan sebagai teks normatif yang statis, ia lebih sering dibaca dalam 

bingkai hukum ketimbang pengalaman hidup. Kajian hadis berabad-abad 

lamanya terpusat pada keaslian sanad dan akurasi periwayatan, sehingga 

perhatiannya lebih kuat tertuju pada bentuk daripada makna yang terbentang di 

balik teks. Kritik sanad dan klasifikasi riwayat memang menjadi pencapaian 

besar umat Islam, tetapi pada saat yang sama, ruang refleksi terhadap aspek 

kesadaran manusia dalam memahami hadis tidak selalu mendapat tempat 

sepadan.3 

Dalam sejarah Islam sendiri, hadis justru menunjukkan dinamika yang 

sangat kaya. Sumber ajaran yang sama dapat melahirkan konstruksi ilmu yang 

berbeda, terutama ketika Islam berkembang menjadi dua tradisi besar, yaitu 

Sunni dan Syiah. Keduanya sama-sama merujuk kepada Rasulullah SAW, 

tetapi melahirkan dua corak epistemologi hadis yang signifikan perbedaannya.4 

Tradisi Sunni membangun ilmu hadis berdasarkan prinsip objektivitas 

periwayatan. Otoritas kebenaran bersandar pada kesinambungan sanad, 

keadilan dan kapasitas perawi, serta ketelitian kritik sanad dan matan. Konsep 

seperti ʿadālah al-ṣaḥābah, ittishāl al-sanad, dan disiplin jarḥ wa taʿdīl 

menjadi landasan fundamental transmisi hadis. Melalui landasan ilmiah ini 

 
3 “Berpegang Teguh Pada al-Qur’an dan Sunnah.” AlManhaj, diakses [tanggal akses 21 

Oktober 2021]. 
4 Dua Pusaka yang Ditinggalkan Nabi Muhammad SAW untuk Umatnya.” Sindonews, 

Jan 3 2023. Di Akses 12 Agustus 2025 https://kalam.sindonews.com/read/986327/69/dua-pusaka-
yang-ditinggalkan-nabi-muhammad-saw-untuk-umatnya-1672740111  



3 
 

lahirlah karya-karya monumental seperti Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Muslim, dan 

kutub al-sittah lainnya yang menjadi pilar ilmu hadis Sunni. 

Berbeda dengan Sunni, tradisi Syiah Imamiyah mengembangkan 

epistemologi hadis yang bertumpu pada otoritas Ahlul Bait. Para imam 

dipandang tidak hanya sebagai perawi, tetapi juga sebagai pewaris ilmu Nabi 

dan otoritas spiritual yang maʿṣūm. Perkataan imam memiliki kedudukan 

hukum seperti hadis Nabi dalam tradisi Sunni, sehingga kitab-kitab primer 

Syiah seperti al-Kāfī karya al-Kulaini atau Tahżīb al-Aḥkām karya al-Ṭūsī 

dipenuhi oleh riwayat-riwayat imam. Dalam Syiah, validitas riwayat tidak 

hanya ditentukan oleh sanad historis, tetapi juga oleh otoritas imamah sebagai 

pembawa ilmu agama. 

Perbedaan epistemologi ini memperlihatkan bahwa hadis bukanlah teks 

yang hidup dalam ruang hampa. Ia diterima, ditafsirkan, dan dihidupi dalam 

konteks sosial, historis, dan teologis yang berbeda. Hadis yang sama dapat 

dimaknai secara berlainan tergantung pada horizon kesadaran komunitas yang 

menafsirkannya. Fenomena ini tampak, misalnya, pada perbedaan redaksi 

hadis yang sangat dikenal, yaitu hadis tentang “dua peninggalan” atau juga 

biasa disebut dengan tsaqalayn Rasulullah SAW. Dalam salah satu riwayat 

disebutkan: 

قاَلَ رَسُولُ اɍِّٰ صَلَّى   :عَنْ كَثِيرِ بْنِ عَبْدِ اɍِّٰ بْنِ عَمْروِ بْنِ عَوْفٍ، عَنْ أبَيِهِ، عَنْ جَدِّهِ، قاَلَ 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  ّٰɍِمَا :اđِ ْوَسُنَّةَ نبَِيِّهِ  :تَـركَْتُ فِيكُمْ أمَْريَْنِ لَنْ تَضِلُّوا مَا تمَسََّكْتُم ِّٰɍكِتَابَ ا 



4 
 

“Aku tinggalkan kepada kalian dua perkara; selama kalian berpegang 

teguh kepada keduanya, kalian tidak akan tersesat: Kitab Allah dan Sunnah 

Nabi-Nya5.” (Al-Muwaṭṭaʾ, hadis no. 1628) 

Sedangkan dalam riwayat lain disebutkan: 

ُ عَلَيْهِ وَآلهِِ وَسَلَّمَ  ّٰɍصَلَّى ا ِّٰɍوَعِترَْتيِ أهَْلَ  :قاَلَ رَسُولُ ا ِّٰɍركٌِ فِيكُمُ الثَّـقَلَيْنِكِتَابَ اʫَ ِّإِني

مَُا لَنْ يَـفْترَقِاَ حَتىَّ يرَدَِا عَلَيَّ الحْوَْضَ  َّĔِِمَا لَنْ تَضِلُّوا بَـعْدِي، وَإđِ ْبَـيْتيِ مَا إِنْ تمَسََّكْتُم 

“Sesungguhnya aku meninggalkan di tengah-tengah kalian dua perkara 

yang berat: Kitab Allah dan keturunanku Ahlul Bait. Selama kalian berpegang 

teguh kepada keduanya, kalian tidak akan tersesat setelahku. Keduanya tidak 

akan berpisah hingga keduanya datang kepadaku di telaga.” (Sunan al-Tirmiḏī, 

no. 3786).6 

Perbedaan redaksi ini bukan hanya variasi periwayatan, tetapi 

mencerminkan horizon epistemologi yang berbeda. Dalam paradigma Sunni, 

sunnah Nabi menjadi pasangan Al-Qur’an sebagai sumber utama agama. 

Sementara dalam paradigma Syiah, Ahlul Bait ditempatkan sebagai otoritas 

kebenaran yang beriringan dengan Al-Qur’an.7 

Fenomena tersebut memperlihatkan bahwa hadis dibentuk oleh konteks 

intelektual, sosial, dan spiritual yang melingkupinya. Hadis yang sama dapat 

dimaknai secara berbeda ketika ditafsirkan dari horizon simbolik, historis, dan 

teologis yang berbeda pula. Dengan kata lain, epistemologi hadis Sunni dan 

 
5 Al-Muwaṭṭaʾ, hadis no. 1628) 
6 Sunan al-Tirmiḏī, no. 3786 
7 Supriyanto “Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger dalam Studi 

Tafsir Al‐Qur’an.”, S. AL QUDS: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 2022, Vol. 6 No. 1. 



5 
 

Syiah tidak hanya menjadi perbedaan metodologis, tetapi juga manifestasi dari 

sejarah pengalaman keberagamaan masing-masing komunitas.8 

Karena itu, kajian hadis tidak dapat dipahami hanya melalui perangkat 

teknis ilmiah, tetapi juga perlu dilihat sebagai teks yang hidup, yang terhubung 

dengan identitas, pengalaman, bahkan keberadaan umat yang memahaminya. 

Dalam konteks keilmuan modern, pendekatan hermeneutika eksistensial yang 

dikembangkan oleh Martin Heidegger membuka ruang analisis untuk 

memahami hubungan antara teks, manusia, dan realitas historisnya. Heidegger 

menegaskan bahwa pemahaman lahir dari keberadaan manusia di dunia, being-

in-the-world, yang membawa prapemahaman dan horizon makna tertentu.9 

Perspektif ini penting dalam ilmu hadis kontemporer, terutama ketika 

melihat bahwa perbedaan epistemologi hadis antara Sunni dan Syiah tidak 

hanya berpangkal pada sanad, tetapi juga pada struktur kesadaran yang 

membentuk cara tiap komunitas menghayati hadis.10 

Penelitian ini juga berangkat dari kesadaran bahwa persoalan 

epistemologi hadis tidak dapat dilepaskan dari dimensi kemanusiaan yang 

menafsirkan. Memahami perbedaan epistemologi hadis antara Sunni dan Syiah 

berarti memahami cara dua komunitas manusia menghidupi wahyu dalam 

ruang sejarah dan pengalaman mereka masing-masing. Penelitian ini tidak 

hadir untuk menilai benar atau salah, tetapi untuk mengurai bagaimana 

 
8 Supriyanto, S. “Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger dalam Studi 

Tafsir Al-Qur’an.” AL-QUDS 6, no. 1 (2022). 
9 “Menyoal Hadis Tsaqalain di Indonesia.” Islami.co, Feb 11 2020. 
10 Supriyanto, “Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger dalam Studi 

Tafsir Al‐Qur’an.” Supriyanto, S. AL QUDS: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 2022, Vol. 6 No. 
1 



6 
 

perbedaan itu terbentuk, bagaimana ia merefleksikan horizon kesadaran yang 

lebih luas, dan bagaimana pendekatan hermeneutika eksistensial dapat 

membuka jalan baru dalam memahami hadis bukan sekadar sebagai teks 

hukum, tetapi sebagai ruang pertemuan antara kebenaran ilahi dan pengalaman 

manusia. 

B. Fokus Penelitian 

Berdasarkan latar belakang diatas, agar lebih terarah dan fokus pada 

penelitian. Maka dapat dirumuskan masalah, sebagai berikut: 

1. Bagaimana perbedaan dasar epistemologi hadis Sunni dan Syiah terkait 

otoritas sanad dan periwayatan hadis? 

2. Bagaimana hermeneutika eksistensial Heidegger menjelaskan perbedaan 

cara memahami dan menafsirkan teks hadis dalam kedua tradisi tersebut? 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah di atas, penelitian ini bertujuan untuk: 

1. Mendeskripsikan perbedaan dasar epistemologi hadis Sunni dan Syiah 

dalam aspek periwayatan dan otoritas sanad. 

2. Menganalisis perbedaan cara pemahaman hadis antara Sunni dan Syiah 

melalui perspektif hermeneutika eksistensial Martin Heidegger. 

D. Manfaat Penelitian 

Dari penelitian ini, diharapkan dapat memberikan manfaat sebagai 

berikut: 

 

 



7 
 

1. Manfaat Teoritis 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi akademik bagi 

pengembangan kajian Ilmu Hadis, khususnya dalam bidang epistemologi 

dan metodologi pemahaman hadis. Dengan mengkaji perbedaan 

epistemologi hadis Sunni dan Syiah melalui pendekatan hermeneutika 

eksistensial Martin Heidegger, penelitian ini memperluas cakupan keilmuan 

hadis yang selama ini lebih terfokus pada kajian sanad dan matan secara 

tekstual. Pendekatan hermeneutika eksistensial menegaskan bahwa 

pemahaman hadis tidak hanya dibentuk oleh struktur metodologis, tetapi 

juga oleh kondisi historis, tradisi intelektual, serta horizon keberadaan 

komunitas yang menghidupinya. Dengan demikian, penelitian ini 

memberikan landasan teoritis baru bagi kajian ilmu hadis untuk memahami 

teks hadis sebagai fenomena historis dan eksistensial yang hidup dalam dua 

tradisi besar Islam. 

2. Manfaat Praktis 

a. Bagi Peneliti 

Penelitian ini menjadi media pengembangan kemampuan akademik 

peneliti dalam menerapkan pendekatan filosofis, yakni hermeneutika 

eksistensial ke dalam studi hadis. Pengalaman ini dapat menjadi pijakan 

metodologis untuk penelitian lanjutan yang lebih luas, baik dalam ranah 

ilmu hadis, filsafat Islam, maupun studi pemikiran keagamaan 

kontemporer. 

 



8 
 

b. Bagi Mahasiswa dan Prodi Ilmu Hadis 

Hasil penelitian ini dapat menjadi referensi untuk memperluas 

kemampuan analitis mahasiswa dalam memahami variasi epistemologi 

hadis antara Sunni dan Syiah. Selain itu, penelitian ini memberikan 

gambaran konkret bahwa ilmu hadis tidak hanya beroperasi dalam ruang 

verifikasi sanad, tetapi juga dalam ruang pemaknaan teks melalui 

kerangka kesadaran sejarah, eksistensi, dan sistem keilmuan. Hal ini 

diharapkan memperkaya proses pembelajaran dan pengembangan teori 

dalam prodi Ilmu Hadis. 

c. Bagi Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Humaniora 

Penelitian ini berpotensi memperluas wacana akademik di fakultas, 

khususnya dalam bidang ilmu hadis, filsafat Islam, dan studi 

perbandingan mazhab. Integrasi metodologi hermeneutika eksistensial 

dan kajian hadis diharapkan dapat menambah kekayaan ilmiah fakultas 

dalam kegiatan akademik dan riset interdisipliner. 

d. Bagi Universitas Islam Negeri KH Achmad Siddiq Jember 

Penelitian ini dapat menjadi kontribusi akademik dalam 

memperkuat reputasi universitas sebagai institusi yang aktif 

mengembangkan penelitian interdisipliner di bidang keislaman. Dengan 

menghadirkan kombinasi analisis keilmuan hadis dan filsafat 

kontemporer, universitas diharapkan mendapat nilai tambah akademik 

yang memperkuat tradisi ilmiah dan inovasi penelitian. 

 



9 
 

e. Bagi Pembaca 

Penelitian ini memberikan wawasan bagi pembaca terkait 

bagaimana perbedaan struktur epistemologi hadis antara Sunni dan Syiah 

terbentuk, mengapa pemaknaan hadis dapat berbeda antara kedua tradisi, 

dan bagaimana perspektif hermeneutika eksistensial dapat membantu 

memahami keduanya secara objektif. Pembaca dapat memanfaatkan 

penelitian ini sebagai dasar refleksi ilmiah untuk memahami bahwa studi 

hadis tidak sekadar persoalan sanad dan matan, melainkan juga terkait 

cara manusia memaknai dan menghidupi teks suci dalam sejarah 

keagamaannya. 

E. Definisi Istilah 

Sebagai upaya untuk menghindari distorsi pemahaman dalam penelitian 

ini, beberapa istilah fundamental dalam skripsi yang berjudul “Perbedaan 

Epistemologi Hadis dalam Tradisi Sunni dan Syiah dalam Analisis 

Hermeneutika Eksistensi Martin Heidegger”, adapun Istilah-istilah dalam judul 

penelitian ini ialah: 

1. Hermeneutika 

Hermeneutika merupakan cabang filsafat yang mengkaji proses 

penafsiran dan pemahaman makna teks, terutama teks-teks yang kaya akan 

dimensi simbolik, seperti teks keagamaan. Kata “hermeneutika” berasal dari 

bahasa Yunani hermeneuein yang berarti “menafsirkan” atau 

“menerjemahkan”. Sejak awal, hermeneutika tidak hanya menjadi metode 



10 
 

teknis untuk memahami teks, tetapi juga menjadi seni yang menempatkan 

pengalaman subjek sebagai bagian tak terpisahkan dari proses pemaknaan.11 

Hermeneutika juga menekankan pentingnya keterbukaan dan dialog. 

Makna yang dihasilkan bukanlah sesuatu yang tetap dan final, melainkan 

selalu bersifat dinamis dan bergantung pada relasi antara teks dan subjek 

yang membaca. Dengan demikian, hermeneutika menjadi jembatan antara 

dunia teks dan realitas hidup, memungkinkan manusia untuk menemukan 

relevansi teks dalam konteks kehidupan sehari-hari.12 

2. Epistimologi Hadis 

Secara etimologis, epistemologi berasal dari dua kata Yunani, yaitu 

epistēmē yang berarti pengetahuan (knowledge), dan logos yang berarti 

kajian atau teori. Secara terminologis, epistemologi dipahami sebagai 

cabang filsafat yang membahas asal-usul, struktur, dan validitas 

pengetahuan. Ia berupaya menjawab pertanyaan mendasar, tentang apa itu 

pengetahuan, bagaimana pengetahuan diperoleh, dan sejauh mana 

kebenaran pengetahuan dapat dipertanggungjawabkan. 13 

Adapun hadis, dalam pengertian umum, merupakan segala sesuatu 

yang disandarkan kepada Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم berupa ucapan, perbuatan, 

ketetapan, maupun sifat-sifat beliau. Dalam tradisi Ahl al-Sunnah, hadis 

menjadi sumber ajaran kedua setelah al-Qur’an dan berfungsi sebagai 

 
11 Rizal Muchtar, "Hermeneutika dan Problem Penafsiran Teks Agama," Jurnal Filsafat 

Islam Nusantara 3, no. 1 (2021): 45. 
12 Fitriani, "Keterbukaan Hermeneutika dalam Perspektif Keilmuan Islam," Jurnal Studi 

Islam Indonesia 4, no. 1 (2020): 17. 
13 Arif Hidayat, "Epistemologi Hadis dan Konteks Sosial Keagamaan," Jurnal Studi 

Hadis Indonesia 3, no. 1 (2023): 39. 



11 
 

pedoman normatif dalam memahami wahyu. Sementara dalam tradisi Syiah, 

hadis mencakup sabda Nabi serta ucapan dan tindakan para Imam Ma‘shūm 

yang dianggap memiliki otoritas spiritual dan intelektual untuk menafsirkan 

makna wahyu. 

Epistemologi hadis dapat didefinisikan sebagai kajian filosofis yang 

menelaah dasar, sumber, dan metode validasi pengetahuan dalam hadis, 

serta cara manusia memperoleh dan memahami kebenaran yang terkandung 

di dalamnya. Epistemologi hadis tidak hanya berfokus pada aspek teknis 

verifikasi (sebagaimana dalam ‘Ulūmul Ḥadīṡ), tetapi menyoroti bagaimana 

struktur pengetahuan hadis terbentuk melalui interaksi antara teks, otoritas, 

dan kesadaran manusia dalam konteks historis dan eksistensialnya 

3. Eksistensialis 

Eksistensialis adalah istilah yang merujuk pada suatu aliran pemikiran 

filosofis yang menekankan pentingnya eksistensi manusia sebagai pusat 

pengalaman hidup. Kata ini berasal dari kata "eksistensi" yang bermakna 

"keberadaan," dan menjadi landasan bagi filsafat yang menolak pemahaman 

manusia semata-mata sebagai makhluk yang ditentukan oleh esensi bawaan. 

Sebaliknya, aliran eksistensialis menekankan bahwa manusia menciptakan 

makna hidupnya melalui tindakan, pilihan, dan kesadaran diri yang 

otentik.14 

Dalam filsafat eksistensialisme, keberadaan manusia (eksistensi) 

mendahului hakikat atau esensi. Artinya, manusia tidak dilahirkan dengan 

 
14 Aditya Nugraha, "Eksistensialisme dan Kebebasan Manusia," Jurnal Studi Filsafat 

Indonesia 6, no. 2 (2021): 51. 



12 
 

makna yang telah ditetapkan sebelumnya, melainkan harus menciptakan 

sendiri nilai dan tujuan hidupnya. Hal ini menjadikan manusia sebagai 

makhluk bebas sekaligus bertanggung jawab atas segala pilihannya. 

Pemikiran eksistensialis muncul sebagai reaksi terhadap pemikiran 

deterministik dan sistem-sistem yang kaku, yang dianggap mereduksi 

kebebasan dan keunikan individu. Eksistensialis percaya bahwa pengalaman 

subjektif, keterbatasan, dan kebebasan manusia menjadi dasar dari setiap 

refleksi filosofis. Karena itu, eksistensialisme memberi penekanan pada 

tema-tema seperti kecemasan, keterasingan, tanggung jawab moral, dan 

keotentikan.15 

 

 

 

 

 

 

 

 
15 Rahmatullah, "Eksistensialisme dalam Tafsir Keagamaan," Jurnal Filsafat Islam 

Nusantara 4, no. 2 (2022): 40. 



 

13 
 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

A. Penelitian Terdahulu 

Sebelum sebuah penelitian ini di teliti, peneliti sedikit meninjau sejumlah 

penelitian dengan hemat, sebagaimana penelitian yang sudah ada, untuk 

mencoba menghindari kesamaan karya tulis lainnya, tentu penulis sudah 

menelisik secara radikal dalam penelusuran beberapa kajian yang pernah 

dilakukan sebelumnya. Hasil sebuah penelusuran akan menjadi parameter 

penulis agar penulis tidak menghasilkan sebuah metodologi yang sama, 

sehingga kajian ini benar, bukan suatu hasil plagiat dari sebuah karya 

penelitian ilmiah sebelumnya. Berikut adalah beberapa yang penulis temukan 

diantaranya: 

1. Disertasi berjudul “Hermeneutika Eksistensial Transendental: Rekonstruksi 

terhadap Konsep Al-Qur’an dan Kenabian” karya Dr. Mulyani dari Institut 

PTIQ Jakarta (2022) merupakan penelitian filosofis yang mendalam, dalam 

bidang tafsir Al-Qur’an. Penelitian ini berupaya mengkritisi dan 

merekonstruksi konsep wahyu dan kenabian yang diajukan oleh pemikir 

modernis seperti Mohammed Arkoun dan Nashr Hamid Abû Zayd. 

Keduanya mengemukakan stratifikasi wahyu yang membedakan antara 

kalamullah yang transenden dan wahyu yang historis, namun pendekatan ini 

dinilai menimbulkan problem filosofis dan teologis, terutama Untuk 

mengatasi problem tersebut, Dr. Mulyani mengajukan pendekatan 

hermeneutika eksistensial transendental yang berakar pada filsafat Mulla 



14 
 

Shadra, tasawuf Ibn ‘Arabi, dan hermeneutika Henry Corbin. Pendekatan ini 

menekankan kesatuan realitas eksistensial antara manusia, Al-Qur’an, dan 

alam, serta mengakui keberadaan berbagai tingkat eksistensi dalam diri 

manusia, mulai dari alam material hingga alam esoterik transendental. 

Dengan demikian, Nabi dan wali sebagai manusia yang telah 

mengaktualkan seluruh potensi kemanusiaannya dapat berinteraksi langsung 

dengan realitas ketuhanan pada dimensi esoterik transendental, sementara 

tetap berdialektika dengan konteks historis kehidupannya.16 

Penelitian ini menggunakan metode analisis konten komparatif dengan 

pendekatan filosofis, fenomenologis, dan eksistensial. Hermeneutika Paul 

Ricoeur juga digunakan untuk menganalisis relasi antara objektivitas teks 

simbolik dan refleksi eksistensial subjek penafsir. Temuan disertasi ini 

menunjukkan bahwa pendekatan hermeneutika eksistensial transendental 

mampu menjembatani jurang antara dimensi sakral dan profan, serta 

memberikan solusi atas problem relativitas tafsir yang diimplikasikan oleh 

stratifikasi wahyu Arkoun dan Abu Zayd. Disertasi ini memberikan 

kontribusi signifikan dalam pengembangan epistemologi tafsir Al-Qur’an, 

khususnya dalam konteks perdebatan antara pendekatan tradisional, 

modernis, dan eksistensialis transendental. 

2. Berdasarkan artikel berjudul "Epistemologi Hadis Sunni-Syiah: Analisa 

Terhadap Implikasinya" oleh Fahimah, penelitian ini mengkaji perbedaan 

epistemologi hadis antara tradisi Sunni dan Syiah serta implikasinya 

 
16 Mulyani, Hermeneutika Eksistensial Transendental: Rekonstruksi terhadap Konsep Al-

Qur’an dan Kenabian, Disertasi, Institut PTIQ Jakarta, 2022, 45. 



15 
 

terhadap pemahaman keagamaan. Perbedaan ini berakar dari peristiwa 

politik pada masa awal Islam yang menyebabkan lahirnya dua mazhab 

besar, yaitu Sunni dan Syiah. Dalam tradisi Sunni, validitas hadis sangat 

bergantung pada sanad (rantai perawi) yang bersambung hingga Nabi 

Muhammad SAW.17 Sementara itu, tradisi Syiah lebih menekankan pada 

peran para imam sebagai sumber utama dalam transmisi hadis. Perbedaan 

ini mencerminkan pendekatan epistemologis yang berbeda dalam menilai 

keotentikan dan otoritas hadis. Penelitian ini juga menyoroti bagaimana 

perbedaan epistemologi ini mempengaruhi dinamika intelektual dan 

keagamaan dalam kedua tradisi. Dalam konteks Sunni, pendekatan yang 

lebih tekstual dan historis cenderung menghasilkan pemahaman yang lebih 

literal terhadap hadis. Sebaliknya, pendekatan Syiah yang lebih menekankan 

pada otoritas Imam membuka ruang bagi interpretasi yang lebih kontekstual 

dan spiritual. Implikasi dari perbedaan ini sangat signifikan dalam praktik 

keagamaan, penafsiran hukum, dan pembentukan identitas keagamaan 

dalam komunitas Sunni dan Syiah. Penelitian ini memberikan kontribusi 

penting dalam memahami kompleksitas dan dinamika epistemologi hadis 

dalam Islam serta mendorong dialog yang lebih konstruktif antara kedua 

tradisi. 

3. Penelitian berjudul “Komparasi Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah: 

Pendekatan Validitas dan Otoritas di Tengah Tantangan Modernitas” yang 

dilakukan oleh Sartika Fortuna Ihsan, Novizal Wendry, Hidayati Suhaili, 

 
17 Siti Fahimah, “Epistemologi Hadis Sunni-Syiah: Analisa Terhadap Implikasinya,” 

Jurnal Studi Filsafat Islam Nusantara 5, no. 2 (2020): 10. 



16 
 

dan Asraf Kurnia (2024) merupakan kajian komparatif mendalam tentang 

perbedaan epistemologi hadis antara dua tradisi besar dalam Islam. 

Penelitian ini diterbitkan dalam Mauriduna: Jurnal Komunikasi dan 

Penyiaran Islam dan menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi 

Pustaka.18 Para peneliti menganalisis berbagai aspek penting, seperti 

metodologi periwayatan, sumber otoritas keagamaan, kriteria validitas 

hadis, peran akal, dan koleksi kitab hadis utama yang digunakan di masing-

masing tradisi, sambil mempertimbangkan tantangan modernitas yang 

semakin kompleks. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam tradisi 

Sunni, validitas hadis sangat bergantung pada sanad dan matan yang sahih, 

sehingga ulama Sunni menekankan kredibilitas dan moralitas perawi 

sebagai kunci otoritas ilmiah. Sementara itu, tradisi Syiah lebih 

menitikberatkan pada otoritas para imam, yang dianggap sebagai tokoh suci 

dan memiliki kedudukan spiritual yang tinggi. Para imam inilah yang 

menjadi rujukan utama bagi penerimaan dan pemahaman hadis, meskipun 

standar sanadnya tidak seketat tradisi Sunni. Penelitian ini juga mengungkap 

bahwa kitab hadis seperti Sahih Bukhari dan Sahih Muslim menjadi rujukan 

primer di kalangan Sunni, sementara Al-Kafi menjadi sumber utama di 

kalangan Syiah. Perbedaan ini mempengaruhi pemahaman dan praktik 

keagamaan sehari-hari, mulai dari penafsiran hukum Islam hingga 

pembentukan identitas sosial-keagamaan. Para peneliti menekankan 

 
18 Sartika Fortuna Ihsan dkk., “Komparasi Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah: 

Pendekatan Validitas dan Otoritas di Tengah Tantangan Modernitas,” Mauriduna: Jurnal 
Komunikasi dan Penyiaran Islam 5, no. 1 (2024): 378–395, 
https://ejournal.arraayah.ac.id/index.php/mauriduna/article/view/1192.  



17 
 

pentingnya dialog lintas mazhab dalam menghadapi tantangan zaman 

modern. Hal ini menjadi dasar bagi pengembangan pemahaman bersama 

yang lebih inklusif, serta memperkuat harmoni sosial antartradisi. Hasil 

penelitian ini menjadi rujukan penting bagi akademisi, mahasiswa, dan umat 

Islam yang ingin memahami dinamika epistemologi hadis dalam konteks 

Sunni dan Syiah. 

4. Artikel ilmiah berjudul “Epistemologi Hadis Perspektif Sunni dan Syiah: 

Kajian Kritis Atas Otentitas Hadis” karya Ahmad Fauzan Pujianto dan Aina 

Noor Habibah ini dipublikasikan dalam Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam 

dan Tasawuf (Vol. 10, No. 2, September 2024). Penelitian ini meneliti 

secara mendalam tentang perbedaan konstruksi epistemologi hadis antara 

Sunni dan Syiah serta implikasinya terhadap otentisitas hadis yang diterima 

kedua mazhab tersebut. Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa 

perbedaan teologis dan historis antara kedua mazhab memiliki pengaruh 

signifikan pada metodologi verifikasi dan otentisitas hadis. Tradisi Sunni 

memandang bahwa sumber utama hadis hanyalah Nabi Muhammad SAW, 

sedangkan Syiah memasukkan peran imam dua belas yang dianggap 

ma’sum sebagai sumber hadis yang sahih.19 Dari sisi metodologi, tradisi 

Sunni memprioritaskan sanad yang bersambung dan integritas periwayat. 

Standar verifikasi yang ketat meliputi kriteria keadilan, keakuratan hafalan, 

dan keterhindaran dari syadz dan ‘illat. Sementara itu, tradisi Syiah 

menekankan periwayatan dari Imamiyah dan menilai para imam sebagai 
 

19 Aina Noor Habibah dan Ahmad Fauzan Pujianto, “Epistemologi Hadis Perspektif 
Sunni dan Syiah: Kajian Kritis Atas Otentitas Hadis,” Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan 
Tasawuf 10, no. 2 (2024): 475 



18 
 

otoritas spiritual yang setara dengan Nabi. Ini menghasilkan kriteria 

verifikasi yang lebih mengutamakan kedekatan dengan para imam dan 

integritas internal kelompok Syiah. Artikel ini juga memaparkan implikasi 

epistemologis yang memengaruhi kualitas dan penerimaan hadis sebagai 

sumber hukum. Bagi Sunni, otentisitas hadis dijaga melalui ilmu jarh wa 

ta’dil dan seleksi ketat terhadap perawi. Bagi Syiah, validitas hadis diukur 

melalui kesinambungan sanad dengan para imam yang ma’sum, dengan 

tingkat kepercayaan tinggi terhadap integritas internal mazhab mereka. 

Penelitian ini memberikan wawasan komprehensif tentang bagaimana 

dinamika epistemologi hadis berkontribusi pada pembentukan identitas dan 

praktik keagamaan di masing-masing tradisi. Hal ini menegaskan 

pentingnya dialog lintas mazhab demi memperkuat harmoni dan 

pemahaman lintas tradisi. 

5. Artikel ilmiah berjudul “Tinjauan Hadis Perspektif Sunni dan Syiah” karya 

Aulia Diana Devi dan Seka Andrean (2021) yang diterbitkan dalam 

TAHDIS: Jurnal Ilmu Hadis. Merupakan kajian mendalam tentang 

perbedaan epistemologi hadis antara tradisi Sunni dan Syiah. Penelitian ini 

berfokus pada perbedaan mendasar dalam definisi, klasifikasi, serta 

implikasi teologis dari hadis dalam kedua mazhab. Menurut Devi dan 

Andrean, meskipun kedua mazhab sepakat bahwa hadis adalah sumber 

hukum kedua setelah Al-Qur’an, terdapat perbedaan signifikan dalam 

mendefinisikan hadis. Tradisi Sunni memaknai hadis sebagai ucapan, 

perbuatan, dan ketetapan Nabi Muhammad SAW, sementara tradisi Syiah 



19 
 

memasukkan peran Imam Dua Belas yang ma’sum sebagai sumber otoritatif 

yang setara dengan Nabi. Dari segi klasifikasi, Sunni membagi hadis 

menjadi shahih, hasan, dan dha’if, sedangkan Syiah menambahkan kategori 

hadis muwassaq.20 Perbedaan ini berdampak pada cara masing-masing 

mazhab memverifikasi otentisitas hadis dan sumber-sumbernya, termasuk 

sikap mereka terhadap para sahabat Nabi. Sunni menekankan keadilan 

sahabat secara menyeluruh, sedangkan Syiah memandang sebagian sahabat 

bersifat fasik sehingga hadis yang diriwayatkan mereka perlu diteliti secara 

kritis. Penelitian ini juga menyoroti dinamika kodifikasi hadis di kedua 

mazhab. Tradisi Sunni fokus pada penyeleksian sanad dan matan secara 

ketat, sementara tradisi Syiah lebih menekankan pada pewarisan riwayat 

dalam lingkup keluarga Nabi (ahlulbait). Temuan penelitian ini 

menunjukkan bahwa perbedaan epistemologi hadis tidak hanya bersifat 

historis, tetapi juga memengaruhi konstruksi hukum Islam dan identitas 

keagamaan masing-masing tradisi. Hal ini menjadi dasar penting bagi upaya 

dialog lintas mazhab, untuk mengurangi polarisasi dan menemukan titik 

temu dalam praktik keagamaan kontemporer. 

6. “Hermeneutika Heidegger dan Relevansinya Terhadap Kajian Al-Qur’an”. 

Muhammad Arif menjelaskan bahwa hermeneutika Heidegger lahir dari 

kritiknya terhadap tradisi metafisika Barat yang cenderung memisahkan 

subjek dan objek. Heidegger memformulasikan ulang pemahaman sebagai 

pengalaman ontologis yang melekat pada eksistensi manusia (Dasein ). 
 

20 Aulia Diana Devi dan Seka Andrean, “Tinjauan Hadist Perspektif Sunni dan Syiah,” 
TAHDIS: Jurnal Ilmu Hadist 12, no. 1 (2021): 10–19. 

 



20 
 

Hermeneutika Heidegger menekankan empat poin utama yakni, faktisitas, 

pemahaman, kejatuhan, dan temporalitas. Faktisitas menunjukkan bahwa 

pemahaman manusia selalu dibentuk oleh kebudayaan dan lingkungan 

sosialnya. Pemahaman adalah pengalaman dasar manusia untuk berada di 

dunia (being-in-the-world) yang intensional dan historis. Kejatuhan adalah 

kesadaran bahwa manusia sering terjebak dalam rutinitas dan prasangka, 

sedangkan temporalitas mengaitkan pemahaman dengan dimensi waktu 

yang terus bergerak ke masa depan. Muhammad Arif kemudian 

menghubungkan teori hermeneutika Heidegger ini dengan kebutuhan 

pengembangan studi tafsir Al-Qur’an21. Ia menunjukkan bahwa teori 

faktisitas Heidegger dapat menjadi lensa kritis untuk memahami konteks 

budaya yang mempengaruhi penafsiran Al-Qur’an. Pemahaman sebagai 

pengalaman eksistensial juga membantu menjembatani antara teks Al-

Qur’an dan realitas sosial yang terus berubah. Selain itu, hermeneutika 

Heidegger dianggap relevan dalam menghadapi tantangan interpretasi Al-

Qur’an di era modern yang penuh fragmentasi dan dominasi tafsir eksklusif. 

Arif menekankan bahwa dialog antara hermeneutika Barat dan khazanah 

tafsir klasik Islam dapat memperkaya wacana dan memulihkan tradisi 

inklusif para mufassir terdahulu. Dengan demikian, integrasi hermeneutika 

eksistensial Heidegger menjadi peluang bagi studi Al-Qur’an yang lebih 

terbuka, reflektif, dan kontekstual. 

 
21 Muhammad Arif. 2015. Hermeneutika Heidegger dan Relevansinya Terhadap Kajian 

Al-Qur’an. Yogyakarta: QURDIS. Hal 15 



21 
 

7. Supriyanto. “Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger 

dalam Studi Tafsir Alquran”. Artikel ini mengkaji pemikiran hermeneutika 

Martin Heidegger dan relevansinya dalam studi tafsir Al-Qur’an. Supriyanto 

menjelaskan bahwa proyek dekonstruksi metafisika Heidegger dimulai 

dengan penataan ulang pertanyaan dasar tentang keberadaan (being). 

Heidegger memasukkan hermeneutika sebagai bagian dari studi filsafat, 

sebagai respons metodologis di mana perspektif subjek-objek harus 

diobjektifikasi melalui mode pemahaman dunia di atas kesadaran subjek, 

agar tidak menghasilkan pemahaman realitas yang kaku dan hitam-putih.22 

Dalam konteks tafsir Al-Qur’an, beberapa pemikiran Heidegger dianggap 

dapat membuka cakrawala mengenai realitas penafsiran Al-Qur’an itu 

sendiri. Konsep faktisitas atau fluks yang dialami oleh Dasein memberikan 

pemahaman bahwa kondisi sosial-budaya tempat Dasein hidup dapat 

memengaruhi pembentukan pemahaman manusia (penafsir), yang dalam 

studi tafsir diakomodasi dengan istilah pra-pemahaman atau mahaula al-

mufassir. Teori tentang temporalitas Dasein setidaknya menginspirasi para 

pemikir Muslim untuk terus melakukan aktivitas interpretatif guna 

menghadirkan diktum-diktum keagamaan yang memiliki relevansi dengan 

kondisi sosial yang berbeda antara Dasein. Dengan demikian, integrasi 

hermeneutika Heidegger dalam studi tafsir Al-Qur’an dapat memperkaya 

pendekatan interpretatif, memungkinkan pemahaman yang lebih kontekstual 

 
22 Supriyanto. Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger dalam Studi 

Tafsir Alquran (Curup: AL QUDS, 2022), 45 



22 
 

dan dinamis terhadap teks suci, serta mendorong dialog antara tradisi filsafat 

Barat dan khazanah tafsir Islam. 

B. Kerangka Teori 

Kerangka teori adalah seperangkat paradigma berpikir yang disusun oleh 

peneliti untuk memperlihatkan perspektif mana yang digunakan untuk 

memandang masalah yang telah ditetapkan. Dalam penelitian ini, terdapat 

beberapa fokus utama yang menjadi perhatian peneliti: 

1. Hadis 

a. Definisi Hadis 

Hadis dalam hierarki sumber hukum Islam menduduki posisi kedua 

setelah Al-Qur’an. Kata “hadis” berasal dari bahasa Arab al-hadits, yang 

memiliki arti “sesuatu yang baru” atau “oposisi dari yang lama.” Dalam 

pengertian terminologis, hadis diartikan sebagai segala sesuatu yang 

disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW. Hal ini menunjukkan bahwa 

hadis mengandung makna al-jadīd (hal baru), berbeda dengan Al-Qur’an 

yang bersifat al-qadim (yang sudah ada sejak awal).23 

b. Definisi Hadis Menurut Tradisi Sunni 

Dalam pandangan Ahlus Sunnah, hadis didefinisikan secara luas 

dan normatif, yaitu: 

مِنْ قَـوْلٍ أوَْ فِعْلٍ أَوْ تَـقْريِرٍ أَوْ صِفَةٍ خَلْقِيَّةٍ   صلى الله عليه وسلماَلحَْدِيثُ هُوَ كُلُّ مَا أُضِيفَ إِلىَ النَّبيِِّ  

 أَوْ خُلُقِيَّةٍ 

 
23 Leni Andariati, “Hadis dan Sejarah Perkembangannya,” Diroyah: Jurnal Ilmu Hadis 4, 

no. 2 (Maret 2020): 154. 



23 
 

“Hadis adalah segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi SAW, 

baik berupa ucapan, perbuatan, ketetapan (persetujuan beliau), maupun 

sifat-sifat fisik dan akhlaknya.”24 

c. Definisi Hadis Menurut Tradisi Syiah 

Dalam tradisi Imāmiyyah (Syiah Dua Belas), definisi hadis sedikit 

berbeda secara teologis dan epistemologis. 

ةِ الْمَعْصُومِينَ عَلَيْهِمُ السَّلاَمُ  صلى الله عليه وسلماَلحَْدِيثُ هُوَ مَا وَرَدَ عَنِ النَّبيِِّ  أَوْ عَنْ أَحَدِ الأْئَمَِّ

 مِنْ قَـوْلٍ أوَْ فِعْلٍ أوَْ تَـقْريِرٍ 

“Hadis adalah segala sesuatu yang datang dari Nabi SAW atau dari 

salah satu Imam Ma‘shūm ‘alaihim al-salām, berupa ucapan, perbuatan, 

atau ketetapan (taqrir).”25 

2. Biografi dan Hermeneutika Eksistensial Heidegger 

a. Biografi Martin Heddegger 

Martin Heidegger lahir pada 26 September 1889 di Messkirch, 

sebuah kota kecil di Jerman. Ia lahir dalam keluarga Katolik yang 

sederhana dan ia adalah orang yang shaleh, ayahnya seorang tukang kayu 

dan penjaga gereja. Sejak kecil, Heidegger menunjukkan ketertarikan 

pada filsafat dan teologi. Ia sempat belajar di seminari Jesuit, namun 

kemudian beralih fokus ke filsafat dan matematika di Universitas 

Freiburg. Pada tahun 1913, Heidegger berhasil meraih gelar doktor 

 
24 Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, Tadrīb al-Rāwī fī Sharḥ Taqrīb al-Nawawī, Juz 1 (Beirut: Dār al-

Fikr, t.t.), hlm. 34. 
25 al-Ḥurr al-‘Āmilī, Wasā’il al-Shī‘ah ilā Taḥṣīl Masā’il al-Sharī‘ah, Muqaddimah 

(Teheran: Dār al-Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1403 H), hlm. 10–11. 



24 
 

dengan disertasi tentang teori pertimbangan psikologis, kemudian 

melanjutkan studi untuk meraih habilitasi (syarat menjadi dosen) di 

universitas yang sama. Heidegger sempat menjadi asisten Edmund 

Husserl, pendiri fenomenologi, yang kelak menjadi pengaruh besar 

dalam pemikirannya. Puncak karier Heidegger datang dengan karyanya 

yang monumental, Sein und Zeit (Being and Time), yang terbit pada 

1927. Dalam karya ini, ia menggeser pusat perhatian filsafat dari 

epistemologi menuju ontologi, yakni pertanyaan tentang “Ada” (Being).26 

Karya ini menempatkan Heidegger sebagai salah satu filsuf paling 

berpengaruh di abad ke-20. Heidegger sempat menjadi Rektor 

Universitas Freiburg pada 1933, pada masa awal kekuasaan Nazi. 

Keterlibatannya dengan Nazi menjadi kontroversi besar dalam hidupnya, 

meski ia kemudian mundur dari jabatan rektor hanya setahun setelahnya. 

Kontroversi ini terus membayangi reputasi Heidegger, meski ia sendiri 

jarang secara eksplisit membicarakan hal tersebut dalam karya-karyanya. 

Setelah Perang Dunia II Heidegger dilarang mengajar di universitas 

oleh Sekutu hingga 1951, tetapi ia tetap menulis dan mengajar dalam 

lingkaran kecil. Heidegger terus mendalami tema tentang bahasa, puisi, 

dan teknologi, yang ia lihat sebagai kekuatan yang membentuk 

pemahaman manusia tentang keberadaan. Martin Heidegger wafat pada 

26 Mei 1976 di Freiburg, meninggalkan warisan pemikiran yang sangat 

berpengaruh, terutama dalam hermeneutika, eksistensialisme, dan filsafat 

 
26 Sera Irvan Sapriadi, “Hermeneutika Heidegger: Dasein, Faktisitas, Understanding dan 

Kejatuhan,” Jurnal Kajian Islam Politik dan Sosial 1, no. 1 (Maret 2025): 12–17. 



25 
 

kontemporer.27 Meskipun warisan intelektualnya kontroversial karena 

keterlibatannya dengan Nazi, gagasannya tentang keberadaan, waktu, dan 

makna telah mengilhami generasi filsuf setelahnya, dan menjadi salah 

satu pijakan penting dalam perkembangan filsafat modern. 

b. Hermeneutika Eksistensial Martin Heidegger 

Hermeneutika eksistensial Martin Heidegger lahir dari proyek 

filosofis besar yang bertujuan mengubah wajah pemikiran Barat. Di 

tangan Heidegger, hermeneutika bukan lagi sekadar metode membaca 

teks kuno atau cara memahami isi perkataan seorang penulis, melainkan 

jantung dari keberadaan manusia itu sendiri. Hermeneutika menjadi cara 

manusia memahami dunia melalui hidup yang dijalaninya. Karena itu, 

ketika mengangkat hermeneutika Heidegger sebagai kerangka teori, 

penelitian ini berdiri pada fondasi ontologis pemahaman, bahwa manusia, 

untuk dapat menafsir, harus terlebih dahulu “ada” dalam dunia yang 

memungkinkan interpretasi itu berlangsung. 28 

Karya besar Heidegger, Sein und Zeit (1927), membuka ruang baru 

dalam sejarah filsafat dengan pertanyaan yang sangat sederhana namun 

mendasar, tentang Apa makna dari “Ada” (Being) Heidegger menyatakan 

bahwa tradisi filsafat Barat gagal mempertanyakan hal paling mendasar 

ini. Ia menyebut kegagalan itu sebagai Seinsvergessenheit, yakni sebuah 

istilah yang berarti “kelupaan terhadap Being”. Heidegger menulis pada 

 
27 Sera Irvan Sapriadi, “Hermeneutika Heidegger: Dasein, Faktisitas, Understanding dan 

Kejatuhan,” Jurnal Kajian Islam Politik dan Sosial 1, no. 1 (Maret 2025): 12–17. 
28 Lalu Abdurrahman Wahid, “Filsafat Eksistensialisme Martin Heidegger dan 

Pendidikan Perspektif Eksistensialisme,” Pandawa: Jurnal Pendidikan dan Dakwah 4, no. 1 
(Januari 2022): 1–13. 



26 
 

awal bukunya, “Die Frage nach dem Sinn von Sein muss gestellt 

werden.” (“Pertanyaan tentang makna Being harus dikemukakan”). 

Baginya, seluruh bangunan pengetahuan manusia tidak akan pernah 

berdiri kokoh tanpa menjawab dulu apa arti “ada” itu sendiri.29 

Pertanyaan tentang Being kemudian mengantar Heidegger pada 

konsep fundamental bernama Dasein, istilah khas yang ia gunakan untuk 

menyebut manusia. Dasein secara literal berarti “ada-di-sana”, 

menunjukkan bahwa manusia tidak pernah berada di luar dunia untuk 

mengamatinya dari kejauhan, tetapi selalu telah berada di dalamnya, 

menilai, merasakan, terlibat, dan menafsirkan. Heidegger menegaskan, 

tentang “Dasein ist Seiendes, dem es in seinem Sein um dieses Sein selbst 

geht.” (“Dasein adalah entitas yang keberadaannya selalu 

mempermasalahkan keberadaannya sendiri”).30 Bahwa, hermeneutika 

dalam pemikiran Heidegger muncul sebagai struktur keberadaan manusia 

yang selalu mempertanyakan dirinya sendiri dan dunia tempat ia hadir. 

Manusia, menurut Heidegger, tidak pernah menjadi makhluk netral. 

Ia tidak pernah berdiri di titik nol teoritis. Bahkan sebelum membaca satu 

teks pun, manusia sudah membawa horizon historis dan konsepsi tertentu 

tentang dunia. Oleh karena itu, Heidegger menyatakan bahwa 

pemahaman manusia tentang apa pun selalu berangkat dari pra-struktur 

pemahaman. Ia menuliskan, “Alles Verstehen bewegt sich in einem 

 
29 Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson 

(New York: Harper & Row, 1962), 78. 
30 Sera Irvan Sapriadi, “Hermeneutika Heidegger: Dasein, Faktisitas, Understanding dan 

Kejatuhan,” Jurnal Kajian Islam Politik dan Sosial 1, no. 1 (Maret 2025): 12–17. 



27 
 

Vorhabe, Vorsicht und Vorgriff.” (“Segala pemahaman bergerak dalam 

prapemilikan, prapandangan, dan prakonsepsi”).31 

Kalimat ini membongkar paradigma objektivitas abstrak yang 

selama berabad-abad melekat pada ilmu pengetahuan. Menurut 

Heidegger, tidak ada pemahaman yang bebas dari sejarah dan 

pengalaman. Setiap tafsir, setiap pandangan, lahir dari kehadiran manusia 

dalam dunia, bukan dari ruang steril yang terisolasi dari kehidupan. 

Hermeneutika eksistensial dengan demikian menyatakan bahwa 

pemahaman manusia selalu bersifat historis, terikat pada bahasa, budaya, 

memori, tubuh, dan pengalaman yang ia hidupi.32 

Salah satu kontribusi terbesar Heidegger dalam hermeneutika 

adalah pemahaman tentang lingkaran hermeneutik. Konsep ini sudah 

dikenal dalam hermeneutika klasik, tetapi Heidegger mengangkatnya dari 

teknik membaca teks menjadi struktur keberadaan manusia. Ia menulis, 

“Der Zirkel ist kein Mangel, sondern die positive Möglichkeit des 

Erkenntnis.” (“Lingkaran ini bukan cacat, tetapi kemungkinan positif 

bagi pemahaman”) dalam bukunya being and time. Bagi Heidegger, 

seseorang memahami bagian karena ia telah memiliki gambaran tentang 

keseluruhan, dan ia mengerti keseluruhan karena mengenali bagian-

bagiannya. 

 
31 Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson 

(New York: Harper & Row, 1962), 78. 
32 Nuril Hidayah, Konsep Dasein Menurut Martin Heidegger dan Implikasinya Terhadap 

Pemikiran Islam (Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2017). 



28 
 

Heidegger bahkan menegaskan bahwa lingkaran hermeneutik 

adalah bentuk kejujuran eksistensial, bahwa manusia tidak pernah 

memasuki dunia sebagai kertas kosong. Hermeneutika, dalam arti ini, 

tidak memaksa manusia menjadi objektif secara total, tetapi menuntut 

kesadaran atas posisi eksistensialnya, tentang tempat ia berdiri, sejarah 

yang ia warisi, bahasa yang ia gunakan, dan horizon makna yang ia anut. 

Dari sinilah muncul konsep fundamental lain, yakni Being-in-the-

World (Sein-in-der-Welt). Heidegger memulai buku Sein und Zeit dengan 

membongkar akar epistemologi Cartesian yang memisahkan subjek dari 

objek. Bagi Descartes, subjek adalah pikiran murni dan dunia hanyalah 

kumpulan objek yang bisa dilihat, diukur, dan dideskripsikan dari luar. 

Heidegger menolak paradigma ini. Ia menulis, “Das Dasein ist je schon 

in einer Welt.” (“Dasein selalu sudah berada di dalam dunia”), jelas 

dalam bukunya being and time. Frasa “sudah berada” menunjukkan 

bahwa manusia tidak pernah menjadi pengamat eksternal terhadap dunia, 

ia sudah terlibat, sudah menyatu, sudah hidup dalam jaringan sosial, 

religius, linguistik, historis, dan moral yang membentuk persepsinya 

sejak awal.33 

Untuk menjelaskan keterikatan manusia pada dunia yang tidak ia 

pilih, Heidegger memperkenalkan konsep Geworfenheit, 

“keterlemparan”. Dalam salah satu bagian paling ikonik dalam Sein und 

Zeit, ia menulis singkat: “Das Dasein ist geworfen.” (“Dasein adalah 
 

33 Lalu Abdurrahman Wahid, “Filsafat Eksistensialisme Martin Heidegger dan 
Pendidikan Perspektif Eksistensialisme,” Pandawa: Jurnal Pendidikan dan Dakwah 4, no. 1 
(Januari 2022): 1–13. 



29 
 

keberadaan yang dilemparkan”). Heidegger ingin menunjukkan bahwa 

manusia menemukan dirinya berada di dunia yang sudah berjalan, ia 

tidak memilih bahasa ibunya, tidak memilih tempat lahirnya, tidak 

memilih zaman sejarahnya, dan tidak memilih struktur sosial yang 

membesarkannya. Semua kondisi awal itu membentuk horizon 

pemahamannya tentang dunia. Karena itu, interpretasi manusia terhadap 

realitas tidak pernah dimulai dari kebebasan absolut.34 

Di titik ini, hermeneutika eksistensial menjadi jembatan kuat antara 

filsafat dan sejarah. Heidegger menyatakan bahwa manusia adalah 

makhluk yang dibentuk oleh sejarah, dan sejarah bukan catatan data masa 

lalu, melainkan struktur eksistensial manusia. Ia menulis, “Die 

Geschichtlichkeit ist die wesenhafte Seinsverfassung des Daseins.” 

(“Kesejarahan adalah struktur keberadaan esensial dari Dasein”). 

Konsep ini disebut sebagai Historicality (Geschichtlichkeit). Dalam 

pandangan Heidegger, manusia memahami masa kini melalui masa lalu, 

memahami tindakan melalui tradisi, memahami pengetahuan melalui 

warisan pemikiran generasi sebelumnya. Karena itu, hermeneutika 

eksistensial menunjukkan bahwa pemahaman selalu berakar pada sejarah 

hidup manusia dan komunitasnya. Tidak ada cara memahami yang 

ahistoris.35 

 
34 Nuril Hidayah, Konsep Dasein Menurut Martin Heidegger dan Implikasinya Terhadap 

Pemikiran Islam (Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2017). 
35 Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson 

(New York: Harper & Row, 1962), 78. 



30 
 

Temporalitas kemudian menjadi bagian integral dari kerangka 

teorinya. Heidegger menyatakan, “Zeitlichkeit ist der Horizont für das 

Verständnis von Sein.” (“Temporalitas adalah horizon untuk memahami 

Being”). Dengan kata lain, manusia memahami realitas melalui struktur 

waktu: 

• masa lalu sebagai warisan, 

• masa kini sebagai keterlibatan, 

• masa depan sebagai proyek eksistensial. 

Dalam kerangka teori ini, waktu ialah struktur eksistensi. Manusia 

tidak hanya hidup dalam waktu, manusia adalah waktu. Hermeneutika 

Heidegger kemudian berkembang pada fase pemikiran lanjutannya, 

ketika ia menempatkan bahasa sebagai inti eksistensi manusia. Dalam 

Unterwegs zur Sprache ia menegaskan: “Die Sprache ist das Haus des 

Seins.” (“Bahasa adalah rumah dari Being”). Kalimat ini menjadi salah 

satu fondasi paling signifikan dalam hermeneutika modern.36 

Jika manusia hidup di dalam dunia, maka bahasa adalah cara dunia 

itu hadir untuk manusia. Bahasa ialah ruang tempat makna dilahirkan, 

dihidupi, dan diwariskan. Setiap pemahaman yang muncul selalu terikat 

pada struktur linguistik yang membentuk horizon pemaknaan manusia. 

Konsep bahasa ini tidak dapat dipahami di luar imajinasi 

hermeneutik Heidegger, bahasa bukan alat komunikasi, tetapi medan di 

mana Being menyingkapkan diri. Karena itulah Heidegger menyatakan 

 
36 Sera Irvan Sapriadi, “Hermeneutika Heidegger: Dasein, Faktisitas, Understanding dan 

Kejatuhan,” Jurnal Kajian Islam Politik dan Sosial 1, no. 1 (Maret 2025): 12–17. 



31 
 

bahwa manusia tidak menguasai bahasa, tetapi bahasa yang membentuk 

manusia.37 Heidegger juga menegaskan bahwa manusia adalah makhluk 

sosial. Ia menyebut struktur keberadaan sosial itu sebagai Mitsein, 

keberadaan bersama. Dalam Sein und Zeit, ia menyatakan: “Das Dasein 

ist Mitsein.” (“Dasein adalah keberadaan bersama”). Manusia memahami 

dunia melalui keberadaannya bersama manusia lain. 

Namun manusia juga dapat kehilangan keotentikan karena tekanan 

sosial. Heidegger menyebut struktur ini sebagai Das Man, yakni dunia 

keberadaan sehari-hari yang dikuasai opini umum, bukan refleksi 

eksistensial. Ia menulis: “Das Man entlastet das Dasein von der Last 

seines eigenen Seins.” (“Das Man membebaskan Dasein dari beban 

keberadaannya sendiri”). Manusia, jika tidak sadar, hanya akan 

mengikuti norma mayoritas tanpa refleksi kritis.38 

Seluruh proyek hermeneutika Heidegger itu membentuk suatu 

struktur konseptual yang menyatakan, memahami adalah cara manusia 

berada. Hermeneutika merupakan kehidupan manusia itu sendiri. 

Heidegger tidak memberikan rumusan metodologis teknis. Ia 

menawarkan pemahaman filosofis yang lebih dalam, yang memosisikan 

eksistensi manusia sebagai rumah dari seluruh kemungkinan 

pemahaman. 

 
37 Palmer, R. E. (2022). Hermeneutika: Teori Interpretasi dalam Pemikiran 

Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, dan Gadamer. IRCiSoD. 
38 Lalu Abdurrahman Wahid, “Filsafat Eksistensialisme Martin Heidegger dan 

Pendidikan Perspektif Eksistensialisme,” Pandawa: Jurnal Pendidikan dan Dakwah 4, no. 1 
(Januari 2022): 1–13. 



32 
 

Kerangka teori hermeneutika eksistensial Heidegger yang 

digunakan dalam penelitian ini berdiri pada pilar-pilar dasar, tentang 

keberadaan manusia dalam dunia (Being-in-the-World), prastruktur 

pemahaman, lingkaran hermeneutik, keterlemparan, kesejarahan 

eksistensial, temporalitas, bahasa sebagai rumah makna, dan keberadaan 

bersama. Seluruh struktur dasar ini menjadikan manusia sebagai makhluk 

hermeneutik secara ontologis, bukan metodologis. Seluruh konstruksi 

teoritis ini akan menjadi dasar konseptual bagi analisis apa pun dalam 

penelitian ini, bahwa pemahaman tidak pernah steril dari dunia hidup, 

tidak bebas dari sejarah, tidak terpisah dari bahasa, dan selalu 

berlangsung di dalam horizon eksistensi manusia. 

 



 

33 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah penelitian pustaka (library research), yang 

fokus pada eksplorasi literatur tentang epistemologi hadis, metodologi 

penafsiran, dan latar belakang sosial-budaya masing-masing mazhab. 

Tujuannya untuk mengungkap struktur pemahaman yang mendasari 

interpretasi masing-masing tradisi.39 Penelitian ini mencoba memperlihatkan 

bagaimana kerangka hermeneutika eksistensialis Heidegger membuka ruang 

pemahaman yang lebih dalam dan reflektif atas perbedaan epistemologi hadis, 

sekaligus menegaskan bahwa makna hadis bukanlah entitas statis, melainkan 

selalu dihidupkan ulang oleh pengalaman historis dan horizon eksistensial para 

pemahaminya. 

B. Sumber Data 

Sumber data primer penelitian ini berupa karya-karya metodologis hadis 

dalam dua tradisi besar Islam. Untuk tradisi Sunni, penelitian merujuk pada 

kitab-kitab ‘Ulūm al-Ḥadīṡ dan jarḥ wa ta‘dīl seperti Muqaddimah fī ‘Ulūm al-

Ḥadīṡ karya Ibn al-Ṣalāḥ, al-Kifāyah fī ‘Ilm al-Riwāyah karya al-Khaṭīb al-

Baghdādī, serta Nuzhat al-Naẓar karya Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī sebagai fondasi 

epistemologi hadis Sunni. Untuk tradisi Syiah, penelitian menggunakan 

literatur primer seperti al-Kāfī (bagian metodologisnya), Dirāyat al-Ḥadīṡ 

karya al-Shahīd al-Thānī, Rijāl al-Najāshī, dan Mu‘jam Rijāl al-Ḥadīṡ karya 
 

39 Sanapiah Faisal, “Pengumpulan dan Analisis Data dalam Penelitian Kualitatif,” dalam 
Analisis Data Penelitian Kualitatif: Pemahaman Filosofis dan Metodologis ke Arah Penguasaan 
Model Aplikasi, ed. Burhan Bungin (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010), 64-79. 



34 
 

al-Khū’ī, yang menjadi dasar pembentukan epistemologi hadis Syiah. Kitab 

hadis utama seperti Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim pada Sunni, serta al-

Kāfī dan Tahżīb al-Aḥkām pada Syiah, turut digunakan sebagai pendukung 

ilustrasi untuk membaca penerapan epistemologi, bukan sebagai sumber teori 

utama. 

Pustaka Sekunder mencakup literatur-literatur yang membahas pemikiran 

Martin Heidegger, khususnya terkait hermeneutika eksistensialisnya. Ini 

termasuk karya-karya utama Heidegger seperti Being and Time, serta 

penafsiran dan elaborasi gagasan hermeneutika Heidegger oleh para pemikir 

berikutnya. Literatur lain yang juga menjadi pustaka sekunder adalah kajian 

akademik yang menganalisis epistemologi hadis dalam mazhab Sunni dan 

Syiah, termasuk perbedaan metodologi, landasan normatif, dan horizon historis 

yang melatarbelakangi. 

C. Tekhnik Pengumpulan Data 

Pencarian Pustaka dalam penelitian ini menjadi tahap kunci untuk 

memastikan ketersediaan sumber-sumber yang relevan40 dan memadai dalam 

menganalisis perbedaan epistemologi hadis antara tradisi Sunni dan Syiah 

melalui lensa hermeneutika eksistensialis Martin Heidegger: 

1. Penggunaan Basis Data Elektronik dan Katalog Perpustakaan Digital 

Untuk memperoleh sumber-sumber yang relevan dan mendalam, 

penelitian ini memanfaatkan basis data elektronik seperti Google Scholar, 

yang menyediakan akses ke jurnal-jurnal akademik, buku, dan makalah 

 
40 Fahrizandi, F. “Pemanfaatan Teknologi Informasi di Perpustakaan.” Tik Ilmeu: Jurnal 

Ilmu Perpustakaan Dan Informasi. 4, no. 1 (2020): 63–76. 



35 
 

terkait hermeneutika eksistensialis Martin Heidegger. Selain itu, 

perpustakaan digital Islam seperti Maktabah Syamilah juga dimanfaatkan 

untuk memperoleh teks-teks primer hadis yang menjadi objek utama kajian, 

baik dalam tradisi Sunni maupun Syiah.41 Katalog perpustakaan universitas 

dan lembaga penelitian turut dijadikan rujukan untuk melengkapi dan 

memverifikasi sumber-sumber tersebut. Pendekatan ini memastikan 

ketersediaan literatur yang komprehensif dan kontekstual, yang menjadi 

fondasi bagi analisis mendalam tentang bagaimana tradisi Sunni dan Syiah 

menafsirkan epistemologi hadis secara berbeda. 

2. Strategi Pencarian yang Digunakan 

Penelitian ini mengandalkan strategi pencarian Boolean, yaitu dengan 

mengombinasikan kata kunci seperti “epistemologi hadis,” “tradisi Sunni 

dan Syiah,” “hermeneutika eksistensialis,” dan “Martin Heidegger” 

menggunakan operator logika (AND, OR). Teknik ini dirancang untuk 

memperluas atau mempersempit hasil pencarian agar fokus pada sumber 

yang relevan. Selain itu, pencarian diperluas dengan kata kunci tambahan 

seperti “tafsir hadis,” “validitas sanad,” dan “konteks historis pemahaman 

hadis” untuk menggali lapisan-lapisan makna yang lebih dalam. Pendekatan 

ini sejalan dengan gagasan hermeneutika eksistensialis Heidegger bahwa 

pemahaman selalu lahir dari konteks dan horizon pengalaman manusia.  

 

 
 

41 Sanapiah Faisal, “Pengumpulan dan Analisis Data dalam Penelitian Kualitatif,” dalam 
Analisis Data Penelitian Kualitatif: Pemahaman Filosofis dan Metodologis ke Arah Penguasaan 
Model Aplikasi, ed. Burhan Bungin (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010), 64-79. 



36 
 

D. Analisis Data 

Tahap analisis pustaka menjadi langkah strategis dalam penelitian ini 

untuk membangun pemahaman yang holistik42 dan kontekstual tentang 

bagaimana tradisi Sunni dan Syiah membentuk epistemologi hadis melalui 

kerangka hermeneutika eksistensialis Martin Heidegger: 

1. Kategorisasi dan Sinopsis Pustaka 

Setelah seluruh pustaka terkumpul, peneliti akan melakukan 

kategorisasi berdasarkan tema utama, seperti epistemologi hadis dalam 

tradisi Sunni dan Syiah, metodologi tafsir, dan konteks historis yang 

memengaruhi horizon penafsiran. Setiap pustaka kemudian akan disusun 

sinopsisnya untuk mengidentifikasi gagasan pokok dan relevansi pustaka 

terhadap pemahaman tentang perbedaan epistemologi hadis serta 

kontribusinya dalam membentuk horizon hermeneutika masing-masing 

tradisi. 

2. Penerapan Hermeneutika Eksistensialis Heidegger 

Konsep-konsep utama hermeneutika eksistensialis Heidegger seperti 

Dasein, lingkaran hermeneutis, keterlibatan, dan temporalitas, akan 

diaplikasikan pada analisis pustaka. Analisis ini tidak hanya meninjau isi 

pustaka secara tekstual, tetapi juga mendalami bagaimana pemahaman hadis 

terbentuk dalam konteks historis, budaya, dan pengalaman eksistensial 

penafsirnya. 

 
 

42 Sanapiah Faisal, “Pengumpulan dan Analisis Data dalam Penelitian Kualitatif,” dalam 
Analisis Data Penelitian Kualitatif: Pemahaman Filosofis dan Metodologis ke Arah Penguasaan 
Model Aplikasi, ed. Burhan Bungin (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010), 64-79. 



37 
 

3. Evaluasi dan Interpretasi Hasil Analisis Pustaka 

Hasil analisis akan dievaluasi untuk mengungkap bagaimana masing-

masing pustaka menyajikan pendekatan epistemologi hadis Sunni dan Syiah 

dalam horizon historis dan eksistensial yang unik. Interpretasi yang 

dihasilkan akan menyoroti bagaimana hermeneutika Heidegger dapat 

membuka ruang bagi pemahaman yang lebih mendalam, yang tidak hanya 

tekstual, tetapi juga terkait erat dengan pengalaman eksistensial penafsir. 

4. Kredibilitas dan Relevansi Pustaka Terpilih 

Akhirnya, setiap pustaka yang digunakan akan dinilai dari segi 

kredibilitas, metodologi, dan relevansinya terhadap tujuan utama penelitian, 

yakni memahami bagaimana pengalaman historis, horizon budaya, dan 

konteks eksistensial mempengaruhi cara tradisi Sunni dan Syiah 

menafsirkan hadis. Pustaka yang lolos evaluasi ini akan menjadi kontribusi 

penting dalam menyusun narasi tentang bagaimana perbedaan epistemologi 

hadis tidak hanya berbasis pada teks, tetapi juga pada cara manusia 

“mengada” dan memahami makna hidupnya dalam tradisi keagamaan yang 

berbeda.  



 

38 
 

BAB IV 

PEMBAHASAN 

A. Dasar Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah dalam Otoritas Sanad dan 

Sistem Periwayatan 

Pembahasan mengenai epistemologi hadis Sunni dan Syiah harus dimulai 

dengan memerhatikan fondasi otoritas sanad dan pola periwayatan yang 

berkembang dalam masing-masing tradisi. Kedua unsur ini menjadi titik masuk 

paling awal untuk membaca cara kerja ilmu hadis di dalam dua mazhab besar 

tersebut, karena di sanalah struktur dasar penerimaan riwayat dibangun. Oleh 

sebab itu, bagian berikut menghadirkan uraian mengenai epistemologi hadis 

Sunni dan Syiah berdasarkan sumber-sumber klasik mereka, kemudian 

menelusuri bentuk otoritas sanad dan jaringan periwayatan yang terbentuk di 

dalamnya. Melalui fokus ini, pemahaman awal terhadap bangunan 

epistemologi kedua tradisi dapat ditarik secara jelas sebelum memasuki analisis 

yang lebih jauh. 

1. Epistemologi Hadis dalam Tradisi Sunni tentang Otoritas Sanad dan Sistem 

Periwayatan 

Epistemologi hadis dalam tradisi Sunni merupakan tonggak 

intelektual sentral dalam bangunan keilmuan Islam. Ia berdiri di atas prinsip 

bahwa hadis sebagai sumber ajaran kedua setelah Al-Qur’an harus dijaga 

validitas historis dan kemurniannya melalui standar keilmuan yang ketat. 

Tradisi Sunni tidak hanya menerima hadis sebagai teks normatif, tetapi juga 

memposisikannya sebagai produk sejarah yang harus diverifikasi dengan 



39 
 

disiplin. Karena itu, epistemologi hadis Sunni tidak sekadar mempersoalkan 

substansi keagamaan, tetapi juga fondasi metodologis tentang bagaimana 

hadis dinilai benar, diterima, atau ditolak. Dalam kerangka ini, konsep 

otoritas sanad dan sistem periwayatan merupakan unsur paling fundamental, 

karena melalui keduanya keaslian sabda Nabi Muhammad SAW dapat 

dipertanggungjawabkan secara akademik.43 

Landasan terpenting epistemologi hadis Sunni adalah keyakinan 

bahwa wahyu Islam terbagi ke dalam dua bentuk, wahyu tekstual berupa Al-

Qur’an dan wahyu penjelas berupa hadis Nabi. Konsep ini berakar pada 

hadis Nabi: 

 «أَلاَ إِنيِّ أوُتيِتُ الْكِتَابَ وَمِثـْلَهُ مَعَهُ »

“Kum ketahuilah, aku diberi kitab dan sesuatu yang semisal 

dengannya.” (HR. Abu Dawud no. 4604) 

Hadis tersebut dipahami oleh ulama Sunni sebagai legitimasi 

kedudukan hadis yang berdampingan dengan Al-Qur’an. Karena itu, 

kebenaran hadis harus dipastikan, sebab ia memainkan peran legal, etis, dan 

sosial dalam seluruh bangunan ilmu Islam, termasuk fikih, akhlak, ibadah, 

teologi, tata sosial, hingga disiplin politik Islam. Oleh karenanya kedudukan 

yang begitu tinggi, umat Islam sejak awal merasa perlu memastikan bahwa 

 
43 Batu, A. E. (2024). Historiografi Hadis Dalam Aliran Islam: Mengulas Sejarah 

Penulisan Dan Penghimpunan Hadis Sunni Syiah. El-Sunnah: Jurnal Kajian Hadis Dan Integrasi 
Ilmu, 5(1), 116-129. 



40 
 

hadis yang diterima benar-benar berasal dari Nabi, bukan dari konstruksi 

sejarah atau rekayasa ideologi. 44 

Kesadaran tentang pentingnya validitas hadis muncul sejak 

generasi sahabat. Mereka menyaksikan langsung bagaimana hadis 

diucapkan dalam konteks kehidupan Nabi, dan bagaimana pesan-pesan itu 

berfungsi sebagai pedoman moral. Para sahabat memahami bahwa agama 

tidak dapat dibangun di atas ucapan palsu. Dalam hadis yang sangat terkenal 

Nabi bersabda: 

دًا فَـلْيـَتـَبـَوَّأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النّار»  «مَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَـعَمِّ

“Barang siapa yang berdusta atas namaku dengan sengaja, maka 

hendaklah ia menempati tempat duduknya di neraka.” (Muttafaq ‘alayh) 

Sabda ini menjadi fondasi moral bagi epistemologi hadis Sunni. 

Bahwa hadis merupakan amanah dan bukti kejujuran. Kesadaran ini 

membawa umat Islam pada keharusan membangun mekanisme verifikasi, 

bahwa hadis harus memiliki bukti rantai periwayatan, memiliki pembawa 

yang kredibel, dan memiliki kesesuaian antara lafaz dan realitas sejarah 

Nabi. 45 

Dari kesadaran tersebut lahirlah konsep sanad, yaitu rantai 

periwayat hadis yang menghubungkan matan kepada Nabi. Dalam tradisi 

Sunni, sanad merupakan simbol epistemologi yang menunjukkan bahwa 

 
44 Batu, A. E. (2024). Historiografi Hadis Dalam Aliran Islam: Mengulas Sejarah 

Penulisan Dan Penghimpunan Hadis Sunni Syiah. El-Sunnah: Jurnal Kajian Hadis Dan Integrasi 
Ilmu, 5(1), 116-129. 

45 Muhamad, A. L. P. (2025). Hadis ghadir khum perspektif sunni dan syiah: Pendekatan 
ilmu sejarah (Desertasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung). 



41 
 

hadis harus dapat dibuktikan secara historis. Kata-kata Abdullah ibn al-

Mubarak sering dikutip untuk menggambarkan prinsip ini: “Al-isnād min 

dīnī; laula al-isnād la-qāla man syā’a ma syā’a.” (Sanad adalah bagian dari 

agama, tanpa sanad, siapa pun dapat berkata sesuka hati.) 46 

Sanad dalam tradisi Sunni juga hadir sebagai metode anti 

manipulasi sejarah. Para mufassir, fuqaha, dan ahli hadis memahami bahwa 

sejarah dapat terdistorsi oleh kepentingan politik, ekonomi, sosial, atau 

ideologis. Karena itu, sanad berfungsi sebagai mekanisme ilmiah untuk 

menghindari penyimpangan. Dengan sanad, hadis dapat dilacak, tentang 

siapa yang meriwayatkan kepada siapa, dalam kondisi apa, kapan, dan 

melalui jalur mana. Karena itu, sanad merupakan struktur data ilmiah yang 

memuat informasi biografis. 47 

Sistem sanad kemudian berkembang hingga menjadi disiplin ilmu 

tersendiri, yang paling penting di dalamnya adalah ilmu jarḥ wa ta‘dīl dan 

‘ilm al-rijāl. Jarḥ wa ta‘dīl adalah ilmu menilai kredibilitas perawi, tentang 

apakah mereka jujur, kuat hafalan, stabil karakter, dan amanah dalam 

periwayatan. Sementara ilmu rijal adalah ensiklopedia biografis perawi 

hadis, memuat nama, usia, tempat tinggal, guru, murid, karakter, kapasitas 

intelektual, dan kepribadian. 

Ulama hadis Sunni seperti Imam Yahya ibn Ma‘in, Imam Ahmad 

ibn Hanbal, Imam Abu Hatim al-Razi, bahkan kemudian al-Dzahabi dan Ibn 

Hajar al-‘Asqalani, adalah figur yang menulis ribuan biografi perawi dengan 

 
46 Choiroh dan Munawir, “Metodologi Pemahaman Hadis M. Yusuf al-Qaradhawi,” 70. 
47 Choiroh dan Munawir, “Metodologi Pemahaman Hadis M. Yusuf al-Qaradhawi,” 71. 



42 
 

standar ilmiah yang ketat. Tidak ada ilmu historis dunia yang menandingi 

detail biografis ulama Sunni terhadap perawi hadis. 

Selain menilai integritas moral, epistemologi Sunni juga menilai 

kemampuan hafalan, tentang apakah seorang perawi memiliki daya ingat 

kuat atau lemah. Prinsip ini menyebabkan sebagian hadis tertolak bukan 

karena ketidakjujuran, tetapi karena kelemahan hafalan perawi. Inilah ciri 

penting epistemologi hadis Sunni, ia tidak menjadikan moralitas saja 

sebagai standar, tetapi juga ketepatan transmisi data. Dua unsur ini saling 

melengkapi, tentang kejujuran dan akurasi. 48 

Berangkat dari disiplin tersebut, hadis dalam tradisi Sunni 

kemudian ditentukan tingkat kesahihannya berdasarkan lima kaidah 

metodologis: 

a. Sanad bersambung (ittisāl al-sanad) 

b. Adil seluruh perawi (al-‘adālah) 

c. Dhabit (hafalan perawi kuat) 

d. Tidak syādz (tidak menyelisihi perawi yang lebih kuat) 

e. Tidak berillat (tidak memiliki kecacatan tersembunyi) 

Inilah definisi hadis sahih menurut tradisi Sunni yang dirumuskan 

oleh Imam Ibn al-Salah dalam Muqaddimah-nya, kemudian dikembangkan 

oleh ulama seperti Ibn Hajar dalam Nukhbat al-Fikar. Prinsip ini 

 
48 Ahmad, “Hadis dan Ilmu Hadis dalam Pandangan Ahl al-Sunnah dan Syiah,” 9. 



43 
 

menunjukkan bahwa epistemologi Sunni mengutamakan objektivitas ilmiah, 

bukan sekadar asumsi teologis. 49 

Dari segi periwayatan, metode transmisi hadis dalam tradisi Sunni 

terbagi dalam beberapa bentuk teknis, sima’, yaitu mendengar langsung dari 

guru, qira’ah, membaca hadis di hadapan guru; munāwalah, menerima 

catatan hadis dari guru; dan kitābah, periwayatan melalui tulisan. Masing-

masing metode ini memiliki peringkat otoritas yang telah ditetapkan oleh 

ulama hadis. Metode yang paling sahih adalah sima’ dan qira’ah, sementara 

munāwalah dan ijazah berada pada tingkatan yang lebih rendah. 50 

Sistem ini menunjukkan bahwa epistemologi hadis Sunni 

membedakan tingkat validitas berdasarkan tingkat interaksi antara guru dan 

murid. Seorang murid yang mendengar langsung dari guru memiliki tingkat 

otoritas periwayatan lebih tinggi dibandingkan dengan murid yang hanya 

menerima ijazah tanpa pertemuan langsung. 

Materi hadis dalam tradisi Sunni dihimpun dalam koleksi besar 

yang dikenal sebagai kutub al-sittah; Sahih al-Bukhari, Sahih Muslim, 

Sunan Abi Dawud, Sunan Tirmidhi, Sunan al-Nasa’i, dan Sunan Ibn Majah. 

Namun karya hadis primer Sunni sebenarnya jauh lebih luas dari itu; 

terdapat Musnad Ahmad, Muwatta Malik, Sunan al-Darimi, Musnad al-

Tayalisi, Musnad al-Syafi’i, dan ribuan koleksi pribadi para ulama hadis 

yang tidak seluruhnya masuk dalam kategori kitab sahih. 

 
49 Arif Hidayat, "Epistemologi Hadis dan Konteks Sosial Keagamaan," Jurnal Studi 

Hadis Indonesia 3, no. 1 (2023): 39 
50 Amin, A. P. (2018). Historiografi Pembukuan Hadis Menurut Sunni Dan Syi'ah. Al-

Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur'an dan al-Hadits, 12(1), 75-110 



44 
 

Dalam proses tadwin hadis pada abad kedua dan ketiga hijriah, 

ulama Sunni melakukan perjalanan panjang untuk memverifikasi riwayat. 

Imam al-Bukhari menempuh perjalanan ribuan kilometer dari Bukhara 

menuju Baghdad, Hijaz, hingga Syam, hanya untuk mengumpulkan hadis 

dan memeriksanya kepada puluhan guru yang berbeda. Dalam riwayat 

disebut bahwa al-Bukhari menghafal ratusan ribu hadis beserta sanadnya 

sebelum menyusun shahih-nya. 51 

Sementara Imam Muslim melakukan pengecekan setiap jalur 

riwayat melalui analisis sanad yang sangat teliti, sehingga menolak lebih 

dari dua ratus ribu hadis dengan alasan teknis sanad. Ulama Sunni tidak 

hanya menyusun hadis yang mereka temukan; mereka menguji, menyaring, 

lalu mengeliminasi. Di sinilah fondasi epistemologi hadis Sunni mulai 

terbentuk, hadis yang diterima bukan hasil klaim, tetapi hasil pembuktian 

panjang, melalui jaringan sejarah, literatur biografis, dan disiplin 

komparatif. 

Tradisi Sunni menempatkan sahabat pada posisi khusus dalam 

sejarah periwayatan. Para sahabat dianggap sebagai generasi yang 

menyaksikan wahyu dan memahami konteks hadis secara langsung. Karena 

itu, dalam Sunni, prinsip keadilan sahabat bersifat kolektif, bahwa semua 

sahabat dianggap adil secara moral sehingga periwayatan mereka diterima 

selama sanadnya bersambung kepada Nabi.52 

 
51 Amin, A. P. (2018). Historiografi Pembukuan Hadis Menurut Sunni Dan Syi'ah. Al-

Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur'an dan al-Hadits, 12(1), 75-110. 
52 Choiroh dan Munawir, “Metodologi Pemahaman Hadis M. Yusuf al-Qaradhawi,” 69. 



45 
 

Namun prinsip ini tidak menghapus pengujian terhadap sanad. 

Sahabat sendiri tidak dikritik, tetapi sanad setelah sahabat tetap diperiksa 

secara ketat. Prinsip ini mencerminkan kombinasi unik antara pendekatan 

teologis dan metode ilmiah. 

Selain itu, epistemologi Sunni memahami bahwa hadis bukan 

hanya teks formal, tetapi penjelasan kehidupan Nabi dalam ruang sosial 

Madinah. Karena itu, ulama Sunni memasukkan dimensi historis dan 

sosiologis dalam memahami hadis. Hadis-hadis Nabi dipahami berdasarkan 

bentuk kehidupan masyarakat Arab abad ke-7; struktur kabilah, budaya 

syair, norma sosial, status perempuan, kesadaran hukum, sistem politik, dan 

interaksi antaragama. 53. 

Dengan demikian, hadis tidak boleh dilepaskan dari konteks dunia 

tempat ia muncul. Dalam tradisi Sunni, definisi hadis tidak hanya ucapan 

Nabi; ia juga mencakup perbuatan, ketetapan hukum, bahkan sifat fisik 

Nabi. Model periwayatan ini menghasilkan ribuan hadis tentang karakter 

moral Nabi; tawadhu’, kejujuran, kesabaran, kecerdasan sosial, dan etika 

diplomasi. Hadis-hadis ini menjadi basis pembentukan budaya Islam. 

Otoritas sanad dan periwayatan dalam epistemologi Sunni 

bukanlah struktur yang beku. Ia berkembang selama berabad-abad melalui 

pengetahuan kolektif ulama. Setiap generasi menguji kembali hadis, 

memperbarui kajian sanad, dan menyusun ulang kategori hadis. Ulama 

 
53 Ahmad, “Hadis dan Ilmu Hadis dalam Pandangan Ahl al-Sunnah dan Syiah,” 7. 
 



46 
 

hadis periode modern masih melakukan kritik matan dan perbandingan 

manuskrip untuk memastikan keaslian teks. 

Keseluruhan gambaran ini menunjukkan bahwa epistemologi hadis 

Sunni berdiri di atas tiga fondasi utama; sanad historis yang dapat 

diverifikasi, sistem periwayatan ilmiah yang teratur, dan jaringan ulama 

yang menjalankan proses verifikasi. Tanpa ketiga unsur ini, hadis tidak 

mungkin diterima sebagai teks otoritatif dalam Islam. 

Epistemologi hadis Sunni menggambarkan suatu pemahaman 

ilmiah yang sangat kompleks namun solid. Ia menunjukkan betapa 

kesungguhan akademik umat Islam dalam menjaga warisan kenabian telah 

melahirkan salah satu disiplin ilmu paling maju dalam sejarah ilmu agama. 

Ilmu hadis Sunni merekonstruksi sejarah yang terstruktur, disiplin, dan 

sistematis.  

2. Epistemologi Hadis dalam Tradisi Syiah tentang Otoritas Sanad dan Sistem 

Periwayatan 

Epistemologi hadis dalam tradisi Syiah Imamiyah berangkat dari 

fondasi teologis yang mendefinisikan bahwa transmisi keilmuan Islam pasca 

wafat Nabi Muhammad SAW berlangsung melalui jalur Ahlul Bait. 

Keyakinan ini menjadi kerangka ontologis bagi seluruh bangunan Ulūmul 

Ḥadīth Syiah, mulai dari konsepsi hadis, otoritas sanad, fungsi imam, 

struktur periwayatan, hingga kritik perawi. Teologi imamah merupakan 

landasan epistemik yang menentukan standar validitas riwayat, posisi 

perawi, dan kategori hadis dalam tradisi Imamiyah. Hadis tidak dipahami 



47 
 

hanya sebagai laporan verbal Nabi, melainkan kesinambungan wahyu yang 

diteruskan oleh para imam ma‘ṣūm. Oleh sebab itu, definisi hadis dalam 

Imamiyah mencakup dua bentuk Riwayat, riwayat dari Nabi Muhammad 

SAW dan riwayat dari para imam keturunannya. 54 

Epistemologi hadis Syiah dipahami dari premis fundamental bahwa 

para imam bukan hanya saksi sejarah, tetapi pewaris otoritas ilahi. Al-

Kulaini dalam Uṣūl al-Kāfī menjelaskan bahwa hadis imam memiliki 

legitimasi yang sama dengan hadis Nabi karena sumber keduanya 

bersambung pada wahyu. Riwayat Imam al-Ṣādiq berikut menjadi dasar 

teologis dan epistemik Imamiyah:  

حَدِيثُـنَا حَدِيثُ أَبيِ، وَحَدِيثُ أَبيِ حَدِيثُ جَدِّي، وَحَدِيثُ جَدِّي حَدِيثُ الحُْسَينِْ، »

وَحَدِيثُ الحُْسَينِْ حَدِيثُ الحَْسَنِ، وَحَدِيثُ الحَْسَنِ حَدِيثُ أمَِيرِ الْمُؤْمِنِينَ، وَحَدِيثُ أمَِيرِ 

  «.الْمُؤْمِنِينَ حَدِيثُ رَسُولِ اللهِ، وَحَدِيثُ رَسُولُ اللهِ قَـوْلُ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ 

(Uṣūl al-Kāfī, 1/53) 

Dalam tradisi Imamiyah, riwayat ini merupakan konstruksi 

epistemologi, bahwa seluruh riwayat imam bersumber pada Nabi, sehingga 

hadis imam adalah jalur otoritatif penyampai ajaran kenabian. Bahwa, 

keilmuan hadis Syiah Imamiyah menempatkan imam sebagai pemilik 

 
54 Batu, A. E. (2024). Historiografi Hadis Dalam Aliran Islam: Mengulas Sejarah 

Penulisan Dan Penghimpunan Hadis Sunni Syiah. El-Sunnah: Jurnal Kajian Hadis Dan Integrasi 
Ilmu, 5(1), 116-129. 



48 
 

otoritas penafsiran wahyu yang memuat instruksi hukum, aqidah, tafsir, dan 

bimbingan spiritual. 55 

Dalam kerangka sanad, hadis dalam Imamiyah melalui jalur 

periwayatan yang dimulai dari Nabi kepada imam. Sistem periwayatan 

awal berkembang dalam jaringan murid imam, yang dikenal sebagai 

aṣḥāb al-uṣūl; pemilik catatan hadis tertulis yang menjadi cikal bakal 

karya primer Imamiyah. Struktur ini terlihat dalam empat kitab primer 

hadis Syiah: 56 

a. al-Kāfī karya al-Kulaini, 

b. Man Lā Yaḥḍuruhu al-Faqīh karya al-Ṣaduq, 

c. Tahdzīb al-Aḥkām, 

d. al-Istibṣār karya al-Ṭusi. 

Keempat karya ini tersusun berdasarkan ribuan riwayat imam dalam 

rantai transmisi yang bersumber dari uṣūl hadis Imamiyah. Para imam 

dianggap pemilik legitimasi dalam periwayatan, sehingga sanad yang 

bersambung pada imam ditempatkan sebagai sesuatu yang otoritatif secara 

historis dan spiritual. Hal ini menjadikan jalur periwayatan imam tidak 

hanya sebagai sarana transmisi, tetapi sebagai bukti kesinambungan ajaran 

Nabi. 57 

Dalam epistemologi hadis Imamiyah, otoritas imam membentuk 

struktur hadis yang unik. Para imam menjelaskan hukum syariat secara 

 
55 Miskaya et al., “Kajian Hadis Perspektif Suni dan Syiah,” 30. 
 
56 Asmana, Dinamika Kitab Hadis Syiah, 
57 Batu, “Historiografi Hadis dalam Aliran Islam,” 123. 



49 
 

langsung kepada murid, menafsirkan ayat, menjawab persoalan fikih, dan 

mengajar akhlak. Oleh karena itu, hadis-hadis imam merupakan lanjutan 

dari hadis Nabi, bukan komentar sekunder. Prinsip ini terekam dalam 

metodologi ijtihad Syiah yang menyatakan bahwa otoritas hukum tidak 

berhenti pada teks Al-Qur’an dan hadis Nabi, melainkan melalui penjelasan 

imam. 58 

Dimensi epistemologi hadis Syiah juga dikukuhkan melalui konsep al-

‘arḍ ‘alā al-Qur’ān, yaitu kewajiban menguji riwayat berdasarkan 

kesesuaiannya dengan Al-Qur’an. Al-Kulaini mencatat riwayat imam: 

 «ما خَالَفَ كِتَابَ اللهِ فاَضْربِوُهُ عَلَى الجِدَارِ »

(Apa yang bertentangan dengan Kitab Allah, maka lemparkanlah ia ke 

dinding.) (al-Kāfī, 1/69) 

Metode ini menunjukkan bahwa sumber epistemik hadis Imamiyah 

merupakan keselarasan substansi terhadap Al-Qur’an. Hadis tidak diterima 

jika bertentangan dengan prinsip wahyu, sekalipun sanadnya tampak kuat. 

Selain keselarasan dengan Al-Qur’an, epistemologi hadis Imamiyah 

memuat konsep al-tawaqquf; sikap menghentikan penilaian riwayat yang 

multiinterpretasi sampai ada instruksi imam. Prinsip ini disebutkan dalam 

Uṣūl al-Kāfī dan menjadi bentuk kehati-hatian dalam menerima riwayat. 

 
58 Nabilah, “Pemahaman Hadis Keutamaan ʿAlī ibn Abī Ṭālib,” 80. 



50 
 

Sikap epistemik ini memperlihatkan bahwa hadis imam harus dipahami 

melalui bimbingan imam lain atau melalui prinsip dasar agama. 59 

Dalam dimensi historis, pembentukan epistemologi hadis Imamiyah 

tidak terpisah dari perkembangan ilmu rijāl. Ilmu rijāl Imamiyah merupakan 

disiplin ilmiah yang menilai kapasitas perawi berdasarkan data historis, 

biografi ilmiah, dan reputasi transmisi. Salah satu sumber terbesar ilmu rijāl 

Imamiyah adalah karya monumental Sayyid al-Khoei, Mu‘jam Rijāl al-

Ḥadīth, terdiri dari puluhan jilid yang menilai ribuan perawi Imamiyah 

secara komprehensif. 60 

Penilaian rijāl Imamiyah berpijak pada aspek kredibilitas ilmiah, 

integritas moral, serta hubungan dengan imam. Kategori perawi telah 

ditentukan dalam sumber klasik Imamiyah, termasuk: 61 

a. Tsiqah, terpercaya secara ilmiah, 

b. Ṣāliḥ, baik agamanya, 

c. Majhūl, tidak dikenal, 

d. Ḍa‘īf , lemah. 

Kategori ini kemudian menjadi dasar dalam penentuan sahih tidaknya 

sanad. Setelah kritik rijāl berkembang, Imamiyah menyusun kategori hadis 

 
59 Leni Andariati, “Hadis dan Sejarah Perkembangannya,” Diroyah: Jurnal Ilmu Hadis 4, 

no. 2 (Maret 2020): 157. 
 
60 Muḥammad Bāqir al-Majlisī, Bihār al-Anwār, Maktabah Syamilah, jld. 35, hlm. 49. 
61 Arif Hidayat, "Epistemologi Hadis dan Konteks Sosial Keagamaan," Jurnal Studi 

Hadis Indonesia 3, no. 1 (2023): 39. 



51 
 

formal. Al-‘Allamah al-Hilli pada abad ke-8 H menetapkan empat kategori 

hadis dalam Imamiyah: 62 

a. Ṣaḥīḥ, hadis yang semua perawinya Imamiyah, tsiqah, dan bersambung 

kepada Imam ma‘ṣūm. 

b. Ḥasan, hadis yang seluruh perawinya Imamiyah namun sebagian tidak 

mencapai derajat tsiqah tetapi dipandang memiliki sisi kebaikan dan 

kepercayaan. 

c. Muwaththaq, hadis yang sanadnya mengandung perawi non-Imamiyah 

namun tsiqah secara ilmu rijāl. 

d. Ḍa‘īf, hadis yang mengandung perawi majhūl atau bermasalah secara 

moral dan ilmiah. 

Pembagian ini ialah bukti bahwa tradisi Imamiyah mengembangkan 

sistem objektif penilaian hadis. Fakta ini menunjukkan bahwa epistemologi 

hadis Syiah ialah hasil pembentukan ilmu yang diawali tradisi kritik. 

Dalam tradisi Imamiyah, hadis dinilai berdasarkan relevansi 

maknanya terhadap prinsip imamah. Karena imam menjadi otoritas 

epistemik, maka riwayat yang datang dari imam dianggap hujjah. Oleh 

sebab itu, jika terjadi keraguan atau pertentangan antar riwayat, maka 

riwayat dari imam yang lebih akhir dijadikan rujukan utama. Prinsip ini 

dicatat dalam sumber-sumber ushul Imamiyah sebagai metode penyelesaian 

konflik riwayat. 63 

 
62 Asmana, Dinamika Kitab Hadis Syiah, 45. 
63 Nabilah, “Pemahaman Hadis Keutamaan ʿAlī ibn Abī Ṭālib,” 80. 
 



52 
 

Pengaruh periwayatan imam juga terlihat dalam struktur penyusunan 

kitab. Al-Kāfī misalnya, memuat bagian Uṣūl, Furū’, dan Rawḍah, 

mengklasifikasi ajaran imam berdasarkan topik tematik. Metode tematik ini 

memperlihatkan bahwa epistemologi hadis Imamiyah tidak berhenti pada 

periwayatan, tetapi berkembang menjadi perangkat hukum, akidah, dan 

etika. 

Dimensi epistemologi hadis Imamiyah juga mencakup konsep 

taqiyyah, yaitu dimensi sosial-historis yang mengharuskan imam berbicara 

dengan kehati-hatian pada masa tekanan politik. Karena itu, sebagian 

riwayat imam harus dianalisis melalui konteks sosial. Konsep ini bukan 

reduksi historis, tetapi metode akademik yang dimuat dalam Dirāyat al-

Ḥadīth karya Muhammad Bāqir al-Ṣadr. Ia menjelaskan bahwa berbagai 

kontradiksi riwayat dapat diselesaikan melalui konteks historis, bukan 

melalui penolakan sanad. 64 

Dalam epistemologi Imamiyah, hadis mutawatir menjadi hujjah qat‘i, 

menghasilkan ilmu yakin. Sementara hadis ahād memberikan hujjiyyah 

‘amaliyah, bukan ilmu yakin, sesuai penjelasan al-Khoei dalam al-Bayān fi 

Tafsir al-Qur’ān. Hal ini menunjukkan pembagian epistemik yang jelas, 

bahwa metode perolehan ilmu berbeda berdasarkan tingkat periwayatan. 65 

Ulūmul ḥadīth Syiah juga menempatkan periwayatan tertulis sejak 

awal sebagai metode utama. Uṣūl as-sittah ‘asyar dan koleksi al-Uṣūl al-

Arba‘mi’ah merupakan bukti sejarah bahwa hadis Imamiyah memiliki akar 
 

64 Miskaya et al., “Kajian Hadis Perspektif Suni dan Syiah,” 30. 
65 Arif Hidayat, "Epistemologi Hadis dan Konteks Sosial Keagamaan," Jurnal Studi 

Hadis Indonesia 3, no. 1 (2023): 39. 



53 
 

dokumentasi langsung dari murid imam. Karena itu, riwayat Imamiyah tidak 

hanya bersumber dari hafalan, tetapi juga dari manuskrip otoritatif yang 

diwariskan generasi awal. 

Epistemologi Imamiyah juga menuntut konsistensi internal matan. 

Dalam Uṣūl al-Kāfī, imam menyebutkan bahwa tidak semua hadis dapat 

diterima tanpa penalaran. Oleh karena itu, ulama Imamiyah menerapkan 

metode kritik isi hadis melalui logika syar‘i, akal, dan prinsip agama. Salah 

satu prinsipnya: 

 «اعْرضُِوا حَدِيثَـنَا عَلَى الْعَقْل»

(Timbang hadis kami dengan akal.) 

Metode ini bukan rasionalisme murni, tetapi prinsip yang memastikan 

hadis sejalan dengan aqidah tauhid.66 Selain itu, epistemologi hadis 

Imamiyah memiliki hubungan erat dengan ilmu kalam. Para imam 

menjelaskan masalah-masalah ketuhanan, kehendak bebas, keadilan ilahi, 

dan imamah melalui hadis yang menunjukkan konstruksi teologi. Karena 

itu, hadis Imamiyah tidak hanya pasif secara historis, tetapi aktif dalam 

pembentukan ilmu tauhid. 67 

Ketika memasuki fase kodifikasi, ulama hadis Imamiyah menjalankan 

kritik tekstual dan historis untuk memastikan keaslian naskah. Alih-alih 

mengandalkan satu jalur, mereka menggunakan analisis multi-sumber sesuai 

metodologi Dirāyat al-Ḥadīth. 

 
66 Fahimah, “Epistemologi Hadis Sunni-Syiah,” 58. 
67 Leni Andariati, “Hadis dan Sejarah Perkembangannya,” Diroyah: Jurnal Ilmu Hadis 4, 

no. 2 (Maret 2020): 157. 



54 
 

Seluruh fondasi epistemologi hadis Imamiyah dapat diringkas dalam 

empat prinsip utama: 

a. Imamah sebagai sumber transmisi ilmu, 

b. Keselarasan hadis dengan Al-Qur’an, 

c. Kritik sanad dan rijāl sebagai instrumen validasi riwayat, 

d. Pemahaman hadis melalui konteks imam. 

Keempat unsur ini membangun epistemologi hadis Syiah Imamiyah 

menjadi disiplin ilmu yang berdiri sendiri, ilmiah, historis, terstruktur, dan 

otoritatif. Dengan fondasi teologis imamah, metodologi sanad yang kokoh, 

sistem rijāl besar, dan perangkat kritik matan yang jelas, Ulūmul Ḥadīth 

Imamiyah menjadi salah satu tradisi ilmiah yang mapan dalam khazanah 

pemikiran Islam. 

3. Perbandingan Dasar Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah terkait Otoritas 

Sanad dan Periwayatan 

Perbedaan epistemologi hadis antara Sunni dan Syiah pada dasarnya 

bersumber dari orientasi otoritas ilmu agama dalam masing-masing tradisi. 

Keduanya sama-sama membangun sistem hadis yang ilmiah, 

terdokumentasi, dan teruji secara historis, namun dengan landasan 

ontologis, teologis, dan metodologis yang berbeda. Titik pembeda tersebut 

kemudian memengaruhi cara hadis ditransmisikan, siapa yang dianggap 

otoritas sah dalam periwayatan, bagaimana standar keadilan perawi 

ditentukan, serta bagaimana jalur sanad diterima atau ditolak. 



55 
 

Dalam tradisi Sunni, fondasi epistemologi hadis bertumpu pada 

keyakinan kolektif bahwa seluruh sahabat Rasulullah SAW. sebagaimana 

prinsip ‘adālah al-ṣaḥābah, merupakan figur terpercaya dalam periwayatan 

hadis. Prinsip ini membuat sanad hadis yang melewati sahabat tidak lagi 

memerlukan verifikasi moral individual; fokus kajian kritik diarahkan pada 

perawi setelah generasi sahabat. Kebenaran hadis dalam tradisi Sunni 

kemudian ditentukan melalui kekuatan sanad historis, kesinambungan 

transmisi, integritas hafalan, ketelitian periwayat, dan analisis jarḥ wa ta‘dīl. 

Keseluruhan proses ini menjadikan epistemologi hadis Sunni sebagai sistem 

yang menempatkan verifikasi historis sebagai asas otoritas ilmu agama. 

Sementara itu, tradisi Syiah Imamiyah menempatkan imamah sebagai 

poros epistemologi hadis. Otoritas riwayat tidak hanya bersandar pada 

kedekatan perawi dengan generasi awal Islam, tetapi pada legitimasi 

keilmuan para imam Ahlul Bait. Dalam kerangka ini, imam dianggap 

sebagai pemegang kesinambungan ilmu kenabian. Karena itu hadis menurut 

Syiah tidak terbatas pada riwayat Nabi saja, tetapi juga pada riwayat para 

imam yang dipandang ma‘ṣūm secara spiritual dan ilmiah. Ini menandai 

perbedaan epistemologis mendasar, bahwa sumber hadis dalam Syiah 

merupakan institusi keagamaan yang disebut imamah. 

Perbedaan otoritas ini langsung memengaruhi cara kedua tradisi 

membangun struktur sanad. Pada Sunni, sanad terbuka bagi siapa pun yang 

memenuhi syarat integritas ilmiah. Tidak ada batasan genealogis atau 

kedudukan sosial tertentu yang menjadi syarat penerimaan riwayat. Selama 



56 
 

perawi terbukti adil dan kuat hafalannya, maka sanadnya dapat digunakan 

sebagai dasar penerimaan hadis. Prinsip ini menghasilkan jaringan 

periwayatan global yang luas, lintas wilayah, lintas guru, dan lintas 

komunitas. Jalur periwayatan dalam hadis Sunni membentang dari Hijaz 

hingga Andalus, dari Iraq hingga Bukhara, dari Kufah hingga Mesir. 

Sistem seperti ini menjadikan epistemologi hadis Sunni bersifat trans-

regional dan objektif, ilmu jarḥ wa ta‘dīl merekam ribuan biografi perawi 

yang tidak memiliki hubungan genealogis atau otoritas spiritual tertentu. 

Kekuatan epistemologi hadis Sunni menjadi historis-kritis, menghasilkan 

disiplin verifikasi ilmiah yang sangat kompleks, termasuk penulisan rijāl, 

kritik sanad, kritik matan, penyaringan riwayat, hingga pembentukan 

standar hadis ṣaḥīḥ. 

Berbeda dengan pola tersebut, epistemologi Syiah Imamiyah 

membentuk sistem sanad yang berpusat pada imam. Jalur periwayatan 

terbaik adalah jalur yang bersambung kepada imam. Perawi yang memiliki 

hubungan keilmuan dengan imam mendapatkan posisi epistemik tertinggi. 

Karena itu, dalam tradisi Syiah otoritas sanad identik dengan kedekatan 

terhadap Ahlul Bait. Murid-murid imam seperti Zurārah, Hishām ibn al-

Ḥakam, dan Muhammad ibn Muslim menjadi rujukan utama transmisi hadis 

Syiah, bersama jaringan uṣūl awal yang ditulis langsung oleh murid imam. 

Model jaringan ini melahirkan karakter periwayatan yang internal dan 

stabil. Hadis Syiah tidak tersebar melalui jaringan sosial seluas tradisi 

Sunni, karena fokus transmisinya adalah kesinambungan spiritual, bukan 



57 
 

perluasan sosial. Dengan demikian, jalur sanad Imamiyah cenderung lebih 

pendek, terpusat, dan terikat pada komunitas ilmiah tertentu. Periwayatan 

hadis Syiah berkembang dalam lingkup murid imam, bukan dalam jaringan 

publik luas. 

Dimensi epistemologi ini menciptakan struktur ilmu yang berbeda. 

Pada Sunni, kredibilitas perawi diukur melalui integritas moral dan ingatan. 

Pada Syiah, kredibilitas perawi juga dilihat dari kesetiaan ideologis kepada 

imam. Artinya, perawi harus berada dalam orbit imamah untuk bisa diterima 

hadisnya. Loyalitas epistemik ini bukan sekadar preferensi teologis; ia 

merupakan konsekuensi metodologis dari konsep imamah sebagai sumber 

ilmu. 

Selain itu, perbedaan epistemologi hadis Sunni dan Syiah 

menghasilkan dua struktur kritik sanad yang berbeda pula. Tradisi Sunni 

mengembangkan ilmu jarḥ wa ta‘dīl secara historis sejak abad ke-2 Hijriah, 

mencatat biografi perawi tanpa mempertimbangkan garis keturunan 

keilmuan tertentu. Sedangkan pada Syiah, kritik sanad berkembang pada 

abad pertengahan melalui ulama seperti al-Najāshī, al-Ṭūsī, dan kemudian 

al-‘Allāmah al-Ḥillī, yang mulai menuliskan kategori hadis seperti ṣaḥīḥ, 

ḥasan, muwaththaq, dan ḍa‘īf. Klasifikasi tersebut memperlihatkan bahwa 

epistemologi hadis Imamiyah memiliki karakter ilmiah yang kuat dan bukan 

sekadar berbasis otoritas spiritual (lahir atas kritik sunni kepada syiah). 

Dari sisi periwayatan, tradisi Sunni menunjukkan sistem mobilitas 

sanad. Ulama hadis mengadakan perjalanan luas untuk menelusuri riwayat, 



58 
 

saling memverifikasi catatan, dan membandingkan jalur periwayatan. 

Mobilitas ilmiah ini menghasilkan penyebaran hadis ke berbagai wilayah 

Islam, memperkaya keragaman sanad, dan menciptakan basis data 

periwayatan yang kaya. 

Tradisi Syiah tidak men develop jaringan perjalanan ilmiah seluas itu, 

sebab fokus periwayatannya berada pada hubungan guru-murid dalam 

lingkup imam. Sanad tidak dibangun untuk memperluas jaringan transmisi, 

tetapi untuk menjaga kemurnian hubungan spiritual. Perbedaan ini membuat 

periwayatan Syiah lebih tertata secara internal, meski tidak seluas Sunni 

dalam penyebaran sosial. 

Jika dilihat dari perspektif epistemologis, dua pendekatan ini 

mencerminkan dua orientasi ilmu agama. Sunni menempatkan hadis sebagai 

fakta sejarah yang dapat diverifikasi secara ilmiah melalui bukti tekstual dan 

sanad. Validitas riwayat berdiri di atas fondasi historis, kejujuran perawi, 

kesinambungan sanad, dan kritik ilmiah. Syiah menempatkan hadis sebagai 

kesinambungan ilmu kenabian melalui institusi imamah. Validitas riwayat 

bersandar pada otoritas imam dan kesinambungan pengetahuan spiritual dari 

Nabi. 

Karena itu, epistemologi hadis Sunni dapat dikategorikan sebagai 

historis-kritikal, sedangkan epistemologi hadis Syiah memiliki karakter 

teologis-spiritual. Keduanya berdiri di atas dua prinsip otoritas ilmu agama 

yang berbeda. Sunni mengandalkan sejarah, Syiah mengandalkan imamah. 



59 
 

Perbedaan ini menunjukkan bahwa epistemologi hadis tidak hanya 

bicara tentang sanad dan matan, tetapi juga fondasi keyakinan, pembentukan 

identitas, dan warisan intelektual yang terinternalisasi dalam masing-masing 

tradisi Islam. Perbedaan epistemologi hadis Sunni dan Syiah 

memperlihatkan betapa kaya pengalaman keilmuan umat Islam dalam 

menjaga warisan Nabi secara ilmiah. 

Pemahaman atas perbedaan otoritas sanad dan periwayatan bukan 

untuk menegasikan, tetapi untuk melihat bahwa ilmu hadis berkembang 

melalui jalur yang beragam sesuai horizon teologi, politik, sejarah, dan 

spiritualitas masing-masing tradisi. Dua sistem epistemologi ini pada 

akhirnya saling melengkapi gambaran sejarah studi hadis Islam secara 

keseluruhan. 

B. Hermeneutika Eksistensial Heidegger dalam Membaca Perbedaan 

Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah 

1. Being in the World dalam Pemahaman Hadis Sunni dan Syiah 

Penerapan konsep Being-in-the-World (Sein-in-der-Welt) dalam 

membaca perbedaan epistemologi hadis Sunni dan Syiah membantu melihat 

bahwa perbedaan keduanya berakar pada “dunia keberadaan” masing-

masing tradisi. Di sini, dunia (Welt) merupakan horizon pengalaman 

historis, sosial, politik, dan spiritual yang membentuk cara umat memahami 

hadis. Dalam istilah Heidegger, manusia sebagai Dasein selalu sudah “ada-



60 
 

di-dalam-dunia” (immer schon in-der-Welt-sein), ia tidak pernah berdiri di 

luar sejarah dan komunitasnya ketika membaca teks. 68 

Dalam tradisi Sunni, being-in-the-world umat dan ulama hadis 

dibentuk oleh dunia pengalaman sahabat sebagai generasi pertama penerima 

wahyu. Dunia yang menjadi rujukan hermeneutik bukan hanya teks, tetapi 

komunitas yang hidup bersama Nabi, menemani perang dan damai, 

menyaksikan turunnya ayat, dan menjadi saksi praktik ibadah dan sosial 

beliau. Ketika epistemologi Sunni menegaskan ‘adālah al-ṣaḥābah, itu 

bukan sekadar postulat teologis; ia adalah ekspresi dari kepercayaan 

mendalam kepada dunia yang dihuni para sahabat sebagai dunia normatif. 

Sahabat tidak hanya dilihat sebagai individu perawi, tetapi sebagai “ruang 

keberadaan” pertama di mana sabda Nabi dihayati sebagai pola hidup. 

Karena itu, ketika ulama Sunni seperti al-Bukhārī, Muslim, Ibn 

Ḥanbal, atau Ibn al-Ṣalāḥ merumuskan kaidah kesahihan hadis, mereka 

sesungguhnya sedang memperkuat jembatan menuju dunia sahabat itu. 

Kehati-hatian terhadap sanad, syarat ittiṣāl al-sanad, keadilan dan ḍabṭ 

perawi, ketiadaan syādh dan ‘illah, dapat dibaca sebagai ikhtiar menjaga 

kontinuitas akses ke dunia awal Islam. Hadis yang sahih bukan hanya “valid 

secara teknis”, tetapi dianggap mampu menghadirkan kembali dunia Nabi 

dan sahabat sebagai horizon normatif. Dalam kacamata Heidegger, 

pemahaman demikian menunjukkan bahwa tafsir hadis dalam Sunni bersifat 

 
68 Rizal Muchtar, "Hermeneutika dan Problem Penafsiran Teks Agama," Jurnal Filsafat 

Islam Nusantara 3, no. 1 (2021): 45. 



61 
 

world-involving, bahwa teks dipahami melalui kedekatannya dengan dunia 

konkret para perawi pertama. 

Being-in-the-world Sunni juga tampak pada cara mereka 

memposisikan komunitas sebagai subjek penerima hadis. Ketika hadis 

dipahami dalam fikih, tafsir, atau tasawuf, ia selalu dihubungkan dengan 

kebutuhan riil umat, ibadah, muamalah, akhlak, tatanan sosial. Di sini, hadis 

menyatu dengan praksis. Misalnya, pembacaan hadis “ ِلنِّيَّاتʪِ الأَعْمَالُ  اَ   ”إِنمَّ

tidak hanya ditafsir sebagai kaidah spiritual abstrak, tetapi dijadikan basis 

pembentukan habit keagamaan, ikhlas dalam salat, jihad, transaksi ekonomi, 

bahkan politik. Hadis menjadi cara umat mengatur dunia kehidupannya. 

Dengan istilah Heidegger, dunia umat Sunni adalah dunia yang “selalu 

sudah diisi” oleh tuntunan hadis; umat tidak sekadar mengutip riwayat, 

tetapi hidup melalui riwayat. 

Di sisi lain, being-in-the-world Syiah Imamiyah terbentuk oleh dunia 

pengalaman historis Ahlul Bait dan komunitas pengikutnya. Dunia yang 

melingkupi pembacaan hadis di sini bukan hanya masa kenabian, tetapi juga 

sejarah pasca-wafat Nabi, tentang sengketa politik, marginalisasi keluarga 

Nabi, hingga tragedi Karbala. Semua itu menjadi bagian dari pengalaman 

eksistensial komunitas. Dalam horizon seperti ini, hadis yang bersumber 

dari Imam ialah suara dunia spiritual dan sejarah yang mereka hidupi. 

Ketika Imam Ja‘far al-Ṣādiq berkata, “ḥadīṡunā ḥadīṡu abī… ḥadīṡu 

Rasūlillāh qawlu Allāh,” Syiah tidak hanya membaca kalimat itu sebagai 

klaim sanad; mereka membacanya sebagai pengakuan bahwa dunia 



62 
 

pengetahuan yang mereka tempuh adalah dunia yang bersambung langsung 

dengan Nabi melalui keluarga beliau. Dunia imamah adalah dunia tempat 

makna-makna wahyu dijaga, diinterpretasi, dan dihidupkan dalam kondisi 

sosiopolitik yang sering kali menekan. Epistemologi hadis yang imam-

sentris lahir dari being-in-the-world yang menghayati Ahlul Bait sebagai 

“ruang keberadaan” kebenaran. 

Konsep Sein-in-der-Welt membantu menjelaskan mengapa dalam 

tradisi Syiah, teks hadis hampir selalu dikembalikan pada horizon imamah. 

Riwayat tidak berdiri di ruang netral; ia selalu ditempatkan dalam 

pergumulan dunia imam dengan kekuasaan, taqiyyah, dan pembinaan 

komunitas kecil yang tersebar. Karena itu, hadis tentang wilayah, 

keutamaan Ali, atau kedudukan Ahlul Bait dibaca sebagai penopang 

eksistensial komunitas yang berusaha mempertahankan identitasnya di 

tengah arus politik yang tidak bersahabat. Di sini, dunia tidak netral; ia 

penuh dengan memori, luka, dan harapan, dan semua itu ikut bekerja dalam 

cara hadis dipahami. 

Kalau dalam Sunni, being-in-the-world menjadikan sahabat sebagai 

figur sentral pemaknaan, dalam Syiah, being-in-the-world menjadikan imam 

sebagai poros hermeneutik. Sunni hidup dalam dunia yang meneguhkan 

pengalaman kolektif sahabat sebagai generasi terbaik, sehingga kritik hadis 

diarahkan ke lapisan setelah mereka. Syiah hidup dalam dunia yang 

menghayati imam sebagai pembawa makna di bawah tekanan politik, 



63 
 

sehingga banyak riwayat dipahami melalui konsep taqiyyah, penyamaran, 

dan simbolisasi. 

Kerangka Being-in-the-World juga menolong menjelaskan mengapa 

kedua tradisi memberikan aksen berbeda pada jenis-jenis hadis tertentu. 

Hadis-hadis targhīb wa tarhīb, fadā’il al-a‘māl, dan adab sosial dalam 

literatur Sunni sering menampilkan dunia komunitas yang tengah 

mengokohkan moralitas kolektif, ukhuwah, amanah, keadilan, 

kesederhanaan. Dunia ini adalah dunia masyarakat yang membesar, 

menaklukkan wilayah, membangun kota-kota ilmu, dan memerlukan 

regulasi sosial yang kuat. Sementara itu, banyak hadis Syiah yang memberi 

tekanan pada kesetiaan, sabar dalam kezaliman, cinta kepada imam, dan 

menunggu kehadiran imam yang ghaib. Dunia yang dihidupi adalah dunia 

minoritas yang mengolah harapan dan resistensi. 

Dalam bahasa Heidegger, setiap tradisi hadis ini memiliki 

Weltverständnis, yaitu cara memahami dunia, yang kemudian memengaruhi 

Textverständnis; cara memahami teks. Dunia lebih dahulu hadir daripada 

teks di tangan pembaca. Ulama Sunni masuk ke teks hadis dengan 

membawa dunia sahabat sebagai figur teladan mayoritas. Ulama Syiah 

masuk ke teks dengan membawa dunia Ahlul Bait sebagai poros minoritas 

profetik. 

Konsep Being-in-the-World juga membantu membaca posisi hadis 

sebagai bagian dari “peralatan” (Zeug) dalam dunia kehidupan umat. Dalam 

Being and Time, Heidegger menekankan bahwa manusia pertama-tama 



64 
 

berhubungan dengan dunia bukan sebagai pengamat, tetapi sebagai pelaku 

yang menggunakan, memanfaatkan, dan hidup bersama benda dan makna 

yang “siap-digunakan” (zuhanden).69 Hadis, dalam konteks ini, tidak hanya 

hadir sebagai teks “yang dihadapi” secara teoritis, tetapi sebagai pedoman 

yang dipakai dalam ibadah, hukum, etika, dan ritual. Bagi Sunni, hadis-

hadis hukum, adab, dan akhlak menjadi perangkat praktis untuk mengatur 

kehidupan sehari-hari mulai dari tata cara wudu sampai mekanisme jual 

beli. Bagi Syiah, hadis-hadis imam juga menjadi perangkat praktis, 

sekaligus sarana membentuk kesadaran kolektif tentang keimaman, ziarah, 

duka Karbala, dan identitas komunitas. 

Artinya, hadis “dioperasikan” di dalam dunia masing-masing. 

Perbedaan cara mengoperasikan hadis ini, misalnya dalam praktik fikih, 

ritual, dan tradisi keagamaan, bersumber dari perbedaan being-in-the-world 

yang mengitarinya. Sebuah riwayat tentang keutamaan Ahlul Bait dapat 

hadir di kedua tradisi, tetapi “dunia” yang menyambutnya berbeda, dalam 

Sunni, ia menguatkan cinta kepada keluarga Nabi di dalam horizon sahabat 

secara umum, sedangkan dalam Syiah, ia mengkonfirmasi struktur imamah 

dan loyalitas eksistensial. 

Dengan memakai kacamata Heidegger, penelitian ini dapat 

menunjukkan bahwa cara memahami dan menafsirkan hadis di dua tradisi 

tidak dapat direduksi menjadi “Sunni lebih rasional” atau “Syiah lebih 

spiritual”. Keduanya sama-sama hidup dalam dunia yang padat makna, 
 

69 Muhammad Arif. 2015. Hermeneutika Heidegger dan Relevansinya Terhadap Kajian 
Al-Qur’an. Yogyakarta: QURDIS. Hal 15 

 



65 
 

hanya saja konfigurasinya berbeda. Being-in-the-World Sunni adalah being 

dalam dunia sahabat dan ummah mayoritas; Being-in-the-World Syiah 

adalah being dalam dunia imam dan komunitas minoritas yang membawa 

memori penderitaan. Penerapan konsep Being-in-the-World tidak 

menghakimi mana yang lebih benar, tetapi memperlihatkan bahwa 

perbedaan epistemologi hadis Sunni dan Syiah adalah perbedaan cara hadir 

di dalam dunia sejarah Islam. Hadis di kedua tradisi tampil sebagai 

jembatan antara wahyu dan dunia yang mereka hidupi; dan hermeneutika 

eksistensial membantu mengungkap bahwa di balik kaidah sanad, klasifikasi 

hadis, atau kitab-kitab rujukan, selalu ada satu hal yang bekerja secara diam-

diam, tentang cara manusia Muslim berada-di-dalam-dunia ketika berjumpa 

dengan sabda Nabi dan riwayat imam. 

2. Historicality dan Pembentukan Perbedaan Epistemologi Hadis 

Konsep Historicality (Geschichtlichkeit) dalam pemikiran Heidegger 

membantu melihat bahwa perbedaan epistemologi hadis Sunni dan Syiah 

tidak lahir di ruang steril, tetapi tumbuh dari sejarah yang dihayati, diwarisi, 

dan dijadikan orientasi oleh masing-masing komunitas. Dalam Sein und 

Zeit, Heidegger menegaskan bahwa manusia tidak sekadar “memiliki” masa 

lalu; ia adalah masa lalunya: “Dasein existiert geschichtlich; es ist sein 

Gewesen-sein”.70 Artinya, cara suatu komunitas memahami kebenaran, 

termasuk kebenaran teks hadis, selalu dibentuk oleh sejarah yang ia terima 

 
70 Supriyanto. Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger dalam Studi 

Tafsir Alquran (Curup: AL QUDS, 2022), 45 
 



66 
 

sebagai warisan. Dengan kacamata ini, epistemologi hadis merupakan 

ekspresi dari cara umat Islam “menjadi makhluk bersejarah”. 

Dalam tradisi Sunni, struktur epistemologi hadis bertumpu pada satu 

warisan besar, sejarah sahabat sebagai generasi pertama penerima wahyu. 

Narasi sejarah yang diterima dan direproduksi dalam literatur Sunni 

menempatkan sahabat sebagai saksi utama kehidupan Nabi, pembangun 

negara Madinah, dan pengemban amanah penyebaran Islam. Pandangan ini 

menjadi fondasi epistemologis yang ditegaskan secara eksplisit. Ibn al-

Ṣalāḥ, dalam Muqaddimah nya, menyatakan: “Kullu ṣaḥābiyyin ‘udūl; lā 

yuḥtāju ma‘a dhalika ilā baḥṡin ‘an ta‘dīlihim.” Bahwa “Seluruh sahabat 

adalah adil; tidak diperlukan lagi penelitian khusus untuk menetapkan 

keadilan mereka”.71 Pernyataan ini hanya bisa dipahami bila kita menyadari 

bahwa Sunni hidup dalam horizon sejarah yang memaknai masa sahabat 

sebagai periode normatif yang harus dijaga. 

Al-Khaṭīb al-Baghdādī dalam al-Kifāyah fī ‘Ilm al-Riwāyah bahkan 

menghubungkan secara langsung sejarah sahabat dengan bangunan 

epistemologi hadis: “Inna Allāha ikhtāra li ṣuḥbati nabiyyihī qawman 

yuḥmūna dīnahu wa yanqulūna sunnatahu; fa ‘adālatuhum mujtama‘un 

‘alaiha wa hiya asās tārīkh hādzā al-dīn.” (al-Kifāyah, 93). Di sini, keadilan 

sahabat bukan hasil investigasi individual, tetapi kesepakatan historis yang 

menjadikan mereka “tulang punggung sejarah agama”. Dengan istilah 

 
71 Leni Andariati, “Hadis dan Sejarah Perkembangannya,” Diroyah: Jurnal Ilmu Hadis 4, 

no. 2 (Maret 2020): 154. 
 



67 
 

Heidegger, komunitas Sunni menerima sahabat sebagai heritage, warisan 

yang tidak netral, yang kemudian membentuk cara mereka menilai riwayat. 

Lahirnya disiplin kritis seperti jarḥ wa ta‘dīl dan kritik sanad juga 

merupakan respon langsung terhadap dinamika sejarah, bukan ide abstrak. 

Imam Muslim dalam muqaddimah Ṣaḥīḥ-nya menjelaskan bahwa pada fase 

awal, hadis diterima tanpa seleksi, kemudian “lamma waqa‘ati al-fitnah, 

qīla sammū lanā rijālakum; fayunẓaru ilā ahl al-sunnah fa yu’khadzu 

ḥadīthuhum wa yunẓaru ilā ahl al-bid‘ah fa lā yu’khadzu ḥadīthuhum” 

(Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim, 11). Fitnah politik dan sosial memaksa ulama 

Sunni memperketat metodologi; sejarah bergerak, epistemologi pun ikut 

bergerak. Di sinilah Historicality membaca peristiwa masa lalu merupakan 

tenaga yang mendorong lahirnya standar ilmiah. 

Dengan kacamata Heidegger, dapat dikatakan bahwa epistemologi 

hadis Sunni adalah bentuk “menjadi diri” komunitas Sunni di dalam 

sejarahnya. Mereka mewarisi memori kolektif yang melihat periode sahabat 

sebagai fase ideal (meski penuh konflik) dan dari sana mereka menata 

prinsip otoritas sanad. Keyakinan terhadap keadilan sahabat, kepercayaan 

pada jaringan periwayatan yang luas, serta orientasi objektif dalam kritik 

hadis adalah cara komunitas Sunni mengelola sejarahnya sendiri sebagai 

dasar kebenaran. Sejarah kejayaan politik dan ekspansi keilmuan Abbasiyah 

juga memperkuat rasa percaya diri epistemologis ini, hadis menjadi milik 

“ummat besar” yang mayoritas, dan metode kritiknya dirancang untuk 

menopang struktur otoritas itu. 



68 
 

Sebaliknya, tradisi Syiah Imamiyah berdiri di dalam horizon sejarah 

yang sama sekali berbeda. Jika Sunni dibentuk oleh memori kolektif tentang 

kesuksesan politik dan integrasi sahabat, Syiah dibentuk oleh memori 

tentang pemisahan Ahlul Bait dari pusat kekuasaan dan rangkaian tragedi 

yang menimpa mereka. Peristiwa Saqīfah, ketegangan seputar hak 

kepemimpinan ‘Alī, konflik politik, hingga puncaknya tragedi Karbala, 

bukan sekadar “bab sejarah” di buku, tetapi luka eksistensial yang 

membentuk kesadaran komunitas. Di titik ini, konsep Geworfenheit 

(keterlemparan) Heidegger di sini membaca relevansinya, bahwa komunitas 

Syiah “dilemparkan” ke dalam sejarah di mana mereka hidup sebagai 

minoritas teologis dan politik, sehingga wajar bila mereka menyusun 

epistemologi hadis yang berpusat pada imam sebagai bentuk perlawanan 

dan penyelamatan makna. 

Dalam al-Kāfī, al-Kulaynī menukil ucapan Imam Ja‘far al-Ṣādiq, 

“Ḥadīṡunā ḥadīṡu abī, wa ḥadīṡu abī ḥadīṡu jaddī, wa ḥadīṡu jaddī ḥadīṡu 

al-Ḥusayn, wa ḥadīṡu al-Ḥusayn ḥadīṡu al-Ḥasan, wa ḥadīṡu al-Ḥasan 

ḥadīṡu Amīr al-Mu’minīn, wa ḥadīṡu Amīr al-Mu’minīn ḥadīṡu Rasūlillāh, 

wa ḥadīṡu Rasūlillāh qawlu Allāh.” (Uṣūl al-Kāfī, 1/53). Pernyataan ini 

adalah artikulasi Sejarah; ilmu imam dipahami sebagai jalur alternatif yang 

menyelamatkan pengetahuan kenabian dari kekuasaan yang dianggap 

menyimpang. Di sini, Historicality menjelaskan mengapa epistemologi 

hadis Syiah sangat imam-sentris, komunitas ini membaca sejarah sebagai 



69 
 

proses penyingkiran Ahlul Bait dari panggung resmi, sehingga ilmu harus 

kembali diikat pada garis keluarga Nabi. 

Al-Najashī, tokoh rijāl penting Syiah, menulis: “‘Ilm al-a’immah ‘ilm 

al-Nabī, yantakil min wāḥidin ilā wāḥid.” (Rijāl al-Najashī, hlm. 35). 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa bagi Syiah, kontinuitas sejarah bukan 

terletak pada “generasi sahabat” secara umum, tetapi pada garis imam 

secara khusus. Karena itu, ketika al-‘Allāmah al-Ḥillī kemudian 

merumuskan kategori ṣaḥīḥ, ḥasan, muwaththaq, ḍa‘īf dalam hadis Syiah, ia 

sedang berusaha menjawab dua tuntutan sekaligus, tentang kritik ilmiah 

Sunni yang menuduh Syiah tidak memiliki standar objektif, dan tuntutan 

internal komunitas untuk menjaga loyalitas terhadap imam. Sistem 

klasifikasi hadis Syiah modern lahir dari perjumpaan antara sejarah 

marjinalitas dan dialog panjang dengan tradisi Sunni. 

Heidegger menyatakan bahwa Historicality selalu terkait dengan 

“warisan yang dipilih” (gewählte Erbschaft), bahwa manusia tidak hanya 

menerima masa lalu, tetapi memilih dari masa lalu itu apa yang dijadikan 

dasar orientasi hidup.72 Di sini sangat terlihat, tradisi Sunni memilih sahabat 

sebagai warisan utama sedangkan tradisi Syiah memilih Ahlul Bait sebagai 

warisan utama. Pilihan ini ialah ekspresi eksistensial atas “siapa yang 

dianggap menyelamatkan makna Islam dalam sejarah”. Karena itu, tidak 

mengherankan bila dalam literatur Sunni, tokoh-tokoh seperti Abū 

Hurayrah, A’isyah, Anas bin Mālik, Ibn ‘Umar menjadi pilar periwayatan, 

 
72 Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson 

(New York: Harper & Row, 1962), 78. 



70 
 

sementara dalam literatur Syiah, figur utama adalah ‘Alī, al-Bāqir, al-Ṣādiq, 

hingga para imam berikutnya. 

Perbedaan horizon sejarah ini juga menjelaskan mengapa figur-figur 

tertentu diposisikan sangat berbeda dalam dua tradisi. Ibn Ḥajar, misalnya, 

menyebut Mu‘āwiyah sebagai “kātib al-waḥy wa amīr min umarā’ al-

muslimīn” dalam al-Iṣābah, sementara al-Majlisī dalam Biḥār al-Anwār 

menggambarkan Mu‘āwiyah sebagai antagonis terhadap imam. Tafsir hadis 

tentang keutamaan atau kritik terhadap sosok ini berdiri di atas memori 

sejarah yang bertabrakan. Sunni memori-kan Dinasti Umayyah terutama 

melalui kacamata stabilitas politik awal dan Syiah memori-kan Karbala 

sebagai trauma pendirian identitas. Di titik ini, Historicality menjelaskan 

bahwa perbedaan penilaian periwayat dan teks ialah perbedaan cara 

membawa masa lalu ke dalam kesadaran. 

Dengan memakai bahasa Heidegger, bisa dikatakan bahwa komunitas 

Sunni dan Syiah adalah dua Dasein kolektif yang “telah-bersejarah secara 

berbeda” (verschieden geschichtlich gewesen sind), sehingga struktur 

epistemologi hadis mereka pun berbeda. Sunnisme lahir sebagai proyek 

menjaga kontinuitas sejarah umat yang besar, maka ia mengembangkan 

metodologi kritik sanad yang luas, objektif, dan transregional. Syiah lahir 

sebagai proyek menjaga kontinuitas sejarah Ahlul Bait, maka ia 

mengembangkan epistemologi hadis yang fokus pada jalur imam, kesetiaan 

ideologis, dan pembacaan sejarah dari perspektif korban. 



71 
 

Pada titik inilah kontribusi Historicality terhadap penelitian ini 

menjadi jelas. Ia menyingkap bahwa di balik perbedaan teknis, seperti 

definisi hadis ṣaḥīḥ, otoritas sanad, atau struktur periwayatan, terdapat dua 

narasi besar tentang sejarah Islam yang saling berhadapan. Dalam istilah 

Heidegger, masa lalu “tidak pernah pergi”; ia konstitutif bagi cara umat 

Islam hari ini membaca hadis, menghafalnya, mengajarkannya, dan 

menjadikannya dasar hukum. 

3. Lingkaran Hermeneutika dan Pra-Pemahanam sebagai Mekanisme Lahirnya 

Dua Penafsiran Hadis 

Penerapan konsep lingkaran hermeneutik dalam membaca perbedaan 

penafsiran hadis Sunni dan Syiah membuka ruang epistemologis baru yang 

jarang disentuh dalam penelitian hadis. Dalam kerangka hermeneutika 

eksistensial Martin Heidegger, pemahaman manusia terhadap teks tidak 

dimulai dari keadaan netral, seperti hal yang telah lalu dijelaskan, bahwa ia 

selalu bergerak melalui “pra-pemahaman” (Vorverständnis) yang sudah ada 

sebelum proses interpretasi berlangsung. Heidegger menegaskan bahwa 

struktur pemahaman manusia selalu terbentuk oleh tiga aspek dasar, pra-

struktur pengetahuan (Vorhabe), pra-pandangan (Vorsicht), dan pra-

konsepsi (Vorgriff).73 Melalui struktur inilah manusia memasuki teks, 

menafsirkan, lalu kembali lagi ke teks melalui lingkaran pemaknaan yang 

tidak berhenti. 

 
73 Muhammad Arif. 2015. Hermeneutika Heidegger dan Relevansinya Terhadap Kajian 

Al-Qur’an. Yogyakarta: QURDIS. Hal 15 



72 
 

Dalam konteks hadis, lingkaran hermeneutik menjelaskan bahwa 

penafsiran, tidak hanya dari membaca teks ke-menarik makna sehingga 

menghasilkan suatu hukum. Melainkan, pemahami hadis dipengaruhi oleh 

asumsi teologis, historis, bahkan identitas komunitas di mana penafsir 

hidup. Proses penafsiran selalu berjalan antara bagian (teks hadis tertentu) 

dan keseluruhan (struktur epistemologi dan teologi tradisi penafsir). 

Penekanan Heidegger bahwa pemahaman selalu berada “di tengah” antara 

diri dan teks menjadi kunci melihat kenapa hadis Sunni dan Syiah yang 

sama dapat melahirkan pemahaman berbeda. Heidegger menulis, “Every 

interpretation begins with fore-conceptions which must be made explicit and 

corrected”.74 Kalimat ini menegaskan bahwa tidak mungkin memahami 

hadis tanpa membawa horizon awal dan yang dapat dilakukan hanyalah 

menyadari dan menata ulang horizon itu. 

Secara epistemologis, Sunni memasuki teks hadis dengan pra-

pemahaman bahwa semua sahabat adalah adil. Keyakinan ini merupakan 

struktur pemahaman yang telah mapan jauh sebelum proses interpretasi 

berlangsung. Ketika seorang ulama Sunni menafsirkan hadis riwayat Abu 

Hurairah atau Ibn Abbas, ia tidak memulai dari pertanyaan apakah mereka 

terpercaya, tetapi ia memulai dari keyakinan bahwa mereka pasti terpercaya. 

Sikap ini membentuk lingkaran hermeneutik Sunni, mulai dari teks hadis 

lalu diterima dari sahabat, hingga dianalisis dengan asumsi keadilan dan 

akhirnya menghasilkan kesimpulan yang sejalan dengan asumsi awal. Ibn 
 

74 Rizal Muchtar, "Hermeneutika dan Problem Penafsiran Teks Agama," Jurnal Filsafat 
Islam Nusantara 3, no. 1 (2021): 45. 

 



73 
 

al-Ṣalāḥ menyatakan, “Seluruh sahabat diterima keadilannya tanpa 

pengecualian oleh Ahlus Sunnah.” Pernyataan tersebut adalah pondasi 

hermeneutik. Di dalam aturan epistemologi Sunni, sahabat adalah tempat 

berpijaknya kebenaran pemahaman. 

Akibat dari pra-pemahaman ini, ketika terdapat perbedaan riwayat 

dari sahabat yang berbeda, pendekatan hermeneutik Sunni lebih 

memprioritaskan metode sintesis dan kompromi. Misalnya, perbedaan 

penafsiran hadis tentang shalat witir antara riwayat ‘Aisyah dan Ibnu Umar 

tidak dibaca sebagai dua dunia epistemologis yang bertentangan, tetapi 

sebagai variasi hukum yang sama-sama benar sesuai praktik Nabi.75 

Lingkaran hermeneutik Sunni mendorong pembacaan yang lebih 

mengakomodasi perbedaan internal, selama sanad yang digunakan kembali 

bermuara pada sahabat. Metode jam‘ wa taṭbīq dalam ilmu fikih, yang 

berupaya menggabungkan riwayat yang tampak bertentangan, adalah 

cerminan langsung dari struktur lingkaran hermeneutik Sunni. 

Konsep pra-pemahaman dalam Sunni juga tampak dalam cara 

menerima matan hadis. Ketika hadis menyebutkan keutamaan generasi 

sahabat: “Khairu al-nas qarni…” ulama Sunni menjadikan hadis sebagai 

kerangka ontologis, tentang dunia sahabat adalah dunia kebenaran. Karena 

itu, interpretasi hadis selalu diarahkan pada pencarian makna yang selaras 

dengan keagungan masa itu. Implikasi hermeneutiknya jelas, bahwa isi teks 

diserap melalui rasa hormat terhadap subjek periwayatan. Maka tidak 

 
75 Ahmad, “Hadis dan Ilmu Hadis dalam Pandangan Ahl al-Sunnah dan Syiah,” 7. 
 



74 
 

mengherankan jika syarah hadis Sunni selalu diawali dengan penjelasan 

tentang biografi sahabat, kemampuan periwayatan, serta hubungan sosial 

dengan Nabi, sebab semua itu adalah unsur pra-pemahaman yang 

membimbing interpretasi. 

Di sisi lain, hermeneutika Syiah Imamiyah bergerak melalui lingkaran 

yang sangat berbeda. Struktur pemahaman mereka tidak dimulai dari 

keadilan sahabat, tetapi dari kemaksuman imam (‘iṣmah al-a’immah). Pra-

pemahaman ini membentuk horizon makna hadis jauh sebelum kritik sanad 

atau tafsir matan dilakukan. Riwayat yang bersumber dari Imam Ja‘far, 

Imam al-Bāqir, atau Imam Ali, diterima bukan karena sanadnya lengkap, 

tetapi karena mereka adalah imam ma‘ṣūm, otoritas agama yang dijaga oleh 

Allah dari kesalahan. Imam al-Ṣādiq berkata, “Hadis kami adalah hadis 

ayah kami... dan hadis Rasulullah adalah firman Allah.”(Riwayat ada 

dibahasan terdahulu) Riwayat ini ialah deklarasi hermeneutic, bahwa imam 

adalah horizon penafsiran; makna agama hanya mungkin dicapai melalui 

mereka. 

Karena itu, Syiah memasuki hadis tidak melalui asumsi universal 

tentang otoritas sahabat, tetapi melalui loyalitas kepada jalur Ahlul Bait. 

Lingkaran hermeneutik Syiah bekerja melalui mekanisme bahwa makna 

hadis harus selaras dengan prinsip imamah. Hadis yang tampak 

bertentangan dengan otoritas imam akan ditolak atau ditakwil, bahkan jika 

sanadnya kuat. Sayyid al-Khoei menulis, “Kebenaran hadis tidak hanya 

ditentukan sanad, tetapi kesesuaiannya dengan prinsip keimaman.” (terdapat 



75 
 

pada Al-Bayān fī Tafsīr al-Qur’ān, jilid 1). Ini menunjukkan bahwa 

epistemologi Syiah terikat pada pra-struktur yang membentuk makna 

sebelum teks dibaca. 

Selain itu, konsep pra-pemahaman Syiah tampak dalam prinsip arḍ al-

riwāyah ‘alā al-Qur’ān, riwayat diuji dengan Al-Qur’an sebagai otoritas 

tertinggi. Namun, hermeneutiknya berbeda dari Sunni. Bagi Syiah, Al-

Qur’an tidak bisa dipahami tanpa tafsir imam. Karena itu, pengujian hadis 

kepada Al-Qur’an berarti mengujinya kepada tafsir imam atas Al-Qur’an. 

Di sini tampak lingkaran hermeneutik yang kompleks, mulai dari hadis 

dipahami melalui imam, lalu imam dipahami melalui hadis dan keduanya 

dipahami melalui Qur’an sehingga Qur’an dipahami melalui imam. Secara 

filosofis, Heidegger akan menyebutnya lingkaran yang tak dapat dihindari, 

pemahaman melingkar karena dunia selalu hadir sebelum teks. 

Perbedaan dua lingkaran hermeneutik ini juga tampak ketika hadis 

yang sama berada dalam dua kitab berbeda. Misalnya, hadis tentang “dua 

peninggalan” (al-tsaqalayn) dalam Shahih Muslim berbunyi: “Kitabullah 

wa sunnatī.” Sedangkan dalam Sunan al-Tirmidzi berbunyi: “Kitāballāh wa 

‘itrati” (seperti Riwayat yang lalu). Sunni membaca hadis ini melalui pra-

pemahaman bahwa otoritas keagamaan adalah Nabi dan sahabat. Syiah 

membaca melalui pra-pemahaman bahwa otoritas keagamaan adalah Nabi 

dan imam. Teks yang sama bergerak melalui dua horizon makna yang 

berbeda, hasil tafsirnya pun berbeda, hal ini bukan karena kapasitas nalar 



76 
 

yang berbeda, tetapi karena memang pra-struktur yang menuntun 

pemaknaan melalui arah yang berbeda. 

Dari perspektif Heidegger, hal ini menunjukkan bahwa penafsiran 

hadis dalam dua tradisi tidak pernah berjalan linear. Sunni memulai dengan 

pra-pemahaman bahwa periwayatan sahabat terpercaya; Syiah memulai dari 

pra-pemahaman bahwa imam adalah sumber kebenaran. Keduanya 

memasuki hadis sebagai subjek yang telah memiliki “dunia penafsiran” 

masing-masing. Heidegger menulis, “Understanding is never without 

presuppositions; it projects its ownmost possibilities upon the text.”.76 

Lewat kacamata ini, penelitian ini menemukan bahwa pembacaan hadis 

dalam dua tradisi tidak harus dinilai sebagai bias, bahwa ia harus dipahami 

sebagai keniscayaan struktur pemahaman manusia. 

Jika demikian, lingkaran hermeneutik menjelaskan bahwa perbedaan 

Sunni dan Syiah bukan semata perbedaan kaidah kritik sanad, tetapi 

perbedaan bangunan pra-pemahaman yang mengawal tafsir dari awal. Sunni 

memasuki hadis dengan horizon komunitas sahabat; Syiah memasuki hadis 

dengan horizon imamah. Sunni melihat sahabat sebagai teladan 

epistemologis; Syiah melihat imam sebagai otoritas epistemologis. 

Lingkaran hermeneutik memperlihatkan bahwa perbedaan makna bukan 

disebabkan oleh kesalahan metodologis, tetapi oleh struktur keberadaan 

penafsir. 

 
76 Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson 

(New York: Harper & Row, 1962), 78. 



77 
 

Pada titik inilah penelitian menemukan konklusi epistemologis 

penting, bahwa hermeneutika eksistensial Heidegger dapat menjelaskan 

bahwa pembacaan hadis tidak pernah berdiri di atas ruang netral. Setiap 

penafsir datang membawa dunia, sejarah, bahasa, dan keyakinannya sendiri. 

Karena itu, perbedaan penafsiran Sunni dan Syiah harus dilihat sebagai 

bentuk keberadaan manusia di dunia agama masing-masing, bukan sebagai 

distorsi teks. Hermeneutik membuka ruang dialog bahwa teks hadis tidak 

berubah, bahwa pembaca dan dunialah yang berbeda.  



 

78 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Adapun kesimpulan utama penelitian ini dapat dirangkum dalam dua 

poin berikut: 

1. Secara epistemologis, penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi hadis 

Sunni dan Syiah sama-sama membangun sistem ilmiah yang ketat, namun 

berangkat dari fondasi otoritas yang berbeda. Sunni menegakkan 

epistemologi hadis di atas prinsip ‘adālah al-ṣaḥābah, kritik sanad 

historis, serta jaringan periwayatan yang luas dan trans-regional. Otoritas 

hadis dipastikan melalui kesinambungan sanad, integritas moral dan 

intelektual perawi, serta disiplin jarḥ wa ta‘dīl dan ‘ilm al-rijāl yang 

terstruktur. Sementara itu, Syiah Imamiyah membangun epistemologi 

hadis pada poros imamah dan Ahlul Bait, dengan memposisikan imam 

ma‘ṣūm sebagai pewaris ilmu kenabian dan pusat otoritas riwayat. 

Jaringan periwayatannya lebih internal, bertumpu pada murid-murid imam 

dan korpus uṣūl awal, lalu diformulasikan dalam sistem rijāl dan 

klasifikasi hadis (ṣaḥīḥ, ḥasan, muwaththaq, ḍa‘īf) yang lahir di tengah 

dialog dan kritik, termasuk kritik dari tradisi Sunni. 

2. Melalui kerangka hermeneutika eksistensial Martin Heidegger, penelitian 

ini memperlihatkan bahwa perbedaan cara memahami dan menafsirkan 

hadis di dua tradisi tersebut berakar pada being-in-the-world, historicality, 

dan pra-pemahaman masing-masing komunitas. Dunia hidup Sunni 



79 
 

dibentuk oleh pengalaman kolektif sahabat dan sejarah umat mayoritas, 

sedangkan dunia hidup Syiah dibentuk oleh pengalaman imamah, 

marjinalisasi Ahlul Bait, dan memori luka seperti Karbala. Historicality 

menjelaskan bahwa epistemologi hadis Sunni tumbuh dari warisan sejarah 

yang memuliakan sahabat dan mengutamakan kontinuitas umat, sementara 

epistemologi hadis Syiah tumbuh dari warisan sejarah yang menegaskan 

kontinuitas spiritual Ahlul Bait di tengah tekanan politik. Lingkaran 

hermeneutik Heidegger menyingkap bahwa Sunni memasuki teks dengan 

pra-pemahaman keadilan sahabat, sedangkan Syiah memasuki teks dengan 

pra-pemahaman kemaksuman imam, dari dua horizon ini lahir penafsiran 

yang berbeda atas teks-teks hadis yang sama. Hermeneutika eksistensial 

tidak dipakai untuk mengadili mana yang benar, tetapi untuk menunjukkan 

bahwa perbedaan tafsir hadis adalah konsekuensi wajar dari perbedaan 

dunia, sejarah, dan horizon pemahaman yang menghidupi masing-masing 

tradisi. 

B. Saran 

Pertama, bagi pengembangan studi hadis di lingkungan akademik, 

penelitian ini mengusulkan agar kajian hadis tidak berhenti pada tataran teknis 

sanad-matan, tetapi secara sadar membuka diri pada kerangka hermeneutik dan 

filsafat ilmu. Pendekatan seperti yang ditawarkan Heidegger dapat membantu 

mahasiswa dan peneliti melihat bahwa ilmu hadis selalu beroperasi dalam 

dunia sosial, sejarah, dan identitas tertentu. Integrasi Ulūmul Ḥadīth dengan 

hermeneutika, sejarah intelektual Islam, dan filsafat eksistensial perlu 



80 
 

diperkaya dalam kurikulum agar lahir generasi muhaddis yang tidak hanya 

teliti secara filologis, tetapi juga peka terhadap dimensi keberadaan dan 

pengalaman umat yang melatarbelakangi teks. 

Kedua, bagi wacana dialog Sunni-Syiah, penelitian ini dapat menjadi 

pijakan untuk menggeser pola hubungan dari logika saling-menggugat menuju 

logika saling-memahami. Menyadari bahwa perbedaan epistemologi hadis lahir 

dari historicality dan being-in-the-world yang berbeda membuka ruang empati 

intelektual, masing-masing tradisi dapat melihat bahwa sistem yang mereka 

bangun bukan sekadar “klaim kebenaran”, tetapi juga upaya 

mempertanggungjawabkan iman di dalam sejarah. Dari sini, dialog lintas 

mazhab dapat diarahkan pada kerja sama ilmiah, misalnya studi komparatif 

atas hadis-hadis tertentu, kerja bersama terhadap manuskrip, atau forum kritis 

yang jujur namun tetap etis, alih-alih hanya mengulang polarisasi klasik. 

Ketiga, bagi penelitian lanjutan, studi ini masih dapat diperdalam melalui 

analisis kasus-kasus konkret hadis yang dipahami berbeda di dua tradisi, 

misalnya hadis Tsaqalayn, hadis-hadis keutamaan sahabat, atau riwayat-

riwayat tentang imamah. Pendekatan hermeneutik Heidegger dapat diperluas 

dengan menggabungkannya bersama teori hermeneutika lain (Gadamer, 

Ricoeur) atau dengan pendekatan sosiologi pengetahuan. Dengan demikian, 

kajian epistemologi hadis tidak berhenti pada level deskriptif, tetapi terus 

berkembang menjadi praksis intelektual yang kritis, membebaskan, dan relevan 

bagi pergulatan umat Islam hari ini. 

 



81 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Kitab dan Buku 

al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāt, 

1422 H. 

al-Ḥurr al-‘Āmilī. Wasā’il al-Shī‘ah ilā Taḥṣīl Masā’il al-Sharī‘ah. Teheran: Dār 

al-Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1403 H. 

al-Majlisī, Muḥammad Bāqir. Bihār al-Anwār. [t.t.]: [t.p.], [t.th.]. 

al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. Tadrīb al-Rāwī fī Sharḥ Taqrīb al-Nawawī. Beirut: Dār al-

Fikr, [t.th.]. 

al-Tirmiḏī, Muḥammad ibn ‘Īsā. Al-Jāmi‘ al-Ṣaḥīḥ (Sunan al-Tirmiḏī). [t.t.]: 

[t.p.], [t.th.]. 

Arif, Muhammad. Hermeneutika Heidegger dan Relevansinya Terhadap Kajian 

Al-Qur’an. Yogyakarta: QURDIS, 2015. 

Asmana. Dinamika Kitab Hadis Syiah. [t.t.]: [t.p.], [t.th.]. 

Bungin, Burhan, ed. Analisis Data Penelitian Kualitatif: Pemahaman Filosofis dan 

Metodologis ke Arah Penguasaan Model Aplikasi. Jakarta: PT RajaGrafindo 

Persada, 2010. 

Heidegger, Martin. Being and Time. Translated by John Macquarrie and Edward 

Robinson. New York: Harper & Row, 1962. 

Mālik ibn Anas. Al-Muwaṭṭa’. [t.t.]: [t.p.], [t.th.]. 

Palmer, R. E. Hermeneutika: Teori Interpretasi dalam Pemikiran Schleiermacher, 

Dilthey, Heidegger, dan Gadamer. [t.t.]: IRCiSoD, 2022. 

 



82 
 

Skrpsi dan Desertasi 

Hidayah, Nuril. “Konsep Dasein Menurut Martin Heidegger dan Implikasinya 

Terhadap Pemikiran Islam.” Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, 2017. 

Mulyani. Hermeneutika Eksistensial Transendental: Rekonstruksi terhadap 

Konsep Al-Qur’an dan Kenabian. Disertasi, Institut PTIQ Jakarta, 2022. 

Muhamad, A. L. P. “Hadis Ghadir Khum Perspektif Sunni dan Syiah: Pendekatan 

Ilmu Sejarah.” Disertasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2025. 

Jurnal 

Ahmad. “Hadis dan Ilmu Hadis dalam Pandangan Ahl al-Sunnah dan Syiah.” 

[t.t.]: [t.p.], [t.th.]. 

Amin, A. P. “Historiografi Pembukuan Hadis Menurut Sunni dan Syi‘ah.” Al-

Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits 12, no. 1 (2018): 75–110. 

Andariati, Leni. “Hadis dan Sejarah Perkembangannya.” Diroyah: Jurnal Ilmu 

Hadis 4, no. 2 (Maret 2020): 154–157. 

Batu, A. E. “Historiografi Hadis Dalam Aliran Islam: Mengulas Sejarah Penulisan 

dan Penghimpunan Hadis Sunni Syiah.” El-Sunnah: Jurnal Kajian Hadis 

dan Integrasi Ilmu 5, no. 1 (2024): 116–129. 

Devi, Aulia Diana, dan Seka Andrean. “Tinjauan Hadis Perspektif Sunni dan 

Syiah.” TAHDIS: Jurnal Ilmu Hadis 12, no. 1 (2021): 10–19. 

Fahimah, Siti. “Epistemologi Hadis Sunni-Syiah: Analisa Terhadap 

Implikasinya.” Jurnal Studi Filsafat Islam Nusantara 5, no. 2 (2020): 10–

[t.th.]. 



83 
 

Fahrizandi, F. “Pemanfaatan Teknologi Informasi di Perpustakaan.” Tik Ilmeu: 

Jurnal Ilmu Perpustakaan dan Informasi 4, no. 1 (2020): 63–76. 

Fitriani. “Keterbukaan Hermeneutika dalam Perspektif Keilmuan Islam.” Jurnal 

Studi Islam Indonesia 4, no. 1 (2020): 17–[t.th.]. 

Habibah, Aina Noor, dan Ahmad Fauzan Pujianto. “Epistemologi Hadis 

Perspektif Sunni dan Syiah: Kajian Kritis Atas Otentitas Hadis.” Spiritualis: 

Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf 10, no. 2 (2024): 475–[t.th.]. 

Hidayat, Arif. “Epistemologi Hadis dan Konteks Sosial Keagamaan.” Jurnal Studi 

Hadis Indonesia 3, no. 1 (2023): 39–[t.th.]. 

Ihsan, Sartika Fortuna, dkk. “Komparasi Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah: 

Pendekatan Validitas dan Otoritas di Tengah Tantangan Modernitas.” 

Mauriduna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 5, no. 1 (2024): 378–

395. 

Miskaya, dkk. “Kajian Hadis Perspektif Sunni dan Syiah.” [t.t.]: [t.p.], [t.th.]. 

Muchtar, Rizal. “Hermeneutika dan Problem Penafsiran Teks Agama.” Jurnal 

Filsafat Islam Nusantara 3, no. 1 (2021): 45–[t.th.]. 

Nabilah. “Pemahaman Hadis Keutamaan ‘Alī ibn Abī Ṭālib.” [t.t.]: [t.p.], [t.th.]. 

Nugraha, Aditya. “Eksistensialisme dan Kebebasan Manusia.” Jurnal Studi 

Filsafat Indonesia 6, no. 2 (2021): 51–[t.th.]. 

Rahmatullah. “Eksistensialisme dalam Tafsir Keagamaan.” Jurnal Filsafat Islam 

Nusantara 4, no. 2 (2022): 40–[t.th.]. 



84 
 

Sapriadi, Sera Irvan. “Hermeneutika Heidegger: Dasein, Faktisitas, Understanding 

dan Kejatuhan.” Jurnal Kajian Islam Politik dan Sosial 1, no. 1 (Maret 

2025): 12–17. 

Supriyanto, S. “Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger dalam 

Studi Tafsir Al-Qur’an.” Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 6, no. 

1 (2022): 45–[t.th.]. 

Wahid, Lalu Abdurrahman. “Filsafat Eksistensialisme Martin Heidegger dan 

Pendidikan Perspektif Eksistensialisme.” Pandawa: Jurnal Pendidikan dan 

Dakwah 4, no. 1 (Januari 2022): 1–13. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



85 
 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini: 

 

Nama : Diyanatil Azkiya 

NIM : 223104020001 

Program Studi : Ilmu Hadis 

Institusi : Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

 

Menyatakan dengan sebenarnya bahwa dalam hasil penelitian ini tidak 

terdapat unsur-unsur penjiplakan karya penelitian atau karya ilmiah yang 

pernah dilakukan atau dibuat orang lain, kecuali yang secara tertulis dikutip 

dalam naskah ini dan disebutkan dalam sumber kutipan dan daftar pustaka. 

Apabila di kemudian hari ternyata hasil penelitian ini terbukti terdapat unsur- 

unsur penjiplakan dan ada klaim dari pihak lain, maka saya bersedia untuk 

diproses sesuai peraturan perundang-undangan yang berlaku. 

Demikian surat pernyataan ini saya buat dengan sebenarnya dan tanpa paksaan 

dari siapapun. 

Jember, 11 November 2025 
Saya yang menyatakan 
 

 

 

Diyanatil Azkiya 
NIM 223104020001 

 

  



86 
 

BIOGRAFI PENULIS 

 

A. Identitas Diri 

Nama : Diyanatil Azkiya’ 

Tempat/Tanggal Lahir : Situbondo, 08 Desember 2004 

Jenis Kelamin : Perempuan 

Alamat : Sukorejo, Banyuputih, Situbondo 

Fakultas : Ushuluddin, Adab dan Humaniora 

Program Studi : Ilmu Hadis 

NIM : 223104020001 

B. Riwayat Pendidikan 

1. SD/MI  : SD Ibrahimy, MI Salafiyah Syafiiyah 

2. SMP/MTs  : SMP Ibrahimy 3, MTs Salafiyah Syafiiyah 

3. SMA/SMK/MA : SMA Ibrahimy, MA Salafiyah Syafiiyah 

C. Pengalaman Organisasi 

1. OSIS SMP Ibrahimy 3 

2. OSIM MTs Salafiyah Syafiiyah 


