PERBEDAAN EPISTEMOLOGI HADIS
DALAM TRADISI SUNNI DAN SYIAH
DALAM ANALISIS HERMENEUTIKA EKSISTENSI
MARTIN HEIDEGGER

SKRIPSI

—_—— | ~ 4
F N
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:
Divyanatil Azkiva’
223104020001

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
FAKULTAS USHULUDDIN, ADAB DAN HUMANIORA
2025



PERBEDAAN EPISTEMOLOGI HADIS
DALAM TRADISI SUNNI DAN SYIAH
DALAM ANALISIS HERMENEUTIKA EKSISTENSI
MARTIN HEIDEGGER

SKRIPSI

Diajukan Kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
Untuk Memenuhi Salah Satu Persyaratan Memperoleh
Gelar Sarjana Agama (S. Ag)
Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora
Program Studi Ilmu Hadis

—_—— | ~ 4
F N
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:
Divyanatil Azkiya’
223104020001

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJTI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
FAKULTAS USHULUDDIN ADAB DAN HUMANIORA
2025



PERBEDAAN EPISTEMOLOGI HADIS
DALAM TRADISI SUNNI DAN SYIAH
DALAM ANALISIS HERMENEUTIKA EKSISTENSI
MARTIN HEIDEGGER

SKRIPSI

Diajukan Kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
Untuk Memenuhi Persyaratan Memperoleh
Gelar Sarjana Agama (S. Ag)
Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora
Program Studi [lmu Hadis

Oleh:

Divanatil Azkivya’
223104020001

Disetujui Dosen Pembimbing

-

Ahmad Fajar Shodik, L¢c.M.Th.I.
NIP. 198602072015031006

i



PERBEDAAN EPISTEMOLOGI HADIS
DALAM TRADISI SUNNI DAN SYIAH
DALAM ANALISIS HERMENEUTIKA EKSISTENSI
MARTIN HEIDEGGER

SKRIPSI

telah diuji dan diterima untuk memenuhi salah satu
persyaratan memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag)
Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora
Program Studi Sejarah dan Peradaban Islam

Hari: Kamis
Tanggal: 11 Desember 2025

Tim Penguji

Sekretaris

Ma s. MLA.
NIP 198211252015031002

I. Dr. Mohamad Barmawi, S.Th.l, MHum.  ( W )

2. Ahmad Fajar Shodik, M.Th.I (

PB99409562000031003
&
Q

iii



MOTTO

S 085 s D8 5l oSy e GBS AN 3 (R 0 (pasiay 8 0 (5 AT 06 e A

Dari ‘Abdullah ibn ‘Umar radiyallahu ‘anhuma, ia berkata: Rasulullah %
memegang kedua bahuku, lalu bersabda: “Hiduplah di dunia seakan-akan engkau
adalah seorang asing atau seorang pengembara.” Ibn ‘Umar biasa berkata:
“Apabila engkau berada di waktu petang, janganlah menunggu pagi; dan apabila
engkau di waktu pagi, janganlah menunggu petang. Manfaatkanlah masa sehatmu
sebelum datang sakitmu, dan hidupmu sebelum datang kematianmu.” (HR. al-

Bukhari, Sahth al-Bukhari, Kitab ar-Rigaq, no. 6416)!

! Muhammad ibn Isma ‘il al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Riqaq, Bab Qawl al-Nabi
# “Kun f1 al-dunya ka’annaka gharib aw ‘abir sabil,” no. 6416 (Beirut: Dar Tawq al-Najat, 1422
H), 11:237.

v



PERSEMBAHAN
Skripsi ini dipersembahkan kepada Abd Basith dan Anisa, Bapak dan Ibu saya

yang telah membesarkan dan membiayai saya dengan penuh kasih sayang.



ABSTRAK

Diyanatil Azkiya’, 2025: Perbedaan Epistemologi Hadis dalam Tradisi Sunni dan
Syiah dalam Analisis Hermeneutika Eksistensi Martin Heidegger.

Kata Kunci: Epistemologi Hadis, Sunni, Syiah, Hermeneutika Eksistensialis,
Martin Heidegger.

Hadis sebagai sumber ajaran setelah Al-Qur’an memiliki peran sentral
dalam pembentukan hukum, teologi, dan budaya umat Islam. Namun, hadis tidak
hadir dalam ruang pemahaman tunggal; dua tradisi besar Islam, Sunni dan Syiah,
mengembangkan epistemologi hadis yang berbeda sejak awal sejarah Islam.
Perbedaan metode sanad, struktur otoritas periwayatan, hingga orientasi
penafsiran memperlihatkan bahwa hadis hidup dalam horizon teologis, historis,
dan sosial yang beragam. Di sisi lain, hermeneutika ecksistensial Heidegger
menawarkan ruang analitis untuk menjelaskan bahwa pemahaman teks agama
selalu terikat pada dunia penafsir, sejarah yang diwarisi, dan pra-pemahaman yang
dibawa ke dalam teks.

Penelitian ini merumuskan dua fokus utama, pertama bagaimana
perbedaan dasar epistemologi hadis Sunni dan Syiah terkait otoritas sanad dan
periwayatan hadis dan bagian kedua bagaimana hermeneutika eksistensial
Heidegger menjelaskan perbedaan cara memahami dan menafsirkan hadis dalam
kedua tradisi tersebut. Tujuan penelitian adalah mendeskripsikan fondasi
epistemologis hadis Sunni dan Syiah secara komparatif serta menganalisis cara
dua tradisi tersebut menafsirkan hadis melalui kerangka hermeneutika Heidegger.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
pustaka. Sumber primer mencakup karya metodologis hadis Sunni dan Syiah
seperti Mugaddimah fi ‘Ulim al-Hadis Ibn al-Salah, al-Kifayah al-Baghdady,
Dirayat al-Hadis al-Shahid al-Thani, serta literatur rijal seperti Rijal al-Najashi
dan Mu ‘jam Rijal al-Hadis al-Khii'1. Literatur Heidegger seperti Sein und Zeit
digunakan sebagai dasar teori hermeneutika eksistensial. Data dianalisis dengan
kategorisasi tematik dan pembacaan hermeneutik.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa epistemologi hadis Sunni bertumpu
pada keadilan sahabat, verifikasi sanad historis, dan jaringan periwayatan luas;
sementara epistemologi hadis Syiah berporos pada imamah dan otoritas Ahlul
Bait, dengan jaringan periwayatan yang lebih internal dan imam-sentris. Melalui
hermeneutika eksistensial Heidegger, perbedaan tafsir hadis ini dipahami sebagai
akibat perbedaan dunia keberadaan, horizon sejarah, dan pra-pemahaman, bahwa
Sunni dibentuk oleh sejarah komunitas sahabat dan mayoritas umat, sedangkan
Syiah dibentuk oleh pengalaman imamah dan sejarah marginalisasi Ahlul Bait.
Bahwa perbedaan pemaknaan hadis merupakan konsekuensi eksistensial dari
dunia yang menghidupi penafsirnya.

vi



KATA PENGANTAR

Puji syukur Alhamdulillah penulis ucapkan kepada Allah SWT, karena
dengan limpahan rahmat, taufik, hidayah dan inayah- Nyalah, perencanaan,
pelaksanaan dan penyelesaian penulisan skripsi ini dapat terselesaikan dengan
lancar. Sebagai tanda rasa syukur penulis, semua pengalaman selama proses
penulisan skripsi akan penulis jadikan sebagai refleksi atas diri penulis untuk
kemudian akan penulis implementasikan dalam bentuk sikap dan perilaku
konstruktif dan produktif untuk kebaikan dan perbaikan semua warga bangsa.
Terselesaikannya penulisan skripsi ini, penulis sadari karena bantuan dan peran
berbagai pihak.
Oleh karena itu, penulis menyadari dan menyampaikan terima kasih yang
sedalam-dalamnya kepada:

1. Rektor UIN KHAS Jember Prof. Dr. Hepni, S.Ag., MM., CPEM atas
kesempatan dan fasilitas yang diberikan kepada penulis untuk mengikuti
dan menyelesaikan pendidikan Program Sarjana.

2. Dekan Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora Prof. Dr. Ahidul Asror,
M.Ag. dan seluruh jajaran Dekanat yang lain atas kesempatan yang
diberikan kepada penulis untuk menjadi mahasiswa Program Studi Sejarah
dan Peradaban Islam pada Program Sarjana Fakultas Ushuluddin, Adab
dan Humaniora UIN KHAS Jember.

3. Ketua Jurusan Studi Islam Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora
UIN KHAS Jember Dr. Win Usuluddin, M.Hum atas bimbingan dan

motivasi yang diberikan selama proses perkuliahan.

vii



4. Koordinator Program Studi Ilmu Hadis Muhammad Faiz, M..A atas
bimbingan, motivasi serta diskusi- diskusi yang menarik dan membangun
selama proses perkuliahan.

5. Dosen Pembimbing Ahmad Fajar Shodik, Lc.M.Th.l. yang selalu
memberikan motivasi dan meyakinkan penulis bisa menyelesaikan
penulisan skripsi ini. Tanpa bimbingan, saran, bantuan, dan motivasi
beliau penulisan skripsi ini tidak akan selesai.

6. Seluruh dosen di Program Studi Ilmu Hadis Fakultas Ushuluddin, Adab
dan Humaniora UIN KHAS Jember yang dengan sukarela mentransfer,
membagi teori-teori dan ilmu- ilmu serta pengalamannya selama proses
perkuliahan.

7. Seluruh pegawai dan karyawan di lingkungan Fakultas Ushuluddin, Adab
dan Humaniora UIN KHAS Jember atas informasi-informasi yang
diberikan yang sangat membantu penulis mulai dari awal kuliah sampai
bisa menyelesaikan penulisan skripsi ini.

Akhirnya semoga segala amal baik yang telah dilakukan mendapat
balasan yang sebaik mungkin dari Allah SWT. Atas segala kekurangan serta
kekhilafan yang ada, sepenuh hati penulis minta maaf yang sebesar-besarnya.

Jember, 11 November 2025

Penulis

viii



DAFTAR ISI

Halaman Sampul ...........cooiiiiiiieieeee e i
Lembar Persetujuan Pembimbing ..........cccevieiiiniiiiiiiieieieeeeee e ii
Lembar Pengesahan .............ccoocuiiiiiiiieiieieieeee et iii
1Y 0] 11 USRS v
Persembahan ...........cooiiii e v
ADSITAK ..ottt ettt et et nneas vi
Kata PEN@antar ...........cc.eeiiiiiiieie ettt vii
Daftar IST...eeeieie ettt ix
Pedoman Transliterasi Arab-Latin ..........ccccoeoiriiiiiiiieiieeee e X
BAB I PENDAHULUAN ..ottt 1
A. Latar Belakang Masalah...........c..ccceoiiiiiniieiieiieeeseecee e 1
B. Fokus Penelitian .........c.ccocoviriinieiiiiiiiiiinincnecicceeeeeee e 6
C. Tujuan Penelitian ..........cccceevieriieiiieieeieee et eve e 6
D. Manfaat Penelitian ............ceceverieriiniiiienienieecceee e 6
E. Definisi IStah......cocooiiiniiniiiiiiiiiiicceeceeeee e 9
BAB IT KAJTAN PUSTAKA ...ttt 13
A. Penelitian Terdahulu ...........ccoooiiiiiiiiiiiii e 13
B. Kerangka TeOTI.........cccuierieriieieeieeieeit ettt 22
BAB IIIl METODE PENELITIAN....cc.cotiiiiiiieieiceeeeeeee e 33
A. Pendekatan dan Jenis Penelitian............ccccoooieiiiiiiiiiniiiee 33
B. Sumber Data.........cocuveiiiiieieeee e 33
C. Teknik Pengumpulan Data............ccoeeeeiiiiieniiiieeeeeeeeeeee e, 34
D. Analisis Data......cooouieiiieiieiieieseee e 36
BAB IV PEMBAHASAN ..ottt 38
A. Dasar Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah dalam Otoritas Sanad dan
Sistem PeriWayatan ............cciiieii ittt sn et er e es 38
B. Hermeneutika = Eksistensial Heidegger dalam Membaca Perbedaan
Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah............c....coooini e, 59
BAB V PENUTUP.....ooitiiie ittt 78
AL KeSIMPUIAN ..ottt ees 78
B. SAran.......cccooiiiiii e 79
DAFTAR PUSTAKA ...ttt e 81
Pernyataan Keaslian TuliSan .........c.cccoeiieiieiiieiiieeeeeteeree e 85

X



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB - LATIN

Awal Tengah Akhir Sendiri Latin/Indon
esia

) L L ) a/i/u
2 2 < < b
3 i & & t

3 3 & & th
> > G z ]
= ~ c @ h
2 2 & o kh
) J a ) d
kY 3 3 kY dh
B B} <) B} r
D B} Il B} z
— ~ o o s
< & 8= Bx sh
- - o= o= S
- - o= o= d
L L L L ¢
L L L .E S
il 8 ¢ g ‘ (ayn)
< - ¢ d gh
4 4 3 «a £
€ s 3 3 q
< < B 4 k

1 J J 1
- a ¢ ¢ m
3 3 o o n
A < 4 ¢ A O ¢d h
E) E) S s W
2 2 &S é Yy




BABI

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Hadis merupakan salah satu sumber utama ajaran Islam setelah Al-
Qur’an, dan memiliki peran fundamental dalam membentuk bangunan ilmu,
kepribadian, serta kebudayaan umat Islam. Melalui hadis, umat Muslim
memahami bagaimana wahyu Allah tidak hanya dibaca sebagai ayat-ayat yang
bersifat tekstual, tetapi dijelmakan dalam tindakan dan keteladanan Nabi
Muhammad SAW. Dari hadis lahirlah fondasi normatif yang menata hubungan
manusia dengan Tuhannya, hubungan sosial dalam masyarakat, hingga
perangkat hukum yang menopang peradaban Islam selama berabad-abad.?

Signifikansi hadis sebagai sumber agama terlihat dalam sabda Nabi:

haa iieg ) Byl ) Y

“Ketahuilah, 'aku telah ‘diberi - al-Kitab dan sesuatu yang semisal
dengannya.” (HR. Abu Dawud, no. 4604). Ungkapan tersebut tidak hanya
menegaskan otoritas sunnah dalam Islam, tetapi juga menunjukkan bahwa
keberagamaan umat tidak dapat dipahami secara utuh tanpa merujuk kepada
tradisi periwayatan dan pemahaman hadis. Dalam konteks inilah ilmu hadis
lahir sebagai disiplin yang sangat kompleks, mulai dari kritik sanad, seleksi

matan, hingga analisis integritas perawi.

2 Arif, A. “Hermeneutika Heidegger dan Relevansinya.” Diakses di

https://media.neliti.com/media/publications/271057-hermeneutika-heidegger-dan-relevansinya-

567deae7.pdf



Namun perjalanan panjang ilmu hadis tidak terlepas dari tantangan
epistemologis. Seiring perkembangan keilmuan Islam, hadis kerap
diperlakukan sebagai teks normatif yang statis, ia lebih sering dibaca dalam
bingkai hukum ketimbang pengalaman hidup. Kajian hadis berabad-abad
lamanya terpusat pada keaslian sanad dan akurasi periwayatan, sehingga
perhatiannya lebih kuat tertuju pada bentuk daripada makna yang terbentang di
balik teks. Kritik sanad dan klasifikasi riwayat memang menjadi pencapaian
besar umat Islam, tetapi pada saat yang sama, ruang refleksi terhadap aspek
kesadaran manusia dalam memahami hadis tidak selalu mendapat tempat
sepadan.’

Dalam sejarah Islam sendiri, hadis justru menunjukkan dinamika yang
sangat kaya. Sumber ajaran yang sama dapat melahirkan konstruksi ilmu yang
berbeda, terutama ketika Islam berkembang menjadi dua tradisi besar, yaitu
Sunni dan Syiah. Keduanya sama-sama merujuk kepada Rasulullah SAW,
tetapi melahirkan dua corak epistemologi hadis yang signifikan perbedaannya.*

Tradisi Sunni membangun ilmu hadis berdasarkan prinsip objektivitas
periwayatan. Otoritas kebenaran bersandar pada kesinambungan sanad,
keadilan dan kapasitas perawi, serta ketelitian kritik sanad dan matan. Konsep
seperti ‘adalah al-sahabah, ittishal al-sanad, dan disiplin jarh wa ta dil

menjadi landasan fundamental transmisi hadis. Melalui landasan ilmiah ini

3 “Berpegang Teguh Pada al-Qur’an dan Sunnah.” 4IManhaj, diakses [tanggal akses 21
Oktober 2021].

4 Dua Pusaka yang Ditinggalkan Nabi Muhammad SAW untuk Umatnya.” Sindonews,
Jan 3 2023. Di Akses 12 Agustus 2025 https://kalam.sindonews.com/read/986327/69/dua-pusaka-

yang-ditinggalkan-nabi-muhammad-saw-untuk-umatnya-1672740111




lahirlah karya-karya monumental seperti Sahih al-Bukhart, Sahth Muslim, dan
kutub al-sittah lainnya yang menjadi pilar ilmu hadis Sunni.

Berbeda dengan Sunni, tradisi Syiah Imamiyah mengembangkan
epistemologi hadis yang bertumpu pada otoritas Ahlul Bait. Para imam
dipandang tidak hanya sebagai perawi, tetapi juga sebagai pewaris ilmu Nabi
dan otoritas spiritual yang ma ‘sim. Perkataan imam memiliki kedudukan
hukum seperti hadis Nabi dalam tradisi Sunni, sehingga kitab-kitab primer
Syiah seperti al-Kafi karya al-Kulaini atau Tahzib al-Ahkam karya al-Tiist
dipenuhi oleh riwayat-riwayat imam. Dalam Syiah, validitas riwayat tidak
hanya ditentukan oleh sanad historis, tetapi juga oleh otoritas imamah sebagai
pembawa ilmu agama.

Perbedaan epistemologi ini memperlihatkan bahwa hadis bukanlah teks
yang hidup dalam ruang hampa. Ia diterima, ditafsirkan, dan dihidupi dalam
konteks sosial, historis, dan teologis yang berbeda. Hadis yang sama dapat
dimaknai secara berlainan tergantung pada horizon kesadaran komunitas yang
menafsirkannya. Fenomena ini tampak, misalnya, pada perbedaan redaksi
hadis 'yang sangat dikenal, yaitu hadis tentang “dua peninggalan” atau juga
biasa disebut dengan tsagalayn Rasulullah- SAW. Dalam salah satu riwayat

disebutkan:

e . - Cor o e o b er o oo~ v A sl e
JB ol 22 cagl 02 (38 o3 g3 3 a3 S e Lo A oty J6

¢ b S T B . . .G . .
Ao alle W g SKEE G gkt o) 3T S0 BT 45 g ) O



“Aku tinggalkan kepada kalian dua perkara; selama kalian berpegang
teguh kepada keduanya, kalian tidak akan tersesat: Kitab Allah dan Sunnah
Nabi-Nya®.” (Al-Muwatta’, hadis no. 1628)

Sedangkan dalam riwayat lain disebutkan:

P P

dog Ty e A o @ Jstg 36 AT s i Gl 2K A )

o e 155 e Gk 5 RY s Wl o s pBER 5 U g

“Sesungguhnya aku meninggalkan di tengah-tengah kalian dua perkara
yang berat: Kitab Allah dan keturunanku Ahlul Bait. Selama kalian berpegang
teguh kepada keduanya, kalian tidak akan tersesat setelahku. Keduanya tidak
akan berpisah hingga keduanya datang kepadaku di telaga.” (Sunan al-Tirmidi,
no. 3786).

Perbedaan redaksi ini bukan hanya variasi periwayatan, tetapi
mencerminkan horizon epistemologi yang berbeda. Dalam paradigma Sunni,
sunnah Nabi menjadi pasangan Al-Qur’an sebagai sumber utama agama.
Sementara dalam paradigma Syiah; Ahlul Bait ditempatkan sebagai otoritas
kebenaran yang beriringan dengan Al-Qur’an.’

Fenomena tersebut memperlihatkan bahwa hadis dibentuk oleh konteks
intelektual, sosial, dan spiritual yang melingkupinya. Hadis yang sama dapat
dimaknai secara berbeda ketika ditafsirkan dari horizon simbolik, historis, dan

teologis yang berbeda pula. Dengan kata lain, epistemologi hadis Sunni dan

> Al-Muwatta’, hadis no. 1628)

6 Sunan al-Tirmidr, no. 3786

7 Supriyanto “Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger dalam Studi
Tafsir Al-Qur’an.”, S. AL QUDS: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 2022, Vol. 6 No. 1.



Syiah tidak hanya menjadi perbedaan metodologis, tetapi juga manifestasi dari
sejarah pengalaman keberagamaan masing-masing komunitas.®

Karena itu, kajian hadis tidak dapat dipahami hanya melalui perangkat
teknis ilmiah, tetapi juga perlu dilihat sebagai teks yang hidup, yang terhubung
dengan identitas, pengalaman, bahkan keberadaan umat yang memahaminya.
Dalam konteks keilmuan modern, pendekatan hermeneutika eksistensial yang
dikembangkan oleh Martin Heidegger membuka ruang analisis untuk
memahami hubungan antara teks, manusia, dan realitas historisnya. Heidegger
menegaskan bahwa pemahaman lahir dari keberadaan manusia di dunia, being-
in-the-world, yang membawa prapemahaman dan horizon makna tertentu.’

Perspektif ini penting dalam ilmu hadis kontemporer, terutama ketika
melihat bahwa perbedaan epistemologi hadis antara Sunni dan Syiah tidak
hanya berpangkal pada sanad, tetapi juga pada struktur kesadaran yang
membentuk cara tiap komunitas menghayati hadis.!°

Penelitian ini juga berangkat dari kesadaran bahwa persoalan
epistemologi- hadis tidak dapat dilepaskan dari ‘'dimensi kemanusiaan yang
menafsirkan. Memahami perbedaan epistemologi-hadis antara Sunni-dan Syiah
berarti memahami cara dua komunitas manusia menghidupi wahyu dalam
ruang sejarah dan pengalaman mereka masing-masing. Penelitian ini tidak

hadir untuk menilai benar atau salah, tetapi untuk mengurai bagaimana

8 Supriyanto, S. “Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger dalam Studi
Tafsir Al-Qur’an.” AL-QUDS 6, no. 1 (2022).

% “Menyoal Hadis Tsaqalain di Indonesia.” Islami.co, Feb 11 2020.

10 Supriyanto, “Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger dalam Studi
Tafsir Al-Qur’an.” Supriyanto, S. AL QUDS: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, 2022, Vol. 6 No.
1



perbedaan itu terbentuk, bagaimana ia merefleksikan horizon kesadaran yang
lebih luas, dan bagaimana pendekatan hermeneutika eksistensial dapat
membuka jalan baru dalam memahami hadis bukan sekadar sebagai teks
hukum, tetapi sebagai ruang pertemuan antara kebenaran ilahi dan pengalaman
manusia.
. Fokus Penelitian
Berdasarkan latar belakang diatas, agar lebih terarah dan fokus pada
penelitian. Maka dapat dirumuskan masalah, sebagai berikut:
1. Bagaimana perbedaan dasar epistemologi hadis Sunni dan Syiah terkait
otoritas sanad dan periwayatan hadis?
2. Bagaimana hermeneutika eksistensial Heidegger menjelaskan perbedaan
cara memahami dan menafsirkan teks hadis dalam kedua tradisi tersebut?
. Tujuan Penelitian
Berdasarkan rumusan masalah di atas, penelitian ini bertujuan untuk:
1. Mendeskripsikan perbedaan dasar epistemologi hadis Sunni dan Syiah
dalam aspek periwayatan dan otoritas sanad.
2. Menganalisis perbedaan cara pemahaman hadis antara Sunni dan Syiah
melalui perspektif hermeneutika eksistensial Martin Heidegger.
. Manfaat Penelitian
Dari penelitian ini, diharapkan dapat memberikan manfaat sebagai

berikut:



1. Manfaat Teoritis
Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi akademik bagi
pengembangan kajian Ilmu Hadis, khususnya dalam bidang epistemologi
dan metodologi pemahaman hadis. Dengan mengkaji perbedaan
epistemologi hadis Sunni dan Syiah melalui pendekatan hermeneutika
eksistensial Martin Heidegger, penelitian ini memperluas cakupan keilmuan
hadis yang selama ini lebih terfokus pada kajian sanad dan matan secara
tekstual. Pendekatan hermenecutika eksistensial menegaskan bahwa
pemahaman hadis tidak hanya dibentuk oleh struktur metodologis, tetapi
juga oleh kondisi historis, tradisi intelektual, serta horizon keberadaan
komunitas yang menghidupinya. Dengan demikian, penelitian ini
memberikan landasan teoritis baru bagi kajian ilmu hadis untuk memahami
teks hadis sebagai fenomena historis dan eksistensial yang hidup dalam dua

tradisi besar Islam.

2. Manfaat Praktis

a. Bagi Peneliti
Penelitian ini menjadi media pengembangan kemampuan akademik
peneliti dalam menerapkan pendekatan filosofis, yakni hermeneutika
eksistensial ke dalam studi hadis. Pengalaman ini dapat menjadi pijakan
metodologis untuk penelitian lanjutan yang lebih luas, baik dalam ranah
ilmu hadis, filsafat Islam, maupun studi pemikiran keagamaan

kontemporer.



b. Bagi Mahasiswa dan Prodi [lmu Hadis
Hasil penelitian ini dapat menjadi referensi untuk memperluas
kemampuan analitis mahasiswa dalam memahami variasi epistemologi
hadis antara Sunni dan Syiah. Selain itu, penelitian ini memberikan
gambaran konkret bahwa ilmu hadis tidak hanya beroperasi dalam ruang
verifikasi sanad, tetapi juga dalam ruang pemaknaan teks melalui
kerangka kesadaran sejarah, eksistensi, dan sistem keilmuan. Hal ini
diharapkan memperkaya proses pembelajaran dan pengembangan teori
dalam prodi [lmu Hadis.
c. Bagi Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Humaniora
Penelitian ini berpotensi memperluas wacana akademik di fakultas,
khususnya dalam bidang ilmu hadis, filsafat Islam, dan studi
perbandingan mazhab. Integrasi metodologi hermeneutika eksistensial
dan kajian hadis diharapkan dapat menambah kekayaan ilmiah fakultas
dalam kegiatan akademik dan riset interdisipliner.
d. Bagi Universitas Islam Negeri KH Achmad Siddiq Jember
Penelitian * ini ‘dapat “ menjadi = kontribusi - akademik dalam
memperkuat reputasi- universitas sebagai institusi yang aktif
mengembangkan penelitian interdisipliner di bidang keislaman. Dengan
menghadirkan kombinasi analisis keilmuan hadis dan filsafat
kontemporer, universitas diharapkan mendapat nilai tambah akademik

yang memperkuat tradisi ilmiah dan inovasi penelitian.



e. Bagi Pembaca
Penelitian ini memberikan wawasan bagi pembaca terkait
bagaimana perbedaan struktur epistemologi hadis antara Sunni dan Syiah
terbentuk, mengapa pemaknaan hadis dapat berbeda antara kedua tradisi,
dan bagaimana perspektif hermeneutika eksistensial dapat membantu
memahami keduanya secara objektif. Pembaca dapat memanfaatkan
penelitian ini sebagai dasar refleksi ilmiah untuk memahami bahwa studi
hadis tidak sekadar persoalan sanad dan matan, melainkan juga terkait
cara manusia memaknai dan menghidupi teks suci dalam sejarah
keagamaannya.
E. Definisi Istilah
Sebagai upaya untuk menghindari distorsi pemahaman dalam penelitian
ini, beberapa istilah fundamental dalam skripsi yang berjudul “Perbedaan
Epistemologi Hadis dalam Tradisi Sunni dan Syiah dalam Analisis
Hermeneutika Eksistensi Martin Heidegger”, adapun Istilah-istilah dalam judul
penelitian iniialah:
1. Hermeneutika
Hermeneutika merupakan cabang filsafat yang mengkaji proses
penafsiran dan pemahaman makna teks, terutama teks-teks yang kaya akan
dimensi simbolik, seperti teks keagamaan. Kata “hermencutika” berasal dari
bahasa Yunani hermeneuein yang berarti “menafsirkan”  atau

“menerjemahkan”. Sejak awal, hermeneutika tidak hanya menjadi metode



10

teknis untuk memahami teks, tetapi juga menjadi seni yang menempatkan
pengalaman subjek sebagai bagian tak terpisahkan dari proses pemaknaan.'!

Hermeneutika juga menekankan pentingnya keterbukaan dan dialog.
Makna yang dihasilkan bukanlah sesuatu yang tetap dan final, melainkan
selalu bersifat dinamis dan bergantung pada relasi antara teks dan subjek
yang membaca. Dengan demikian, hermeneutika menjadi jembatan antara
dunia teks dan realitas hidup, memungkinkan manusia untuk menemukan
relevansi teks dalam konteks kehidupan sehari-hari.'?

2. Epistimologi Hadis

Secara etimologis, epistemologi berasal dari dua kata Yunani, yaitu
episttmé yang berarti pengetahuan (knowledge), dan logos yang berarti
kajian atau teori. Secara terminologis, epistemologi dipahami sebagai
cabang filsafat yang membahas asal-usul, struktur, dan validitas
pengetahuan. Ia berupaya menjawab pertanyaan mendasar, tentang apa itu
pengetahuan, bagaimana pengetahuan diperoleh, dan sejauh mana
kebenaran pengetahuan dapat dipertanggungjawabkan. '°

Adapun hadis, dalam" pengertian umum, merupakan segala sesuatu
yang disandarkan kepada Nabi Muhammad # berupa ucapan, perbuatan,
ketetapan, maupun sifat-sifat beliau. Dalam tradisi Ahl al-Sunnah, hadis

menjadi sumber ajaran kedua setelah al-Qur’an dan berfungsi sebagai

! Rizal Muchtar, "Hermeneutika dan Problem Penafsiran Teks Agama," Jurnal Filsafat
Islam Nusantara 3, no. 1 (2021): 45.

12 Fitriani, "Keterbukaan Hermeneutika dalam Perspektif Keilmuan Islam," Jurnal Studi
Islam Indonesia 4, no. 1 (2020): 17.

13" Arif Hidayat, "Epistemologi Hadis dan Konteks Sosial Keagamaan," Jurnal Studi
Hadis Indonesia 3, no. 1 (2023): 39.



11

pedoman normatif dalam memahami wahyu. Sementara dalam tradisi Syiah,
hadis mencakup sabda Nabi serta ucapan dan tindakan para Imam Ma‘shiim
yang dianggap memiliki otoritas spiritual dan intelektual untuk menafsirkan
makna wahyu.

Epistemologi hadis dapat didefinisikan sebagai kajian filosofis yang
menelaah dasar, sumber, dan metode validasi pengetahuan dalam hadis,
serta cara manusia memperoleh dan memahami kebenaran yang terkandung
di dalamnya. Epistemologi hadis tidak hanya berfokus pada aspek teknis
verifikasi (sebagaimana dalam ‘Ultimul Hadis$), tetapi menyoroti bagaimana
struktur pengetahuan hadis terbentuk melalui interaksi antara teks, otoritas,
dan kesadaran manusia dalam konteks historis dan eksistensialnya

3. Eksistensialis

Eksistensialis adalah istilah yang merujuk pada suatu aliran pemikiran
filosofis yang menekankan pentingnya eksistensi manusia sebagai pusat
pengalaman hidup. Kata ini berasal dari kata "eksistensi" yang bermakna
"keberadaan," dan menjadi landasan bagi filsafat yang menolak pemahaman
manusia semata-mata sebagai makhluk yang ditentukan oleh esensi bawaan.
Sebaliknya, aliran eksistensialis menekankan bahwa manusia menciptakan
makna hidupnya melalui tindakan, pilihan, dan kesadaran diri yang
otentik.'*

Dalam filsafat eksistensialisme, keberadaan manusia (eksistensi)

mendahului hakikat atau esensi. Artinya, manusia tidak dilahirkan dengan

4" Aditya Nugraha, "Eksistensialisme dan Kebebasan Manusia," Jurnal Studi Filsafat
Indonesia 6, no. 2 (2021): 51.



12

makna yang telah ditetapkan sebelumnya, melainkan harus menciptakan
sendiri nilai dan tujuan hidupnya. Hal ini menjadikan manusia sebagai
makhluk bebas sekaligus bertanggung jawab atas segala pilihannya.
Pemikiran eksistensialis muncul sebagai reaksi terhadap pemikiran
deterministik dan sistem-sistem yang kaku, yang dianggap mereduksi
kebebasan dan keunikan individu. Eksistensialis percaya bahwa pengalaman
subjektif, keterbatasan, dan kebebasan manusia menjadi dasar dari setiap
refleksi filosofis. Karena itu, eksistensialisme memberi penekanan pada
tema-tema seperti kecemasan, keterasingan, tanggung jawab moral, dan

keotentikan.!®

15 Rahmatullah, "Eksistensialisme dalam Tafsir Keagamaan," Jurnal Filsafat Islam
Nusantara 4, no. 2 (2022): 40.



BAB II
KAJIAN PUSTAKA
A. Penelitian Terdahulu

Sebelum sebuah penelitian ini di teliti, peneliti sedikit meninjau sejumlah
penelitian dengan hemat, sebagaimana penelitian yang sudah ada, untuk
mencoba menghindari kesamaan karya tulis lainnya, tentu penulis sudah
menelisik secara radikal dalam penelusuran beberapa kajian yang pernah
dilakukan sebelumnya. Hasil sebuah penelusuran akan menjadi parameter
penulis agar penulis tidak menghasilkan sebuah metodologi yang sama,
sehingga kajian ini benar, bukan suatu hasil plagiat dari sebuah karya
penelitian ilmiah sebelumnya. Berikut adalah beberapa yang penulis temukan
diantaranya:

1. Disertasi berjudul “Hermeneutika Eksistensial Transendental: Rekonstruksi
terhadap Konsep Al-Qur’an dan Kenabian” karya Dr. Mulyani dari Institut
PTIQ Jakarta (2022) merupakan penelitian filosofis yang mendalam, dalam
bidang tafsir ‘Al-Qur’an. * Penelitian' ‘ini° berupaya  mengkritisi dan
merekonstruksi konsep wahyu dan kenabian yang diajukan oleh pemikir
modernis seperti Mohammed 'Arkoun dan' Nashr Hamid Abd Zayd.
Keduanya mengemukakan stratifikasi wahyu yang membedakan antara
kalamullah yang transenden dan wahyu yang historis, namun pendekatan ini
dinilai menimbulkan problem filosofis dan teologis, terutama Untuk
mengatasi problem tersebut, Dr. Mulyani mengajukan pendekatan

hermeneutika eksistensial transendental yang berakar pada filsafat Mulla

13



14

Shadra, tasawuf Ibn ‘Arabi, dan hermeneutika Henry Corbin. Pendekatan ini
menekankan kesatuan realitas eksistensial antara manusia, Al-Qur’an, dan
alam, serta mengakui keberadaan berbagai tingkat eksistensi dalam diri
manusia, mulai dari alam material hingga alam esoterik transendental.
Dengan demikian, Nabi dan wali sebagai manusia yang telah
mengaktualkan seluruh potensi kemanusiaannya dapat berinteraksi langsung
dengan realitas ketuhanan pada dimensi esoterik transendental, sementara
tetap berdialektika dengan konteks historis kehidupannya. '
Penelitian ini menggunakan metode analisis konten komparatif dengan
pendekatan filosofis, fenomenologis, dan eksistensial. Hermeneutika Paul
Ricoeur juga digunakan untuk menganalisis relasi antara objektivitas teks
simbolik dan refleksi eksistensial subjek penafsir. Temuan disertasi ini
menunjukkan bahwa pendekatan hermeneutika eksistensial transendental
mampu menjembatani jurang antara dimensi sakral dan profan, serta
memberikan solusi atas problem relativitas tafsir yang diimplikasikan oleh
stratifikasi ‘'wahyu - Arkoun' dan 'Abu Zayd. Disertasi ini memberikan
kontribusi signifikan dalam pengembangan epistemologi tafsir Al-Qur’an,
khususnya dalam konteks perdebatan -antara pendekatan tradisional,
modernis, dan eksistensialis transendental.

2. Berdasarkan artikel berjudul "Epistemologi Hadis Sunni-Syiah: Analisa
Terhadap Implikasinya" oleh Fahimah, penelitian ini mengkaji perbedaan

epistemologi hadis antara tradisi Sunni dan Syiah serta implikasinya

16 Mulyani, Hermeneutika Eksistensial Transendental: Rekonstruksi terhadap Konsep Al-
Qur’an dan Kenabian, Disertasi, Institut PTIQ Jakarta, 2022, 45.



15

terhadap pemahaman keagamaan. Perbedaan ini berakar dari peristiwa
politik pada masa awal Islam yang menyebabkan lahirnya dua mazhab
besar, yaitu Sunni dan Syiah. Dalam tradisi Sunni, validitas hadis sangat
bergantung pada sanad (rantai perawi) yang bersambung hingga Nabi
Muhammad SAW.!7 Sementara itu, tradisi Syiah lebih menekankan pada
peran para imam sebagai sumber utama dalam transmisi hadis. Perbedaan
ini mencerminkan pendekatan epistemologis yang berbeda dalam menilai
keotentikan dan otoritas hadis. Penelitian ini juga menyoroti bagaimana
perbedaan epistemologi ini mempengaruhi dinamika intelektual dan
keagamaan dalam kedua tradisi. Dalam konteks Sunni, pendekatan yang
lebih tekstual dan historis cenderung menghasilkan pemahaman yang lebih
literal terhadap hadis. Sebaliknya, pendekatan Syiah yang lebih menekankan
pada otoritas Imam membuka ruang bagi interpretasi yang lebih kontekstual
dan spiritual. Implikasi dari perbedaan ini sangat signifikan dalam praktik
keagamaan, penafsiran hukum, dan pembentukan identitas keagamaan
dalam komunitas Sunni dan Syiah. Penelitian ini-memberikan kontribusi
penting dalam memahami kompleksitas ‘dan dinamika epistemologi hadis
dalam Islam serta mendorong dialog yang lebih konstruktif antara kedua
tradisi.

3. Penelitian berjudul “Komparasi Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah:
Pendekatan Validitas dan Otoritas di Tengah Tantangan Modernitas” yang

dilakukan oleh Sartika Fortuna Thsan, Novizal Wendry, Hidayati Suhaili,

17 Siti Fahimah, “Epistemologi Hadis Sunni-Syiah: Analisa Terhadap Implikasinya,”
Jurnal Studi Filsafat Islam Nusantara 5, no. 2 (2020): 10.



16

dan Asraf Kurnia (2024) merupakan kajian komparatif mendalam tentang
perbedaan epistemologi hadis antara dua tradisi besar dalam Islam.
Penelitian ini diterbitkan dalam Mauriduna: Jurnal Komunikasi dan
Penyiaran Islam dan menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi
Pustaka.'® Para peneliti menganalisis berbagai aspek penting, seperti
metodologi periwayatan, sumber otoritas keagamaan, kriteria validitas
hadis, peran akal, dan koleksi kitab hadis utama yang digunakan di masing-
masing tradisi, sambil mempertimbangkan tantangan modernitas yang
semakin kompleks. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam tradisi
Sunni, validitas hadis sangat bergantung pada sanad dan matan yang sahih,
sehingga ulama Sunni menekankan kredibilitas dan moralitas perawi
sebagai kunci otoritas ilmiah. Sementara itu, tradisi Syiah lebih
menitikberatkan pada otoritas para imam, yang dianggap sebagai tokoh suci
dan memiliki kedudukan spiritual yang tinggi. Para imam inilah yang
menjadi rujukan utama bagi penerimaan dan pemahaman hadis, meskipun
standar sanadnya tidak seketat tradisi Sunni. Penelitian ini juga mengungkap
bahwa kitab hadis seperti Sahih-Bukhari dan Sahih Muslim menjadi rujukan
primer di kalangan Sunni, sementara Al-Kafi menjadi sumber utama di
kalangan Syiah. Perbedaan ini mempengaruhi pemahaman dan praktik
keagamaan sehari-hari, mulai dari penafsiran hukum Islam hingga

pembentukan identitas sosial-keagamaan. Para peneliti menekankan

'8 Sartika Fortuna Thsan dkk., “Komparasi Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah:
Pendekatan Validitas dan Otoritas di Tengah Tantangan Modernitas,” Mauriduna: Jurnal
Komunikasi dan Penyiaran Islam 5, no. 1 (2024): 378-395,
https://ejournal.arraayah.ac.id/index.php/mauriduna/article/view/1192.




17

pentingnya dialog lintas mazhab dalam menghadapi tantangan zaman
modern. Hal ini menjadi dasar bagi pengembangan pemahaman bersama
yang lebih inklusif, serta memperkuat harmoni sosial antartradisi. Hasil
penelitian ini menjadi rujukan penting bagi akademisi, mahasiswa, dan umat
Islam yang ingin memahami dinamika epistemologi hadis dalam konteks
Sunni dan Syiah.

4. Artikel ilmiah berjudul “Epistemologi Hadis Perspektif Sunni dan Syiah:
Kajian Kritis Atas Otentitas Hadis” karya Ahmad Fauzan Pujianto dan Aina
Noor Habibah ini dipublikasikan dalam Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam
dan Tasawuf (Vol. 10, No. 2, September 2024). Penelitian ini meneliti
secara mendalam tentang perbedaan konstruksi epistemologi hadis antara
Sunni dan Syiah serta implikasinya terhadap otentisitas hadis yang diterima
kedua mazhab tersebut. Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa
perbedaan teologis dan historis antara kedua mazhab memiliki pengaruh
signifikan pada metodologi verifikasi dan otentisitas hadis. Tradisi Sunni
memandang bahwa sumber utama hadis hanyalah Nabi Muhammad SAW,
sedangkan Syiah’ memasukkan peran imam dua belas yang  dianggap
ma’sum sebagai sumber hadis yang sahih.!” ‘Dari sisi metodologi, tradisi
Sunni memprioritaskan sanad yang bersambung dan integritas periwayat.
Standar verifikasi yang ketat meliputi kriteria keadilan, keakuratan hafalan,
dan keterhindaran dari syadz dan C‘illat. Sementara itu, tradisi Syiah

menekankan periwayatan dari Imamiyah dan menilai para imam sebagai

19 Aina Noor Habibah dan Ahmad Fauzan Pujianto, “Epistemologi Hadis Perspektif
Sunni dan Syiah: Kajian Kritis Atas Otentitas Hadis,” Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan
Tasawuf 10, no. 2 (2024): 475



18

otoritas spiritual yang setara dengan Nabi. Ini menghasilkan Kkriteria
verifikasi yang lebih mengutamakan kedekatan dengan para imam dan
integritas internal kelompok Syiah. Artikel ini juga memaparkan implikasi
epistemologis yang memengaruhi kualitas dan penerimaan hadis sebagai
sumber hukum. Bagi Sunni, otentisitas hadis dijaga melalui ilmu jarh wa
ta’dil dan seleksi ketat terhadap perawi. Bagi Syiah, validitas hadis diukur
melalui kesinambungan sanad dengan para imam yang ma’sum, dengan
tingkat kepercayaan tinggi terhadap integritas internal mazhab mereka.
Penelitian ini memberikan wawasan komprehensif tentang bagaimana
dinamika epistemologi hadis berkontribusi pada pembentukan identitas dan
praktik keagamaan di masing-masing tradisi. Hal ini menegaskan
pentingnya dialog lintas mazhab demi memperkuat harmoni dan
pemahaman lintas tradisi.

. Artikel ilmiah berjudul “Tinjauan Hadis Perspektif Sunni dan Syiah” karya
Aulia Diana Devi dan Seka Andrean (2021) yang diterbitkan dalam
TAHDIS: Jurnal Ilmu " Hadis. Merupakan ' kajian “mendalam tentang
perbedaan epistemologi hadis antara tradisi Sunni dan Syiah. Penelitian ini
berfokus pada perbedaan mendasar dalam "definisi, klasifikasi, serta
implikasi teologis dari hadis dalam kedua mazhab. Menurut Devi dan
Andrean, meskipun kedua mazhab sepakat bahwa hadis adalah sumber
hukum kedua setelah Al-Qur’an, terdapat perbedaan signifikan dalam
mendefinisikan hadis. Tradisi Sunni memaknai hadis sebagai ucapan,

perbuatan, dan ketetapan Nabi Muhammad SAW, sementara tradisi Syiah



19

memasukkan peran Imam Dua Belas yang ma sum sebagai sumber otoritatif
yang setara dengan Nabi. Dari segi klasifikasi, Sunni membagi hadis
menjadi shahih, hasan, dan dha’if, sedangkan Syiah menambahkan kategori
hadis muwassaq.*® Perbedaan ini berdampak pada cara masing-masing
mazhab memverifikasi otentisitas hadis dan sumber-sumbernya, termasuk
sikap mereka terhadap para sahabat Nabi. Sunni menekankan keadilan
sahabat secara menyeluruh, sedangkan Syiah memandang sebagian sahabat
bersifat fasik sehingga hadis yang diriwayatkan mereka perlu diteliti secara
kritis. Penelitian ini juga menyoroti dinamika kodifikasi hadis di kedua
mazhab. Tradisi Sunni fokus pada penyeleksian sanad dan matan secara
ketat, sementara tradisi Syiah lebih menekankan pada pewarisan riwayat
dalam lingkup keluarga Nabi (ahlulbait). Temuan penelitian ini
menunjukkan bahwa perbedaan epistemologi hadis tidak hanya bersifat
historis, tetapi juga memengaruhi konstruksi hukum Islam dan identitas
keagamaan masing-masing tradisi. Hal ini menjadi dasar penting bagi upaya
dialog lintas mazhab, untuk mengurangi polarisasi dan menemukan titik
temu dalam praktik keagamaan kontemporer.

6. “Hermeneutika Heidegger dan Relevansinya Terhadap Kajian Al-Qur’an”.
Muhammad Arif menjelaskan bahwa hermeneutika Heidegger lahir dari
kritiknya terhadap tradisi metafisika Barat yang cenderung memisahkan
subjek dan objek. Heidegger memformulasikan ulang pemahaman sebagai

pengalaman ontologis yang melekat pada eksistensi manusia (Dasein ).

20 Aulia Diana Devi dan Seka Andrean, “Tinjauan Hadist Perspektif Sunni dan Syiah,”
TAHDIS: Jurnal llmu Hadist 12, no. 1 (2021): 10-19.



20

Hermeneutika Heidegger menekankan empat poin utama yakni, faktisitas,
pemahaman, kejatuhan, dan temporalitas. Faktisitas menunjukkan bahwa
pemahaman manusia selalu dibentuk oleh kebudayaan dan lingkungan
sosialnya. Pemahaman adalah pengalaman dasar manusia untuk berada di
dunia (being-in-the-world) yang intensional dan historis. Kejatuhan adalah
kesadaran bahwa manusia sering terjebak dalam rutinitas dan prasangka,
sedangkan temporalitas mengaitkan pemahaman dengan dimensi waktu
yang terus bergerak ke masa depan. Muhammad Arif kemudian
menghubungkan teori hermeneutika Heidegger ini dengan kebutuhan
pengembangan studi tafsir Al-Qur’an®!. la menunjukkan bahwa teori
faktisitas Heidegger dapat menjadi lensa kritis untuk memahami konteks
budaya yang mempengaruhi penafsiran Al-Qur’an. Pemahaman sebagai
pengalaman eksistensial juga membantu menjembatani antara teks Al-
Qur’an dan realitas sosial yang terus berubah. Selain itu, hermeneutika
Heidegger dianggap relevan dalam menghadapi tantangan interpretasi Al-
Qur’an di era modern yang penuh fragmentasi dan dominasi tafsir eksklusif.
Arif menekankan bahwa dialog antara hermeneutika Barat dan khazanah
tafsir klasik Islam dapat- memperkaya wacana dan memulihkan tradisi
inklusif para mufassir terdahulu. Dengan demikian, integrasi hermeneutika
cksistensial Heidegger menjadi peluang bagi studi Al-Qur’an yang lebih

terbuka, reflektif, dan kontekstual.

2l Muhammad Arif. 2015. Hermeneutika Heidegger dan Relevansinya Terhadap Kajian
Al-Qur’an. Yogyakarta: QURDIS. Hal 15



21

7. Supriyanto. “Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger
dalam Studi Tafsir Alquran”. Artikel ini mengkaji pemikiran hermeneutika
Martin Heidegger dan relevansinya dalam studi tafsir Al-Qur’an. Supriyanto
menjelaskan bahwa proyek dekonstruksi metafisika Heidegger dimulai
dengan penataan ulang pertanyaan dasar tentang keberadaan (being).
Heidegger memasukkan hermeneutika sebagai bagian dari studi filsafat,
sebagai respons metodologis di mana perspektif subjek-objek harus
diobjektifikasi melalui mode pemahaman dunia di atas kesadaran subjek,
agar tidak menghasilkan pemahaman realitas yang kaku dan hitam-putih.?
Dalam konteks tafsir Al-Qur’an, beberapa pemikiran Heidegger dianggap
dapat membuka cakrawala mengenai realitas penafsiran Al-Qur’an itu
sendiri. Konsep faktisitas atau fluks yang dialami oleh Dasein memberikan
pemahaman bahwa kondisi sosial-budaya tempat Dasein hidup dapat
memengaruhi pembentukan pemahaman manusia (penafsir), yang dalam
studi tafsir diakomodasi dengan istilah pra-pemahaman atau mahaula al-
mufassir.-Teori tentang temporalitas Dasein setidaknya menginspirasi para
pemikir Muslim* untuk * terus’ melakukan -aktivitas - interpretatif guna
menghadirkan diktum-diktum keagamaan yang memiliki relevansi dengan
kondisi sosial yang berbeda antara Dasein. Dengan demikian, integrasi
hermeneutika Heidegger dalam studi tafsir Al-Qur’an dapat memperkaya

pendekatan interpretatif, memungkinkan pemahaman yang lebih kontekstual

22 Supriyanto. Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger dalam Studi
Tafsir Alquran (Curup: AL QUDS, 2022), 45



22

dan dinamis terhadap teks suci, serta mendorong dialog antara tradisi filsafat
Barat dan khazanah tafsir Islam.
B. Kerangka Teori
Kerangka teori adalah seperangkat paradigma berpikir yang disusun oleh
peneliti untuk memperlihatkan perspektif mana yang digunakan untuk
memandang masalah yang telah ditetapkan. Dalam penelitian ini, terdapat
beberapa fokus utama yang menjadi perhatian peneliti:
1. Hadis
a. Definisi Hadis
Hadis dalam hierarki sumber hukum Islam menduduki posisi kedua
setelah Al-Qur’an. Kata “hadis” berasal dari bahasa Arab al-hadits, yang
memiliki arti “sesuatu yang baru” atau “oposisi dari yang lama.” Dalam
pengertian terminologis, hadis diartikan sebagai segala sesuatu yang
disandarkan kepada Nabi Muhammad SAW. Hal ini menunjukkan bahwa
hadis mengandung makna a/-jadid (hal baru), berbeda dengan Al-Qur’an
yang bersifat al-qadim (yang sudah ada sejak awal).??
b. Definisi Hadis Menurut Tradisi Sunni
Dalam pandangan Ahlus Sunnah, hadis didefinisikan secara luas

dan normatif, yaitu:
) Gl G 8758 Sl sl s o 8 51 s 51 U35 0

-

e jf

e

23 Leni Andariati, “Hadis dan Sejarah Perkembangannya,” Diroyah: Jurnal llmu Hadis 4,
no. 2 (Maret 2020): 154.



23

“Hadis adalah segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi SAW,
baik berupa ucapan, perbuatan, ketetapan (persetujuan beliau), maupun
sifat-sifat fisik dan akhlaknya.”?*

c. Definisi Hadis Menurut Tradisi Syiah
Dalam tradisi Imamiyyah (Syiah Dua Belas), definisi hadis sedikit

berbeda secara teologis dan epistemologis.

0P 55 5 STl 920 1l Gostard 2 s 15 o

25 g 50 e

“Hadis adalah segala sesuatu yang datang dari Nabi SAW atau dari
salah satu Imam Ma‘shiim ‘alaihim al-salam, berupa ucapan, perbuatan,
atau ketetapan (taqrir).”?

2. Biografi dan Hermeneutika Eksistensial Heidegger
a. Biografi Martin Heddegger
Martin. Heidegger lahir pada 26 September 1889 di Messkirch,
sebuah kota kecil di Jerman. la lahir dalam keluarga [Katolik yang
sederhana dan ia adalah orang yang shaleh, ayahnya seorang tukang kayu
dan penjaga gereja. Sejak kecil, Heidegger menunjukkan ketertarikan
pada filsafat dan teologi. la sempat belajar di seminari Jesuit, namun

kemudian beralih fokus ke filsafat dan matematika di Universitas

Freiburg. Pada tahun 1913, Heidegger berhasil meraih gelar doktor

24 Jalal al-Din al-Suyiiti, Tadrib al-Rawi fi Sharh Taqrib al-Nawawi, Juz 1 (Beirut: Dar al-
Fikr, t.t.), hlm. 34.

25 al-Hurr al-‘Amili, Wasa’il al-Shi‘ah ila Tahsil Masa’il al-Shari‘ah, Mugaddimah
(Teheran: Dar al-Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, 1403 H), hlm. 10-11.



24

dengan disertasi tentang teori pertimbangan psikologis, kemudian
melanjutkan studi untuk meraih habilitasi (syarat menjadi dosen) di
universitas yang sama. Heidegger sempat menjadi asisten Edmund
Husserl, pendiri fenomenologi, yang kelak menjadi pengaruh besar
dalam pemikirannya. Puncak karier Heidegger datang dengan karyanya
yang monumental, Sein und Zeit (Being and Time), yang terbit pada
1927. Dalam karya ini, ia menggeser pusat perhatian filsafat dari
epistemologi menuju ontologi, yakni pertanyaan tentang “Ada” (Being).*

Karya ini menempatkan Heidegger sebagai salah satu filsuf paling
berpengaruh di abad ke-20. Heidegger sempat menjadi Rektor
Universitas Freiburg pada 1933, pada masa awal kekuasaan Nazi.
Keterlibatannya dengan Nazi menjadi kontroversi besar dalam hidupnya,
meski ia kemudian mundur dari jabatan rektor hanya setahun setelahnya.
Kontroversi ini terus membayangi reputasi Heidegger, meski ia sendiri
jarang secara eksplisit membicarakan hal tersebut dalam karya-karyanya.

Setelah Perang Dunia II Heidegger dilarang mengajar di universitas
oleh ‘Sekutu hingga 1951, tetapi ia tetap menulis dan mengajar dalam
lingkaran kecil. Heidegger terus mendalami tema tentang bahasa, puisi,
dan teknologi, yang ia lihat sebagai kekuatan yang membentuk
pemahaman manusia tentang keberadaan. Martin Heidegger wafat pada
26 Mei 1976 di Freiburg, meninggalkan warisan pemikiran yang sangat

berpengaruh, terutama dalam hermeneutika, eksistensialisme, dan filsafat

26 Sera Irvan Sapriadi, “Hermeneutika Heidegger: Dasein, Faktisitas, Understanding dan
Kejatuhan,” Jurnal Kajian Islam Politik dan Sosial 1, no. 1 (Maret 2025): 12-17.



25

kontemporer.?’” Meskipun warisan intelektualnya kontroversial karena
keterlibatannya dengan Nazi, gagasannya tentang keberadaan, waktu, dan
makna telah mengilhami generasi filsuf setelahnya, dan menjadi salah
satu pijakan penting dalam perkembangan filsafat modern.
b. Hermeneutika Eksistensial Martin Heidegger

Hermeneutika eksistensial Martin Heidegger lahir dari proyek
filosofis besar yang bertujuan mengubah wajah pemikiran Barat. Di
tangan Heidegger, hermeneutika bukan lagi sekadar metode membaca
teks kuno atau cara memahami isi perkataan seorang penulis, melainkan
jantung dari keberadaan manusia itu sendiri. Hermeneutika menjadi cara
manusia memahami dunia melalui hidup yang dijalaninya. Karena itu,
ketika mengangkat hermeneutika Heidegger sebagai kerangka teori,
penelitian ini berdiri pada fondasi ontologis pemahaman, bahwa manusia,
untuk dapat menafsir, harus terlebih dahulu “ada” dalam dunia yang
memungkinkan interpretasi itu berlangsung. 2

Karya besar Heidegger, Sein und Zeit (1927), membuka ruang baru
dalam sejarah filsafat dengan pertanyaan yang sangat sederhana namun
mendasar, tentang Apa makna dari “Ada” (Being) Heidegger menyatakan
bahwa tradisi filsafat Barat gagal mempertanyakan hal paling mendasar
ini. [a menyebut kegagalan itu sebagai Seinsvergessenheit, yakni sebuah

istilah yang berarti “kelupaan terhadap Being”. Heidegger menulis pada

27 Sera Irvan Sapriadi, “Hermeneutika Heidegger: Dasein, Faktisitas, Understanding dan
Kejatuhan,” Jurnal Kajian Islam Politik dan Sosial 1, no. 1 (Maret 2025): 12-17.

2 Lalu Abdurrahman Wahid, “Filsafat Eksistensialisme Martin Heidegger dan
Pendidikan Perspektif Eksistensialisme,” Pandawa: Jurnal Pendidikan dan Dakwah 4, no. 1
(Januari 2022): 1-13.



26

awal bukunya, “Die Frage nach dem Sinn von Sein muss gestellt
werden.” (“Pertanyaan tentang makna Being harus dikemukakan™).
Baginya, seluruh bangunan pengetahuan manusia tidak akan pernah
berdiri kokoh tanpa menjawab dulu apa arti “ada” itu sendiri.?’
Pertanyaan tentang Being kemudian mengantar Heidegger pada
konsep fundamental bernama Dasein, istilah khas yang ia gunakan untuk
menyebut manusia. Dasein secara literal berarti “ada-di-sana”,
menunjukkan bahwa manusia tidak pernah berada di luar dunia untuk
mengamatinya dari kejauhan, tetapi selalu telah berada di dalamnya,
menilai, merasakan, terlibat, dan menafsirkan. Heidegger menegaskan,
tentang “Dasein ist Seiendes, dem es in seinem Sein um dieses Sein selbst
geht” (“Dasein  adalah entitas yang keberadaannya selalu
mempermasalahkan keberadaannya sendiri”).’® Bahwa, hermeneutika
dalam pemikiran Heidegger muncul sebagai struktur keberadaan manusia
yang selalu mempertanyakan dirinya sendiri dan dunia tempat ia hadir.
Manusia, menurut Heidegger, tidak pernah menjadi makhluk netral.
Ia tidak pernah berdiri di titik nol teoritis. Bahkan sebelum membaca satu
teks pun, manusia sudah membawa horizon historis dan konsepsi tertentu
tentang dunia. Oleh karena itu, Heidegger menyatakan bahwa
pemahaman manusia tentang apa pun selalu berangkat dari pra-struktur

pemahaman. la menuliskan, “Alles Verstehen bewegt sich in einem

2 Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson
(New York: Harper & Row, 1962), 78.

30 Sera Irvan Sapriadi, “Hermeneutika Heidegger: Dasein, Faktisitas, Understanding dan
Kejatuhan,” Jurnal Kajian Islam Politik dan Sosial 1, no. 1 (Maret 2025): 12-17.



27

Vorhabe, Vorsicht und Vorgriff.” (“Segala pemahaman bergerak dalam
prapemilikan, prapandangan, dan prakonsepsi”).?!

Kalimat ini membongkar paradigma objektivitas abstrak yang
selama berabad-abad melekat pada ilmu pengetahuan. Menurut
Heidegger, tidak ada pemahaman yang bebas dari sejarah dan
pengalaman. Setiap tafsir, setiap pandangan, lahir dari kehadiran manusia
dalam dunia, bukan dari ruang steril yang terisolasi dari kehidupan.
Hermeneutika eksistensial dengan demikian menyatakan bahwa
pemahaman manusia selalu bersifat historis, terikat pada bahasa, budaya,
memori, tubuh, dan pengalaman yang ia hidupi.*

Salah satu kontribusi terbesar Heidegger dalam hermeneutika
adalah pemahaman tentang lingkaran hermeneutik. Konsep ini sudah
dikenal dalam hermeneutika klasik, tetapi Heidegger mengangkatnya dari
teknik membaca teks menjadi struktur keberadaan manusia. Ia menulis,
“Der Zirkel ist kein Mangel, sondern die positive Moglichkeit des
Erkenntnis.” (“Lingkaran ini bukan' cacat, tetapi kemungkinan positif
bagi pemahaman”) ‘dalam bukunya being and time. Bagi Heidegger,
seseorang memahami bagian karena ia telah memiliki gambaran tentang

keseluruhan, dan ia mengerti keseluruhan karena mengenali bagian-

bagiannya.

31 Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson
(New York: Harper & Row, 1962), 78.

32 Nuril Hidayah, Konsep Dasein Menurut Martin Heidegger dan Implikasinya Terhadap
Pemikiran Islam (Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2017).



28

Heidegger bahkan menegaskan bahwa lingkaran hermeneutik
adalah bentuk kejujuran eksistensial, bahwa manusia tidak pernah
memasuki dunia sebagai kertas kosong. Hermeneutika, dalam arti ini,
tidak memaksa manusia menjadi objektif secara total, tetapi menuntut
kesadaran atas posisi eksistensialnya, tentang tempat ia berdiri, sejarah
yang ia warisi, bahasa yang ia gunakan, dan horizon makna yang ia anut.

Dari sinilah muncul konsep fundamental lain, yakni Being-in-the-
World (Sein-in-der-Welt). Heidegger memulai buku Sein und Zeit dengan
membongkar akar epistemologi Cartesian yang memisahkan subjek dari
objek. Bagi Descartes, subjek adalah pikiran murni dan dunia hanyalah
kumpulan objek yang bisa dilihat, diukur, dan dideskripsikan dari luar.
Heidegger menolak paradigma ini. Ia menulis, “Das Dasein ist je schon
in einer Welt.” (“Dasein selalu sudah berada di dalam dunia”), jelas
dalam bukunya being and time. Frasa “sudah berada” menunjukkan
bahwa manusia tidak pernah menjadi pengamat eksternal terhadap dunia,
ia sudah terlibat, sudah menyatu, sudah hidup dalam jaringan sosial,
religius, linguistik, ‘historis,” dan moral yang membentuk persepsinya
sejak awal.??

Untuk menjelaskan keterikatan manusia pada dunia yang tidak ia
pilih, Heidegger memperkenalkan konsep Geworfenheit,
“keterlemparan”. Dalam salah satu bagian paling ikonik dalam Sein und

Zeit, ia menulis singkat: “Das Dasein ist geworfen.” (“Dasein adalah

3 Lalu Abdurrahman Wahid, “Filsafat Eksistensialisme Martin Heidegger dan
Pendidikan Perspektif Eksistensialisme,” Pandawa: Jurnal Pendidikan dan Dakwah 4, no. 1
(Januari 2022): 1-13.



29

keberadaan yang dilemparkan”). Heidegger ingin menunjukkan bahwa
manusia menemukan dirinya berada di dunia yang sudah berjalan, ia
tidak memilih bahasa ibunya, tidak memilih tempat lahirnya, tidak
memilih zaman sejarahnya, dan tidak memilih struktur sosial yang
membesarkannya. Semua kondisi awal itu membentuk horizon
pemahamannya tentang dunia. Karena itu, interpretasi manusia terhadap
realitas tidak pernah dimulai dari kebebasan absolut.>*

Di titik ini, hermeneutika eksistensial menjadi jembatan kuat antara
filsafat dan sejarah. Heidegger menyatakan bahwa manusia adalah
makhluk yang dibentuk oleh sejarah, dan sejarah bukan catatan data masa
lalu, melainkan struktur eksistensial manusia. la menulis, “Die
Geschichtlichkeit ist die wesenhafte Seinsverfassung des Daseins.”
(“Kesejarahan adalah struktur keberadaan esensial dari Dasein™).

Konsep ini disebut sebagai Historicality (Geschichtlichkeit). Dalam
pandangan Heidegger, manusia memahami masa kini melalui masa lalu,
memahami  tindakan melalui tradisi, memahami pengetahuan melalui
warisan - pemikiran - generasi - sebelumnya. Karena itu, “hermeneutika
eksistensial menunjukkan bahwa pemahaman selalu berakar pada sejarah

hidup manusia dan komunitasnya. Tidak ada cara memahami yang

ahistoris.>

34 Nuril Hidayah, Konsep Dasein Menurut Martin Heidegger dan Implikasinya Terhadap
Pemikiran Islam (Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2017).

35 Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson
(New York: Harper & Row, 1962), 78.



30

Temporalitas kemudian menjadi bagian integral dari kerangka
teorinya. Heidegger menyatakan, “Zeitlichkeit ist der Horizont fiir das
Verstindnis von Sein.” (“Temporalitas adalah horizon untuk memahami
Being”). Dengan kata lain, manusia memahami realitas melalui struktur
waktu:

* masa lalu sebagai warisan,

* masa kini sebagai keterlibatan,

* masa depan sebagai proyek eksistensial.

Dalam kerangka teori ini, waktu ialah struktur eksistensi. Manusia
tidak hanya hidup dalam waktu, manusia adalah waktu. Hermeneutika
Heidegger kemudian berkembang pada fase pemikiran lanjutannya,
ketika ia menempatkan bahasa sebagai inti eksistensi manusia. Dalam
Unterwegs zur Sprache ia menegaskan: “Die Sprache ist das Haus des
Seins.” (“Bahasa adalah rumah dari Being”). Kalimat ini menjadi salah
satu fondasi paling signifikan dalam hermeneutika modern.®

Jika manusia hidup di dalam dunia, maka bahasa adalah cara dunia
itu ‘hadir untuk manusia. Bahasa ialah ruang tempat makna dilahirkan,
dihidupi, dan diwariskan. Setiap pemahaman yang muncul selalu terikat
pada struktur linguistik yang membentuk horizon pemaknaan manusia.

Konsep bahasa ini tidak dapat dipahami di luar imajinasi
hermeneutik Heidegger, bahasa bukan alat komunikasi, tetapi medan di

mana Being menyingkapkan diri. Karena itulah Heidegger menyatakan

36 Sera Irvan Sapriadi, “Hermeneutika Heidegger: Dasein, Faktisitas, Understanding dan
Kejatuhan,” Jurnal Kajian Islam Politik dan Sosial 1, no. 1 (Maret 2025): 12-17.



31

bahwa manusia tidak menguasai bahasa, tetapi bahasa yang membentuk
manusia.’’ Heidegger juga menegaskan bahwa manusia adalah makhluk
sosial. [a menyebut struktur keberadaan sosial itu sebagai Mitsein,
keberadaan bersama. Dalam Sein und Zeit, ia menyatakan: “Das Dasein
ist Mitsein.” (“Dasein adalah keberadaan bersama”). Manusia memahami
dunia melalui keberadaannya bersama manusia lain.

Namun manusia juga dapat kehilangan keotentikan karena tekanan
sosial. Heidegger menyebut struktur ini sebagai Das Man, yakni dunia
keberadaan sehari-hari yang dikuasai opini umum, bukan refleksi
eksistensial. Ia menulis: “Das Man entlastet das Dasein von der Last
seines eigenen Seins.” (“Das Man membebaskan Dasein dari beban
keberadaannya sendiri”). Manusia, jika tidak sadar, hanya akan
mengikuti norma mayoritas tanpa refleksi kritis.*®

Seluruh proyek hermeneutika Heidegger itu membentuk suatu
struktur konseptual yang menyatakan, memahami adalah cara manusia
berada. Hermeneutika - merupakan ' kehidupan manusia itu sendiri.
Heidegger * tidak memberikan = rumusan metodologis teknis. Ia
menawarkan pemahaman filosofis yang lebih dalam, yang memosisikan
eksistensi manusia sebagai rumah dari seluruh kemungkinan

pemahaman.

37 Palmer, R. E. (2022). Hermeneutika: Teori Interpretasi dalam Pemikiran

Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, dan Gadamer. IRCiSoD.

3% Lalu Abdurrahman Wahid, “Filsafat Eksistensialisme Martin Heidegger dan
Pendidikan Perspektif Eksistensialisme,” Pandawa: Jurnal Pendidikan dan Dakwah 4, no. 1
(Januari 2022): 1-13.



32

Kerangka teori hermeneutika eksistensial Heidegger yang
digunakan dalam penelitian ini berdiri pada pilar-pilar dasar, tentang
keberadaan manusia dalam dunia (Being-in-the-World), prastruktur
pemahaman, lingkaran hermeneutik, keterlemparan, kesejarahan
eksistensial, temporalitas, bahasa sebagai rumah makna, dan keberadaan
bersama. Seluruh struktur dasar ini menjadikan manusia sebagai makhluk
hermeneutik secara ontologis, bukan metodologis. Seluruh konstruksi
teoritis ini akan menjadi dasar konseptual bagi analisis apa pun dalam
penelitian ini, bahwa pemahaman tidak pernah steril dari dunia hidup,
tidak bebas dari sejarah, tidak terpisah dari bahasa, dan selalu

berlangsung di dalam horizon eksistensi manusia.



BAB III
METODE PENELITIAN
A. Pendekatan dan Jenis Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian pustaka (library research), yang
fokus pada eksplorasi literatur tentang epistemologi hadis, metodologi
penafsiran, dan latar belakang sosial-budaya masing-masing mazhab.
Tujuannya untuk mengungkap struktur pemahaman yang mendasari
interpretasi masing-masing tradisi.>* Penelitian ini mencoba memperlihatkan
bagaimana kerangka hermeneutika eksistensialis Heidegger membuka ruang
pemahaman yang lebih dalam dan reflektif atas perbedaan epistemologi hadis,
sekaligus menegaskan bahwa makna hadis bukanlah entitas statis, melainkan
selalu dihidupkan ulang oleh pengalaman historis dan horizon eksistensial para
pemahaminya.

B. Sumber Data

Sumber data primer penelitian ini berupa karya-karya metodologis hadis
dalam dua tradisi besar Islam. Untuk tradisi’ Sunni, penelitian merujuk pada
kitab-kitab ‘ Uliim al-Hadis dan jarh wa ta ‘dil seperti Mugaddimah fi ‘Ulim al-
Hadis karya Ibn al-Salah, al-Kifayah fi ‘llm al-Riwayah karya al-Khatib al-
Baghdadi, serta Nuzhat al-Nazar karya Ibn Hajar al-°Asqalani sebagai fondasi
epistemologi hadis Sunni. Untuk tradisi Syiah, penelitian menggunakan
literatur primer seperti al-Kafi (bagian metodologisnya), Dirayat al-Hadis

karya al-Shahid al-Thani, Rijal al-Najashi, dan Mu jam Rijal al-Hadis karya

39 Sanapiah Faisal, “Pengumpulan dan Analisis Data dalam Penelitian Kualitatif,” dalam
Analisis Data Penelitian Kualitatif: Pemahaman Filosofis dan Metodologis ke Arah Penguasaan
Model Aplikasi, ed. Burhan Bungin (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010), 64-79.

33



34

al-Kh@i’1, yang menjadi dasar pembentukan epistemologi hadis Syiah. Kitab
hadis utama seperti Sahith al-Bukhari dan Sahih Muslim pada Sunni, serta al-
Kafi dan Tahzib al-Ahkam pada Syiah, turut digunakan sebagai pendukung
ilustrasi untuk membaca penerapan epistemologi, bukan sebagai sumber teori
utama.

Pustaka Sekunder mencakup literatur-literatur yang membahas pemikiran
Martin Heidegger, khususnya terkait hermeneutika eksistensialisnya. Ini
termasuk karya-karya utama Heidegger seperti Being and Time, serta
penafsiran dan elaborasi gagasan hermeneutika Heidegger oleh para pemikir
berikutnya. Literatur lain yang juga menjadi pustaka sekunder adalah kajian
akademik yang menganalisis epistemologi hadis dalam mazhab Sunni dan
Syiah, termasuk perbedaan metodologi, landasan normatif, dan horizon historis
yang melatarbelakangi.

C. Tekhnik Pengumpulan Data

Pencarian Pustaka dalam penelitian ini menjadi tahap kunci untuk
memastikan ketersediaan sumber-sumber yang relevan*® dan memadai dalam
menganalisis' perbedaan epistemologi hadis antara'tradisi Sunni-dan Syiah
melalui lensa hermeneutika eksistensialis Martin Heidegger:

1. Penggunaan Basis Data Elektronik dan Katalog Perpustakaan Digital
Untuk memperoleh sumber-sumber yang relevan dan mendalam,
penelitian ini memanfaatkan basis data elektronik seperti Google Scholar,

yang menyediakan akses ke jurnal-jurnal akademik, buku, dan makalah

40 Fahrizandi, F. “Pemanfaatan Teknologi Informasi di Perpustakaan.” Tik Ilmeu: Jurnal
Ilmu Perpustakaan Dan Informasi. 4, no. 1 (2020): 63-76.



35

terkait hermeneutika eksistensialis Martin Heidegger. Selain itu,
perpustakaan digital Islam seperti Maktabah Syamilah juga dimanfaatkan
untuk memperoleh teks-teks primer hadis yang menjadi objek utama kajian,
baik dalam tradisi Sunni maupun Syiah.*! Katalog perpustakaan universitas
dan lembaga penelitian turut dijadikan rujukan untuk melengkapi dan
memverifikasi sumber-sumber tersebut. Pendekatan ini memastikan
ketersediaan literatur yang komprehensif dan kontekstual, yang menjadi
fondasi bagi analisis mendalam tentang bagaimana tradisi Sunni dan Syiah
menafsirkan epistemologi hadis secara berbeda.
2. Strategi Pencarian yang Digunakan
Penelitian ini mengandalkan strategi pencarian Boolean, yaitu dengan

9% ¢

mengombinasikan kata kunci seperti “epistemologi hadis,” “tradisi Sunni
dan Syiah,” “hermeneutika eksistensialis,” dan “Martin Heidegger”
menggunakan operator logika (AND, OR). Teknik ini dirancang untuk
memperluas atau mempersempit hasil pencarian agar fokus pada sumber
yang relevan. Selain itu, pencarian diperluas dengan kata kunci tambahan
seperti “tafsir hadis,” “validitas sanad,” dan “konteks historis pemahaman
hadis” untuk menggali lapisan-lapisan makna yang lebih dalam. Pendekatan

ini sejalan dengan gagasan hermeneutika eksistensialis Heidegger bahwa

pemahaman selalu lahir dari konteks dan horizon pengalaman manusia.

41 Sanapiah Faisal, “Pengumpulan dan Analisis Data dalam Penelitian Kualitatif,” dalam
Analisis Data Penelitian Kualitatif: Pemahaman Filosofis dan Metodologis ke Arah Penguasaan
Model Aplikasi, ed. Burhan Bungin (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010), 64-79.



36

D. Analisis Data
Tahap analisis pustaka menjadi langkah strategis dalam penelitian ini
untuk membangun pemahaman yang holistik*> dan kontekstual tentang
bagaimana tradisi Sunni dan Syiah membentuk epistemologi hadis melalui
kerangka hermeneutika eksistensialis Martin Heidegger:
1. Kategorisasi dan Sinopsis Pustaka
Setelah seluruh pustaka terkumpul, peneliti akan melakukan
kategorisasi berdasarkan tema utama, seperti epistemologi hadis dalam
tradisi Sunni dan Syiah, metodologi tafsir, dan konteks historis yang
memengaruhi horizon penafsiran. Setiap pustaka kemudian akan disusun
sinopsisnya untuk mengidentifikasi gagasan pokok dan relevansi pustaka
terhadap pemahaman tentang perbedaan epistemologi hadis serta
kontribusinya dalam membentuk horizon hermeneutika masing-masing
tradisi.
2. Penerapan Hermeneutika Eksistensialis Heidegger
Konsep-konsep ‘'utama hermeneutika eksistensialis Heidegger seperti
Dasein, lingkaran = hermeneutis, keterlibatan, dan  temporalitas, akan
diaplikasikan pada analisis pustaka. Analisis ini tidak hanya meninjau isi
pustaka secara tekstual, tetapi juga mendalami bagaimana pemahaman hadis
terbentuk dalam konteks historis, budaya, dan pengalaman eksistensial

penafsirnya.

42 Sanapiah Faisal, “Pengumpulan dan Analisis Data dalam Penelitian Kualitatif,” dalam
Analisis Data Penelitian Kualitatif: Pemahaman Filosofis dan Metodologis ke Arah Penguasaan
Model Aplikasi, ed. Burhan Bungin (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010), 64-79.



37

3. Evaluasi dan Interpretasi Hasil Analisis Pustaka
Hasil analisis akan dievaluasi untuk mengungkap bagaimana masing-
masing pustaka menyajikan pendekatan epistemologi hadis Sunni dan Syiah
dalam horizon historis dan eksistensial yang unik. Interpretasi yang
dihasilkan akan menyoroti bagaimana hermeneutika Heidegger dapat
membuka ruang bagi pemahaman yang lebih mendalam, yang tidak hanya
tekstual, tetapi juga terkait erat dengan pengalaman eksistensial penafsir.
4. Kredibilitas dan Relevansi Pustaka Terpilih
Akhirnya, setiap pustaka yang digunakan akan dinilai dari segi
kredibilitas, metodologi, dan relevansinya terhadap tujuan utama penelitian,
yakni memahami bagaimana pengalaman historis, horizon budaya, dan
konteks eksistensial mempengaruhi cara tradisi Sunni dan Syiah
menafsirkan hadis. Pustaka yang lolos evaluasi ini akan menjadi kontribusi
penting dalam menyusun narasi tentang bagaimana perbedaan epistemologi
hadis tidak hanya berbasis pada teks, tetapi juga pada cara manusia
“mengada” 'dan memahami makna hidupnya dalam- tradisi keagamaan yang

berbeda.



BAB IV
PEMBAHASAN
A.Dasar Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah dalam Otoritas Sanad dan
Sistem Periwayatan

Pembahasan mengenai epistemologi hadis Sunni dan Syiah harus dimulai
dengan memerhatikan fondasi otoritas sanad dan pola periwayatan yang
berkembang dalam masing-masing tradisi. Kedua unsur ini menjadi titik masuk
paling awal untuk membaca cara kerja ilmu hadis di dalam dua mazhab besar
tersebut, karena di sanalah struktur dasar penerimaan riwayat dibangun. Oleh
sebab itu, bagian berikut menghadirkan uraian mengenai epistemologi hadis
Sunni dan Syiah berdasarkan sumber-sumber klasik mereka, kemudian
menelusuri bentuk otoritas sanad dan jaringan periwayatan yang terbentuk di
dalamnya. Melalui fokus ini, pemahaman awal terhadap bangunan
epistemologi kedua tradisi dapat ditarik secara jelas sebelum memasuki analisis

yang lebih jauh.
1. Epistemologi Hadis dalam Tradisi Sunni tentang Otoritas Sanad dan Sistem

Periwayatan
Epistemologi hadis ' dalam - tradisi 'Sunni merupakan tonggak
intelektual sentral dalam bangunan keilmuan Islam. Ia berdiri di atas prinsip
bahwa hadis sebagai sumber ajaran kedua setelah Al-Qur’an harus dijaga
validitas historis dan kemurniannya melalui standar keilmuan yang ketat.
Tradisi Sunni tidak hanya menerima hadis sebagai teks normatif, tetapi juga

memposisikannya sebagai produk sejarah yang harus diverifikasi dengan

38



39

disiplin. Karena itu, epistemologi hadis Sunni tidak sekadar mempersoalkan
substansi keagamaan, tetapi juga fondasi metodologis tentang bagaimana
hadis dinilai benar, diterima, atau ditolak. Dalam kerangka ini, konsep
otoritas sanad dan sistem periwayatan merupakan unsur paling fundamental,
karena melalui keduanya keaslian sabda Nabi Muhammad SAW dapat
dipertanggungjawabkan secara akademik.**

Landasan terpenting epistemologi hadis Sunni adalah keyakinan
bahwa wahyu Islam terbagi ke dalam dua bentuk, wahyu tekstual berupa Al-
Qur’an dan wahyu penjelas berupa hadis Nabi. Konsep ini berakar pada

hadis Nabi:

har Ay D &gyl ) iy

“Kum ketahuilah, aku diberi kitab dan sesuatu yang semisal
dengannya.” (HR. Abu Dawud no. 4604)

Hadis tersebut dipahami oleh ulama Sunni sebagai legitimasi
kedudukan “hadis yang berdampingan dengan Al-Qur’an. Karena itu,
kebenaran hadis harus dipastikan, sebab ia memainkan peran legal, etis, dan
sosial dalam seluruh bangunan ilmu Islam, termasuk fikih, akhlak, ibadah,
teologi, tata sosial, hingga disiplin politik Islam. Oleh karenanya kedudukan

yang begitu tinggi, umat Islam sejak awal merasa perlu memastikan bahwa

4 Batu, A. E. (2024). Historiografi Hadis Dalam Aliran Islam: Mengulas Sejarah
Penulisan Dan Penghimpunan Hadis Sunni Syiah. El-Sunnah: Jurnal Kajian Hadis Dan Integrasi
Ilmu, 5(1), 116-129.



40

hadis yang diterima benar-benar berasal dari Nabi, bukan dari konstruksi
sejarah atau rekayasa ideologi. *

Kesadaran tentang pentingnya validitas hadis muncul sejak
generasi sahabat. Mereka menyaksikan langsung bagaimana hadis
diucapkan dalam konteks kehidupan Nabi, dan bagaimana pesan-pesan itu
berfungsi sebagai pedoman moral. Para sahabat memahami bahwa agama
tidak dapat dibangun di atas ucapan palsu. Dalam hadis yang sangat terkenal

Nabi bersabda:

G Ge sdaan Tl 1t 2o OIS 20y

“Barang siapa yang berdusta atas namaku dengan sengaja, maka
hendaklah ia menempati tempat duduknya di neraka.” (Muttafaq ‘alayh)

Sabda ini menjadi fondasi moral bagi epistemologi hadis Sunni.
Bahwa hadis merupakan amanah dan bukti kejujuran. Kesadaran ini
membawa umat Islam pada keharusan membangun mekanisme verifikasi,
bahwa hadis harus memiliki bukti rantai periwayatan, memiliki pembawa
yang kredibel, dan memiliki kesesuaian antara lafaz dan realitas sejarah
Nabi.

Dari kesadaran tersebut lahirlah konsep sanad, yaitu rantai
periwayat hadis yang menghubungkan matan kepada Nabi. Dalam tradisi

Sunni, sanad merupakan simbol epistemologi yang menunjukkan bahwa

4 Batu, A. E. (2024). Historiografi Hadis Dalam Aliran Islam: Mengulas Sejarah
Penulisan Dan Penghimpunan Hadis Sunni Syiah. El-Sunnah: Jurnal Kajian Hadis Dan Integrasi
Ilmu, 5(1), 116-129.

4 Muhamad, A. L. P. (2025). Hadis ghadir khum perspektif sunni dan syiah: Pendekatan
ilmu sejarah (Desertasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung).



41

hadis harus dapat dibuktikan secara historis. Kata-kata Abdullah ibn al-
Mubarak sering dikutip untuk menggambarkan prinsip ini: “Al-isnad min

- 2

dini; laula al-isnad la-qala man sya’a ma syd’a.” (Sanad adalah bagian dari
agama, tanpa sanad, siapa pun dapat berkata sesuka hati.) *¢

Sanad dalam tradisi Sunni juga hadir sebagai metode anti
manipulasi sejarah. Para mufassir, fugaha, dan ahli hadis memahami bahwa
sejarah dapat terdistorsi oleh kepentingan politik, ekonomi, sosial, atau
ideologis. Karena itu, sanad berfungsi sebagai mekanisme ilmiah untuk
menghindari penyimpangan. Dengan sanad, hadis dapat dilacak, tentang
siapa yang meriwayatkan kepada siapa, dalam kondisi apa, kapan, dan
melalui jalur mana. Karena itu, sanad merupakan struktur data ilmiah yang
memuat informasi biografis. 4/

Sistem sanad kemudian berkembang hingga menjadi disiplin ilmu
tersendiri, yang paling penting di dalamnya adalah ilmu jarh wa ta ‘dil dan
‘ilm al-rijal. Jarh wa ta ‘dil adalah ilmu menilai kredibilitas perawi, tentang
apakah mereka jujur, kuat hafalan, ‘stabil karakter, dan ‘amanah dalam
periwayatan. Sementara ilmu rijal adalah ensiklopedia biografis perawi
hadis, memuat nama, usia, tempat tinggal,- guru, murid, karakter, kapasitas
intelektual, dan kepribadian.

Ulama hadis Sunni seperti Imam Yahya ibn Ma‘in, Imam Ahmad

ibn Hanbal, Imam Abu Hatim al-Razi, bahkan kemudian al-Dzahabi dan Ibn

Hajar al-‘Asqalani, adalah figur yang menulis ribuan biografi perawi dengan

46 Choiroh dan Munawir, “Metodologi Pemahaman Hadis M. Yusuf al-Qaradhawi,” 70.
47 Choiroh dan Munawir, “Metodologi Pemahaman Hadis M. Yusuf al-Qaradhawi,” 71.



42

standar ilmiah yang ketat. Tidak ada ilmu historis dunia yang menandingi
detail biografis ulama Sunni terhadap perawi hadis.

Selain menilai integritas moral, epistemologi Sunni juga menilai
kemampuan hafalan, tentang apakah seorang perawi memiliki daya ingat
kuat atau lemah. Prinsip ini menyebabkan sebagian hadis tertolak bukan
karena ketidakjujuran, tetapi karena kelemahan hafalan perawi. Inilah ciri
penting epistemologi hadis Sunni, ia tidak menjadikan moralitas saja
sebagai standar, tetapi juga ketepatan transmisi data. Dua unsur ini saling
melengkapi, tentang kejujuran dan akurasi. 48

Berangkat dari disiplin tersebut, hadis dalam tradisi Sunni
kemudian ditentukan tingkat kesahihannya berdasarkan lima kaidah
metodologis:

a. Sanad bersambung (ittisal al-sanad)

b. Adil seluruh perawi (al- ‘adalah)

c. Dhabit (hafalan perawi kuat)

d. Tidak syadz (tidak menyelisihi perawi yang lebih kuat)
e.  Tidak berillat (tidak memiliki kecacatan tersembunyi)

Inilah definisi hadis sahih menurut tradisi Sunni yang dirumuskan
oleh Imam Ibn al-Salah dalam Muqaddimah-nya, kemudian dikembangkan

oleh ulama seperti Ibn Hajar dalam Nukhbat al-Fikar. Prinsip ini

48 Ahmad, “Hadis dan Ilmu Hadis dalam Pandangan Ahl al-Sunnah dan Syiah,” 9.



43

menunjukkan bahwa epistemologi Sunni mengutamakan objektivitas ilmiah,
bukan sekadar asumsi teologis. *

Dari segi periwayatan, metode transmisi hadis dalam tradisi Sunni
terbagi dalam beberapa bentuk teknis, sima’, yaitu mendengar langsung dari
guru, gira’ah, membaca hadis di hadapan guru; munawalah, menerima
catatan hadis dari guru; dan kitabah, periwayatan melalui tulisan. Masing-
masing metode ini memiliki peringkat otoritas yang telah ditetapkan oleh
ulama hadis. Metode yang paling sahih adalah sima’ dan gira’ah, sementara
munawalah dan ijazah berada pada tingkatan yang lebih rendah. >°

Sistem ini menunjukkan bahwa epistemologi hadis Sunni
membedakan tingkat validitas berdasarkan tingkat interaksi antara guru dan
murid. Seorang murid yang mendengar langsung dari guru memiliki tingkat
otoritas periwayatan lebih tinggi dibandingkan dengan murid yang hanya
menerima ijazah tanpa pertemuan langsung.

Materi hadis dalam tradisi Sunni dihimpun dalam koleksi besar
yang dikenal ‘sebagai kutub al-sittah; Sahih' al-Bukhari, Sahih Muslim,
Sunan Abi Dawud, Sunan Tirmidhi, Sunan al-Nasa’i, dan Sunan Ibn Majah.
Namun karya hadis primer Sunni sebenarnya jauh lebih luas dari itu;
terdapat Musnad Ahmad, Muwatta Malik, Sunan al-Darimi, Musnad al-
Tayalisi, Musnad al-Syafi’i, dan ribuan koleksi pribadi para ulama hadis

yang tidak seluruhnya masuk dalam kategori kitab sahih.

4 Arif Hidayat, "Epistemologi Hadis dan Konteks Sosial Keagamaan," Jurnal Studi
Hadis Indonesia 3, no. 1 (2023): 39

30 Amin, A. P. (2018). Historiografi Pembukuan Hadis Menurut Sunni Dan Syi'ah. A/-
Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur'an dan al-Hadits, 12(1), 75-110



44

Dalam proses tadwin hadis pada abad kedua dan ketiga hijriah,
ulama Sunni melakukan perjalanan panjang untuk memverifikasi riwayat.
Imam al-Bukhari menempuh perjalanan ribuan kilometer dari Bukhara
menuju Baghdad, Hijaz, hingga Syam, hanya untuk mengumpulkan hadis
dan memeriksanya kepada puluhan guru yang berbeda. Dalam riwayat
disebut bahwa al-Bukhari menghafal ratusan ribu hadis beserta sanadnya
sebelum menyusun shahih-nya. >

Sementara Imam Muslim melakukan pengecekan setiap jalur
riwayat melalui analisis sanad yang sangat teliti, sehingga menolak lebih
dari dua ratus ribu hadis dengan alasan teknis sanad. Ulama Sunni tidak
hanya menyusun hadis yang mereka temukan; mereka menguji, menyaring,
lalu mengeliminasi. Di sinilah fondasi epistemologi hadis Sunni mulai
terbentuk, hadis yang diterima bukan hasil klaim, tetapi hasil pembuktian
panjang, melalui jaringan sejarah, literatur biografis, dan disiplin
komparatif.

Tradisi ' Sunni- menempatkan sahabat pada posisi khusus dalam
sejarah - periwayatan. Para sahabat dianggap ' sebagai - generasi yang
menyaksikan wahyu dan memahami konteks hadis secara langsung. Karena
itu, dalam Sunni, prinsip keadilan sahabat bersifat kolektif, bahwa semua
sahabat dianggap adil secara moral sehingga periwayatan mereka diterima

selama sanadnya bersambung kepada Nabi.>

51 Amin, A. P. (2018). Historiografi Pembukuan Hadis Menurut Sunni Dan Syi'ah. A/-
Dzikra: Jurnal Studi llmu al-Qur'an dan al-Hadits, 12(1), 75-110.
52 Choiroh dan Munawir, “Metodologi Pemahaman Hadis M. Yusuf al-Qaradhawi,” 69.



45

Namun prinsip ini tidak menghapus pengujian terhadap sanad.
Sahabat sendiri tidak dikritik, tetapi sanad setelah sahabat tetap diperiksa
secara ketat. Prinsip ini mencerminkan kombinasi unik antara pendekatan
teologis dan metode ilmiah.

Selain itu, epistemologi Sunni memahami bahwa hadis bukan
hanya teks formal, tetapi penjelasan kehidupan Nabi dalam ruang sosial
Madinah. Karena itu, ulama Sunni memasukkan dimensi historis dan
sosiologis dalam memahami hadis. Hadis-hadis Nabi dipahami berdasarkan
bentuk kehidupan masyarakat Arab abad ke-7; struktur kabilah, budaya
syair, norma sosial, status perempuan, kesadaran hukum, sistem politik, dan
interaksi antaragama. >°.

Dengan demikian, hadis tidak boleh dilepaskan dari konteks dunia
tempat ia muncul. Dalam tradisi Sunni, definisi hadis tidak hanya ucapan
Nabi; ia juga mencakup perbuatan, ketetapan hukum, bahkan sifat fisik
Nabi. Model periwayatan ini menghasilkan ribuan hadis tentang karakter
moral Nabi; tawadhu’, kejujuran, kesabaran, kecerdasan sosial, dan etika
diplomasi. Hadis-hadis ini‘ menjadi basis pembentukan budaya Islam.

Otoritas sanad dan -« periwayatan ‘dalam epistemologi Sunni
bukanlah struktur yang beku. Ia berkembang selama berabad-abad melalui
pengetahuan kolektif ulama. Setiap generasi menguji kembali hadis,

memperbarui kajian sanad, dan menyusun ulang kategori hadis. Ulama

33 Ahmad, “Hadis dan Ilmu Hadis dalam Pandangan Ahl al-Sunnah dan Syiah,” 7.



46

hadis periode modern masih melakukan kritik matan dan perbandingan
manuskrip untuk memastikan keaslian teks.

Keseluruhan gambaran ini menunjukkan bahwa epistemologi hadis
Sunni berdiri di atas tiga fondasi utama; sanad historis yang dapat
diverifikasi, sistem periwayatan ilmiah yang teratur, dan jaringan ulama
yang menjalankan proses verifikasi. Tanpa ketiga unsur ini, hadis tidak
mungkin diterima sebagai teks otoritatif dalam Islam.

Epistemologi hadis Sunni menggambarkan suatu pemahaman
ilmiah yang sangat kompleks namun solid. la menunjukkan betapa
kesungguhan akademik umat Islam dalam menjaga warisan kenabian telah
melahirkan salah satu disiplin ilmu paling maju dalam sejarah ilmu agama.
Ilmu hadis Sunni merekonstruksi sejarah yang terstruktur, disiplin, dan
sistematis.

. Epistemologi Hadis dalam Tradisi Syiah tentang Otoritas Sanad dan Sistem
Periwayatan

Epistemologi- hadis dalam tradisi Syiah Imamiyah berangkat dari
fondasi teologis yang mendefinisikan bahwa transmisi keilmuan Islam pasca
wafat Nabi Muhammad -SAW berlangsung melalui jalur Ahlul Bait.
Keyakinan ini menjadi kerangka ontologis bagi seluruh bangunan Ulimul
Hadith Syiah, mulai dari konsepsi hadis, otoritas sanad, fungsi imam,
struktur periwayatan, hingga kritik perawi. Teologi imamah merupakan
landasan epistemik yang menentukan standar validitas riwayat, posisi

perawi, dan kategori hadis dalam tradisi Imamiyah. Hadis tidak dipahami



47

hanya sebagai laporan verbal Nabi, melainkan kesinambungan wahyu yang
diteruskan oleh para imam ma ‘siim. Oleh sebab itu, definisi hadis dalam
Imamiyah mencakup dua bentuk Riwayat, riwayat dari Nabi Muhammad
SAW dan riwayat dari para imam keturunannya. >*

Epistemologi hadis Syiah dipahami dari premis fundamental bahwa
para imam bukan hanya saksi sejarah, tetapi pewaris otoritas ilahi. Al-
Kulaini dalam Usi! al-Kafi menjelaskan bahwa hadis imam memiliki
legitimasi yang sama dengan hadis Nabi karena sumber keduanya
bersambung pada wahyu. Riwayat Imam al-Sadiq berikut menjadi dasar

teologis dan epistemik Imamiyah:

i

o

i

g <. 4, - (7h oz

d R ="
> >

o s A s < U s .
<(LJ‘-;",/}\W" S (S Cad>g (A Sl
[ ke, Y A Bl = _ = A0A o e A L

)'3’3‘ Codsg Lg}i{}ij\ m\ gl O’:”"L‘ Cud>9 ‘Q‘/“;\ Gl O"\J.M);L\ Cud>g

dlz o @z S oo SA P S 7L
Jeg 52 A 33 A Il Eudsg el J6l Eods Gsailly

(Usal al-Kafi, 1/53)

Dalam tradisit Imamiyah, riwayat ini merupakan konstruksi
epistemologi, bahwa seluruh riwayat imam bersumber pada Nabi, sehingga
hadis imam adalah jalur otoritatif penyampai ajaran kenabian. Bahwa,

keilmuan hadis Syiah Imamiyah menempatkan imam sebagai pemilik

3% Batu, A. E. (2024). Historiografi Hadis Dalam Aliran Islam: Mengulas Sejarah
Penulisan Dan Penghimpunan Hadis Sunni Syiah. El-Sunnah: Jurnal Kajian Hadis Dan Integrasi
Ilmu, 5(1), 116-129.



48

otoritas penafsiran wahyu yang memuat instruksi hukum, aqidah, tafsir, dan
bimbingan spiritual. >
Dalam kerangka sanad, hadis dalam Imamiyah melalui jalur

periwayatan yang dimulai dari Nabi kepada imam. Sistem periwayatan
awal berkembang dalam jaringan murid imam, yang dikenal sebagai
ashab al-usil; pemilik catatan hadis tertulis yang menjadi cikal bakal
karya primer Imamiyah. Struktur ini terlihat dalam empat kitab primer
hadis Syiah: >

a. al-Kafi karya al-Kulaini,

b. Man La Yahduruhu al-Faqih karya al-Sadugq,

c. Tahdzib al-Ahkam,

d. al-Istibsar karya al-Tusi.

Keempat karya ini tersusun berdasarkan ribuan riwayat imam dalam
rantai transmisi yang bersumber dari usiil hadis Imamiyah. Para imam
dianggap pemilik legitimasi dalam periwayatan, sehingga sanad yang
bersambung pada imam ditempatkan sebagai sesuatu yang otoritatif secara
historis 'dan spiritual. Hal ini menjadikan jalur' periwayatan imam tidak
hanya sebagai sarana transmisi, tetapi sebagai bukti kesinambungan ajaran
Nabi. %’

Dalam epistemologi hadis Imamiyah, otoritas imam membentuk

struktur hadis yang unik. Para imam menjelaskan hukum syariat secara

35 Miskaya et al., “Kajian Hadis Perspektif Suni dan Syiah,” 30.

6 Asmana, Dinamika Kitab Hadis Syiah,
57 Batu, “Historiografi Hadis dalam Aliran Islam,” 123.



49

langsung kepada murid, menafsirkan ayat, menjawab persoalan fikih, dan
mengajar akhlak. Oleh karena itu, hadis-hadis imam merupakan lanjutan
dari hadis Nabi, bukan komentar sekunder. Prinsip ini terekam dalam
metodologi ijtihad Syiah yang menyatakan bahwa otoritas hukum tidak
berhenti pada teks Al-Qur’an dan hadis Nabi, melainkan melalui penjelasan
imam. 3

Dimensi epistemologi hadis Syiah juga dikukuhkan melalui konsep a!/-

‘ard ‘ald al-Qur’an, yaitu kewajiban menguji riwayat berdasarkan

kesesuaiannya dengan Al-Qur’an. Al-Kulaini mencatat riwayat imam:

QAR Je 88,50 M O s Ly

(Apa yang bertentangan dengan Kitab Allah, maka lemparkanlah ia ke
dinding.) (al-Kaf1, 1/69)

Metode ini menunjukkan bahwa sumber epistemik hadis Imamiyah
merupakan keselarasan substansi terhadap Al-Qur’an. Hadis tidak diterima
jika bertentangan dengan prinsip wahyu, sekalipun sanadnya tampak kuat.
Selain keselarasan dengan = Al-Qur’an,  epistemologi hadis Imamiyah
memuat konsep al-tawaqquf; sikap menghentikan penilaian riwayat yang
multiinterpretasi sampai ada instruksi imam. Prinsip ini disebutkan dalam

Usil al-Kafi dan menjadi bentuk kehati-hatian dalam menerima riwayat.

38 Nabilah, “Pemahaman Hadis Keutamaan ‘Ali ibn Abi Talib,” 80.



50

Sikap epistemik ini memperlihatkan bahwa hadis imam harus dipahami
melalui bimbingan imam lain atau melalui prinsip dasar agama. >

Dalam dimensi historis, pembentukan epistemologi hadis Imamiyah
tidak terpisah dari perkembangan ilmu rijal. llmu rijal Imamiyah merupakan
disiplin ilmiah yang menilai kapasitas perawi berdasarkan data historis,
biografi ilmiah, dan reputasi transmisi. Salah satu sumber terbesar ilmu rijal
Imamiyah adalah karya monumental Sayyid al-Khoei, Mu jam Rijal al-
Hadith, terdiri dari puluhan jilid yang menilai ribuan perawi Imamiyah
secara komprehensif. %

Penilaian rijal Imamiyah berpijak pada aspek kredibilitas ilmiah,
integritas moral, serta hubungan dengan imam. Kategori perawi telah
ditentukan dalam sumber klasik Imamiyah, termasuk: ®!

a. Tsiqgah, terpercaya secara ilmiah,
b. Salih, baik agamanya,
c. Majhil, tidak dikenal,
d. Da‘if, lemah.
Kategori ini ' kemudian menjadi dasar dalam penentuan sahih tidaknya

sanad. Setelah kritik rijal berkembang, Imamiyah menyusun kategori hadis

% Leni Andariati, “Hadis dan Sejarah Perkembangannya,” Diroyah: Jurnal llmu Hadis 4,
no. 2 (Maret 2020): 157.

¢ Muhammad Bagqir al-Majlisi, Bihar al-Anwar, Maktabah Syamilah, jid. 35, him. 49.
¢ Arif Hidayat, "Epistemologi Hadis dan Konteks Sosial Keagamaan," Jurnal Studi
Hadis Indonesia 3, no. 1 (2023): 39.



51

formal. Al-‘Allamah al-Hilli pada abad ke-8 H menetapkan empat kategori

hadis dalam Imamiyah: ®

a. Sahih, hadis yang semua perawinya Imamiyah, tsigah, dan bersambung
kepada Imam ma‘stim.

b. Hasan, hadis yang seluruh perawinya Imamiyah namun sebagian tidak
mencapai derajat tsigah tetapi dipandang memiliki sisi kebaikan dan
kepercayaan.

c. Muwaththaq, hadis yang sanadnya mengandung perawi non-Imamiyah
namun tsigah secara ilmu rijal.

d. Da‘if, hadis yang mengandung perawi majhiil atau bermasalah secara
moral dan ilmiah.

Pembagian ini ialah bukti bahwa tradisi Imamiyah mengembangkan
sistem objektif penilaian hadis. Fakta ini menunjukkan bahwa epistemologi
hadis Syiah ialah hasil pembentukan ilmu yang diawali tradisi kritik.

Dalam tradisi Imamiyah, hadis dinilai berdasarkan relevansi
maknanya ‘terhadap 'prinsip imamah. Karena ‘imam menjadi otoritas
epistemik, maka riwayat yang datang dari imam dianggap hujjah. Oleh
sebab itu, jika terjadi keraguan atau pertentangan antar riwayat, maka
riwayat dari imam yang lebih akhir dijadikan rujukan utama. Prinsip ini
dicatat dalam sumber-sumber ushul Imamiyah sebagai metode penyelesaian

konflik riwayat.

2 Asmana, Dinamika Kitab Hadis Syiah, 45.
63 Nabilah, “Pemahaman Hadis Keutamaan ‘Alf ibn Abi Talib,” 80.



52

Pengaruh periwayatan imam juga terlihat dalam struktur penyusunan
kitab. Al-Kafi misalnya, memuat bagian Usil, Furi’, dan Rawdah,
mengklasifikasi ajaran imam berdasarkan topik tematik. Metode tematik ini
memperlihatkan bahwa epistemologi hadis Imamiyah tidak berhenti pada
periwayatan, tetapi berkembang menjadi perangkat hukum, akidah, dan
etika.

Dimensi epistemologi hadis Imamiyah juga mencakup konsep
tagiyyah, yaitu dimensi sosial-historis yang mengharuskan imam berbicara
dengan kehati-hatian pada masa tekanan politik. Karena itu, sebagian
riwayat imam harus dianalisis melalui konteks sosial. Konsep ini bukan
reduksi historis, tetapi metode akademik yang dimuat dalam Dirayat al-
Hadith karya Muhammad Baqir al-Sadr. la menjelaskan bahwa berbagai
kontradiksi riwayat dapat diselesaikan melalui konteks historis, bukan
melalui penolakan sanad. *

Dalam epistemologi Imamiyah, hadis mutawatir menjadi hujjah gat i,
menghasilkan ‘ilmu yakin. Sementara hadis ahad memberikan hujjiyyah
‘amaliyah, bukan ilmu yakin, sesuai penjelasan al-Khoei dalam al-Bayan fi
Tafsir al-Qur’an. Hal ini-menunjukkan pembagian epistemik yang jelas,
bahwa metode perolehan ilmu berbeda berdasarkan tingkat periwayatan. ¢

Ulamul hadith Syiah juga menempatkan periwayatan tertulis sejak
awal sebagai metode utama. Usil as-sittah ‘asyar dan koleksi al-Usil al-

Arba ‘mi’ah merupakan bukti sejarah bahwa hadis Imamiyah memiliki akar

% Miskaya et al., “Kajian Hadis Perspektif Suni dan Syiah,” 30.
% Arif Hidayat, "Epistemologi Hadis dan Konteks Sosial Keagamaan," Jurnal Studi
Hadis Indonesia 3, no. 1 (2023): 39.



53

dokumentasi langsung dari murid imam. Karena itu, riwayat Imamiyah tidak
hanya bersumber dari hafalan, tetapi juga dari manuskrip otoritatif yang
diwariskan generasi awal.

Epistemologi Imamiyah juga menuntut konsistensi internal matan.
Dalam Usil al-Kafi, imam menyebutkan bahwa tidak semua hadis dapat
diterima tanpa penalaran. Oleh karena itu, ulama Imamiyah menerapkan
metode kritik isi hadis melalui logika syar‘i, akal, dan prinsip agama. Salah

satu prinsipnya:

«Ja o s 195 5

(Timbang hadis kami dengan akal.)

Metode ini bukan rasionalisme murni, tetapi prinsip yang memastikan
hadis sejalan dengan aqidah tauhid.®® Selain itu, epistemologi hadis
Imamiyah memiliki hubungan erat dengan ilmu kalam. Para imam
menjelaskan masalah-masalah ketuhanan, kehendak bebas, keadilan ilahi,
dan imamah melalui hadis yang menunjukkan konstruksi teologi. Karena
itu, hadis Imamiyah tidak hanya pasif secara historis, tetapi aktif dalam
pembentukan ilmu tauhid. ¢’

Ketika memasuki fase kodifikasi, ulama hadis Imamiyah menjalankan
kritik tekstual dan historis untuk memastikan keaslian naskah. Alih-alih
mengandalkan satu jalur, mereka menggunakan analisis multi-sumber sesuai

metodologi Dirayat al-Hadith.

66 Fahimah, “Epistemologi Hadis Sunni-Syiah,” 58.
7 Leni Andariati, “Hadis dan Sejarah Perkembangannya,” Diroyah: Jurnal llmu Hadis 4,
no. 2 (Maret 2020): 157.



54

Seluruh fondasi epistemologi hadis Imamiyah dapat diringkas dalam

empat prinsip utama:

a. Imamah sebagai sumber transmisi ilmu,

b. Keselarasan hadis dengan Al-Qur’an,

c. Kiritik sanad dan rijal sebagai instrumen validasi riwayat,
d. Pemahaman hadis melalui konteks imam.

Keempat unsur ini membangun epistemologi hadis Syiah Imamiyah
menjadi disiplin ilmu yang berdiri sendiri, ilmiah, historis, terstruktur, dan
otoritatif. Dengan fondasi teologis imamah, metodologi sanad yang kokoh,
sistem rijal besar, dan perangkat kritik matan yang jelas, Uliamul Hadith
Imamiyah menjadi salah satu tradisi ilmiah yang mapan dalam khazanah
pemikiran Islam.

3. Perbandingan Dasar Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah terkait Otoritas
Sanad dan Periwayatan

Perbedaan epistemologi hadis antara Sunni dan Syiah pada dasarnya
bersumber dari orientasi otoritas ilmu agama dalam masing-masing tradisi.
Keduanya = sama-sama ' membangun  sistem - hadis ~ yang ilmiah,
terdokumentasi, dan teruji 'secara  historis, namun dengan landasan
ontologis, teologis, dan metodologis yang berbeda. Titik pembeda tersebut
kemudian memengaruhi cara hadis ditransmisikan, siapa yang dianggap
otoritas sah dalam periwayatan, bagaimana standar keadilan perawi

ditentukan, serta bagaimana jalur sanad diterima atau ditolak.



55

Dalam tradisi Sunni, fondasi epistemologi hadis bertumpu pada
keyakinan kolektif bahwa seluruh sahabat Rasulullah SAW. sebagaimana
prinsip ‘adalah al-sahabah, merupakan figur terpercaya dalam periwayatan
hadis. Prinsip ini membuat sanad hadis yang melewati sahabat tidak lagi
memerlukan verifikasi moral individual; fokus kajian kritik diarahkan pada
perawi setelah generasi sahabat. Kebenaran hadis dalam tradisi Sunni
kemudian ditentukan melalui kekuatan sanad historis, kesinambungan
transmisi, integritas hafalan, ketelitian periwayat, dan analisis jarh wa ta ‘dil.
Keseluruhan proses ini menjadikan epistemologi hadis Sunni sebagai sistem
yang menempatkan verifikasi historis sebagai asas otoritas ilmu agama.

Sementara itu, tradisi Syiah Imamiyah menempatkan imamah sebagai
poros epistemologi hadis. Otoritas riwayat tidak hanya bersandar pada
kedekatan perawi dengan generasi awal Islam, tetapi pada legitimasi
keilmuan para imam Ahlul Bait. Dalam kerangka ini, imam dianggap
sebagai pemegang kesinambungan ilmu kenabian. Karena itu hadis menurut
Syiah tidak terbatas pada riwayat Nabi saja, tetapi juga pada riwayat para
imam yang dipandang ma ‘sim secara spiritual dan ilmiah. Ini-menandai
perbedaan epistemologis mendasar, bahwa sumber hadis dalam Syiah
merupakan institusi keagamaan yang disebut imamabh.

Perbedaan otoritas ini langsung memengaruhi cara kedua tradisi
membangun struktur sanad. Pada Sunni, sanad terbuka bagi siapa pun yang
memenuhi syarat integritas ilmiah. Tidak ada batasan genealogis atau

kedudukan sosial tertentu yang menjadi syarat penerimaan riwayat. Selama



56

perawi terbukti adil dan kuat hafalannya, maka sanadnya dapat digunakan
sebagai dasar penerimaan hadis. Prinsip ini menghasilkan jaringan
periwayatan global yang luas, lintas wilayah, lintas guru, dan lintas
komunitas. Jalur periwayatan dalam hadis Sunni membentang dari Hijaz
hingga Andalus, dari Iraq hingga Bukhara, dari Kufah hingga Mesir.

Sistem seperti ini menjadikan epistemologi hadis Sunni bersifat trans-
regional dan objektif, ilmu jarh wa ta ‘dil merekam ribuan biografi perawi
yang tidak memiliki hubungan genealogis atau otoritas spiritual tertentu.
Kekuatan epistemologi hadis Sunni menjadi historis-kritis, menghasilkan
disiplin verifikasi ilmiah yang sangat kompleks, termasuk penulisan rijal,
kritik sanad, kritik matan, penyaringan riwayat, hingga pembentukan
standar hadis sahih.

Berbeda dengan pola tersebut, epistemologi Syiah Imamiyah
membentuk sistem sanad yang berpusat pada imam. Jalur periwayatan
terbaik adalah jalur yang bersambung kepada imam. Perawi yang memiliki
hubungan keilmuan dengan imam mendapatkan posisi epistemik tertinggi.
Karena ‘itu, dalam tradisi' Syiah otoritas sanad identik dengan kedekatan
terhadap Ahlul Bait. Murid-murid imam seperti Zurarah, Hisham ibn al-
Hakam, dan Muhammad ibn Muslim menjadi rujukan utama transmisi hadis
Syiah, bersama jaringan usi/ awal yang ditulis langsung oleh murid imam.

Model jaringan ini melahirkan karakter periwayatan yang internal dan
stabil. Hadis Syiah tidak tersebar melalui jaringan sosial seluas tradisi

Sunni, karena fokus transmisinya adalah kesinambungan spiritual, bukan



57

perluasan sosial. Dengan demikian, jalur sanad Imamiyah cenderung lebih
pendek, terpusat, dan terikat pada komunitas ilmiah tertentu. Periwayatan
hadis Syiah berkembang dalam lingkup murid imam, bukan dalam jaringan
publik luas.

Dimensi epistemologi ini menciptakan struktur ilmu yang berbeda.
Pada Sunni, kredibilitas perawi diukur melalui integritas moral dan ingatan.
Pada Syiah, kredibilitas perawi juga dilihat dari kesetiaan ideologis kepada
imam. Artinya, perawi harus berada dalam orbit imamah untuk bisa diterima
hadisnya. Loyalitas epistemik ini bukan sekadar preferensi teologis; ia
merupakan konsekuensi metodologis dari konsep imamah sebagai sumber
ilmu.

Selain itu, perbedaan epistemologi hadis Sunni dan Syiah
menghasilkan dua struktur kritik sanad yang berbeda pula. Tradisi Sunni
mengembangkan ilmu jarh wa ta ‘dil secara historis sejak abad ke-2 Hijriah,
mencatat biografi perawi tanpa mempertimbangkan garis keturunan
keilmuan-tertentu. Sedangkan pada Syiah, kritik' sanad  berkembang pada
abad pertengahan melalui' ulama seperti al-Najashi, al-Tis1, dan kemudian
al-‘Allamah al-Hilli, yang mulai menuliskan kategori hadis seperti sahih,
hasan, muwaththaq, dan da ‘if. Klasifikasi tersebut memperlihatkan bahwa
epistemologi hadis Imamiyah memiliki karakter ilmiah yang kuat dan bukan
sekadar berbasis otoritas spiritual (lahir atas kritik sunni kepada syiah).

Dari sisi periwayatan, tradisi Sunni menunjukkan sistem mobilitas

sanad. Ulama hadis mengadakan perjalanan luas untuk menelusuri riwayat,



58

saling memuverifikasi catatan, dan membandingkan jalur periwayatan.
Mobilitas ilmiah ini menghasilkan penyebaran hadis ke berbagai wilayah
Islam, memperkaya keragaman sanad, dan menciptakan basis data
periwayatan yang kaya.

Tradisi Syiah tidak men develop jaringan perjalanan ilmiah seluas itu,
sebab fokus periwayatannya berada pada hubungan guru-murid dalam
lingkup imam. Sanad tidak dibangun untuk memperluas jaringan transmisi,
tetapi untuk menjaga kemurnian hubungan spiritual. Perbedaan ini membuat
periwayatan Syiah lebih tertata secara internal, meski tidak seluas Sunni
dalam penyebaran sosial.

Jika dilihat dari perspektif epistemologis, dua pendekatan ini
mencerminkan dua orientasi ilmu agama. Sunni menempatkan hadis sebagai
fakta sejarah yang dapat diverifikasi secara ilmiah melalui bukti tekstual dan
sanad. Validitas riwayat berdiri di atas fondasi historis, kejujuran perawi,
kesinambungan sanad, dan kritik ilmiah. Syiah menempatkan hadis sebagai
kesinambungan ilmu kenabian melalui institusi imamah. Validitas riwayat
bersandar pada otoritas imam dan kesinambungan pengetahuan spiritual dari
Nabi.

Karena itu, epistemologi hadis Sunni dapat dikategorikan sebagai
historis-kritikal, sedangkan epistemologi hadis Syiah memiliki karakter
teologis-spiritual. Keduanya berdiri di atas dua prinsip otoritas ilmu agama

yang berbeda. Sunni mengandalkan sejarah, Syiah mengandalkan imamah.



59

Perbedaan ini menunjukkan bahwa epistemologi hadis tidak hanya
bicara tentang sanad dan matan, tetapi juga fondasi keyakinan, pembentukan
identitas, dan warisan intelektual yang terinternalisasi dalam masing-masing
tradisi Islam. Perbedaan epistemologi hadis Sunni dan Syiah
memperlihatkan betapa kaya pengalaman keilmuan umat Islam dalam
menjaga warisan Nabi secara ilmiah.

Pemahaman atas perbedaan otoritas sanad dan periwayatan bukan
untuk menegasikan, tetapi untuk melihat bahwa ilmu hadis berkembang
melalui jalur yang beragam sesuai horizon teologi, politik, sejarah, dan
spiritualitas masing-masing tradisi. Dua sistem epistemologi ini pada
akhirnya saling melengkapi gambaran sejarah studi hadis Islam secara
keseluruhan.

B. Hermeneutika Eksistensial Heidegger dalam Membaca Perbedaan
Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah
1. Being in the World dalam Pemahaman Hadis Sunni dan Syiah

Penerapan' 'konsep ' Being-in-the-World ~(Sein-in-der-Welt) dalam
membaca perbedaan epistemologi hadis Sunni-dan Syiah membantu melihat
bahwa perbedaan keduanya berakar pada “dunia keberadaan” masing-
masing tradisi. Di sini, dunia (Welf) merupakan horizon pengalaman
historis, sosial, politik, dan spiritual yang membentuk cara umat memahami

hadis. Dalam istilah Heidegger, manusia sebagai Dasein selalu sudah “ada-



60

di-dalam-dunia” (immer schon in-der-Welt-sein), ia tidak pernah berdiri di
luar sejarah dan komunitasnya ketika membaca teks. %

Dalam tradisi Sunni, being-in-the-world umat dan ulama hadis
dibentuk oleh dunia pengalaman sahabat sebagai generasi pertama penerima
wahyu. Dunia yang menjadi rujukan hermeneutik bukan hanya teks, tetapi
komunitas yang hidup bersama Nabi, menemani perang dan damali,
menyaksikan turunnya ayat, dan menjadi saksi praktik ibadah dan sosial
beliau. Ketika epistemologi Sunni menegaskan ‘adalah al-sahdabah, itu
bukan sekadar postulat teologis; ia adalah ekspresi dari kepercayaan
mendalam kepada dunia yang dihuni para sahabat sebagai dunia normatif.
Sahabat tidak hanya dilihat sebagai individu perawi, tetapi sebagai “ruang
keberadaan” pertama di mana sabda Nabi dihayati sebagai pola hidup.

Karena itu, ketika ulama Sunni seperti al-Bukhari, Muslim, Ibn
Hanbal, atau Ibn al-Salah merumuskan kaidah kesahihan hadis, mereka
sesungguhnya sedang memperkuat jembatan menuju dunia sahabat itu.
Kehati-hatian terhadap sanad, syarat ittisal al-sanad, keadilan dan dabt
perawi, ketiadaan syadh dan ‘illah, dapat dibaca sebagai ikhtiar menjaga
kontinuitas akses ke dunia-awal Islam. Hadis yang sahih bukan hanya “valid
secara teknis”, tetapi dianggap mampu menghadirkan kembali dunia Nabi
dan sahabat sebagai horizon normatif. Dalam kacamata Heidegger,

pemahaman demikian menunjukkan bahwa tafsir hadis dalam Sunni bersifat

8 Rizal Muchtar, "Hermeneutika dan Problem Penafsiran Teks Agama," Jurnal Filsafat
Islam Nusantara 3, no. 1 (2021): 45.



61

world-involving, bahwa teks dipahami melalui kedekatannya dengan dunia
konkret para perawi pertama.

Being-in-the-world Sunni  juga tampak pada cara mereka
memposisikan komunitas sebagai subjek penerima hadis. Ketika hadis
dipahami dalam fikih, tafsir, atau tasawuf, ia selalu dihubungkan dengan

kebutuhan riil umat, ibadah, muamalah, akhlak, tatanan sosial. Di sini, hadis

menyatu dengan praksis. Misalnya, pembacaan hadis “9@\5 JuEY L/f;”

tidak hanya ditafsir sebagai kaidah spiritual abstrak, tetapi dijadikan basis
pembentukan habit keagamaan, ikhlas dalam salat, jihad, transaksi ekonomi,
bahkan politik. Hadis menjadi cara umat mengatur dunia kehidupannya.
Dengan istilah Heidegger, dunia umat Sunni adalah dunia yang “selalu
sudah diisi” oleh tuntunan hadis; umat tidak sekadar mengutip riwayat,
tetapi hidup melalui riwayat.

Di sisi lain, being-in-the-world Syiah Imamiyah terbentuk oleh dunia
pengalaman historis Ahlul Bait dan komunitas pengikutnya. Dunia yang
melingkupi pembacaan hadis di sini bukan hanya masa kenabian, tetapi juga
sejarah pasca-wafat Nabi, tentang sengketa politik, marginalisasi keluarga
Nabi, hingga tragedi Karbala. Semua itu menjadi bagian dari pengalaman
eksistensial komunitas. Dalam horizon seperti ini, hadis yang bersumber
dari Imam ialah suara dunia spiritual dan sejarah yang mereka hidupi.

Ketika Imam Ja‘far al-Sadiq berkata, “hadisuna hadisu abi... hadisu
Rasilillah gawlu Allah,” Syiah tidak hanya membaca kalimat itu sebagai

klaim sanad; mereka membacanya sebagai pengakuan bahwa dunia



62

pengetahuan yang mereka tempuh adalah dunia yang bersambung langsung
dengan Nabi melalui keluarga beliau. Dunia imamah adalah dunia tempat
makna-makna wahyu dijaga, diinterpretasi, dan dihidupkan dalam kondisi
sosiopolitik yang sering kali menekan. Epistemologi hadis yang imam-
sentris lahir dari being-in-the-world yang menghayati Ahlul Bait sebagai
“ruang keberadaan” kebenaran.

Konsep Sein-in-der-Welt membantu menjelaskan mengapa dalam
tradisi Syiah, teks hadis hampir selalu dikembalikan pada horizon imamah.
Riwayat tidak berdiri di ruang netral; ia selalu ditempatkan dalam
pergumulan dunia imam dengan kekuasaan, fagiyyah, dan pembinaan
komunitas kecil yang tersebar. Karena itu, hadis tentang wilayah,
keutamaan Ali, atau kedudukan Ahlul Bait dibaca sebagai penopang
eksistensial komunitas yang berusaha mempertahankan identitasnya di
tengah arus politik yang tidak bersahabat. Di sini, dunia tidak netral; ia
penuh dengan memori, luka, dan harapan, dan semua itu ikut bekerja dalam
cara hadis dipahami.

Kalau dalam Sunni, being-in-the-world menjadikan sahabat sebagai
figur sentral pemaknaan, dalam Syiah, being-in-the-world menjadikan imam
sebagai poros hermeneutik. Sunni hidup dalam dunia yang meneguhkan
pengalaman kolektif sahabat sebagai generasi terbaik, sehingga kritik hadis
diarahkan ke lapisan setelah mereka. Syiah hidup dalam dunia yang

menghayati imam sebagai pembawa makna di bawah tekanan politik,



63

sehingga banyak riwayat dipahami melalui konsep tagiyyah, penyamaran,
dan simbolisasi.

Kerangka Being-in-the-World juga menolong menjelaskan mengapa
kedua tradisi memberikan aksen berbeda pada jenis-jenis hadis tertentu.
Hadis-hadis targhib wa tarhib, fada’il al-a‘mal, dan adab sosial dalam
literatur Sunni sering menampilkan dunia komunitas yang tengah
mengokohkan  moralitas  kolektif, ukhuwah, amanah, keadilan,
kesederhanaan. Dunia ini adalah dunia masyarakat yang membesar,
menaklukkan wilayah, membangun kota-kota ilmu, dan memerlukan
regulasi sosial yang kuat. Sementara itu, banyak hadis Syiah yang memberi
tekanan pada kesetiaan, sabar dalam kezaliman, cinta kepada imam, dan
menunggu kehadiran imam yang ghaib. Dunia yang dihidupi adalah dunia
minoritas yang mengolah harapan dan resistensi.

Dalam bahasa Heidegger, setiap tradisi hadis ini memiliki
Weltverstdindnis, yaitu cara memahami dunia, yang kemudian memengaruhi
Textverstdndnis; cara memahami teks. Dunia lebih dahulu hadir daripada
teks 'di’ tangan pembaca. Ulama Sunni masuk ke teks hadis dengan
membawa dunia sahabat sebagai figur teladan mayoritas. Ulama Syiah
masuk ke teks dengan membawa dunia Ahlul Bait sebagai poros minoritas
profetik.

Konsep Being-in-the-World juga membantu membaca posisi hadis
sebagai bagian dari “peralatan” (Zeug) dalam dunia kehidupan umat. Dalam

Being and Time, Heidegger menekankan bahwa manusia pertama-tama



64

berhubungan dengan dunia bukan sebagai pengamat, tetapi sebagai pelaku
yang menggunakan, memanfaatkan, dan hidup bersama benda dan makna
yang “siap-digunakan” (zuhanden).® Hadis, dalam konteks ini, tidak hanya
hadir sebagai teks “yang dihadapi” secara teoritis, tetapi sebagai pedoman
yang dipakai dalam ibadah, hukum, etika, dan ritual. Bagi Sunni, hadis-
hadis hukum, adab, dan akhlak menjadi perangkat praktis untuk mengatur
kehidupan sehari-hari mulai dari tata cara wudu sampai mekanisme jual
beli. Bagi Syiah, hadis-hadis imam juga menjadi perangkat praktis,
sekaligus sarana membentuk kesadaran kolektif tentang keimaman, ziarah,
duka Karbala, dan identitas komunitas.

Artinya, hadis “dioperasikan” di dalam dunia masing-masing.
Perbedaan cara mengoperasikan hadis ini, misalnya dalam praktik fikih,
ritual, dan tradisi keagamaan, bersumber dari perbedaan being-in-the-world
yang mengitarinya. Sebuah riwayat tentang keutamaan Ahlul Bait dapat
hadir di kedua tradisi, tetapi “dunia” yang menyambutnya berbeda, dalam
Sunni, ia menguatkan cinta kepada keluarga Nabi di dalam horizon sahabat
secara umum, sedangkan dalam Syiah, ia mengkonfirmasi struktur imamah
dan loyalitas eksistensial.

Dengan memakai kacamata Heidegger, penelitian ini dapat
menunjukkan bahwa cara memahami dan menafsirkan hadis di dua tradisi
tidak dapat direduksi menjadi “Sunni lebih rasional” atau “Syiah lebih

spiritual”. Keduanya sama-sama hidup dalam dunia yang padat makna,

% Muhammad Arif. 2015. Hermeneutika Heidegger dan Relevansinya Terhadap Kajian
Al-Qur’an. Yogyakarta: QURDIS. Hal 15



65

hanya saja konfigurasinya berbeda. Being-in-the-World Sunni adalah being
dalam dunia sahabat dan ummah mayoritas; Being-in-the-World Syiah
adalah being dalam dunia imam dan komunitas minoritas yang membawa
memori penderitaan. Penerapan konsep Being-in-the-World tidak
menghakimi mana yang lebih benar, tetapi memperlihatkan bahwa
perbedaan epistemologi hadis Sunni dan Syiah adalah perbedaan cara hadir
di dalam dunia sejarah Islam. Hadis di kedua tradisi tampil sebagai
jembatan antara wahyu dan dunia yang mereka hidupi; dan hermeneutika
eksistensial membantu mengungkap bahwa di balik kaidah sanad, klasifikasi
hadis, atau kitab-kitab rujukan, selalu ada satu hal yang bekerja secara diam-
diam, tentang cara manusia Muslim berada-di-dalam-dunia ketika berjumpa
dengan sabda Nabi dan riwayat imam.
2. Historicality dan Pembentukan Perbedaan Epistemologi Hadis

Konsep Historicality (Geschichtlichkeit) dalam pemikiran Heidegger
membantu melihat bahwa perbedaan epistemologi hadis Sunni dan Syiah
tidak lahir di ruang steril, tetapi tumbuh dari sejarah yang dihayati, diwarisi,
dan dijadikan orientasi oleh masing-masing komunitas. Dalam  Sein und
Zeit, Heidegger menegaskan bahwa manusia tidak sekadar “memiliki” masa
lalu; ia adalah masa lalunya: “Dasein existiert geschichtlich; es ist sein
Gewesen-sein”.”® Artinya, cara suatu komunitas memahami kebenaran,

termasuk kebenaran teks hadis, selalu dibentuk oleh sejarah yang ia terima

70 Supriyanto. Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger dalam Studi
Tafsir Alquran (Curup: AL QUDS, 2022), 45



66

sebagai warisan. Dengan kacamata ini, epistemologi hadis merupakan
ekspresi dari cara umat Islam “menjadi makhluk bersejarah”.

Dalam tradisi Sunni, struktur epistemologi hadis bertumpu pada satu
warisan besar, sejarah sahabat sebagai generasi pertama penerima wahyu.
Narasi sejarah yang diterima dan direproduksi dalam literatur Sunni
menempatkan sahabat sebagai saksi utama kehidupan Nabi, pembangun
negara Madinah, dan pengemban amanah penyebaran Islam. Pandangan ini
menjadi fondasi epistemologis yang ditegaskan secara eksplisit. Ibn al-
Salah, dalam Mugqaddimah nya, menyatakan: “Kullu sahabiyyin ‘udil; la
yuhtaju ma‘a dhalika ila bahsin ‘an ta‘dilihim.” Bahwa “Seluruh sahabat
adalah adil; tidak diperlukan lagi penelitian khusus untuk menetapkan
keadilan mereka”.”! Pernyataan ini hanya bisa dipahami bila kita menyadari
bahwa Sunni hidup dalam horizon sejarah yang memaknai masa sahabat
sebagai periode normatif yang harus dijaga.

Al-Khatib al-Baghdadi dalam al-Kifayah fi ‘llm al-Riwayah bahkan
menghubungkan ‘secara langsung  sejarah sahabat dengan bangunan
epistemologi hadis: “/nna Allaha ikhtara 'li suhbati-nabiyyihi qawman
yuhmiina dinahu wa yanquliina sunnatahu; fa ‘adalatuhum mujtama ‘un
‘alaiha wa hiya asds tarikh hadza al-din.” (al-Kifayah, 93). Di sini, keadilan
sahabat bukan hasil investigasi individual, tetapi kesepakatan historis yang

menjadikan mereka “tulang punggung sejarah agama”. Dengan istilah

7! Leni Andariati, “Hadis dan Sejarah Perkembangannya,” Diroyah: Jurnal llmu Hadis 4,
no. 2 (Maret 2020): 154.



67

Heidegger, komunitas Sunni menerima sahabat sebagai heritage, warisan
yang tidak netral, yang kemudian membentuk cara mereka menilai riwayat.

Lahirnya disiplin kritis seperti jarh wa ta‘dil dan kritik sanad juga
merupakan respon langsung terhadap dinamika sejarah, bukan ide abstrak.
Imam Muslim dalam muqaddimah Sahih-nya menjelaskan bahwa pada fase
awal, hadis diterima tanpa seleksi, kemudian “lamma waqa‘ati al-fitnah,
qila sammu lana rijalakum; fayunzaru ila ahl al-sunnah fa yu’khadzu
hadithuhum wa yunzaru ila ahl al-bid‘ah fa la yu’khadzu hadithuhum”
(Mugaddimah Sahth Muslim, 11). Fitnah politik dan sosial memaksa ulama
Sunni memperketat metodologi; sejarah bergerak, epistemologi pun ikut
bergerak. Di sinilah Historicality membaca peristiwa masa lalu merupakan
tenaga yang mendorong lahirnya standar ilmiah.

Dengan kacamata Heidegger, dapat dikatakan bahwa epistemologi
hadis Sunni adalah bentuk “menjadi diri” komunitas Sunni di dalam
sejarahnya. Mereka mewarisi memori kolektif yang melihat periode sahabat
sebagai fase ideal (meski penuh konflik) dan dari sana mereka menata
prinsip otoritas sanad. Keyakinan terhadap keadilan sahabat, kepercayaan
pada jaringan periwayatan yang luas, serta orientasi objektif dalam kritik
hadis adalah cara komunitas Sunni mengelola sejarahnya sendiri sebagai
dasar kebenaran. Sejarah kejayaan politik dan ekspansi keilmuan Abbasiyah
juga memperkuat rasa percaya diri epistemologis ini, hadis menjadi milik
“ummat besar” yang mayoritas, dan metode kritiknya dirancang untuk

menopang struktur otoritas itu.



68

Sebaliknya, tradisi Syiah Imamiyah berdiri di dalam horizon sejarah
yang sama sekali berbeda. Jika Sunni dibentuk oleh memori kolektif tentang
kesuksesan politik dan integrasi sahabat, Syiah dibentuk oleh memori
tentang pemisahan Ahlul Bait dari pusat kekuasaan dan rangkaian tragedi
yang menimpa mereka. Peristiwa Sagifah, ketegangan seputar hak
kepemimpinan ‘Ali, konflik politik, hingga puncaknya tragedi Karbala,
bukan sekadar “bab sejarah” di buku, tetapi luka eksistensial yang
membentuk kesadaran komunitas. Di titik ini, konsep Geworfenheit
(keterlemparan) Heidegger di sini membaca relevansinya, bahwa komunitas
Syiah “dilemparkan” ke dalam sejarah di mana mereka hidup sebagai
minoritas teologis dan politik, sehingga wajar bila mereka menyusun
epistemologi hadis yang berpusat pada imam sebagai bentuk perlawanan
dan penyelamatan makna.

Dalam al-Kafi, al-Kulayni menukil ucapan Imam Ja‘far al-Sadiq,
“Hadisuna hadisu abt, wa hadisu abt hadisu jaddi, wa hadisu jaddr hadisu
al-Husayn, wa hadisual-Husayn hadisu' al-Hasan, wa hadisu al-Hasan
hadisu Amwr al-Mu’minin, wa hadisu Amir al-Mu’minin hadisu Rasulillah,
wa hadisu Rasilillah qawlu Allah.” (Ustl al-Kafi, 1/53). Pernyataan ini
adalah artikulasi Sejarah; ilmu imam dipahami sebagai jalur alternatif yang
menyelamatkan pengetahuan kenabian dari kekuasaan yang dianggap
menyimpang. Di sini, Historicality menjelaskan mengapa epistemologi

hadis Syiah sangat imam-sentris, komunitas ini membaca sejarah sebagai



69

proses penyingkiran Ahlul Bait dari panggung resmi, sehingga ilmu harus
kembali diikat pada garis keluarga Nabi.

Al-Najashi, tokoh rijal penting Syiah, menulis: “‘llm al-a’immah ‘ilm
al-Nabi, yantakil min wahidin ila wahid.” (Rijal al-Najashi, hlm. 35).
Pernyataan ini menunjukkan bahwa bagi Syiah, kontinuitas sejarah bukan
terletak pada “generasi sahabat” secara umum, tetapi pada garis imam
secara khusus. Karena itu, ketika al-‘Allamah al-Hilli kemudian
merumuskan kategori sahih, hasan, muwaththagq, da ‘if dalam hadis Syiah, ia
sedang berusaha menjawab dua tuntutan sekaligus, tentang kritik ilmiah
Sunni yang menuduh Syiah tidak memiliki standar objektif, dan tuntutan
internal komunitas untuk menjaga loyalitas terhadap imam. Sistem
klasifikasi hadis Syiah modern lahir dari perjumpaan antara sejarah
marjinalitas dan dialog panjang dengan tradisi Sunni.

Heidegger menyatakan bahwa Historicality selalu terkait dengan
“warisan yang dipilih” (gewdhite Erbschaft), bahwa manusia tidak hanya
menerima masa lalu, tetapi memilih dari masa lalu itu apa yang dijadikan
dasar orientasi hidup.”® Di sini sangat terlihat, tradisi Sunni memilih sahabat
sebagai warisan utama sedangkan tradisi Syiah memilih Ahlul Bait sebagai
warisan utama. Pilihan ini ialah ekspresi eksistensial atas “siapa yang
dianggap menyelamatkan makna Islam dalam sejarah”. Karena itu, tidak
mengherankan bila dalam literatur Sunni, tokoh-tokoh seperti Abi

Hurayrah, A’isyah, Anas bin Malik, Ibn ‘Umar menjadi pilar periwayatan,

72 Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarriec and Edward Robinson
(New York: Harper & Row, 1962), 78.



70

sementara dalam literatur Syiah, figur utama adalah ‘Ali, al-Bagqir, al-Sadiq,
hingga para imam berikutnya.

Perbedaan horizon sejarah ini juga menjelaskan mengapa figur-figur
tertentu diposisikan sangat berbeda dalam dua tradisi. Ibn Hajar, misalnya,
menyebut Mu‘awiyah sebagai “katib al-wahy wa amir min umard’ al-
muslimin” dalam al-Isabah, sementara al-Majlis1 dalam Bihar al-Anwar
menggambarkan Mu‘awiyah sebagai antagonis terhadap imam. Tafsir hadis
tentang keutamaan atau kritik terhadap sosok ini berdiri di atas memori
sejarah yang bertabrakan. Sunni memori-kan Dinasti Umayyah terutama
melalui kacamata stabilitas politik awal dan Syiah memori-kan Karbala
sebagai trauma pendirian identitas. Di titik ini, Historicality menjelaskan
bahwa perbedaan penilaian periwayat dan teks ialah perbedaan cara
membawa masa lalu ke dalam kesadaran.

Dengan memakai bahasa Heidegger, bisa dikatakan bahwa komunitas
Sunni dan Syiah adalah dua Dasein kolektif yang “telah-bersejarah secara
berbeda” (verschieden  geschichtlich - gewesen  sind), - sehingga struktur
epistemologi hadis mereka pun berbeda. Sunnisme lahir sebagai proyek
menjaga kontinuitas sejarah umat yang besar, maka ia mengembangkan
metodologi kritik sanad yang luas, objektif, dan transregional. Syiah lahir
sebagai proyek menjaga kontinuitas sejarah Ahlul Bait, maka ia
mengembangkan epistemologi hadis yang fokus pada jalur imam, kesetiaan

ideologis, dan pembacaan sejarah dari perspektif korban.



71

Pada titik inilah kontribusi Historicality terhadap penelitian ini
menjadi jelas. Ia menyingkap bahwa di balik perbedaan teknis, seperti
definisi hadis sahth, otoritas sanad, atau struktur periwayatan, terdapat dua
narasi besar tentang sejarah Islam yang saling berhadapan. Dalam istilah
Heidegger, masa lalu “tidak pernah pergi”; ia konstitutif bagi cara umat
Islam hari ini membaca hadis, menghafalnya, mengajarkannya, dan
menjadikannya dasar hukum.

3. Lingkaran Hermeneutika dan Pra-Pemahanam sebagai Mekanisme Lahirnya
Dua Penafsiran Hadis

Penerapan konsep lingkaran hermeneutik dalam membaca perbedaan
penafsiran hadis Sunni dan Syiah membuka ruang epistemologis baru yang
jarang disentuh dalam penelitian hadis. Dalam kerangka hermeneutika
eksistensial Martin Heidegger, pemahaman manusia terhadap teks tidak
dimulai dari keadaan netral, seperti hal yang telah lalu dijelaskan, bahwa ia
selalu bergerak melalui “pra-pemahaman” (Vorverstdindnis) yang sudah ada
sebelum proses' interpretasi berlangsung. Heidegger menegaskan bahwa
struktur pemahaman manusia selalu terbentuk oleh tiga aspek dasar, pra-
struktur pengetahuan (Vorhabe), pra-pandangan (Vorsicht), dan pra-
konsepsi (Vorgriff).”> Melalui struktur inilah manusia memasuki teks,
menafsirkan, lalu kembali lagi ke teks melalui lingkaran pemaknaan yang

tidak berhenti.

73 Muhammad Arif. 2015. Hermeneutika Heidegger dan Relevansinya Terhadap Kajian
Al-Qur’an. Yogyakarta: QURDIS. Hal 15



72

Dalam konteks hadis, lingkaran hermeneutik menjelaskan bahwa
penafsiran, tidak hanya dari membaca teks ke-menarik makna sehingga
menghasilkan suatu hukum. Melainkan, pemahami hadis dipengaruhi oleh
asumsi teologis, historis, bahkan identitas komunitas di mana penafsir
hidup. Proses penafsiran selalu berjalan antara bagian (teks hadis tertentu)
dan keseluruhan (struktur epistemologi dan teologi tradisi penafsir).
Penekanan Heidegger bahwa pemahaman selalu berada “di tengah” antara
diri dan teks menjadi kunci melihat kenapa hadis Sunni dan Syiah yang
sama dapat melahirkan pemahaman berbeda. Heidegger menulis, “Every
interpretation begins with fore-conceptions which must be made explicit and
corrected”.’® Kalimat ini menegaskan bahwa tidak mungkin memahami
hadis tanpa membawa horizon awal dan yang dapat dilakukan hanyalah
menyadari dan menata ulang horizon itu.

Secara epistemologis, Sunni memasuki teks hadis dengan pra-
pemahaman bahwa semua sahabat adalah adil. Keyakinan ini merupakan
struktur pemahaman ‘yang telah mapan jauh sebelum proses interpretasi
berlangsung. Ketika seorang ulama Sunni menafsirkan hadis riwayat Abu
Hurairah atau Ibn Abbas, ia tidak memulai dari pertanyaan apakah mereka
terpercaya, tetapi ia memulai dari keyakinan bahwa mereka pasti terpercaya.
Sikap ini membentuk lingkaran hermeneutik Sunni, mulai dari teks hadis
lalu diterima dari sahabat, hingga dianalisis dengan asumsi keadilan dan

akhirnya menghasilkan kesimpulan yang sejalan dengan asumsi awal. Ibn

74 Rizal Muchtar, "Hermeneutika dan Problem Penafsiran Teks Agama," Jurnal Filsafat
Islam Nusantara 3, no. 1 (2021): 45.



73

al-Salah menyatakan, “Seluruh sahabat diterima keadilannya tanpa
pengecualian oleh Ahlus Sunnah.” Pernyataan tersebut adalah pondasi
hermeneutik. Di dalam aturan epistemologi Sunni, sahabat adalah tempat
berpijaknya kebenaran pemahaman.

Akibat dari pra-pemahaman ini, ketika terdapat perbedaan riwayat
dari sahabat yang berbeda, pendekatan hermeneutik Sunni lebih
memprioritaskan metode sintesis dan kompromi. Misalnya, perbedaan
penafsiran hadis tentang shalat witir antara riwayat ‘Aisyah dan Ibnu Umar
tidak dibaca sebagai dua dunia epistemologis yang bertentangan, tetapi
sebagai variasi hukum yang sama-sama benar sesuai praktik Nabi.”
Lingkaran hermeneutik Sunni mendorong pembacaan yang lebih
mengakomodasi perbedaan internal, selama sanad yang digunakan kembali
bermuara pada sahabat. Metode jam‘ wa tatbiq dalam ilmu fikih, yang
berupaya menggabungkan riwayat yang tampak bertentangan, adalah
cerminan langsung dari struktur lingkaran hermeneutik Sunni.

Konsep ' pra-pemahaman - dalam  Sunni ' juga tampak dalam cara
menerima matan hadis. Ketika hadis ‘menyebutkan keutamaan generasi
sahabat: “Khairu al-nas garni...” ulama Sunni menjadikan hadis sebagai
kerangka ontologis, tentang dunia sahabat adalah dunia kebenaran. Karena
itu, interpretasi hadis selalu diarahkan pada pencarian makna yang selaras
dengan keagungan masa itu. Implikasi hermeneutiknya jelas, bahwa isi teks

diserap melalui rasa hormat terhadap subjek periwayatan. Maka tidak

75 Ahmad, “Hadis dan Ilmu Hadis dalam Pandangan Ahl al-Sunnah dan Syiah,” 7.



74

mengherankan jika syarah hadis Sunni selalu diawali dengan penjelasan
tentang biografi sahabat, kemampuan periwayatan, serta hubungan sosial
dengan Nabi, sebab semua itu adalah unsur pra-pemahaman yang
membimbing interpretasi.

Di sisi lain, hermeneutika Syiah Imamiyah bergerak melalui lingkaran
yang sangat berbeda. Struktur pemahaman mereka tidak dimulai dari
keadilan sahabat, tetapi dari kemaksuman imam (‘ismah al-a’immah). Pra-
pemahaman ini membentuk horizon makna hadis jauh sebelum kritik sanad
atau tafsir matan dilakukan. Riwayat yang bersumber dari Imam Ja‘far,
Imam al-Baqir, atau Imam Ali, diterima bukan karena sanadnya lengkap,
tetapi karena mereka adalah imam ma ‘siim, otoritas agama yang dijaga oleh
Allah dari kesalahan. Imam al-Sadiq berkata, “Hadis kami adalah hadis
ayah kami... dan hadis Rasulullah adalah firman Allah.”(Riwayat ada
dibahasan terdahulu) Riwayat ini ialah deklarasi hermeneutic, bahwa imam
adalah horizon penafsiran; makna agama hanya mungkin dicapai melalui
mereka.

Karena itu,” Syiah memasuki hadis tidak melalui ‘asumsi universal
tentang otoritas sahabat, tetapi melalui loyalitas kepada jalur Ahlul Bait.
Lingkaran hermeneutik Syiah bekerja melalui mekanisme bahwa makna
hadis harus selaras dengan prinsip imamah. Hadis yang tampak
bertentangan dengan otoritas imam akan ditolak atau ditakwil, bahkan jika
sanadnya kuat. Sayyid al-Khoei menulis, “Kebenaran hadis tidak hanya

ditentukan sanad, tetapi kesesuaiannya dengan prinsip keimaman.” (terdapat



75

pada Al-Bayan fi Tafsir al-Qur’an, jilid 1). Ini menunjukkan bahwa
epistemologi Syiah terikat pada pra-struktur yang membentuk makna
sebelum teks dibaca.

Selain itu, konsep pra-pemahaman Syiah tampak dalam prinsip ard al-
riwayah ‘ald al-Qur’an, riwayat diuji dengan Al-Qur’an sebagai otoritas
tertinggi. Namun, hermeneutiknya berbeda dari Sunni. Bagi Syiah, Al-
Qur’an tidak bisa dipahami tanpa tafsir imam. Karena itu, pengujian hadis
kepada Al-Qur’an berarti mengujinya kepada tafsir imam atas Al-Qur’an.
Di sini tampak lingkaran hermeneutik yang kompleks, mulai dari hadis
dipahami melalui imam, lalu imam dipahami melalui hadis dan keduanya
dipahami melalui Qur’an sehingga Qur’an dipahami melalui imam. Secara
filosofis, Heidegger akan menyebutnya lingkaran yang tak dapat dihindari,
pemahaman melingkar karena dunia selalu hadir sebelum teks.

Perbedaan dua lingkaran hermeneutik ini juga tampak ketika hadis
yang sama berada dalam dua kitab berbeda. Misalnya, hadis tentang “dua
peninggalan” (al-tsagalayn) dalam Shahih Muslim berbunyi: “Kitabullah
wa sunnati.” Sedangkan dalam Sunan al-Tirmidzi berbunyi: “Kitaballah wa
‘itrati” (seperti Riwayat yang lalu). Sunni-membaca hadis ini melalui pra-
pemahaman bahwa otoritas keagamaan adalah Nabi dan sahabat. Syiah
membaca melalui pra-pemahaman bahwa otoritas keagamaan adalah Nabi
dan imam. Teks yang sama bergerak melalui dua horizon makna yang

berbeda, hasil tafsirnya pun berbeda, hal ini bukan karena kapasitas nalar



76

yang berbeda, tetapi karena memang pra-struktur yang menuntun
pemaknaan melalui arah yang berbeda.

Dari perspektif Heidegger, hal ini menunjukkan bahwa penafsiran
hadis dalam dua tradisi tidak pernah berjalan linear. Sunni memulai dengan
pra-pemahaman bahwa periwayatan sahabat terpercaya; Syiah memulai dari
pra-pemahaman bahwa imam adalah sumber kebenaran. Keduanya
memasuki hadis sebagai subjek yang telah memiliki “dunia penafsiran”
masing-masing. Heidegger menulis, “Understanding is never without
presuppositions; it projects its ownmost possibilities upon the text.”.’®
Lewat kacamata ini, penelitian ini menemukan bahwa pembacaan hadis
dalam dua tradisi tidak harus dinilai sebagai bias, bahwa ia harus dipahami
sebagai keniscayaan struktur pemahaman manusia.

Jika demikian, lingkaran hermeneutik menjelaskan bahwa perbedaan
Sunni dan Syiah bukan semata perbedaan kaidah kritik sanad, tetapi
perbedaan bangunan pra-pemahaman yang mengawal tafsir dari awal. Sunni
memasuki hadis dengan horizon komunitas sahabat; Syiah memasuki hadis
dengan ' horizon ' imamah. Sunni' melihat sahabat sebagai teladan
epistemologis; Syiah melihat' imam sebagai otoritas epistemologis.
Lingkaran hermeneutik memperlihatkan bahwa perbedaan makna bukan
disebabkan oleh kesalahan metodologis, tetapi oleh struktur keberadaan

penafsir.

76 Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson
(New York: Harper & Row, 1962), 78.



77

Pada titik inilah penelitian menemukan konklusi epistemologis
penting, bahwa hermeneutika eksistensial Heidegger dapat menjelaskan
bahwa pembacaan hadis tidak pernah berdiri di atas ruang netral. Setiap
penafsir datang membawa dunia, sejarah, bahasa, dan keyakinannya sendiri.
Karena itu, perbedaan penafsiran Sunni dan Syiah harus dilihat sebagai
bentuk keberadaan manusia di dunia agama masing-masing, bukan sebagai
distorsi teks. Hermeneutik membuka ruang dialog bahwa teks hadis tidak

berubah, bahwa pembaca dan dunialah yang berbeda.



BABV

PENUTUP

A. Kesimpulan

Adapun kesimpulan utama penelitian ini dapat dirangkum dalam dua

poin berikut:

1.

Secara epistemologis, penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi hadis
Sunni dan Syiah sama-sama membangun sistem ilmiah yang ketat, namun
berangkat dari fondasi otoritas yang berbeda. Sunni menegakkan
epistemologi hadis di atas prinsip ‘adalah al-sahabah, kritik sanad
historis, serta jaringan periwayatan yang luas dan trans-regional. Otoritas
hadis dipastikan melalui kesinambungan sanad, integritas moral dan
intelektual perawi, serta disiplin jarhk wa ta‘dil dan ‘Glm al-rijal yang
terstruktur. Sementara itu, Syiah Imamiyah membangun epistemologi
hadis pada poros imamah dan Ahlul Bait, dengan memposisikan imam
ma ‘sim sebagai pewaris ilmu kenabian dan pusat otoritas riwayat.
Jaringan periwayatannya lebih internal, bertumpu pada murid-murid imam
dan ‘korpus ugsil/ awal, lalu diformulasikan ‘dalam sistem rija/ dan
klasifikasi hadis (sahih, hasan, muwaththaq, da ‘if) yang lahir di tengah
dialog dan kritik, termasuk kritik dari tradisi Sunni.

Melalui kerangka hermeneutika eksistensial Martin Heidegger, penelitian
ini memperlihatkan bahwa perbedaan cara memahami dan menafsirkan
hadis di dua tradisi tersebut berakar pada being-in-the-world, historicality,

dan pra-pemahaman masing-masing komunitas. Dunia hidup Sunni

78



79

dibentuk oleh pengalaman kolektif sahabat dan sejarah umat mayoritas,
sedangkan dunia hidup Syiah dibentuk oleh pengalaman imamah,
marjinalisasi Ahlul Bait, dan memori luka seperti Karbala. Historicality
menjelaskan bahwa epistemologi hadis Sunni tumbuh dari warisan sejarah
yang memuliakan sahabat dan mengutamakan kontinuitas umat, sementara
epistemologi hadis Syiah tumbuh dari warisan sejarah yang menegaskan
kontinuitas spiritual Ahlul Bait di tengah tekanan politik. Lingkaran
hermeneutik Heidegger menyingkap bahwa Sunni memasuki teks dengan
pra-pemahaman keadilan sahabat, sedangkan Syiah memasuki teks dengan
pra-pemahaman kemaksuman imam, dari dua horizon ini lahir penafsiran
yang berbeda atas teks-teks hadis yang sama. Hermeneutika eksistensial
tidak dipakai untuk mengadili mana yang benar, tetapi untuk menunjukkan
bahwa perbedaan tafsir hadis adalah konsekuensi wajar dari perbedaan
dunia, sejarah, dan horizon pemahaman yang menghidupi masing-masing

tradisi.

B. Saran

Pertama, bagi' pengembangan studi hadis di lingkungan -akademik,
penelitian ini mengusulkan agar kajian hadis tidak berhenti pada tataran teknis
sanad-matan, tetapi secara sadar membuka diri pada kerangka hermeneutik dan
filsafat ilmu. Pendekatan seperti yang ditawarkan Heidegger dapat membantu
mahasiswa dan peneliti melihat bahwa ilmu hadis selalu beroperasi dalam
dunia sosial, sejarah, dan identitas tertentu. Integrasi Uliamul Hadith dengan

hermeneutika, sejarah intelektual Islam, dan filsafat eksistensial perlu



80

diperkaya dalam kurikulum agar lahir generasi muhaddis yang tidak hanya
teliti secara filologis, tetapi juga peka terhadap dimensi keberadaan dan
pengalaman umat yang melatarbelakangi teks.

Kedua, bagi wacana dialog Sunni-Syiah, penelitian ini dapat menjadi
pijakan untuk menggeser pola hubungan dari logika saling-menggugat menuju
logika saling-memahami. Menyadari bahwa perbedaan epistemologi hadis lahir
dari historicality dan being-in-the-world yang berbeda membuka ruang empati
intelektual, masing-masing tradisi dapat melihat bahwa sistem yang mereka
bangun bukan sekadar “klaim  kebenaran”, tetapi juga upaya
mempertanggungjawabkan iman di dalam sejarah. Dari sini, dialog lintas
mazhab dapat diarahkan pada kerja sama ilmiah, misalnya studi komparatif
atas hadis-hadis tertentu, kerja bersama terhadap manuskrip, atau forum kritis
yang jujur namun tetap etis, alih-alih hanya mengulang polarisasi klasik.

Ketiga, bagi penelitian lanjutan, studi ini masih dapat diperdalam melalui
analisis kasus-kasus konkret hadis yang dipahami berbeda di dua tradisi,
misalnya hadis Tsaqalayn, hadis-hadis keutamaan sahabat, atau riwayat-
riwayat tentang imamah. Pendekatan hermeneutik Heidegger dapat diperluas
dengan menggabungkannya - bersama teori- hermeneutika lain (Gadamer,
Ricoeur) atau dengan pendekatan sosiologi pengetahuan. Dengan demikian,
kajian epistemologi hadis tidak berhenti pada level deskriptif, tetapi terus
berkembang menjadi praksis intelektual yang kritis, membebaskan, dan relevan

bagi pergulatan umat Islam hari ini.



81

DAFTAR PUSTAKA

Kitab dan Buku

al-Bukhari, Muhammad ibn Isma‘1l. Sahth al-Bukhari. Beirut: Dar Tawq al-Najat,
1422 H.

al-Hurr al-‘Amill. Wasa’il al-Shi‘ah ila Tahsil Masa’il al-Shari‘ah. Teheran: Dar
al-Thya’ al-Turath al-‘Arabi, 1403 H.

al-Majlis1, Muhammad Bagqir. Bihar al-Anwar. [t.t.]: [t.p.], [t-th.].

al-Suytt, Jalal al-Din. Tadrib al-Raw1 1 Sharh Taqrib al-Nawawi. Beirut: Dar al-
Fikr, [t.th.].

al-Tirmidi, Muhammad ibn ‘Isa. Al-Jami‘ al-Sahih (Sunan al-Tirmidi). [t.t.]:
[t.p.], [t-th.].

Arif, Muhammad. Hermeneutika Heidegger dan Relevansinya Terhadap Kajian
Al-Qur’an. Yogyakarta: QURDIS, 2015.

Asmana. Dinamika Kitab Hadis Syiah. [t.t.]: [t.p.], [t.th.].

Bungin, Burhan, ed. Analisis Data Penelitian Kualitatif: Pemahaman Filosofis dan
Metodologis ke Arah Penguasaan Model Aplikasi. Jakarta: PT RajaGrafindo
Persada, 2010.

Heidegger, Martin. Being and Time. Translated by John Macquarrie and Edward
Robinson. New York: Harper & Row, 1962.

Malik ibn Anas. Al-Muwatta’. [t.t.]: [t.p.], [t.th.].

Palmer, R. E. Hermeneutika: Teori Interpretasi dalam Pemikiran Schleiermacher,

Dilthey, Heidegger, dan Gadamer. [t.t.]: IRCiSoD, 2022.



82

Skrpsi dan Desertasi

Hidayah, Nuril. “Konsep Dasein Menurut Martin Heidegger dan Implikasinya
Terhadap Pemikiran Islam.” Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan
Kalijaga Yogyakarta, 2017.

Mulyani. Hermeneutika Eksistensial Transendental: Rekonstruksi terhadap
Konsep Al-Qur’an dan Kenabian. Disertasi, Institut PTIQ Jakarta, 2022.

Muhamad, A. L. P. “Hadis Ghadir Khum Perspektif Sunni dan Syiah: Pendekatan
[lmu Sejarah.” Disertasi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2025.

Jurnal

Ahmad. “Hadis dan Ilmu Hadis dalam Pandangan Ahl al-Sunnah dan Syiah.”
[t.t.]: [t.p.], [t-th.].

Amin, A. P. “Historiografi Pembukuan Hadis Menurut Sunni dan Syi‘ah.” Al-
Dzikra: Jurnal Studi [lmu al-Qur’an dan al-Hadits 12, no. 1 (2018): 75-110.

Andariati, Leni. “Hadis dan Sejarah Perkembangannya.” Diroyah: Jurnal Ilmu
Hadis 4, no. 2 (Maret 2020): 154—157.

Batu, A. E. “Historiografi Hadis Dalam Aliran Islam: Mengulas Sejarah Penulisan
dan Penghimpunan Hadis Sunni Syiah.” El-Sunnah: Jurnal Kajian Hadis
dan Integrasi [lmu 5, no. 1(2024): 116-129.

Devi, Aulia Diana, dan Seka Andrean. “Tinjauan Hadis Perspektif Sunni dan
Syiah.” TAHDIS: Jurnal Ilmu Hadis 12, no. 1 (2021): 10-19.

Fahimah, Siti. “Epistemologi Hadis Sunni-Syiah: Analisa Terhadap
Implikasinya.” Jurnal Studi Filsafat Islam Nusantara 5, no. 2 (2020): 10—

[t.th.].



83

Fahrizandi, F. “Pemanfaatan Teknologi Informasi di Perpustakaan.” Tik Ilmeu:
Jurnal Ilmu Perpustakaan dan Informasi 4, no. 1 (2020): 63-76.

Fitriani. “Keterbukaan Hermeneutika dalam Perspektif Keilmuan Islam.” Jurnal
Studi Islam Indonesia 4, no. 1 (2020): 17-t.th.].

Habibah, Aina Noor, dan Ahmad Fauzan Pujianto. “Epistemologi Hadis
Perspektif Sunni dan Syiah: Kajian Kritis Atas Otentitas Hadis.” Spiritualis:
Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf 10, no. 2 (2024): 475—[t.th.].

Hidayat, Arif. “Epistemologi Hadis dan Konteks Sosial Keagamaan.” Jurnal Studi
Hadis Indonesia 3, no. 1 (2023): 39—[t.th.].

Ihsan, Sartika Fortuna, dkk. “Komparasi Epistemologi Hadis Sunni dan Syiah:
Pendekatan Validitas dan Otoritas di Tengah Tantangan Modernitas.”
Mauriduna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 5, no. 1 (2024): 378—
395.

Miskaya, dkk. “Kajian Hadis Perspektif Sunni dan Syiah.” [t.t.]: [t.p.], [t.th.].

Muchtar, Rizal. “Hermeneutika dan Problem Penafsiran Teks Agama.” Jurnal
Filsafat Islam Nusantara 3, no. 1(2021): 45—[t.th.].

Nabilah. “Pemahaman Hadis Keutamaan ‘Alf ibn Abt Talib.” [t.t.]: [t.p-], [t.th.].

Nugraha, Aditya. “Eksistensialisme 'dan Kebebasan Manusia.” Jurnal Studi
Filsafat Indonesia 6, no. 2 (2021): 51—[t.th.].

Rahmatullah. “Eksistensialisme dalam Tafsir Keagamaan.” Jurnal Filsafat Islam

Nusantara 4, no. 2 (2022): 40—[t.th.].



84

Sapriadi, Sera Irvan. “Hermeneutika Heidegger: Dasein, Faktisitas, Understanding
dan Kejatuhan.” Jurnal Kajian Islam Politik dan Sosial 1, no. 1 (Maret
2025): 12—-17.

Supriyanto, S. “Implementasi Pemikiran Hermeneutika Martin Heidegger dalam
Studi Tafsir Al-Qur’an.” Al-Quds: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis 6, no.
1 (2022): 45—[t.th.].

Wahid, Lalu Abdurrahman. “Filsafat Eksistensialisme Martin Heidegger dan
Pendidikan Perspektif Eksistensialisme.” Pandawa: Jurnal Pendidikan dan

Dakwah 4, no. 1 (Januari 2022): 1-13.



85

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN
Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Diyanatil Azkiya
NIM : 223104020001

Program Studi : Ilmu Hadis
Institusi : Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember

Menyatakan dengan sebenarnya bahwa dalam hasil penelitian ini tidak
terdapat unsur-unsur penjiplakan karya penelitian atau karya ilmiah yang
pernah dilakukan atau dibuat orang lain, kecuali yang secara tertulis dikutip

dalam naskah ini dan disebutkan dalam sumber kutipan dan daftar pustaka.

Apabila di kemudian hari ternyata hasil penelitian ini terbukti terdapat unsur-
unsur penjiplakan dan ada klaim dari pihak lain, maka saya bersedia untuk

diproses sesuai peraturan perundang-undangan yang berlaku.

Demikian surat pernyataan ini saya buat dengan sebenarnya dan tanpa paksaan
dari siapapun.

Jember, 11 November 2025
~ Saya'yang menyatakan

']ii',;ana-ﬁlﬂhzkiva
NIM 223104020001




86

BIOGRAFI PENULIS

A. Identitas Diri
Nama : Diyanatil Azkiya’

Tempat/Tanggal Lahir  : Situbondo, 08 Desember 2004

Jenis Kelamin : Perempuan

Alamat : Sukorejo, Banyuputih, Situbondo
Fakultas : Ushuluddin, Adab dan Humaniora
Program Studi : [lmu Hadis

NIM : 223104020001

B. Riwayat Pendidikan
1. SD/MI : SD Ibrahimy, MI Salafiyah Syafiiyah
2. SMP/MTs : SMP Ibrahimy 3, MTs Salafiyah Syafiiyah

3. SMA/SMK/MA : SMA Ibrahimy, MA Salafiyah Syafiiyah

C. Pengalaman Organisasi
1. OSIS SMP Ibrahimy 3

2. OSIM MTs Salafiyah Syafiiyah



