
 

 

PEMBENTUKAN KONSEP DIRI SANTRI BERBASIS 

TASAWUF  DIDALAM MENGATASI KENAKALAN SANTRI 

DI PONDOK PESANTREN AL-INAROH JEMBER 

 

 

TESIS 

 

Diajukan Untuk Memenuhi Persyaratan 

Memperoleh Gelar Magister Agama (M.Ag) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

 

Lailatul Mubarokah 

NIM: 233206080014 

  

 

 

 

 

 

    UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER  

PROGRAM STUDI ISLAM 

    PASCASARJANA (S2) 

DESEMBER 2025 
 



 

ii 

 

PERSETUJUAN 

 

Tesis dengan judul ―Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf  didalam 

Mengatasi Kenakalan Santri di Pondok Pesantren Al-Inaroh Jember‖ yang ditulis 

oleh Lailatul Mubarokah telah disetujui dalam forum seminar seminar proposal 

Tesis.  

 

Jember,  

Pembimbing I 

 

(  H. MURSALIM, M.Ag.) 

NIP: 197003261998031002 

 

Jember,  

Pembimbing II 

 

 

( Dr. H. Matkur. S.Pd.I,. M.S.I ) 

   NIP: 198106022005011002 

 

 

 

 

 



 

iii 

 

  



 

iv 

 

 

  



 

v 

 

ABSTRAK 

Lailatul Mubarokah, 2025. Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf  

didalam Mengatasi Kenakalan Santri di Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Jember. Tesis. Program Studi Islam Pascasarjana Universitas Islam Negri 

Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. Pembimbing I: H. Mursalim, M.Ag. 

Pembimbing II: Dr. H. Matkur, S.Pd.I, M.Si., 

 

Kata Kunci: Tasawuf , Kenakalan Santri, Konsep Diri, Pesantren. 

 

Fenomena kenakalan santri di lingkungan pesantren menunjukkan adanya 

tantangan dalam pembentukan karakter dan konsep diri yang kuat di kalangan 

remaja santri. Pondok Pesantren Al-Inaroh sebagai lembaga pendidikan Islam 

memiliki peran penting dalam membina santri agar tidak hanya berilmu, tetapi 

juga berakhlak dan berjiwa spiritual. Melalui pendekatan tasawuf , pesantren 

berupaya menanamkan nilai-nilai kesadaran diri, keikhlasan, dan pengendalian 

Nafsu yang menjadi dasar pembentukan konsep diri positif. Penelitian ini 

berfokus untuk memahami bagaimana penerapan nilai-nilai tasawuf  mampu 

membentuk konsep diri santri serta mencegah perilaku menyimpang. Dengan 

demikian, diharapkan ditemukan makna, strategi, dan pengalaman spiritual yang 

memperkuat pembentukan kepribadian santri secara holistik. 

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan pemahaman para santri di 

Pondok Pesantren Al-Inaroh mengenai konsep tasawuf. Mengeksplorasi strategi 

dan praktik nyata yang di terapkan oleh pihak pesantren dalam menumbuhkan dan 

memperkuat pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf  di pondok 

pesantren Al-Inaroh Jember.  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif  dengan metode 

fenomenologis dengan jenis field research (lapangan). Penelitian ini dilakukan di 

Pondok Pesantren Al-Inaroh Jember, dengan melibatkan para santri sebagai 

subjek penelitian melalui teknik purposive sampling. Kehadiran peneliti di 

lapangan merupakan interaksi yang intensif, sehingga dapat menghasilkan data 

yang diperoleh lebih mendalam. pengumpulan data melalui wawancara, observasi 

dan dokumentasi, yang kemudian dianalisis dengan menggunakan model 

interaktif Clark Moustakas memiliki tahapan yang kritis dengan tahapan 

Horizonalisasi, Deskripsi Tektural, Deskripsi struktural, sintesis. Dan dengan 

tekhnik triangulasi untuk memperkuat keabsahan datanya. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Pembentukan Konsep Diri Santri 

Berabasis Tasawuf dalam Mengatasi Kenakalan Santri di Pondok Pesantren Al- 

Inaroh Jember melalui dua kegiatan keagamaan. Pertama, Kajian kitab Tasawuf, 

bertujuan pembentukan konsep diri santri bersifat praktis dan berorientasi pada 

pembentukan akhlak mulia. Kedua, thoriqoh. Pondok Al-Inaroh menganut 

Thoriqoh Alawiyah. Thoriqoh ini berupa manhaj (jalan hidup) dari pada 

organisasi dengan baiat. Tidak mengahruskan murid disumpah setia kepada 

seorang syekh. Pembimbingan dilakukan secara alamiah lewat majlis ilmu 

(pengetahuan), Amal (perbuatan), Tazkiyah (penyucian jiwa) adalah proses 

membersihkan hati dari sifat tercela dan menghiasinya dengan akhlak mulia 



 

vi 

 

sehingga dapat membentuk menjadi muslim yang utuh, pendekatan sufistik 

terbukti efektif untuk mengatasi kenakalan santri, sehingga saran peneliti para 

pengasuh pesantren untuk menggunakan pendekatan sufistik dalam mengatasi 

kenakalan. 

     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vii 

 

ABSTRACT 

Lailatul Mubarokah, 2025. The Formation of Santri Self-Concept Based on 

Sufism in Addressing Student Misconduct at Al-Inaroh Islamic Boarding 

School, Jember. Thesis. Islamic Studies Study Program Postgraduate 

Program Universitas Islam Negri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. 

Advisor I: H. Mursalim, M.Ag. Advisor II: Dr. H. Matkur, S.Pd.I, M.Si., 

Keywords: Sufism, Student Misconduct, Self-Concept, Islamic Boarding School 

The phenomenon of student misconduct within Islamic boarding schools 

indicates ongoing challenges in character development and the formation of a 

strong self-concept among adolescent santri. As an Islamic educational institution, 

Al-Inaroh Islamic Boarding School plays a crucial role in nurturing santri to be 

not only knowledgeable but also morally upright and spiritually grounded. 

Through a Sufistic approach, the pesantren seeks to instill values of self-

awareness, sincerity, and control of desires, which serve as the foundation for 

developing a positive self-concept. This study focuses on understanding how the 

implementation of Sufistic values contributes to the formation of santri self-

concept and the prevention of deviant behavior. Accordingly, the study aims to 

uncover the meanings, strategies, and spiritual experiences that strengthen the 

holistic development of santri personality. 

This research aims to describe santri‘s understanding of Sufism at Al-

Inaroh Islamic Boarding School and to explore the strategies and concrete 

practices implemented by the pesantren in fostering and strengthening Sufism-

based self-concept formation among santri. 

The study employs a qualitative approach using a phenomenological 

method within a field research design. It was conducted at Al-Inaroh Islamic 

Boarding School in Jember, involving santri as research participants selected 

through purposive sampling. The researcher‘s intensive presence in the field 

enabled the collection of rich and in-depth data. Data were gathered through 

interviews, observations, and documentation, and subsequently analyzed using 

Clark Moustakas‘ interactive phenomenological model, which includes the stages 

of horizonalization, textural description, structural description, and synthesis. Data 

credibility was ensured through triangulation techniques. 

The findings indicate that the formation of santri self-concept based on 

Sufism in addressing student misconduct at Al-Inaroh Islamic Boarding School is 

carried out through two primary religious activities. First, the study of classical 

Sufistic texts aims to shape santri self-concept in a practical manner oriented 

toward the cultivation of noble character. Second, the practice of ṭ arīqah, as Al-

Inaroh adheres to the Ṭ arīqah ʿ Alawiyyah. This ṭ arīqah functions as a manhaj 

(way of life) rather than a formal organization requiring an oath of allegiance 

(bay‗ah) to a shaykh. Guidance is provided organically through assemblies of 

knowledge (majlis al-‗ilm), righteous deeds (‗amal), and tazkiyah (purification of 



 

viii 

 

the soul), which involves cleansing the heart from reprehensible traits and 

adorning it with virtuous character. This process ultimately forms a holistic 

Muslim personality. The findings demonstrate that a Sufistic approach is effective 

in addressing student misconduct; therefore, the researcher recommends that 

pesantren caregivers adopt Sufistic approaches as a strategic framework for 

managing and preventing student misconduct. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ix 

 



 

x 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xi 

 

KATA PENGANTAR 

Puji syukur penulis panjatkan kepada Allah subhanahu wa ta‗ala atas 

limpahan rahmat, inayah dan hidayah-Nya sehingga tesis yang berjudul 

Pembentukan Konsep Diri Berbasis Tasawuf dalam Mengatasi Kenakalan Santri 

di Pondok Pesantren Al-Inaroh Jember dapat terselesaikan dengan baik. Shalawat 

beserta salam semoga tetap tercurahkan kepada manusia termulia, junjungan kita 

Nabi Muhammad shollallahu alaihi wasallam. 

Penulis juga ingin mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya 

kepada banyak pihak yang membantu dalam proses penyelesaian tesis ini dengan 

ucapan jazakumullahu ahsanal jaza‟ khususnya kepada: 

1.  Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M. M. CPEM. selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember yang telah memberikan segala 

fasilitas kepada kami dalam rangka menuntut ilmu di lembaga ini. 

2.  Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd., selaku Direktur Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri   Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. 

3. Dr. Siti Masrohatin, S.E, M.M., selaku Ketua Program Studi Pascasarjana Studi 

Islam 

4. H. Mursalim, M.Ag. Selaku pembimbing I tesis yang selama ini dengan penuh 

dedikasi membimbing peneliti dalam penulisan tesis ini. 

5.  Dr. H. Matkur, S.Pd.I, M.Si., selaku pembimbing II dengan penuh perhatian 

dan kesabaran membimbing peneliti saat melakukan proses penelitian. 

6. Dr. H. Ubaidillah, M.Ag.   selaku penguji utama yang telah memberikan 



 

xii 

 

motivasi dan arahan dalam penulisan tesis ini. 

7. KH. M. Syarif Toyyib selaku pengasuh d i po ndok pesant ren Al -

Inaro h kecamatan Jenggawah Kemuning, Kabupaten Jember. yang telah 

bersedia memberikan ijin untuk melaksanakan penelitian pada Pondok 

Pesantren Al-Inaroh. 

8. Pengasuh Pondok Pesantren, santri dan masyarakat di pondok Pesantren Al-

Inaroh  yang  telah  berkenan  untuk berkerja sama dan memberikan data dan 

informasi penelitian dalam penyusunan Tesis ini. 

9. Suami dan Anak-anak  saya yang telah memberikan dukungan dan doa untuk 

selalu semangat dan terus melanjutkan studi ini. Terimakasih karena selalu 

berada di garda terdepan untuk mendukung dan mendoakan . 

10. Teman-teman  seperjuangan  di  Pascasarjana  UIN  KHAS  Jember  yang  

senantiasa memberikan motivasi dan dukungan hingga terselesaikannya Tesis 

ini. 

Semoga penyusunan tesis ini dapat bermanfaat bagi penulis, khususnya 

para pembaca pada umumnya. 

 

Jember, 23 November 2025 

 

 

 

 

                                                                                       Penulis  

                                                                                       Lailatul Mubarokah 

 

 



 

xiii 

 

DAFTAR ISI 

 HALAMAN SAMPUL ................................................................................... i 

PERSETUJUAN ............................................................................................ ii 

PENGESAHAN ............................................................................................ iii 

PERNYATAAN KEASLIAN ........................................................................ iv 

ABSTRAK ..................................................................................................... v 

ABSTRACT ................................................................................................. vii 

................................................................... ix 

KATA PENGANTAR ................................................................................... xi 

DAFTAR ISI ............................................................................................... xiii 

DAFTAR TABEL ....................................................................................... xvi 

DAFTAR GAMBAR ................................................................................. xvii 

DAFTAR LAMPIRAN ............................................................................. xviii 

DAFTAR PEDOMAN LITERASI ............................................................. xix 

BAB 1 : PENDAHULUAN ............................................................................ 1 

A. Konteks Penelitian ....................................................................... 1 

B. Fokus Penelitian ........................................................................... 8 

C. Tujuan Penelitian ......................................................................... 8 

D. Manfaat Penelitian ....................................................................... 9 

E. Definisi Istilah ............................................................................ 10 

BAB II : KAJIAN PUSTAKA ..................................................................... 14 

A. Penelitian Terdahulu .................................................................. 14 

B. Kajian Teori .............................................................................. 23 

C. Kerangka Konseptual ................................................................ 64 

BAB III : METODE PENELITIAN ................................................................ 65 



 

xiv 

 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian .................................................. 65 

B. Lokasi Penelitian ........................................................................ 67 

C. Kehadiran Peneliti....................................................................... 68 

D. Subjek Penelitian ........................................................................ 69 

E. Teknik Pengumpulan Data .......................................................... 72 

F. Analisis Data .............................................................................. 74 

G. Keabsahan Data .......................................................................... 76 

H. Sistematika Penulisan  ................................................................ 79 

BAB IV : PEMAPARAN DATA DAN ANALISIS .......................................... 82 

A. Gambaran Objek Penelitian......................................................... 82 

B. Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf  Dalam 

Mengatasi Kenakalan Santri Di Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Jember ........................................................................................ 84 

C. Temuan Penelitian..................................................................... 105 

BAB V : PEMBAHASAN ...............................................................................110 

A. SINTESIS TEMUAN ...............................................................110 

1. Proses pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf  di 

pondok pesantren al-inaroh jember ...................................... 110 

2. Faktor yang mempengaruhi pembentukan konsep diri berbasis 

tasawuf  ............................................................................... 116 

3. Konsep diri santri berbasis tasawuf  dapat mengatasi kenakalan  

santri.................................................................................... 124 

4. Bagaimana strategi pembentukan konsep diri santri berbasis 

tasawuf  di terapkan dalam konteks kehidupan pesantren ..... 136 

BAB VI : PENUTUP ...................................................................................... 147 

  A. Kesimpulan ................................................................................. 147 

 B. Saran….. ..................................................................................... 149 



 

xv 

 

DAFTAR PUSTAKA ..................................................................................... 150 

LAMPIRAN ................................................................................................... 157 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xvi 

 

DAFTAR TABEL 

Tabel 2.1 Perbandingan Penelitian Terdahulu .................................................... 19 

Tabel 3.1 Informan Penelitian ............................................................................ 70 

Tabel 4.1 Temuan Penelitian ............................................................................ 106 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xvii 

 

DAFTAR GAMBAR 

 

4.1 Peta Pondok Pesantren Al-Inaroh ................................................................. 82 

4.2  Kegiatan Kajian santri Putra di Pondok Pesantren Al-Inaroh. ...................... 88 

4.3 Kegiatan Kajian santri Putri di Pondok Pesantren Al-Inaroh. ........................ 88 

4.4 Kegiatan dzikir Bersama santri Putri di Pondok Pesantren Al-Inaroh ............... 90 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xviii 

 

DAFTAR LAMPIRAN 

1. Dokumentasi Penelitian .................................................................... 183 

2. Jurnal Penelitisn ............................................................................... 185 

3. Surat Izin Penelitian ......................................................................... 186 

4. Surat Telah Selesai Izin Penelitian .................................................... 187 

5. Surat Keterangan TIM UPT Pengembangan Bahasa UIN KHAS ...... 188 

6. Surat Keterangan Bebas Plagiasi ...................................................... 189 

7. Riwayat Hidup ................................................................................. 190 

  



 

xix 

 

DAFTAR PEDOMAN PENULISAN ARAB-LATIN 

  

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan 

 Ba B Be 

 Ta T Te 

 Ṡ a ṡ  es (dengan titik di atas) 

 Jim J Je 

 Ḥa ḥ  ha (dengan titik di bawah) 

 Kha Kh ka dan ha 

 Dal D De 

 Żal Ż Zet (dengan titik di atas) 

 Ra R Er 

 Zai Z Zet 

 Sin S Es 

 Syin Sy es dan ye 

 Ṣ ad ṣ  es (dengan titik di bawah) 

 Ḍad ḍ  de (dengan titik di bawah) 

 Ṭ a ṭ  te (dengan titik di bawah) 



 

xx 

 

  

         Ẓ a ẓ  zet (dengan titik di bawah) 

 `ain ` koma terbalik (di atas) 

 Gain G Ge 

 Fa F Ef 

 Qaf Q Ki 

 Kaf K Ka 

 Lam L El 

 Mim M Em 

 Nun N En 

 Wau W We 

 Ha H Ha ھ

 Hamzah ‗ Apostrof 

 Ya Y Ye 

 



1 

 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN  

A. Konteks Penelitian 

Tesis ini mengkaji bagaimana tasawuf  dapat berperan dalam konsep 

diri santri dan menjadi solusi terhadap perilaku dan kenakalan santri. Konsep 

diri santri merujuk kepada sesuatu terkait pemahaman individu tentang siapa 

dirinya, seperti identitas, nilai dan pandangan hidup. Sedangkan konsep diri 

santri yang positif ini sangatlah penting untuk membentuk karakter santri dan 

moralitas yang baik dan positif. Pengaruh lingkungan amat sangat berperan 

secara signifikan sebagai pembentukann konsep diri santri. Salah satunya 

dengan berinteraksi dengan guru, teman, disertai dengan kegiatan keagaaman 

yang  dapat memperkuat identitas diri santri serta nilai-nilai yang dianut. 

Konsep diri dalam psikologi menurut pengertian umum adalah konsep 

pusat (central construct) tujuan nya untuk dapat memahami manusia dari sisi 

tingkah lakunya maupun interaksi yang dipelajari oleh manusia dengan dirinya 

sendiri maupun orang lain, dan sekitarnya. Menurut Fitts konsep diri secaara 

fenomenologis, bahwa konsep diri merupakan aspek penting dalam diri 

seseorang, karena konsep diri seseorang merupakan kerangka acuan (frame of 

reference) sebagaimana ia berinteraksi dengan lingkungannya. Definisi ini 

menurut Fitts terkait konsep diri adalah diri yang dilihat, dihayati, dan dialami 

seorang individu. Fitts juga menjelaskan bahwa konsep diri memeiliki 

pengaruh yang kuat terhadap tingkah laku seseorang. Ketika diri mengetahui 

1 



2 

 

 

 

konsep diri seseorang, maka akan lebih mudah untuk meramal dan memahami 

tingkah laku seseorang.
1
 

Tasawuf  sebagai landasan pendidikan dipondok pesantren yang 

memiliki peran penting yang memiliki aspek untuk pengembangan spiritual 

santri, seperti sifat muroqobah (mawas diri), mahabbah (cinta kepada Allah), 

serta khauf (takut kepada Allah). Nilai-nilai ini menjadi harapan agar dapat 

membantu dalam pembentukan karakter santri yang lebih baik dalam 

mengurangi perilaku dan tindakan yang menyimpang. Pembinaan karakter 

juga dilakukan melalui pendekatan tasawuf , agar santri dapat intropeksi  diri 

dan dapat menghindari perilaku yang mengandung dosa. Sikap khauf menjadi 

salah satu faktor yang dapat menumbuhkan kesadaran diri santri sebagai 

konskwensi dari segala tindakan yang mereka lakukan. Istialah tasawuf  dalam 

tradisi Islam kadang juga disebut dengan istilah Sufisme dan mistisme. 

Dimana istilah sufisme atau tasawuf  di identikkan hanya ada dalam Islam. 

Perespektif sufisme secara umum berawal dari wahyu Islam yang memberikan 

kontribusi dalam pembentukan moral masyarakat Islam.
2
 

Tasawuf  sendiri adalah sebuah usaha seseorang dengan cara melatih 

jiwanya agar dapat terlepas dari hal-hal yang mempengaruhi dirinya dari 

kehidupan didunia. Dikarenakan salah satunya bagaimana ia dekat dengan 

tuhannya, dan diperhatikan hubungan dengan tuhannya. Dengan kata yang lain 

tasawuf  sendiri melatih hubungan dengan dilakukan pembinaan mental secara 

                                                             
1 Iskandar Zulkarnain, Sakyan Asmara, Raras Sutatminingsih, Membentuk Konsep Diri Melalui 

Budaya Tutur: Tinjauan  Psikologi Komunikasi, (Medan, Puspantara, 2020), 11. 
2

 Prasetiya, Benny, Bahar Agus Setiawan, and Sofyan Rofi. "Implementasi Tasawuf  Dalam 

Pendidikan Agama Islam: Independensi, Dialog Dan Integrasi." POTENSIA: Jurnal Kependidikan 

Islam 5.1 (2019): 64-78. 



3 

 

 

 

ruhaniyah agar selalu dekat dengan tuhannya yaitu Allah SWT. Dan ini adalah 

sebuah esensi dalam tasawuf . Implementsi tasawuf  sendiri bertujuan agar 

dapat menumbuhkan sifat ihsan atau sifat yang baik dalam perilaku sehari-

hari. Dengan terjaganya akhlak seseorang maka tanpa ia sadari dikarenakan 

perilaku dalam menjaga ajaran agam Islam dengan istiqomah.
3
 

Mengatasi kenakalan santri dengan cara pendekatan dan pengajaran 

tasawuf  yang dilakukan melalui metode punishment. Pendekatan ini dapat 

membantu santri memahami betapa pentingnya akhlak dalam kehidupan 

sehari-sehari. Salah satunya dengan kegiatan spiritual seperti dzikir, sholat 

berjamaah, dan muhasabah (intropeksi) tujuan ini menjadi sarana untuk 

memperkuat pendekatan diri santri dengan tuhannya, sehingga memberikan 

kesadaran moral. Kenakalan dikalangan remaja menjadi isu yang sangat 

menghawatirkan. Terutama dikalangan pesantren sehingga fenomena ini tidak 

berdampak pada moralitas individu saja akan tetapi lingkup pesantren pun 

juga sangat menghawatirkan hal yang serupa terkait kenakalan. Dalam era 

modern ini, banyak tantangan yang dihadapi oleh generasi muda, termasuk 

pengaruh negatif dari budaya luar yang dapat memicu perilaku menyimpang 

seperti pergaulan bebas. Oleh karena itu, penting untuk mengintegrasikan 

ajaran tasawuf  dalam pendidikan di pesantren sebagai respons terhadap 

tantangan tersebut. Melalui pendekatan ini, diharapkan santri dapat 

                                                             
3 Susanti, Agus. "Penanaman Nilai-Nilai Tasawuf  dalam Pembinaan Akhlak." Al-Tadzkiyyah: 

Jurnal Pendidikan Islam 7.2 (2017): 277-298. 



4 

 

 

 

menginternalisasi nilai-nilai tasawuf  yang mendukung pencegahan pergaulan 

bebas dan pembentukan konsep diri yang sehat.
4
 

Orang tua memiliki tanggung jawab dan harapan yang besar terhadap 

terbentuknya anak untuk menjadi anak yang sholeh. Salah satu menjadi 

perhatian orang tua dalam memperhatikan asupan-asupan yang di makan anak 

dengan makanan yang baik, halal, dan benar.
5 Pola asuh orang tua terhadap 

anak kerap menjadi perbincangan hangat, dalam kacamata Islam maupun 

psikolog untuk membentuk generasi yang berkualitas. Dimana pola asuh 

sendiri dipakai sebagai salah satu cara dalam menjaga, merawat, mendidik, 

dan membentuk akhlak anak. Dengan cara pembentukan kepribadian melalui 

pendidikan yang menjadi prioritas utama. Terutama pendidikan akhlak. Orang 

tua memegang peranan penting dalam mendidik dari sejak dini. Agar kelak 

anak dapat mampu berhubungan dengan orang lain secara baik dan benar, 

begitu juga ketika berhubungan dengan tuhannya. Ini menjadi salah satu cara 

dalam pengimplementasikan tasawuf  dalam pembentukan akhlak anak.
6
  Dan 

pola asuh dari pengasuh pondok pesantren juga sangat diperlukan bagi santri, 

agar santri dapat menjadi orang shalih dan bermoral tinggi.  

Pondok pesantren adalah suatu lembaga yang mengajarkan ilmu terkait 

ajaran Islam dengan tujuan agar dapat mencapai ridho Allah. Santri dididik 

menjadi santri yang bertaqwa dan menjadi mukmin yang sejati, tidak lepas 

                                                             
4 Triana, Neni, et al. "Integrasi Tasawuf  Dalam Pendidikan Islam dii Pondok Pesantren." Edukasi 

Islami: Jurnal Pendidikan Islam 12.01. 
5  Astuti, Rahayu Fuji."Internalisasi nilai-nilai agama berbasis tasawuf  di pondok pesantren 

salafiyah al-qadir sleman yogyakarta." Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 3.2 (2015) : 114. 
6 Fuad, Asep Rifqi, and Ibnu Imam Al Ayyubi. "Tasawuf  Sunni: Berkenalan Dengan Tasawuf  

Junaidi Al-Bagdadi." Jurnal Al Burhan 1.2 (2021) : 21-29 



5 

 

 

 

juga agar santri memiliki akhlak yang mulia sehingga mempunyai integritas 

yang tinggi dan memiliki kualitas dalam intelektual. Didalam pesantren santri 

juga diajarkan hidup bersosial, berorganisasi sehingga bisa menjadi pemimpin 

dan dipimpin.
7
 

Salah satu kitab utama yang diajarkan dalam lingkungan pesantren Al-

Inaroh adalah kitab-kitab tasawuf  yang memiliki peran signifikan dalam 

membentuk karakter spiritual dan konsep diri santri secara menyeluruh. Ad-

Dhohirotul Musyarrofah karya Al-Habib Umar bin Muhammad bin Salim bin 

Hafidz bin Syekh Abu Bakar bin Salim (Hadramaut), sebuah karya sufistik 

yang memadukan dimensi fiqih dan tasawuf  secara harmonis. Kitab ini 

memberikan pemahaman seimbang antara aspek syari‗ah—yang menekankan 

ketertiban ibadah, tata krama dalam pergaulan, serta ketaatan terhadap 

aturan—dan aspek tazkiyatun Nafs yang memuat ajaran tentang ketulusan niat, 

muraqabah, tawadhu‟, dan muhasabah diri. Salah satu isi pokoknya adalah 

penjelasan mengenai adab zhahir seperti menjaga kebersihan, disiplin waktu, 

menghormati guru, serta menjauhi perilaku tercela; dan adab batin seperti 

pengendalian hati dari riya‘, kesadaran akan pengawasan Allah, dan latihan 

keikhlasan. Melalui perpaduan kedua unsur ini,
8
 kitab tersebut berperan dalam 

membentuk santri menjadi pribadi yang tidak hanya patuh secara ritual, tetapi 

juga memiliki kedalaman spiritual dalam memahami makna setiap tindakan. 

                                                             
7Fuad, Asep Rifqi, and Ibnu Imam Al Ayyubi. "Tasawuf  Sunni: Berkenalan Dengan Tasawuf  

Junaidi Al-Bagdadi." Jurnal Al Burhan 1.2 (2021) : 21-29. 
8 Al-Habib Umar bin Muhammad bin Salim bin Hafidz bin Syekh Abu Bakar bin Salim, ―Ad-

Dhohirotul Musyarrofah”. (Hadramaut: Dar al-Faqih, 2010.) 7. 



6 

 

 

 

Selain itu, pesantren Al-Inaroh juga mengajarkan Risalatul Jami‟ah 

karya Al-Habib Ahmad bin Zain bin Alwi bin Ahmad Al-Alawi Al-Habsyi 

sebagai kitab dasar yang mengintegrasikan tiga fondasi utama pendidikan 

Islam: tauhid, fiqih, dan tasawuf  (suluk). Kitab ini menjelaskan prinsip akidah 

seperti keyakinan kepada Allah, malaikat, kitab suci, dan hari akhir sebagai 

fondasi identitas keislaman santri; memberikan pedoman fiqih praktis terkait 

thaharah, shalat, serta adab sehari-hari; dan mengajarkan suluk melalui dzikir, 

penyucian jiwa, penguatan niat, serta penghindaran sifat riya‖.
9
 Sinergi antara 

kedua kitab ini menunjukkan bahwa pendidikan santri ideal mencakup 

pembinaan kognitif, afektif, dan spiritual secara terpadu, sehingga mampu 

membentuk konsep diri religius yang kuat. Dengan fondasi tersebut, santri 

tidak hanya memahami ajaran secara teoritis, tetapi juga mengembangkan 

kontrol diri, akhlak terpuji, serta kemampuan menghindari perilaku 

menyimpang atau kenakalan di lingkungan pesantren. kajian kitab tasawuf 

tidak hanya Arrisalatul Jami‟ah, dan Ad-dhohirotul Musyarrofah, akan tetapi 

masih ada kitab tasawuf yang lainnya dengan menggunakan kitab Hikam Ibnu 

Atha‟illah, kitab yang ditulis Ibnu Atha‘illah Al-Sakandari.  Bidayatul 

hidayah, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Ghazali. Minhajul Abidin, Kitab ini 

ditulis oleh Imam Al-Ghazali. Ihya‟ Ulumuddin, Kitab ini ditulis oleh Imam 

Al-Ghazali. Risalatul Muawwanah, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Harawi. 

Begitu juga ada kitab Adab Sulukil Murid,  dan Hidayatul Adzkiya, Kegiatan 

                                                             
9  https://ia803106.us.archive.org//22items/etaoin/terjemah%20Risalah%20Al-Jaamiah.pdf 
(September, 2015), 3. 

https://ia803106.us.archive.org/22items/etaoin/terjemah%20Risalah%20Al-Jaamiah.pdf


7 

 

 

 

kajian kitab ini dipimpin langsung oleh pengasuh pondok pesantren al-inaroh 

KH. M. Syarif Toyyib Mubarok, begitu juga dengan Ibu Nyai Masruroh. 

Faktor yang menjadi keunikan dan ketertarikan peneliti untuk 

melakukan penelitian di pondok pesantren Al-Inaroh adalah melihat cara 

pengasuh dipondok pesantren tersebut untuk membentuk konsep diri santri 

sehingga bisa merubah karakter bawaan santri dari rumah secara perlahan. Ini 

berdasarkan dari wawancara singkat yang dilakukan dengan ibu nyai dari 

pondok pesantren Al-Inaroh. Dimana santri memiliki latar belakang yang 

berbeda-beda dan disetiap santripun dilakukan dengan pendekatan yang 

berbeda sesuai dengan tingkat kenakalan santri itu sendiri.
10

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      

    Uraian fakta dan fenomena yang terjadi mengindikasikan bahwasanya 

cara mengatasi kenakalan santri dengan cara pembentukan konsep diri santri 

melalui pendidikan berbasis tasawuf  maka dari itu peneliti berupaya 

melakukan penelitian dilembaga pondok pesantren al-Inaroh. tidak hanya 

berfokus pada aspek akademis saja melainkan terhadap pengembangan 

karakter dan moralitas santri. Dengan nilai-nila tasawuf  diharapkan bagi 

santri dapat menjadi lebih baik dalam menghadapi tantangan hidup, dan dapat 

mengurangi perilaku kenakalan yang mungkin timbul melalui pendekatan dan 

menawarkan solusi holistic dalam mendisik generasi muda di pondok 

pesantren. Maka dari itu peneliti mengangkat judul ―Pembentukan Konsep 

Diri Santri Berbasis Tasawuf  dalam Mengatasi Kenakalan Santri di Pondok 

Pesantren AL-Inaroh‖. 

                                                             
10 Ibu Nyai Pondok Pesantren Al-Inaroh, Wawancara, Jember, 16 Februari 2025 



8 

 

 

 

B. Fokus Penelitian 

Fokus penelitian terhadap topik yang akan digali dan di ungkap dalam 

penelitian secara garis besar merupakan pengamatan dalam penelitian. 

Sehingga pengamatan dan penelitian lebih lagi terarah dan sesuai dengan judul 

penelitian. 

Untuk mengetahui peran pondok al-Inaroh dalam berkontribusi untuk 

pembentukan konsep diiri yang berbasis tasawuf  dalam mengatasi kenakalan 

santri, maka terkait inilah yang menjadi fokus penelitian: 

1. Bagaimana proses pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf  di 

pondok pesantren Al-Inaroh Jember? 

2. Apa faktor-faktor yang mempengaruhi pembentukan konsep diri berbasis 

tasawuf  di pondok pesantren Al-Inaroh Jember? 

3. Bagaimana konsep diri santri berbasis tasawuf  dapat mengatasi 

kenakalan santri di pondok pesantren Al-Inaroh Jember? 

4. Bagaimana strategi pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf  

diterapkan dan dimaknai dalam konteks kehidupan pesantren di pondok 

pesantren Al-Inaroh Jember? 

C. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan sebagai berikut: 

1. Memahami dan mendeskripsikan proses pembentukan konsep diri santri 

berbasis tasawuf  di Pondok Pesantren Al-Inaroh. 



9 

 

 

 

2. Menjelaskan faktor-faktor yang memengaruhi pembentukan konsep diri 

santri berbasis tasawuf dalam konteks kehidupan di pondok pesantren Al-

Inaroh Jember. 

3. Menjelaskan makna dan bentuk aktualisasi konsep diri santri berbasis 

tasawuf  dalam menghadapi dan mengatasi perilaku kenakalan santri di 

pondok pesantren Al-Inaroh Jember. 

4. Mengeksplorasi strategi dan praktik nyata yang diterapkan oleh pihak 

pesantren dalam menumbuhkan dan memperkuat pembentukan konsep diri 

santri berbasis tasawuf  di pondok pesantren Al-Inaroh Jember. 

D. Manfaat Penelitian 

Manfaat dari penelitian ini bertujuan agar penelitian dapat memberikan 

pemahaman dan serta informasi terkait nilai-nilai tasawuf dalam pengamalan 

pendidikan tasawuf sehingga dapat memecahkan permasalahan dan dapat 

memberikan manfaat yang diharapakan dari penelitian ini: 

1. Untuk mengembangkan materi tasawuf  baik dalam perguruan tinggi, 

masyarakat umum dan juga khususnya bagi peneliti tentang Kontribusi 

Ajaran Tasawuf  Dalam mengatasi kenakalan santri Di Pesantren Al-Inaroh 

Jember. 

2. Penelitian ini menjadi program peneliti untuk mendukung materi tasawuf  

untuk di kembangkan dalam mendukung pembentukan konsep diri dalam 

mengatasi kenakalan santri di pondok pesantren Al-Inaroh Jember. 

3. Hasil dari pada penelitian untuk mengispirasi peneliti lebih lanjut agar bisa 

lebih dikembangkan lagi oleh peneliti selanjutnya. 



10 

 

 

 

E. Definisi Istilah   

    Untuk memperjelas judul dan rumusan masalah, serta untuk menghindari 

kesalahfahaman atau kekeliruan arti yang dimaksud. Peneliti membatasi 

penggunaan istilah-istilah yang berkaitan dengan permasalahan yang dibahas. 

Berikut adalah batasan istilah yang digunakan: 

1. Konsep Diri Berbasis Tasawuf  

a. Konsep Diri 

Konsep diri dalam perspektif psikologi pendidikan, konsep 

diri sering dihubungkan dengan kepercayaan individu terhadap nilai-

nilai, kemampuan, serta identitas yang ia miliki, sehingga menjadi 

dasar bagi pengambilan keputusan dan arah perilaku dalam 

kehidupan. Pemahaman yang positif mengenai konsep diri dapat 

memberikan dorongan bagi seseorang untuk lebih percaya diri, 

sementara pemahaman yang negatif cenderung menimbulkan 

keraguan, kecemasan, atau bahkan rendah diri. Oleh sebab itu, konsep 

diri dipandang sebagai elemen penting dalam perkembangan 

kepribadian dan karakter individu.
11

 

Konsep diri dalam penelitian ini diartikan sebagai merujuk 

pada pemahaman individu mengenai dirinya sendiri, baik dari sisi 

kekuatan maupun kelemahan yang dimilikinya. Konsep diri terbentuk 

melalui proses pengalaman, refleksi, serta interpretasi seseorang 

terhadap identitas dan kapasitas pribadinya. Dalam penelitian ini 

                                                             
11  Yusuf, Rini Novianti, et al. "Implikasi asumsi konsep diri dalam pembelajaran orang 

dewasa." Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 3.4 (2021): 1144-1151. 



11 

 

 

 

konsep diri menggambarkan bagaimana santri memandang dan 

memahami dirinya sendiri. Melalui identitas diri, persepsi diri, sikap 

dan perilaku dalam berbagai situasi, nilai dan keyakinan, serta tujuan 

dan harapan seorang santri. 

b. Tasawuf  

 

             Tasawuf  menurut Ibnu ‗Arabi adalah jalan menuju Allah.
12

  

Tasawuf  sebagai doktrin penyucian jiwa menuju Allah, yang 

berfokus pada pengembangan spiritualitas dan pengalaman batin 

dalam Islam, penyucian jiwa melahirkan sufisme sebagai 

aktualisasinya.
13

 Tasawuf  dapat membentuk moralitas, serta 

keterlibatan sosial, sehingga menjadikannya relevan bagi 

pembentukan karakter umat Islam sepanjang zaman.
14

 

Tasawuf  dalam penelitian ini diartikan sebagai sarana spiritual, 

tetapi juga sebagai metode pendidikan karakter yang efektif dalam 

membentuk kepribadian santri di Pesantren Al-Inaroh. Melalui 

integrasi nilai tasawuf , santri dibekali dengan pondasi moral yang 

kuat, kepercayaan diri yang stabil, serta kemampuan untuk 

menavigasi tantangan kehidupan sosial secara bijaksana. Hal ini 

menunjukkan bahwa tasawuf  tidak hanya relevan dalam ranah ibadah 

                                                             
12 Ibn ‗Arabi, M. “Fusus al-Hikam”. Beirut: Dar al- kutub al-Ilmiyah. 2002. 
13

 Assawqi, Hefdon. Pendidikan Akhlaqul Karimah Perspektif Ilmu Tasawwuf. Penerbit Adab, 

2021. 
14 Fuad, Asep Rifqi, and Ibnu Imam Al Ayyubi. "Tasawuf  Sunni: Berkenalan Dengan Tasawuf  

Junaidi Al-Bagdadi." Jurnal Al Burhan 1.2 (2021): 21-29. 



12 

 

 

 

personal, tetapi juga dalam ranah sosial sebagai strategi preventif 

terhadap perilaku menyimpang di kalangan remaja pesantren.  

2. Kenakalan Santri  

      Kenakalan santri adalah perilaku menyimpang yang dilakukan 

oleh santri sebagai remaja yang menempuh pendidikan dipesantren, 

yang melanggar norma agama, tata tertib pesantren, dan nilai sosial, 

serta berpotensi merugikan diri sendiri maupun lingkungan sekitarnya. 

a.  Kenakalan (delinquency) 

      Menurut Kartini Kartono, Kenakalan remaja adalah sebuah 

perilaku kejahatan atau menyimpang yang dilakukan oleh anak-anak 

muda yang merupakan gejalan patologis sosial akibat pengabain 

sosial, sehingga mereka mengembangkan bentuk perilaku yang 

menyimpang dari norma umum.
15

 Dari definisi ini kenakalan 

dipahami sebagai perilaku menyimpang dari norma dan moral.  

b. Santri 

     Menurut Zamakhsari Dhofier, santri adalah orang yang 

menuntut ilmu agama Islam dan tinggal dipesantren dengan 

mengikuti system pendidikan yang berpusat pada kiai serta kehidupan 

berasrama.
16

 Santri dipahami sebagai peserta didik pesantren yang 

terikat pada aturan agama dan tata kehidupan pesantren. 

  

                                                             
15

 Kartono, Kartini. Patologi Sosial 2: Kenakalan Remaja. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2014. 
16

 Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai 

Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2011. 



13 

 

 

 

3. Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Pondok Pesantren Al-Inaroh merupakan salah satu lembaga 

pendidikan Islam yang hadir dengan visi membangun generasi santri 

berkarakter islami sekaligus memiliki kompetensi keilmuan yang 

mendalam. Pesantren ini menyediakan berbagai fasilitas unggulan yang 

dirancang untuk mendukung proses pendidikan secara menyeluruh, baik 

dalam aspek akademik maupun pembinaan spiritual. Kehidupan sehari-

hari santri di pesantren dipadukan dengan praktik keagamaan, penguatan 

akhlak, serta pengembangan kecakapan hidup, sehingga tercipta sistem 

pendidikan yang tidak hanya berfokus pada pengetahuan agama, tetapi 

juga integrasi nilai-nilai Islam dalam kehidupan bermasyarakat. 

Secara historis, Pesantren Al-Inaroh Jember berdiri sejak tahun 

1955 M atas prakarsa KH. Ahmad Munir Mu‘in. Berlokasi di Desa 

Kertonegoro, Kecamatan Jenggawah, Kabupaten Jember, pesantren ini 

tumbuh menjadi salah satu lembaga salaf yang konsisten 

mempertahankan tradisi pendidikan Islam klasik sekaligus merespons 

kebutuhan zaman. Dengan tradisi keilmuan salafiyah yang kuat, 

pesantren ini menjadi pusat pembelajaran yang menekankan pendalaman 

kitab kuning, pembentukan moral, serta penguatan spiritualitas santri. 

Keberadaan pesantren Al-Inaroh hingga saat ini menunjukkan perannya 

yang penting dalam melestarikan nilai-nilai keislaman sekaligus 

berkontribusi pada pembangunan sumber daya manusia di kawasan 

Jember dan sekitarnya. 



14 

 

 

 

BAB II  

KAJIAN PUSTAKA 

A. Penelitian Terdahulu   

1. Tesis yang ditulis oleh Ahmad Zainul Abidin, 2023. ―upaya pondok 

pesantren dalam menanggulangi kenakalan santri dipondok pesantren al-

hidayah keputran kecamatan sukoharjo kabupaten pringsewu‖. Penelitian 

ini bersifat kualitatif hasil dari pada penelitian ini adalah cara 

menanggulangi kenakalan santri dengan menerapkan beberapa kebijakan 

berupa aturan-aturan yang ditetapkan dipesantren, begitu juga dengan 

kebijakan di sesuaikan dengan kenakalan-kenakalan santri. Sebagian besar 

kenakalan berupa tata tertib. Upaya yang dilakukan pondok pesantren al-

Hidayah dalam mengatasi kenakalan santri berhasil 80% ditunjukkan 

dengan berapa efek jera. Sehingga para santri lebih disiplin dan menjadi 

lebih baik.
17

 

2. Jurnal yang ditulis Al Qodli, Achmad Zaid, and Budi Haryanto, 2024. 

―Analisis Faktor-faktor yang Melatar Belakangi kenakalan santri dipondok 

pesantren.‖ Perbedaan diwaktu dan tempat penelitian. Dan bagaimana cara 

menangani kenakalan santri dipesantren dengan diterapkan prinsip agama 

dan moral yang diajarkan sehingga mminimalisir kenakalan santri 

sehingga mengurangi terjadinya pelanggaran terhadap santri..
18

 

                                                             
17  Ahmad, Zainul Abidin. Upaya Pondok Pesantren Dalam Menanggulangi Kenakalan Santri 

diPondok Pesantren Al-Hidayah Keputran Kecamatan Sukoharjo Kanupaten Pringsewu. Diss. 

UIN Raden Intan Lampung, 2023. 
18 Al Qodli, Achmad Zaid, and Budi Haryanto. "Analisis Faktor Faktor yang Melatar Belakangi 

Kenakalan Santri di Pondok Pesantren." Jurnal PAI Raden Fatah 6.3 (2024): 764-778. 

14 



15 

 

 

 

3. Risman (2025) — Kenakalan Remaja di Kalangan Santri Ponpes 

As‟adiyah (Tesis), IAIN Palopo. Mengulas bentuk dan faktor kenakalan di 

lingkungan pesantren; sebagai landasan masalah untuk merancang model 

intervensi berbasis tasawuf  & konsep diri. Relevansi: pemetaan kenakalan 

santri (basis kebutuhan program). persamaan utama, sama-sama mengkaji 

fenomena kenakalan dilingkungan pesantren, menggunakan data kualitatif. 

Perbedaan difokus teoritis perspektif sosiologis-yuuridis terhadap 

kenakalan.
19

 

4. Ratu Kusumawati (2024) — Konsep Diri Santri Mukim Penghafal Al-

Qur‟an yang Mengikuti Metode Q (Tesis MA, UIN Sunan Kalijaga). 

Persamaan  perkembangan konsep diri santri, mengaitkan dimensi spiritual 

(komitmen ibadah, kedisiplinan) yang berpotensi menekan perilaku 

menyimpang. Metode: kualitatif deskriptif. Perbedaan penelitian terdahulu 

mendekskripsikan perkembangan konsep diri santri dengan cara 

menghafal al-Quran. Peneliti sekarang mengatasi kenakalan santri melalui 

pembentukan konsep diri berbasis tasawuf.
20

 

5. Jurnal ditulis oleh Neni Triana, M. Daud yahya, Husna Nashihin, Sugito, 

Zulkifli Musthan. (2023), ― Integrasi Tasawuf  dalam Pendidikan islam di 

pondok pesantren‖, persamaan dalam segi pembahasan Membahas tasawuf  

sebagai ke Khasan pondok pesantren dengan menggunakan analisis data 

kualitatif. Perbedaan di waktu dan peneliti sebelumnya menggunakan 

                                                             
19

 Risman, ―Kenakalan Remaja di Kalangan Santri Ponpes As‟adiyah” (Tesis, Uin Sunan 

Kalijaga ). 2025. 
20 Ratu Kusumawati, ―Konsep Diri Santri Mukim Penghafal Al-Qur‟an yang Mengikuti Metode Q‖ 

(Tesis MA, UIN Sunan Kalijaga.) 2024. 



16 

 

 

 

konsep tirakat yang diterapkan dipondok pesantren dengan tujuan santri 

memiliki sifat Muroqobah, mahabbah, khauf, raja‘, uns, serta yakin. 

Berbeda dengan penelitian sekarang bertujuan untuk membentuk konsep 

diri dalam mengatasi kenakalan santri.
21

 

6. Jurnal yang di tulis oleh Ahmad Muzammil Alfan Nashrullah & Rissa 

Rismawati (2022) — ―Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf  dalam 

Pembinaan Akhlak Santri di PP Al-Fattah Pule”. fokus utama pada 

penelitian ini Nilai tasawuf  (taubat, sabar, zuhud) dalam pembinaan 

akhlak dengan menggunakan metode kualitatif deskriptif, persamaan dari 

segi pembahasan Sama-sama menekankan tasawuf  sebagai pendekatan 

pembinaan karakter santri, dan memiliki perbedaan Tidak membahas 

konsep diri dan kenakalan santri secara eksplisit; fokusnya lebih pada 

pembinaan akhlak umum.
22

 

7. Tesis yang di tulis oleh Widad Athiyah (2022) — ―Hubungan Konsep Diri 

dan Zuhud terhadap Motivasi Berprestasi Santri”. Fokus utama pada 

penelitian ini Hubungan antara konsep diri, zuhud, dan motivasi dengan 

menggunakan metode kualitatif deskriptif,  persamaan dari segi 

pembahasan Sama-sama menggunakan konsep diri dan tasawuf  (zuhud) 

sebagai variabel utama, dan memiliki perbedaan Fokus pada motivasi 

                                                             
21

 Triana, Neni, et al. "Integrasi Tasawuf  Dalam Pendidikan Islam dii Pondok Pesantren." Edukasi 

Islami: Jurnal Pendidikan Islam 12.01 (2023). 
22 Ahmad Muzammil Alfan Nashrullah & Rissa Rismawati — ―Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf  

dalam Pembinaan Akhlak Santri di PP Al-Fattah Pule‖. (2022) 



17 

 

 

 

berprestasi, bukan kenakalan; tidak meneliti proses pembentukan konsep 

diri.
23

 

8. Jurnal yang di tulis oleh A. Habibi dan Suklani, S. (2023) — ―Konsep 

Pendidikan Tasawuf  pada Remaja Milenial”. Fokus utama pada penilitian 

ini Pendidikan tasawuf, persamaan dari segi pembahasan Sama-sama 

menyoroti tasawuf dan pendekatan kualitatif untuk memamhami peran 

tasawuf. memiliki perbedaan penelitian terdahulu mengkaji untuk remaja 

milenial secara umum (termasuk diluar pesantren) yng berpotensi 

mengalami kenakalan. Penelitian sekarang mengkaji santri yang 

dipesantren khususnya yang memiliki masalah kenakalan dalam konteks 

pesantren. Dan berfokus pada pembentukan konsep diri.
24

 

9. Jurnal yang di tulis oleh Ahmad Zainul Abidin dkk. (2023) — ―Potret 

Kenakalan Santri di Pesantren: Analisis Faktor dan Upaya 

Penanggulangan”. Fokus utama pada penelitian ini Faktor penyebab 

kenakalan santri dan cara mengatasinya dengan memiliki persamaan 

pembahasan Sama-sama membahas kenakalan santri dan upaya 

penanggulangan drengan menggunakan metode penelitian kualitatif 

lapangan dan memiliki perbedaan pembahasan Tidak berbasis tasawuf  

dan konsep diri; lebih menyoroti aspek sosial dan disiplin pesantren.
25

 

                                                             
23 Widad Athiyah — ―Hubungan Konsep Diri dan Zuhud terhadap Motivasi Berprestasi Santri”. 

(2022). 
24

 A. Habibi — ―Konsep Pendidikan Tasawuf  pada Remaja untuk Mencegah Kenakalan”. (2023). 
25

 Abidin, Ahmad Zainul, Muhammad Akmansyah, and Amirudin Amirudin. "Potret Kenakalan 

Santri di Pondok Pesantren: Analisis Faktor, Bentuk dan Upaya 

Penanggulangannya." Hikmah 20.1 (2023): 105-120. 



18 

 

 

 

10. Tesis yang di tulis oleh Aris Nur Rahayu (2023) — ―Efektivitas Bimbingan 

Keagamaan dalam Mengatasi Kenakalan Santri di PP Ar-Riyadh Kerinci 

Kanan”. Fokus utama pada penelitian ini Pengaruh bimbingan keagamaan 

terhadap kenakalan santri, dngan menggunakan metode pnelitian kualitatif 

deskriptif, dan penelitian ini memiliki persamaan pembahasan dan 

perbedaan pembahasa, dari segi persmaan yakni Sama-sama bertujuan 

mengatasi kenakalan santri melalui pendekatan keagamaan dan perbedaan 

Tidak memasukkan tasawuf  dan konsep diri; pendekatannya bersifat 

umum dan normative.
26

 

11. Jurnal yang ditulis Luluk Atul Jannah, Abdul Bashitt, Akhmad Nurul 

Kawakip (2025) — ―Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf  Syekh Ahmad 

Rifa‟i dipondok Pesantren Miftahul Muhtadin Pati”. Fokus utama pada 

penelitian ini adalah Nilai-nilai tasawuf  yang dapat menjadi solusi bagi 

perbaikan akhlak anak muda. memiliki persamaan pembahasan Sama-

sama menekankan tasawuf  dalam pembentukan kepribadian/karakter 

santri, dan memiliki perbedaan pembahsan mengenai Tidak menyinggung 

kenakalan santri atau konsep diri secara eksplisit; fokus pada pendidikan 

karakter dan keteladanan tokoh.
27

 

                            

  

                                                             
26

 Aris Nur Rahayu — ―Efektivitas Bimbingan Keagamaan dalam Mengatasi Kenakalan Santri di 

PP Ar-Riyadh Kerinci Kanan”. (2023). 
27

 Janah, Luluk Atul, Abdul Bashith, and Akhmad Nurul Kawakip. "Implementation of Sheikh 

Ahmad Rifa'i's Sufism Values at the Miftahul Muhtadin Pati Islamic Boarding School." al-Afkar, 

Journal For Islamic Studies 8.4 (2025): 471-482. 



19 

 

 

 

Tabel 2.1: Perbandingan Penelitian 

NO Nama dan 

Tahun 

Judul Penelitian Persamaan Perbedaan 

1 Tesis yang 

ditulis oleh 

Ahmad Zainul 

Abidin, 2023 

upaya pondok 

pesantren dalam 

menanggulangi 

kenakalan santri 

dipondok 

pesantren al-

hidayah keputran 

kecamatan 

sukoharjo 

kabupaten 

pringsewu 

a. Penelitian ini 

bersifat kualitatif 

b. Sama-sama 

membahas 

kenakalan santri. 

Hasil dari pada 

penelitian ini adalah 

cara menanggulangi 

kenakalan santri 

dengan menerapkan 

beberapa kebijakan 

berupa aturan-aturan 

yang ditetapkan 

dipesantren, begitu 

juga dengan kebijakan 

di sesuaikan dengan 

kenakalan-kenakalan 

santri. Sebagian besar 

kenakalan berupa tata 

tertib. Upaya yang 

dilakukan pondok 

pesantren al-Hidayah 

dalam mengatasi 

kenakalan santri 

berhasil 80% 

ditunjukkan 

2 Jurnal yang 

ditulis Al 

Qodli, Achmad 

Zaid, and Budi 

Haryanto, 

2024. 

Analisis Faktor-

faktor yang 

Melatar Belakangi 

kenakalan santri 

dipondok 

pesantren 

1.  Metode 

kualitatif 

2. Sama-sama 

membahas terkait 

kenakalan santri. 

 

 

  

Perbedaan diwaktu 

dan tempat penelitian. 

Dan bagaimana cara 

menangani kenakalan 

santri dipesantren 

dengan diterapkan 

prinsip agama dan 

moral yang diajarkan 

sehingga 

mminimalisir 

kenakalan santri 

sehingga mengurangi 

terjadinya 

pelanggaran terhadap 

santri.. 

 

3 Risman (2025) Kenakalan Remaja 

di Kalangan Santri 

Ponpes As‘adiyah  

 

 

Mengulas bentuk 

dan faktor 

kenakalan di 

lingkungan 

pesantren; sebagai 

 Perbedaan di waktu, 

tempat dan metode 

penelitian. Peneliti 

sebelumnya dalam 

mengatasi 



20 

 

 

 

Ratu Kusumawati 

(2024) — Konsep 

Diri Santri Mukim 

Penghafal Al-

Qur‟an yang 

Mengikuti Metode 

Q (Tesis MA, UIN 

Sunan Kalijaga). 

Fokus: 

perkembangan 

konsep diri santri; 

mengaitkan 

dimensi spiritual 

(komitmen ibadah, 

kedisiplinan) yang 

berpotensi 

menekan perilaku 

menyimpang. 

Metode: kualitatif 

deskriptif. 

Relevansi: konsep 

diri + spiritualitas 

pesantren. 

landasan masalah 

untuk merancang 

model intervensi 

berbasis tasawuf  

& konsep diri. 

Relevansi: 

pemetaan 

kenakalan santri 

(basis kebutuhan 

program). 

persamaan utama, 

sama-sama 

mengkaji 

fenomena 

kenakalan 

dilingkungan 

pesantren, 

menggunakan data 

kualitatif. 

permasalahan anak 

didik melalui 

pendidikan karakter 

terhadap konsep yang 

ditingkatkan melalui 

pembangunan 

pendidikan karakter di 

lembaga sekolah. 

Dengan 

mengimplementasikan 

nilai-nilai karakter 

yang ditanamkan 

disesuaikan dengan 

nilai luhur bangsa 

Indonesia. Perbedaan 

difokus teoritis 

perspektif sosiologis-

yuuridis terhadap 

kenakalan. 

4  

Ratu 

Kusumawati 

(2024) (Fokus:  

 

Konsep Diri Santri 

Mukim Penghafal 

Al-Qur‘an yang 

Mengikuti Metode 

Q 

Metode: kualitatif 

Relevansi: konsep 

diri + spiritualitas 

pesantren. 

Penelitian terdahulu 

menggunakan 

pendekatan tasawuf 

sebagai strategi solutif 

terhadap kenakalan. 

Peneliti terdahulu 

menggunakan 

peanguatan konsep 

diri positif melalui 

hafalan. yang 

berpotensi menekan 

perilaku menyimpang. 

5 Neni Triana, 

M. Daud 

yahya, Husna 

Nashihin, 

Sugito, 

Zulkifli 

Musthan. 

(2023), 

Integrasi Tasawuf  

dalam Pendidikan 

islam di pondok 

pesantren. 

Persamaan di 

pembahasan tasawuf. 

konteks pondok 

pesantren. 

menggunakan metode 

penelitian kualitatif. 

Perbedaan di waktu 

dan peneliti 

sebelumnya 

menggunakan tasawuf 

sebagai pendekatan 

psikospiritual dalam 

pembentukan konsep 

diri dalam perubahan 

perilaku santri dan 

penurunan kenakalan. 
Penelitian terdahulu 



21 

 

 

 

tasawuf sebagai nilai 
pendidikan dan 

pembinaan moral. 

6 Ahmad 

Muzammil 

Alfan 

Nashrullah & 

Rissa 

Rismawati 

(2022)  

Implementasi 

Nilai-Nilai 

Tasawuf  dalam 

Pembinaan Akhlak 

Santri di PP Al-

Fattah Pule 

fokus utama pada 

penelitian ini Nilai 

tasawuf  (taubat, 

sabar, zuhud) dalam 

pembinaan akhlak 

dengan menggunakan 

metode kualitatif 

deskriptif, persamaan 

dari segi pembahasan 

Sama-sama 

menekankan tasawuf  

sebagai pendekatan 

pembinaan karakter 

santri. 

Memiliki perbedaan 

Tidak membahas 

konsep diri dan 

kenakalan santri 

secara eksplisit; 

fokusnya lebih pada 

pembinaan akhlak 

umum.  

7 Widad 

Athiyah 

(2022)  

Hubungan Konsep 

Diri dan Zuhud 

terhadap Motivasi 

Berprestasi Santri 

Fokus utama pada 

penelitian ini 

Hubungan antara 

konsep diri, zuhud, 

dan motivasi dengan 

menggunakan metode 

kualitatif deskriptif,  

persamaan dari segi 

pembahasan Sama-

sama menggunakan 

konsep diri dan 

tasawuf  (zuhud) 

sebagai variabel 

utama, 

Memiliki perbedaan 

Fokus pada motivasi 

berprestasi, bukan 

kenakalan; tidak 

meneliti proses 

pembentukan konsep 

diri 

8 A. Habibi, 

Suklani, S. 

(2023)  

Konsep 

Pendidikan 

Tasawuf  pada 

Remaja untuk 

Mencegah 

Kenakalan 

Fokus utama pada 

penilitian ini 

Pendidikan tasawuf, 

persamaan dari segi 

pembahasan Sama-

sama menyoroti 

tasawuf dan 

pendekatan kualitatif 

untuk memamhami 

peran tasawuf.  

Memiliki perbedaan 

penelitian terdahulu 

mengkaji untuk 

remaja milenial secara 

umum (termasuk 

diluar pesantren) yng 

berpotensi mengalami 

kenakalan. Penelitian 

sekarang mengkaji 

santri yang 

dipesantren 

khususnya yang 

memiliki masalah 

kenakalan dalam 

konteks pesantren. 



22 

 

 

 

Dan berfokus pada 

pembentukan konsep 

diri 

9 Ahmad Zainul 

Abidin dkk. 

(2023)  

Potret Kenakalan 

Santri di 

Pesantren: 

Analisis Faktor 

dan Upaya 

Penanggulangan 

Fokus utama pada 

penelitian ini Faktor 

penyebab kenakalan 

santri dan cara 

mengatasinya dengan 

memiliki persamaan 

pembahasan Sama-

sama membahas 

kenakalan santri dan 

upaya 

penanggulangan 

drengan 

menggunakan metode 

penelitian kualitatif 

lapangan 

Memiliki perbedaan 

pembahasan Tidak 

berbasis tasawuf  dan 

konsep diri; lebih 

menyoroti aspek 

sosial dan disiplin 

pesantren 

10 Aris Nur 

Rahayu (2023) 

pendekatannya 

bersifat umum 

dan normative 

Efektivitas 

Bimbingan 

Keagamaan dalam 

Mengatasi 

Kenakalan Santri 

di PP Ar-Riyadh 

Kerinci Kanan 

Fokus utama pada 

penelitian ini 

Pengaruh bimbingan 

keagamaan terhadap 

kenakalan santri, 

dngan menggunakan 

metode pnelitian 

kualitatif deskriptif, 

dan penelitian ini 

memiliki persamaan 

pembahasan, dari segi 

persmaan yakni 

Sama-sama bertujuan 

mengatasi kenakalan 

santri melalui 

pendekatan 

keagamaan dan 

perbedaan Tidak 

memasukkan tasawuf  

dan konsep diri 

Perbedaan 

pembahasan 

pendekatannya 

bersifat umum dan 

normatif.  

 

11   Luluk Atul 

Jannah, Abdul 

Bashitt, 

Akhmad 

Nurul 

Kawakip 

(2025) 

Implementasi 

Nilai- 

Implementasi 

Nilai-Nilai 

Tasawuf  Syekh 

Ahmad Rifa‟i 

dipondok 

Pesantren 

Fokus utama pada 

penelitian ini adalah 

Nilai-nilai tasawuf  

yang dapat menjadi 

solusi bagi perbaikan 

akhlak anak muda. 

memiliki persamaan 

pembahasan Sama-

Perbedaan pembahsan 

mengenai Tidak 

menyinggung 

kenakalan santri atau 

konsep diri secara 

eksplisit; fokus pada 

pendidikan karakter 

dan keteladanan 



23 

 

 

 

Miftahul Muhtadin 

Pati 

sama menekankan 

tasawuf  dalam 

pembentukan 

kepribadian/karakter 

santri, 

 

 

tokoh. 

Sumber :  Data diolah dari penelitian terdahulu 

Hasil dari pada penelitian ini Berbeda dengan penelitian terdahulu 

yang hanya berfokus pada analisis dekskriptif, penelitian sekarang 

menggunakan pendekatan analitik yang lebih mendalam untuk 

mengidentifikasi faktor penyebab utama. Penelitian terdahulu lebih kepada 

factor eksternal seperti peran lingkungan pesantren. Sedangkan penelitian 

sekarang lebih kepada proses internal santri dalam menafsirkan pengalaman 

sehingga pengaruh pada perubahan perilaku kenakalan. Perbedaan juga terkait 

dilokasi penelitian dan  waktu penelitian. 

B. Kajian Teori 

1. Teori Pembentukan Konsep Diri 

a.  Definisi Konsep Diri Menurut Para Ahli 

Konsep diri merupakan terminologi penting dalam kajian 

psikologi dan pendidikan yang menggambarkan bagaimana individu 

memandang, memahami, serta menilai dirinya sendiri. Konsep ini 

mencakup seperangkat keyakinan, persepsi, dan evaluasi pribadi 

mengenai identitas, kemampuan, peran, dan nilai yang ia miliki.
28

 

Secara esensial, konsep diri berfungsi sebagai cermin batin yang 

                                                             
28 Zulkarnain, Iskandar, M. Si, and Sakhyan Asmara. Membentuk konsep diri melalui budaya tutur: 

Tinjauan psikologi komunikasi. Puspantara, 2020. 



24 

 

 

 

menampilkan bagaimana seseorang melihat dirinya dan bagaimana ia 

meyakini dirinya dilihat oleh orang lain. Sejalan dengan itu, William 

James mendefinisikan konsep diri sebagai keseluruhan gagasan, 

perasaan, dan penilaian individu tentang dirinya sendiri, yang terbentuk 

dari pengalaman subjektif sepanjang hidupnya. 

Konsep diri memainkan peran sentral dalam mengarahkan 

perilaku, menentukan cara seseorang merespons tantangan, serta 

membentuk motivasi internal yang memandu pilihan hidup. Individu 

dengan konsep diri positif cenderung menunjukkan keyakinan diri, 

ketahanan emosional, serta kemampuan untuk menavigasi tuntutan 

kehidupan secara adaptif, sedangkan konsep diri negatif melahirkan 

keraguan, ketakutan gagal, dan kecenderungan menghindari tantangan. 

Burns memandang konsep diri sebagai keseluruhan persepsi dan 

perasaan individu tentang siapa dirinya, yang bersifat organis dan 

dinamis; artinya, perubahan dalam satu aspek pengalaman diri dapat 

memengaruhi cara individu menilai dirinya secara keseluruhan. 

Pengalaman positif seperti dukungan emosional dan pengakuan atas 

kemampuan akan menguatkan struktur ini, sedangkan penolakan dan 

kritik destruktif akan melemahkannya.
29

 

Pemahaman tentang pentingnya konsep diri juga diperkuat oleh 

berbagai teori psikologi. Carl Rogers memandang konsep diri sebagai 

                                                             
29

 Wulandari, A. Y. ―Pengaruh Kecemasan Matematis dan Konsep Diri terhadap Hasil Belajar 

Matematika Siswa Kelas XI MIPA 2 SMA Negeri 2 Luwu Timur (Skripsi)‖. Institut Agama Islam 

Negeri (IAIN) Palopo. 2022. 



25 

 

 

 

struktur terorganisasi dari persepsi dan keyakinan individu tentang 

dirinya yang terbentuk melalui pengalaman dan hubungan 

interpersonal; individu berkembang sehat ketika terdapat keselarasan 

antara diri ideal dan diri aktual. Selain itu, Teori Erikson menekankan 

bahwa masa remaja merupakan periode kritis pembentukan identitas 

diri, sedangkan Bandura melalui konsep self-efficacy menegaskan 

bahwa keyakinan terhadap kemampuan diri berkontribusi langsung 

terhadap kekuatan konsep diri. Dengan demikian, konsep diri bukan 

hanya hasil proses internal, tetapi produk interaksi kompleks antara 

pengalaman pribadi, lingkungan sosial, dan dinamika perkembangan 

psikologis.
30

 

Konsep diri juga dipahami secara lebih operasional oleh Fitts 

yang mendefinisikannya sebagai persepsi individu tentang karakteristik 

dirinya dan hubungannya dengan orang lain, lingkungan, serta berbagai 

peran yang ia jalankan. Definisi ini menegaskan bahwa konsep diri 

bersifat multidimensional, mencakup aspek fisik, sosial, emosional, dan 

moral yang disusun melalui evaluasi personal dan persepsi atas 

pandangan orang lain. Konsep diri yang kuat, realistis, dan positif 

memungkinkan individu menetapkan tujuan hidup yang jelas, 

beradaptasi secara konstruktif, serta membangun relasi sosial yang 

sehat. Sebaliknya, konsep diri yang rapuh dan negatif akan 

menghambat aktualisasi diri, menurunkan kepercayaan diri, dan 

                                                             
30 Wulandari, A. Y. ―Pengaruh Kecemasan Matematis dan Konsep Diri terhadap Hasil Belajar 

Matematika Siswa Kelas XI MIPA 2 SMA Negeri 2 Luwu Timur (Skripsi)‖. Institut Agama Islam 

Negeri (IAIN) Palopo. 2022. 



26 

 

 

 

meningkatkan kerentanan psikologis dalam menghadapi dinamika 

kehidupan modern.
31

 

b. Komponen Konsep Diri 

Komponen kognitif (keyakinan dan persepsi diri) 

Ini mencakup cara individu memandang dan memahami dirinya: 

identitas, kemampuan, peran, dan nilai yang dimiliki. Di sini masuk 

bagaimana seseorang meNafsirkan kekuatan, kelemahan, potensi, dan 

keterbatasannya, serta bagaimana ia menilai kemampuannya 

menghadapi tuntutan hidup. 

Komponen afektif–evaluatif (penilaian dan rasa berharga diri) 

Terdiri atas penilaian positif atau negatif terhadap diri, rasa berharga 

atau tidak berharga, bangga atau malu, percaya diri atau ragu. Dari 

komponen ini lahir konsep diri positif atau negatif yang berpengaruh 

pada motivasi, keberanian menghadapi tantangan, dan kerentanan 

terhadap perilaku maladaptif.
32

 

Komponen sosial–relasional (diri dalam pandangan orang lain) 

Menyangkut bagaimana individu meyakini dirinya dilihat dan dinilai 

oleh orang lain, termasuk pengalaman dukungan emosional, pengakuan 

kemampuan, penerimaan atau penolakan sosial. Umpan balik sosial ini 

                                                             
31

 Yusuf, R. N., et al. Implikasi asumsi konsep diri dalam pembelajaran orang dewasa. Edukatif: 

Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(4), 2021. 1144–1151. 
32 Yusuf, R. N., et al. Implikasi asumsi konsep diri dalam pembelajaran orang dewasa. Edukatif: 

Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(4),  2021. 1144–1151. 



27 

 

 

 

menjadi ―cermin‖ yang ikut membentuk dan menguatkan atau 

melemahkan konsep diri.
33

 

Komponen regulasi dan motivasi (pengarah perilaku dan tujuan 

hidup) Konsep diri bertindak sebagai pusat pengendali psikologis yang 

mengarahkan cara berpikir, merasa, dan bertindak. Komponen ini 

tampak dalam kemampuan mengatur diri (self-regulation), menetapkan 

tujuan hidup yang realistis, ketekunan, ketahanan emosional, serta pola 

respons terhadap tekanan dan tantangan. 

Komponen perkembangan (riwayat pembentukan diri) 

Menggambarkan bahwa konsep diri dibentuk dan berubah sepanjang 

rentang kehidupan melalui internalisasi pengalaman hidup, pola asuh 

keluarga, pendidikan, norma budaya, serta pengalaman emosional dan 

sosial. Dimensi ini menekankan bahwa konsep diri bersifat dinamis, 

tidak statis, dan selalu dapat diperkuat atau diperbaiki.
34

 

c. Teori Konsep Diri 

Konsep diri merupakan terminologi penting dalam kajian 

psikologi dan pendidikan yang menggambarkan bagaimana individu 

memandang, memahami, serta menilai dirinya sendiri. Konsep ini 

mencakup seperangkat keyakinan, persepsi, dan evaluasi pribadi 

mengenai identitas, kemampuan, peran, dan nilai yang ia miliki. Secara 

esensial, konsep diri berfungsi sebagai cermin batin yang menampilkan 

                                                             
33  Wulandari, A. ―Pengaruh kecemasan matematis dan konsep diri terhadap hasil belajar 

matematika siswa kelas XI MIPA 2 SMA Negeri 2 Luwu Timur (Tesis IAIN Palopo. 2022.) 
34 Iskandar, Z., Asmara, S., & Sutatminingsih, R. Membentuk konsep diri melalui budaya tutur: 

Tinjauan psikologi komunikasi. Medan: Puspantara. 2020. 



28 

 

 

 

bagaimana seseorang melihat dirinya dan bagaimana ia meyakini 

dirinya dilihat oleh orang lain. Pembentukan konsep diri tidak terjadi 

secara tiba-tiba, melainkan berkembang bertahap melalui proses 

internalisasi pengalaman hidup, pengaruh sosial, serta interpretasi 

terhadap lingkungan sejak masa kanak-kanak hingga dewasa; pola asuh, 

pendidikan, norma budaya, dan pengalaman emosional menjadi fondasi 

cara individu memaknai keberadaannya. 

Konsep diri memainkan peran sentral dalam mengarahkan 

perilaku, menentukan cara seseorang merespons tantangan, serta 

membentuk motivasi internal yang memandu pilihan hidup. Individu 

dengan konsep diri positif cenderung menunjukkan keyakinan diri, 

ketahanan emosional, serta kemampuan beradaptasi terhadap tuntutan 

kehidupan. Sebaliknya, konsep diri negatif melahirkan keraguan, 

ketakutan gagal, dan kecenderungan menghindari tantangan. Dukungan 

emosional, pengakuan atas kemampuan, dan interaksi sosial yang 

hangat memperkuat konsep diri; kritik destruktif, penolakan sosial, dan 

kegagalan berulang melemahkannya. Dengan demikian, konsep diri 

berfungsi sebagai pusat pengendali psikologis yang memengaruhi cara 

individu berpikir, merasa, dan bertindak, sekaligus menentukan sejauh 

mana ia mampu mengatur diri (self-regulation) dan mengarahkan 

tujuan hidup. 

Teori Humanistik Carl Rogers merupakan salah satu teori utama 

konsep diri. Rogers memandang konsep diri sebagai struktur yang 



29 

 

 

 

terbentuk melalui pengalaman dan hubungan interpersonal yang 

diwarnai penerimaan tanpa syarat (unconditional positive regard). 

Individu berkembang sehat ketika terdapat keselarasan (congruence) 

antara self ideal (diri yang diharapkan) dan self aktual (diri yang 

dialami sekarang). Ketika ketidakselarasan ini besar, muncul 

kecemasan, penolakan terhadap bagian diri tertentu, dan konflik batin. 

Dalam kerangka ini, tugas pendidikan, konseling, dan pembinaan 

adalah menciptakan iklim relasi yang empatik dan menerima sehingga 

individu berani melihat dirinya secara jujur, mengintegrasikan 

pengalaman, dan membangun konsep diri yang realistis namun tetap 

positif. 

Teori kedua yang menjelaskan konsep diri adalah Looking-Glass 

Self dari Charles Horton Cooley. Teori ini menegaskan bahwa konsep 

diri terbentuk melalui proses ―melihat diri‖ dalam cermin sosial: 

individu membayangkan bagaimana ia tampak di mata orang lain, 

membayangkan penilaian orang lain terhadap dirinya, lalu merasakan 

kebanggaan atau malu berdasarkan penilaian yang ia yakini tersebut. 

Artinya, penghargaan, penolakan, dan umpan balik sosial berperan 

besar dalam membentuk rasa berharga atau tidak berharga. Dalam 

konteks ini, kualitas hubungan interpersonal—baik di keluarga, 

sekolah, maupun pesantren—akan sangat menentukan arah 

pembentukan konsep diri, apakah menguatkan kepercayaan diri dan 



30 

 

 

 

ketahanan psikologis, atau justru melahirkan kerentanan dan rasa 

rendah diri.
35

 

Teori ketiga dapat dilihat dari pendekatan fenomenologis Fitts 

tentang konsep diri. Fitts memandang konsep diri sebagai konstruk 

pusat yang bersifat multidimensional, meliputi aspek fisik, sosial, 

emosional, dan moral yang dialami secara subjektif oleh individu. Ia 

menekankan bahwa setiap orang memiliki ―dunia pengalaman‖ yang 

unik, dan konsep diri adalah sintesis dari bagaimana individu 

meNafsirkan kemampuan, keterbatasan, dan perannya dalam berbagai 

konteks kehidupan. Model ini menjelaskan mengapa konsep diri 

berhubungan erat dengan motivasi, ketekunan, dan kualitas relasi 

interpersonal: semakin realistis dan positif seseorang memahami 

dirinya, semakin besar peluang ia untuk berfungsi optimal, resilien, dan 

konstruktif dalam menghadapi dinamika kehidupan modern. Integrasi 

tiga teori ini menegaskan bahwa konsep diri merupakan hasil interaksi 

antara pengalaman internal, penilaian sosial, dan proses makna 

subjektif yang berlangsung sepanjang rentang kehidupan.
36

 

a. Karakteristik Konsep Diri 

Karakteristik konsep diri dapat dilihat dari sifatnya yang 

multidimensional, dinamis, dan subjektif-fenomenologis. Konsep diri 

                                                             
35 Yusuf, R. N., et al. Implikasi asumsi konsep diri dalam pembelajaran orang dewasa. Edukatif: 
Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(4), 2021. 1144–1151. 
36

 Iskandar, Z., Asmara, S., & Sutatminingsih, R. Membentuk konsep diri melalui budaya tutur: 

Tinjauan psikologi komunikasi. Medan: Puspantara. 2020. 

 



31 

 

 

 

mencakup keyakinan, persepsi, dan penilaian individu terhadap 

identitas, kemampuan, peran, nilai, serta posisi dirinya dalam 

lingkungan sosial. Ia terbentuk secara bertahap melalui internalisasi 

pengalaman hidup, pola asuh, pendidikan, norma budaya, dan interaksi 

sosial sejak masa kanak-kanak hingga dewasa. Konsep diri juga 

bersifat subjektif karena didasarkan pada cara individu meNafsirkan 

pengalaman dan bagaimana ia membayangkan dirinya dilihat oleh 

orang lain, sebagaimana dijelaskan dalam perspektif fenomenologis 

Fitts dan teori Looking-Glass Self Cooley.
37

 

Secara fungsional, konsep diri memiliki karakter sebagai konstruk 

pusat yang berperan sebagai lensa kognitif dan kerangka acuan dalam 

berpikir, merasa, dan bertindak. Ia menentukan bagaimana individu 

menilai kemampuan, menghadapi tantangan, mengambil keputusan, 

serta membangun relasi interpersonal. Konsep diri dapat bersifat positif 

atau negatif; konsep diri positif tampak dalam kepercayaan diri, 

optimisme, efikasi diri tinggi, ketahanan emosional, dan kesiapan 

beradaptasi, sedangkan konsep diri negatif ditandai oleh rasa tidak 

berharga, pesimisme, kecenderungan menghindari tantangan, serta 

perilaku maladaptif. Dengan demikian, karakteristik utama konsep diri 

adalah perannya sebagai pusat pengendali psikologis yang sangat 

menentukan kualitas fungsi pribadi, sosial, dan motivasional individu. 

                                                             
37 Iskandar, Z., Asmara, S., & Sutatminingsih, R. ―Membentuk konsep diri melalui budaya tutur: 

Tinjauan psikologi komunikasi.‖ Medan: Puspantara. 2020. 



32 

 

 

 

Konsep diri adalah struktur kognitif dan afektif yang berisi 

persepsi, penilaian, dan keyakinan individu tentang dirinya sendiri, 

mencakup aspek fisik, psikologis, sosial, dan moral. Konsep ini 

terbentuk melalui proses interaksi sosial, evaluasi diri, pengalaman 

hidup, serta internalisasi nilai-nilai yang diterima dari lingkungan. 

Individu dengan konsep diri positif cenderung memiliki kepercayaan 

diri yang lebih kuat, mampu mengelola emosi secara sehat, serta 

menunjukkan perilaku yang konsisten dengan tujuan hidupnya. 

Sebaliknya, konsep diri negatif sering memunculkan keraguan, 

kecemasan, dan ketidakmampuan merespons tekanan secara adaptif.
38

 

Dalam konteks pendidikan dan pembinaan karakter, konsep diri 

berperan sebagai fondasi terbentuknya identitas dan perilaku peserta 

didik. Proses pembelajaran, dukungan sosial, dan kualitas lingkungan 

memainkan peran penting dalam memperkuat konsep diri yang sehat. 

Penguatan konsep diri terbukti mendorong motivasi, disiplin, serta 

perilaku prososial yang lebih stabil. Karena itu, institusi pendidikan 

perlu menyediakan ruang refleksi, pendampingan psikologis, dan 

interaksi yang humanistik untuk menumbuhkan konsep diri secara 

optimal. 

 

 

 

                                                             
38  Fitriani, N., & Putra, R. ―Konsep Diri dan Regulasi Emosi Peserta Didik dalam Konteks 

Pendidikan Modern.‖ Jurnal Psikologi Pendidikan Nusantara, 5(1), 2024. 12–25. 



33 

 

 

 

b. Dimensi dan Struktur Konsep Diri 

Struktur konsep diri terdiri atas komponen kognitif, afektif, dan 

evaluatif yang memuat persepsi, keyakinan, dan penilaian individu 

terhadap dirinya. Struktur ini terbentuk melalui proses internalisasi 

pengalaman hidup, interpretasi terhadap lingkungan, serta persepsi 

mengenai bagaimana orang lain memandang dirinya. Secara 

psikologis, struktur konsep diri bersifat multidimensional karena 

mencakup aspek fisik, sosial, emosional, moral, hingga akademik. 

Teori Humanistik Rogers menekankan pentingnya kongruensi antara 

diri ideal dan diri aktual, sedangkan teori Looking-Glass Self dari 

Cooley menunjukkan bahwa struktur diri dibentuk melalui cerminan 

persepsi sosial. Dengan demikian, struktur konsep diri merupakan 

bangunan mental yang kompleks dan dinamis, yang terus berkembang 

sepanjang siklus kehidupan individu. 

Dimensi konsep diri pada dasarnya terbagi menjadi dua komponen 

utama: dimensi internal dan dimensi sosial. Dimensi internal mencakup 

evaluasi terhadap kemampuan, kelebihan, kekurangan, serta keyakinan 

diri, yang berfungsi sebagai dasar self-regulation dan penentuan tujuan 

hidup. Dimensi sosial berkaitan dengan persepsi individu tentang 

bagaimana ia diterima, dinilai, atau diakui dalam interaksi sosial. 

Kedua dimensi ini saling mempengaruhi dan menentukan arah 

perkembangan psikologis seseorang. Individu dengan dimensi konsep 

diri yang positif cenderung menunjukkan efikasi diri tinggi, optimisme, 



34 

 

 

 

dan kemampuan adaptasi yang kuat, sementara konsep diri negatif 

dapat menghasilkan ketidakamanan, penghindaran tantangan, serta 

perilaku maladaptif.
39

 Dengan demikian, dimensi konsep diri menjadi 

pusat kendali yang memandu pola pikir, emosi, serta tindakan individu  

f.  Proses Pembentukan Konsep Diri 

   Konsep diri terbentuk ketika seseorang mampu menemukan jati 

dirinya melalui proses refleksi mendalam dan pengalaman hidup yang 

terus berkembang, sehingga ia dapat memahami siapa dirinya serta 

bagaimana ia menempatkan diri dalam konteks kehidupan sosial 

maupun personal. Individu yang memiliki pemahaman yang jelas 

mengenai kekuatan dan kelemahan dalam dirinya akan lebih mudah 

menerima keadaan diri secara apa adanya tanpa terjebak pada 

penolakan atau rasa tidak puas yang berlebihan. Penerimaan diri ini 

menjadi landasan penting bagi seseorang untuk melakukan perbaikan 

diri secara berkelanjutan, karena ia mampu melihat kekurangan bukan 

sebagai hambatan, melainkan sebagai bagian dari potensi yang dapat 

ditingkatkan melalui usaha, pembelajaran, dan pengalaman.  

  Dari proses inilah kemudian lahir konsep diri positif yang 

berfungsi sebagai fondasi kokoh dalam membentuk rasa percaya diri, 

pola pikir optimis, serta kemampuan individu dalam menentukan arah 

hidup secara lebih terarah dan bermakna. Konsep diri yang sehat juga 

memungkinkan seseorang mengambil keputusan dengan lebih 

                                                             
39 Burns, R. B. ―Konsep diri: Teori, pengukuran, perkembangan, dan perilaku‖ (Alih bahasa: 

Eddy). Jakarta: Arcan.1993. 



35 

 

 

 

bijaksana, menghadapi tantangan dengan ketangguhan emosional, serta 

menjaga hubungan sosial yang lebih adaptif dan produktif. Dengan 

demikian, pembentukan konsep diri merupakan proses penting dalam 

perkembangan pribadi yang memengaruhi kualitas hidup individu 

secara menyeluruh. 

g. Faktor yang Mempengaruhi Pembentukan Konsep Diri  

  Terdapat beberapa faktor yang memengaruhi terbentuknya konsep 

diri. Faktor-Faktor pembentuk konsep diri pada dasarnya meliputi 

berbagai aspek yang saling berinteraksi, mulai dari pengalaman pribadi 

yang dialami seseorang, pola asuh dalam keluarga, hingga pengaruh 

lingkungan sosial serta nilai-nilai budaya yang berkembang di 

masyarakat. Pengalaman pribadi, baik yang bersifat positif maupun 

negatif, memberikan kontribusi penting terhadap cara seseorang 

memahami kemampuan, peran, dan identitas dirinya.  

  Pola asuh keluarga, sebagai lingkungan pertama yang membentuk 

karakter, menentukan bagaimana individu belajar menghargai dirinya, 

mengembangkan kepercayaan diri, serta memahami batasan dan 

potensinya. Selain itu, lingkungan social termasuk teman sebaya, 

sekolah, dan komunitas memberikan penilaian dan umpan balik yang 

turut membentuk persepsi individu tentang dirinya. Budaya dan nilai-

nilai masyarakat juga berperan dalam memberikan standar, norma, dan 

harapan tertentu yang akan memengaruhi cara seseorang memandang 

dirinya dalam kerangka sosial yang lebih luas. Seluruh faktor eksternal 



36 

 

 

 

ini berkelindan dengan kondisi internal individu, seperti kepribadian, 

emosi, dan keyakinan, sehingga membentuk suatu konstruksi konsep 

diri yang unik pada setiap orang. Oleh karena itu, konsep diri bukanlah 

hasil dari satu faktor tunggal, melainkan terbentuk melalui proses 

interaksi terus-menerus antara pengalaman internal dan dinamika 

eksternal sepanjang kehidupan individu: 

a). Gambaran diri merupakan cara seseorang memandang dan 

mendeskripsikan dirinya sendiri, terutama berkaitan dengan 

kondisi fisik yang dimiliki. Pandangan ini mencakup persepsi 

terhadap penampilan, bentuk tubuh, maupun karakteristik luar 

lainnya, yang kemudian dapat memengaruhi rasa percaya diri serta 

cara individu berinteraksi dengan lingkungannya. 

b).Komunikasi adalah kemampuan seseorang dalam berkomunikasi 

menjadi indikator dalam mempengaruhi konsep diri individu. 

Setiap individu yang memiliki kemampuan dalam berkomunikasi 

dengan baik maka ia akan lebih muda membangun suatu hubungan 

atau kerjasama dengan lingkungan sekitar. 

Pola asuh adalah konsep diri individu dapat berpengaruh dari pola 

asuh keluarga atau parenting dari sisi perlakuan dan komunikasi orang tua 

dapat memberikan pengaruh terhadap pembentukan karakter individu 

sejak masa kanak-kanak sampai dewasa.
40

 

  

                                                             
40 Rohman, Rohman, Abdul Aziz Wahab, and Muhammad Hifdil Islam. "Konsep Tasawuf  Imam 

Al-Ghazali Dari Aspek Moral Dalam Kitab Bidayatul Hidayah." Jurnal Pendidikan Dan 

Konseling (JPDK) 4.5 (2022) : 1509-1514. 



37 

 

 

 

2. Tasawuf  dan Pembentukan Konsep Diri 

a. Pembentukan Konsep Diri dalam Tasawuf  

Pembentukan konsep diri dalam tasawuf  berangkat dari proses 

penyucian jiwa (tazkiyat al-Nafs) yang menempatkan hati sebagai pusat 

pembinaan kepribadian. Tasawuf  tidak hanya memfokuskan diri pada 

ritual, tetapi pada latihan batin yang terarah: mengenali motif terdalam, 

membersihkan penyakit hati seperti riya‘, takabur, hasad, dan 

menumbuhkan kesabaran, tawaduk, serta ketenangan jiwa. Melalui 

proses ini, individu diajak melihat dirinya secara jujur di hadapan Allah, 

menyadari kelemahan dan potensi, sehingga terbentuk konsep diri yang 

tidak bertumpu pada pujian manusia atau prestise duniawi, tetapi pada 

kualitas penghambaan. Inilah pondasi konsep diri sufistik: merasa kecil 

di hadapan Allah, namun bernilai karena kehormatannya diukur dengan 

ketakwaan, bukan penilaian sosial semata.
41

 

Secara metodologis, pembentukan konsep diri dalam tasawuf  

berlangsung melalui tahapan takhalli, tahalli, dan tajalli. Takhalli adalah 

proses pengosongan diri dari sifat tercela, baik melalui kebersihan lahir 

(thaharah) maupun pembersihan batin dengan istighfar, dzikir, dan 

pengendalian hawa Nafsu. Di tahap ini, individu melakukan introspeksi 

mendalam, mengakui kelemahan, dan melepaskan identitas palsu yang 

dibangun oleh ego dan cinta dunia.
42

  

                                                             
41

 Daulay, H. P., Dahlan, Z., & Lubis, C. A. ―Takhalli, tahalli dan tajalli.‖ Pandawa, 3(3), 2021. 

348–365 
42 Suryaningsih, D. ―Perubahan emosional dan akhlak santri melalui program tazkiyatun Nafs.‖ 

Jurnal At-Tarbiyah, 9(1). 2024. 



38 

 

 

 

Tahalli kemudian mengisi jiwa yang telah dikosongkan dengan 

sifat terpuji seperti sabar, ikhlas, syukur, tawakkal, kasih sayang, dan 

amanah. Proses ini melatih seseorang membangun citra diri yang baru: 

bukan sebagai sosok yang dikuasai Nafsu, tetapi sebagai hamba yang 

disiplin, lembut, dan stabil secara emosional. Puncaknya, tajalli adalah 

pengalaman tersingkapnya cahaya Ilahi di hati, ketika konsep diri 

seseorang tidak lagi berporos pada ego, melainkan pada kesadaran 

sebagai ‗abd yang sepenuhnya bergantung kepada Allah. 

    Dalam konteks pendidikan pesantren, tasawuf  menjadi kerangka 

praktis pembentukan konsep diri santri secara holistik. Latihan-latihan 

seperti mujahadah, riyadhah, dzikir, taubat, sabar, dan zuhud 

membentuk self-awareness (kesadaran diri) yang kuat: santri diajak 

mengenali dosa, memperbaiki diri, mengelola emosi, dan tidak terikat 

secara berlebihan pada kenikmatan duniawi. Nilai taubat membangun 

kesadaran bahwa diri boleh salah tetapi selalu bisa kembali; sabar 

melatih keteguhan menghadapi kesulitan; zuhud membentuk jarak 

sehat dengan materialisme. Integrasi teori al-Ghazali tentang takhalli–

tahalli–tajalli dalam praktik pendidikan menjadikan konsep diri santri 

tidak hanya positif dan realistis, tetapi juga spiritual: ia tahu siapa 

dirinya, di mana posisinya di hadapan Allah, dan ke mana orientasi 

hidupnya diarahkan. 

  



39 

 

 

 

b. Tujuan Pembentukan Konsep Diri Menurut Tasawuf  

Tujuan utama pembentukan konsep diri dalam tasawuf  adalah 

menata kembali cara manusia memandang dirinya sebagai hamba 

Allah melalui proses penyucian jiwa dan pengendalian Nafsu. 

Tasawuf  mengarahkan individu untuk membersihkan hati dari sifat-

sifat tercela seperti riya‘, takabur, hasad, dan kecintaan dunia yang 

berlebihan, sekaligus menumbuhkan keikhlasan, kesabaran, 

kesederhanaan, dan ketundukan total kepada Allah. Dengan demikian, 

konsep diri tidak dibangun di atas prestise duniawi atau penilaian 

manusia, tetapi pada kesadaran spiritual bahwa martabat sejati 

ditentukan oleh ketakwaan. Tujuan akhirnya adalah tercapainya 

kedekatan ruhani (taqarrub ilallah), kejernihan batin, dan kepribadian 

Islami yang utuh, di mana dimensi batin dan perilaku lahiriah selaras 

dengan nilai-nilai Ilahiyah. 

Dalam konteks pendidikan pesantren dan pembinaan santri, 

tujuan pembentukan konsep diri berbasis tasawuf  adalah melahirkan 

pribadi yang memiliki self-awareness yang kuat, stabil secara 

emosional, dan berorientasi pada kebaikan. Melalui tahapan takhalli, 

tahalli, dan tajalli, santri diarahkan untuk mengenali kelemahan dan 

potensi dirinya, meninggalkan sifat merusak, serta menghiasi diri 

dengan akhlak terpuji seperti sabar, syukur, ikhlas, dan zuhud. Proses 

ini tidak hanya membentuk citra diri positif dan realistis, tetapi juga 

menumbuhkan disiplin diri, ketahanan menghadapi ujian, dan 



40 

 

 

 

kemampuan menyeimbangkan kebutuhan dunia dan akhirat. Dengan 

demikian, tujuan pembentukan konsep diri dalam tasawuf  bukan 

sekadar membangun rasa percaya diri, tetapi membentuk identitas diri 

sebagai hamba yang matang secara spiritual, moral, dan sosial. 

c. Kajian Konseptual Tasawuf  tentang Diri (Nafs) 

   Dalam perspektif tasawuf , kajian konseptual tentang diri 

(Nafs) berangkat dari pemahaman bahwa Nafs adalah pusat 

kecenderungan batin manusia yang dapat mengarah pada kebaikan 

maupun keburukan. Tasawuf  memandang Nafs sebagai entitas 

dinamis yang harus dibina, dikendalikan, dan disucikan melalui proses 

tazkiyat al-Nafs.
43

 Kecenderungan negatif Nafs—seperti cinta dunia 

berlebihan, keserakahan, riya‟, takabur, dan hasad—dipahami sebagai 

―penyakit batin‖ yang menutupi kejernihan hati dan menghalangi 

kedekatan dengan Allah. Karena itu, tasawuf  tidak berhenti pada 

ritual lahiriah, tetapi menempatkan kerja batin terhadap Nafs sebagai 

inti perjalanan spiritual: mengenali motif terdalam diri, melakukan 

muhasabah, dan menundukkan dorongan destruktif agar Nafs 

bertransformasi dari pengendali menuju yang dikendalikan. Di sini, 

diri tidak dimatikan, tetapi diarahkan; potensi Nafs diolah sehingga 

menjadi instrumen ketaatan, bukan sumber kerusakan moral. 

   Transformasi Nafs dalam tasawuf  dijelaskan melalui 

tahapan-tahapan pembinaan jiwa yang terstruktur, terutama takhalli, 

                                                             
43 Daulay, H. P., Dahlan, Z., & Lubis, C. A. ―Takhalli, tahalli dan tajalli.‖ Pandawa, 3(3), 2021. 

348–365. 



41 

 

 

 

tahalli, dan tajalli. Takhalli adalah fase pengosongan Nafs dari sifat 

tercela melalui pengendalian hawa Nafsu, istighfar, dzikir, serta 

disiplin lahir–batin, sehingga Nafs al-ammarah bi al-su‟ (Nafs yang 

mendorong keburukan) dilunakkan dan ditundukkan. Tahalli 

merupakan pengisian jiwa dengan sifat-sifat terpuji—sabar, syukur, 

ikhlas, zuhud, amanah—yang mengarahkan Nafs menuju tingkatan 

yang lebih tenang dan stabil (Nafs al-muthma‟innah).
44

 Pada 

puncaknya, tajalli menggambarkan kondisi ketika hijab-hijab Nafs 

yang gelap telah tersingkap, dan hati menjadi wadah bagi nur Ilahi: 

diri mengenal posisinya sebagai hamba, hidup dalam ketundukan, 

tetapi juga memiliki ketenangan, kejernihan pandang, dan kematangan 

moral. Dengan demikian, dalam kajian konseptual tasawuf , Nafs 

bukan sekadar objek kontrol, tetapi pusat rekonstruksi diri yang, bila 

dibina secara benar, melahirkan kepribadian yang seimbang secara 

spiritual, moral, dan sosial. 

d. Struktur Jiwa dalam Al-Qur‘an  

   Struktur jiwa dalam al-Qur‘an dapat dipahami melalui 

beberapa istilah kunci seperti Nafs, qalb, ruh, dan „aql yang bersama-

sama membentuk bangunan batin manusia. Nafs menggambarkan 

dimensi dorongan dan kecenderungan dasar manusia, yang dalam al-

Qur‘an muncul dalam beberapa tingkatan: Nafs al-ammarah bi al-su‟ 

(jiwa yang condong pada keburukan), Nafs al-lawwamah (jiwa yang 

                                                             
44  Rahman, A., & Sholeh, F. ―Pengaruh tazkiyatun Nafs terhadap pengendalian diri santri 

pesantren modern.‖ Jurnal Psikologi Islami, 8(2). 2023. 



42 

 

 

 

mencela diri), dan Nafs al-muthma‟innah (jiwa yang tenang).
45

 

Pergerakan dari satu tingkat ke tingkat lain menunjukkan dinamika 

tazkiyat al-Nafs: jiwa yang dikuasai syahwat dan hawa Nafsu, lalu 

mulai sadar dan mengoreksi diri, hingga mencapai ketenangan karena 

tunduk sepenuhnya pada kehendak Allah. Di sisi lain, qalb 

diposisikan sebagai pusat kesadaran spiritual dan moral; ia dapat 

hidup, sakit, atau mati secara spiritual, tergantung sejauh mana hati 

tersebut menerima atau menolak hidayah. Dengan demikian, al-

Qur‘an menghadirkan struktur jiwa sebagai medan tarik-menarik 

antara dorongan rendah (syahwat) dan panggilan ilahi (iman dan 

dzikir).
46

 

    Di atas itu, ruh dipahami sebagai unsur ilahiah yang 

ditiupkan Allah kepada manusia, menjadi sumber kehidupan dan 

potensi transendental, sedangkan „aql berperan sebagai instrumen 

pemahaman, perenungan, dan pengambilan keputusan moral. Interaksi 

antara Nafs, qalb, ruh, dan „aql melahirkan konfigurasi kepribadian 

yang bisa bergerak menuju kemuliaan atau kehinaan.
47

 Al-Qur‘an 

menata struktur jiwa bukan sekadar secara teoretis, tetapi selalu terkait 

dengan konsekuensi etis: jiwa yang tidak disucikan akan tertutup oleh 

dosa, keras hati, dan kecenderungan zalim; sebaliknya, jiwa yang 

disucikan melalui iman, taubat, dzikir, dan amal saleh akan mencapai 

                                                             
45  Rahman, A., & Sholeh, F. ―Pengaruh tazkiyatun Nafs terhadap pengendalian diri santri 

pesantren modern.‖ Jurnal Psikologi Islami, 8(2). 2023. 
46 Husnaini, R. ―Hati, diri dan jiwa (ruh).‖ Jaqfi: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam, 1(2), 2020. 62-

74. 
47 Imam al-Ghazali — Ihyā‘ ‗Ulūm al-Dīn 



43 

 

 

 

kondisi hati yang tenang, lapang, dan mampu memandang dunia dari 

perspektif tauhid. Dalam perspektif ini, tasawuf  berfungsi sebagai 

metodologi praktis untuk mengoperasionalkan struktur jiwa al-Qur‘an: 

menundukkan Nafs, menjernihkan qalb, menghidupkan kesadaran 

ruh, dan menuntun „aql agar tunduk pada petunjuk wahyu. 

e. Pandangan Ulama Klasik Tentang Nafs  

     Pandangan ulama klasik tentang Nafs mencapai formulasi 

yang sistematis dalam karya-karya Imam al-Ghazali. Ia memandang 

Nafs sebagai hakikat diri manusia yang menjadi medan pergulatan 

antara kecenderungan rendah (syahwat, ghadhab, hubb al-dunya)
48

 

dan panggilan tinggi menuju Allah. Dalam kerangka ini, Nafs bukan 

sekadar ―jiwa‖ dalam arti pasif, tetapi subjek yang terus bergerak—

bisa jatuh pada kehinaan ketika tunduk pada hawa Nafsu, atau naik 

pada kemuliaan ketika ditundukkan oleh iman, zikir, dan mujahadah. 

Karena itu, bagi al-Ghazali, memahami Nafs berarti memahami pusat 

dari seluruh problem dan potensi manusia: di sanalah akar penyakit 

hati bersemayam, dan di sanalah pula pintu kesucian dibuka. 

       Al-Ghazali menjelaskan bahwa Nafs memiliki beberapa 

tingkatan yang sejalan dengan istilah al-Qur‘an: Nafs al-ammarah bi 

al-su‟ (jiwa yang memerintah pada keburukan), Nafs al-lawwamah 

(jiwa yang mencela diri), dan Nafs al-muthma‟innah (jiwa yang 

                                                             
48 Rohman, R., Wahab, A. A., & Islam, M. H. ―Konsep tasawuf  Imam al-Ghazali dari aspek 

moral dalam kitab Bidayatul Hidayah”. Jurnal Pendidikan dan Konseling (JPDK), 4(5), 2022. 

1509–1514. 



44 

 

 

 

tenang).
49

 Pada tingkat pertama, Nafs dikuasai oleh dorongan hewani; 

ia condong pada syahwat, cinta dunia, dan maksiat, sehingga menjadi 

sumber kerusakan akhlak. Pada tingkat kedua, muncul kesadaran 

moral: jiwa mulai menyesali dosa, mengkritik dirinya, dan berjuang 

keluar dari dominasi hawa Nafsu. Tingkat ketiga merupakan puncak, 

ketika Nafs menjadi tenang karena tunduk total pada kehendak Allah, 

berserah diri, dan menemukan ketenteraman dalam ketaatan. Skema 

ini menunjukkan bahwa bagi al-Ghazali, perjalanan spiritual 

hakikatnya adalah proses rekayasa dan pendidikan terhadap Nafs. 

         Ibn Qayyim Al-Jauziyyah membagi Nafs menjadi empat jenis, 

Nafs ammarah (jiwa yang cenderung kepada kejahatan), Nafs 

lawwamah (jiwa yang cenderung kepada kebaikan dan kejahatan.) 

Nafs mulhamah (jiwa yang mendapat ilham dari Allah). Nafs 

mutmainnah (jiwa yang tenang dan damai).
50

 Nafs sebagai sumber 

dari prilaku manusia baik yang positif maupun negativ. Pengetahuan 

tentang Nafs adalah penting untuk mencapai kesempurnaan spiritual. 

Dengan memahami Nafs dan kecendrungannya, manusia dapat 

mengontrol dan mengarahkan dirinya menuju kebaikan dan 

kebenaran. 

Dalam kerangka tasawuf  al-Ghazali, pembersihan Nafs 

diwujudkan melalui tahapan takhalli, tahalli, dan tajalli. Takhalli 

                                                             
49 Daulay, H. P., Dahlan, Z., & Lubis, C. A. ―Takhalli, tahalli dan tajalli.‖ Pandawa, 3(3), 2021. 

348–365. 
50 Ibn Qayyom Al-Jauziyah, M. ―Madarij as-Salikin.‖ Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 2003. 



45 

 

 

 

adalah proses mengosongkan Nafs dari sifat-sifat tercela—seperti riya‘, 

takabur, hasad, cinta dunia—melalui istighfar, muhasabah, menahan 

diri dari syahwat, dan latihan mengendalikan hawa Nafsu.
51

 Tahap ini 

sejalan dengan penekanannya bahwa kecintaan berlebihan kepada dunia 

melahirkan kerakusan dan kerusakan moral, sehingga Nafs harus 

―dikeringkan‖ dari sumber-sumber kekotoran batin. Setelah itu, tahalli 

mengisi Nafs yang telah dikosongkan dengan sifat-sifat terpuji: sabar, 

syukur, ikhlas, tawakal, kasih sayang, dan amanah. Di sini, Nafs bukan 

lagi musuh, tetapi diarahkan menjadi instrumen kebaikan. Adapun 

tajalli adalah kondisi ketika hati yang telah disucikan dan dihiasi sifat 

mulia menjadi layak menerima ―cahaya‖ petunjuk Ilahi; Nafs berada 

dalam posisi tunduk, bukan memimpin. 

Al-Ghazali juga menempatkan Nafs dalam struktur jiwa yang 

lebih luas bersama qalb, ruh, dan „aql. Nafs adalah wilayah dorongan 

dan keinginan, sedangkan qalb adalah pusat kesadaran spiritual yang 

dapat condong ke atas (ruh) atau ke bawah (Nafs).
52

 „Aql berfungsi 

menilai, membedakan, dan mengarahkan, tetapi ia dapat tertawan jika 

Nafs terlalu dominan. Karena itu, tugas tazkiyat al-Nafs adalah 

mengembalikan hierarki yang benar: ruh dan wahyu menuntun, „aql 

mengelola, qalb menjadi penerima dan pusat rasa, sedangkan Nafs 

ditundukkan dan diarahkan. Disinilah relevansi latihan-latihan spiritual 

                                                             
51

 Suryaningsih, D. Perubahan emosional dan akhlak santri melalui program tazkiyatun Nafs. 

Jurnal At-Tarbiyah, 9(1). 2024. 
52 Ihyā‘ ‗Ulūm al-Dīn — Imam al-Ghazali 



46 

 

 

 

yang ia tekankan—zikir, riyadhah, mujahadah, pengendalian diri—

bukan sebagai ritual kosong, tetapi sebagai ―teknologi jiwa‖ untuk 

merestrukturisasi posisi Nafs dalam diri manusia. 

    Dalam perspektif pendidikan akhlak dan pembinaan konsep diri, 

pandangan klasik al-Ghazali tentang Nafs sangat strategis. Ia tidak 

menempatkan Nafs sebagai sesuatu yang harus dimusnahkan, tetapi 

sebagai potensi yang harus disucikan dan dididik. Santri atau peserta 

didik tidak cukup diajarkan hukum lahiriah, tetapi perlu dilatih 

mengenali gerak Nafs di dalam diri: kapan ia mendorong pada riya‘, 

kapan ia memicu ambisi duniawi yang berlebihan, dan bagaimana 

mengalihkannya menjadi energi untuk mujahadah, belajar, dan 

berkhidmah. Ketika tahapan takhalli–tahalli–tajalli diintegrasikan 

dalam kurikulum pesantren—melalui taubat, sabar, zuhud, zikir, 

muhasabah, dan pembiasaan akhlak mulia—proses pendidikan tidak 

hanya menghasilkan kepatuhan lahiriah, tetapi membentuk konsep diri 

yang berakar pada kesadaran sebagai hamba Allah: rendah hati, stabil 

secara emosional, dan matang secara spiritual. Inilah titik temu antara 

tasawuf  al-Ghazali, pembahasan Nafs, dan agenda pembentukan 

kepribadian Islami yang utuh. 

f. Tingkatan Nafs 

  Dalam khazanah tasawuf , Nafs dipahami bertingkat, tidak statis. 

Al-Qur‘an sendiri memberi isyarat adanya beberapa kondisi jiwa: Nafs 

al-ammarah bi al-sū‟ (jiwa yang memerintah kepada keburukan), Nafs 



47 

 

 

 

al-lawwāmah (jiwa yang suka mencela diri), dan Nafs al-muthma‟innah 

(jiwa yang tenang). Tingkatan-tingkatan ini menggambarkan dinamika 

batin manusia dalam perjalanan menuju Allah: dari keadaan jiwa yang 

dikuasai syahwat dan dorongan duniawi, menuju jiwa yang mulai sadar 

dan mengoreksi diri, sampai pada jiwa yang stabil, tenang, dan tunduk 

sepenuhnya kepada kehendak Ilahi.
53

 Dengan demikian, pembahasan 

tingkatan Nafs pada dasarnya merupakan ―psikologi spiritual‖ dalam 

Islam yang memetakan proses perubahan kepribadian dari kondisi 

paling rendah hingga kondisi ideal menurut perspektif tauhid dan 

akhlak. 

      Tingkatan terendah adalah Nafs al-ammarah bi al-sū‟, yaitu 

kondisi jiwa yang cenderung memerintah kepada keburukan. Pada fase 

ini, Nafs sangat kuat menguasai diri: dorongan syahwat, cinta dunia 

berlebihan, kecenderungan pada riya‘, hasad, dan takabbur 

mendominasi pikiran dan perilaku.
54

 Jiwa semacam ini menjadi sumber 

kerusakan moral karena akal dan hati lemah dalam mengendalikan 

dorongan instingtif. Melalui latihan takhalli—mengosongkan diri dari 

sifat tercela dengan muhasabah, istighfar, pengendalian diri, dan 

menjauhi sumber maksiat—seorang salik mulai bergerak ke tingkat 

Nafs al-lawwāmah. Pada tingkat ini, jiwa belum sepenuhnya bersih, 

tetapi sudah memiliki kesadaran moral: ia menyesali dosa, mencela 

                                                             
53 Rohman, R., Wahab, A. A., & Islam, M. H. ―Konsep tasawuf  Imam Al-Ghazali dari aspek 

moral dalam kitab Bidayatul Hidayah.‖ Jurnal Pendidikan dan Konseling (JPDK), 4(5), 2022. 

1509–1514 
54 Daulay, H. P., Dahlan, Z., & Lubis, C. A. ―Takhalli, tahalli dan tajalli.‖ Pandawa, 3(3), 2021. 

348–365. 



48 

 

 

 

dirinya ketika tergelincir, dan berjuang keluar dari dominasi hawa 

Nafsu. Di sini terjadi konflik batin antara dorongan rendah dan 

panggilan iman, yang jika konsisten diolah melalui mujahadah akan 

mengangkat jiwa ke tingkat yang lebih tinggi. 

  Tingkatan berikutnya adalah Nafs al-muthma‟innah, yaitu jiwa 

yang tenang, stabil, dan ridha dengan ketetapan Allah. Pada fase ini, 

dorongan buruk belum lenyap secara ontologis, tetapi sudah berada 

dalam kendali kuat iman dan zikir sehingga tidak lagi mendominasi. 

Sebagian ulama tasawuf  kemudian mengurai tingkatan lanjutan: Nafs 

al-mulhamah (jiwa yang mendapat ilham untuk membedakan baik dan 

buruk), Nafs al-rādhiyah (jiwa yang ridha), Nafs al-mardhiyyah (jiwa 

yang diridhai), hingga Nafs al-kāmilah (jiwa yang mencapai 

kesempurnaan penghambaan). Secara praktis, kenaikan tingkatan Nafs 

ini terkait erat dengan keberhasilan menjalani takhalli (pembersihan), 

tahalli (pengisian dengan sifat terpuji), dan tajalli (tersingkapnya 

cahaya petunjuk Ilahi dalam hati). Semakin kuat proses penyucian dan 

penghiasan akhlak, semakin tinggi pula kualitas Nafs yang terbentuk.
55

 

 Dalam konteks pendidikan akhlak dan pembentukan konsep diri, 

pemahaman tingkatan Nafs memberi kerangka kerja yang operasional. 

Nilai-nilai tasawuf  seperti taubat, sabar, dan zuhud dapat dibaca 

sebagai strategi konkret untuk mengangkat jiwa dari Nafs al-ammarah 

menuju Nafs al-muthma‟innah: taubat membangun kesadaran diri dan 

                                                             
55  Rahman, A., & Sholeh, F. ―Pengaruh tazkiyatun Nafs terhadap pengendalian diri santri 

pesantren modern.‖ Jurnal Psikologi Islami, 8(2). 2023. 



49 

 

 

 

self-correction khas Nafs al-lawwāmah; sabar melatih keteguhan jiwa 

dalam mujahadah; zuhud mengurangi keterikatan pada dunia sehingga 

hati lapang menerima nilai Ilahi.
56

 Latihan-latihan spiritual seperti zikir, 

mujahadah, riyadhah, dan muhasabah yang dijalankan secara konsisten 

akan membentuk konsep diri yang berakar pada kesadaran sebagai 

hamba: rendah hati, stabil secara emosional, dan siap diarahkan kepada 

kebaikan. Dengan demikian, kajian tentang tingkatan Nafs bukan 

sekadar teori mistik, tetapi peta praktis bagi rekayasa kepribadian dan 

pembinaan diri yang selaras dengan tujuan tazkiyat al-Nafs dalam 

tasawuf . 

g. Sejarah Tasawuf  dimasa Nabi  

Pada masa Nabi Muhammad SAW, istilah tasawuf  memang belum 

dikenal, namun tujuan dan esensinya sejalan dengan praktik kehidupan 

Nabi. Sejak turunnya Al-Qur‘an, beliau mengajak manusia untuk 

membersihkan hati dan ruhani dari sifat tercela, menundukkan amarah, 

memperteguh tauhid, serta meninggikan akhlak mulia demi meraih 

keridaan Allah
57

. Beberapa penuturan tokoh tasawuf  bahwasanya 

tasawuf  muncul dari sebelum nabi Muhammad diangkat menjadi rosul, 

akan tetapi  munculnya sejak tumbuhnya agama islam itu sendiri dan 

nabi Muhammad melalui amalan-amalannya yang telah menjadi 

uswatun hasanah, menurut pendapat Thaha Baqi A. Surur dalam 

                                                             
56

 Suryaningsih, D. ―Perubahan emosional dan akhlak santri melalui program tazkiyatun Nafs.‖ 

Jurnal At-Tarbiyah, 9(1). 2024. 
57 Nurhadi, S. ―Tasawuf  Nabawi sebagai Model Pendidikan Spiritual.‖ Indonesian Journal of 

Islamic Education, 10(1), 2025. 27–42. 



50 

 

 

 

bukunya “Syakhsyiyyat al-Sufiyyah” dimana beliau menuturkan 

dibukunya bahwasanya kehidupan Rosulullah Saw sebelum menjadi 

nabi sampai beliau diangkat menjadi nabi dan Rosul nabi Muhammad 

sudah menjadi tauladan bagi kaum sufi dalam mengamalkan ajaran-

ajaran tasawuf .
58

 

Pada abad ke-1 Hijriah, sosok Hasan al-Basri (642–728 M) muncul 

sebagai tokoh sentral yang sangat berpengaruh dalam perkembangan 

awal tradisi tasawuf . Ia dikenal sebagai seorang ulama besar, zahid 

terkemuka, dan figur yang memberikan pondasi awal bagi 

perkembangan spiritualitas Islam melalui ajaran tentang khauf (rasa 

takut kepada Allah) dan raja‟ (pengharapan kepada rahmat-Nya). Dua 

konsep ini menjadi dasar keseimbangan spiritual yang memadukan 

antara kesadaran akan dosa dan harapan akan ampunan. Hasan al-Basri 

melihat bahwa kehidupan dunia sering kali melalaikan manusia dari 

tujuan akhir, sehingga ia menekankan pentingnya ketakwaan, 

introspeksi diri, dan kesungguhan dalam ibadah. Pemikirannya 

kemudian menginspirasi banyak guru dan ulama setelahnya untuk 

melakukan pembaruan kerohanian, terutama dalam bentuk penguatan 

dimensi batin yang bertujuan mengembalikan kualitas keimanan 

masyarakat Muslim. Dengan kemampuan retorika yang kuat, ketajaman 

introspeksi, serta pengalaman hidup yang dekat dengan generasi tabi‘in, 

                                                             
58 Dalimunthe, Reza Pahlevi, and Muhammad Valiyyul Haqq. "Keselarasan Antara Tasawuf  dan 

Kehidupan Nabi Muhammad." Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 6 (2021). 



51 

 

 

 

ajaran-ajarannya berkembang secara luas dan menjadi fondasi penting 

bagi tradisi kesufian generasi berikutnya. 

Pada abad ini pula, praktik-praktik spiritual yang diajarkan Hasan 

al-Basri mulai berkembang menjadi pola hidup zuhud dan spiritualitas 

intens yang terstruktur. Ajaran-ajarannya tidak hanya menekankan 

khauf dan raja‟, tetapi juga mencakup prinsip-prinsip seperti ju‟ (sedikit 

makan) sebagai simbol pengendalian diri, qillatu al-kalam (sedikit 

berbicara), qillatu al-naum (sedikit tidur), serta hidup sederhana sebagai 

bentuk penyucian jiwa dari ketergantungan duniawi. Ia juga mendorong 

umat untuk memperbanyak ibadah sunnah seperti shalat malam, puasa, 

khalwat (menyepi untuk bermeditasi rohani), serta memperkuat 

hubungan dengan Al-Qur‘an melalui tilawah dan tadabbur. Ajaran-

ajaran tersebut kemudian menjadi ciri khas awal praktik tasawuf  yang 

bertujuan mengasah kepekaan batin, melemahkan dominasi hawa 

Nafsu, dan menumbuhkan kesadaran spiritual yang mendalam. Dengan 

demikian, kontribusi Hasan al-Basri tidak hanya terletak pada gagasan 

teologis, tetapi juga pada pembentukan pola asketisme dan kedisiplinan 

spiritual yang terus diwarisi dalam tradisi tasawuf  hingga era modern. 

Pada abad ke-II Hijriah, muncul seorang tokoh sufi perempuan 

yang sangat berpengaruh di Basrah, Irak, yaitu Rabi‘ah al-Adawiyah 

(w. 801 M/185 H). Ia dikenal sebagai pelopor konsep ḥ ubb al-Ilāh atau 

cinta Ilahi murni, sebuah pemikiran yang membawa perubahan 

signifikan dalam perkembangan tasawuf . Rabi‘ah menegaskan bahwa 



52 

 

 

 

ibadah seorang hamba tidak seharusnya didorong oleh orientasi 

kenikmatan surga atau rasa takut terhadap siksa neraka, tetapi semata-

mata karena cinta yang tulus dan ikhlas kepada Allah. Pandangan ini 

merupakan ide radikal pada zamannya, karena menggeser fokus 

tasawuf  dari dimensi khauf dan raja‟ kepada dimensi cinta sebagai 

puncak hubungan spiritual manusia dengan Tuhan. Bagi Rabi‘ah, cinta 

bukan sekadar emosi, tetapi bentuk penghambaan total—di mana hati 

dibersihkan dari ambisi duniawi, niat dimurnikan, dan setiap ibadah 

dilakukan sebagai ekspresi kedekatan ruhani. Ajaran tentang cinta Ilahi 

inilah yang kemudian menjadi salah satu fondasi utama dalam kajian 

tasawuf  klasik, memengaruhi tokoh-tokoh besar seperti al-Junaid, al-

Ghazali, dan Ibn Qayyim al-Jawziyyah dalam penjelasan mereka 

mengenai maqāmāt spiritual. 

Selain memperkenalkan pendekatan cinta Ilahi, pemikiran 

Rabi‘ah juga dapat dipahami melalui kerangka teori al-Mahabbah yang 

dikembangkan oleh al-Qushayri dalam karyanya Risalah al-

Qushayriyyah. Menurut al-Qushayri, mahabbah merupakan salah satu 

maqām tertinggi dalam perjalanan spiritual, yang hanya dapat dicapai 

oleh hamba yang telah melampaui godaan hawa Nafsu, memperoleh 

kejernihan hati (ṣ afā‟), dan mencapai keselarasan antara niat dan 

tindakan. Teori ini menegaskan bahwa cinta Ilahi bukan hanya keadaan 

emosional, tetapi suatu maqām yang diperoleh melalui latihan spiritual, 

disiplin ibadah, dan penyucian diri secara berkelanjutan. Jika dikaitkan 



53 

 

 

 

dengan ajaran Rabi‘ah, cinta Ilahi dalam perspektifnya merupakan 

bentuk puncak mahabbah yang paling murni, karena menuntut seorang 

hamba untuk mencintai Allah tanpa syarat dan tanpa motif personal. 

Dengan demikian, keberadaan Rabi‘ah al-Adawiyah tidak hanya 

memperkaya tradisi tasawuf  melalui dimensi spiritual yang mendalam, 

tetapi juga memberikan warisan teologis yang terus hidup dalam 

literatur sufistik dan menjadi inspirasi bagi praktik kesufian pada 

berbagai generasi.
59

 

Tasawuf  pada masa Nabi Muhammad SAW masih sangat alami, 

sederhana, dan belum terformulasi sebagai disiplin ilmu seperti yang 

dikenal pada era berikutnya. Ajaran-ajaran tasawuf  pada masa itu 

berwujud dalam nilai-nilai moral dan spiritual yang langsung 

dipraktikkan oleh Rasulullah dan para sahabatnya dalam kehidupan 

sehari-hari. Term-term seperti kesederhanaan, tawadhu‟, wara‟, sabar, 

ikhlas, dan amal saleh menjadi inti ajaran yang membentuk pola 

kehidupan umat Islam pada periode awal. Kesederhanaan tercermin 

dalam gaya hidup Nabi yang menjauhi kemewahan; tawadhu‘ tampak 

dalam kerendahan hati beliau terhadap semua kalangan; wara‘ 

tercermin pada sikap hati-hati dalam perkara halal dan haram; 

sementara sabar dan amal saleh menjadi pilar utama dalam menghadapi 

berbagai ujian kehidupan. Nilai-nilai inilah yang menjadi benih awal 

perkembangan tasawuf , sebelum kemudian dikodifikasi dan 

                                                             
59 Hasanah, U. ―Rabi‘ah al-Adawiyah and the Concept of Divine Love in Sufism.‖ Jurnal Studi 

Islam dan Tasawuf , 12(3), 2023. 101–118. 



54 

 

 

 

dikembangkan oleh para ulama sufi generasi berikutnya. Meskipun 

istilah dan metodologinya belum dikenal secara formal, substansi ajaran 

tasawuf  pada masa Nabi telah menjadi fondasi yang kokoh bagi 

perkembangan ajaran tasawuf  hingga hari ini. Dengan demikian, 

tasawuf  klasik bersumber dari praksis moral yang autentik dan 

langsung meneladani kehidupan Rasulullah SAW, sehingga tetap 

relevan sebagai landasan penyucian jiwa dan pembinaan akhlak di 

berbagai generasi. 

3. Teori Kenakalan Santri (Definisi, Klasifikasi, Faktor, dan solusi.) 

a. Definisi Kenakalan Santri 

  Dalam konteks pesantren kenakalan dapat didefinisikan sebagai 

perilaku menyimpang santri yang melanggar tata tertib pesantren 

beserta norma agama dan nilai-nilai moral kepesantrenan baik dalm 

dalam bentuk ringan maupun berat. menurut Zamakhsari Dhofier 

merupakan lembaga pembentukan moral dan akhlak sehingga 

pelanggaran santri dipandang sebagai penyimpangan nilai religious 

dan kultural pesantren
60

 

   Kenakalan santri pada dasarnya merupakan bagian integral dari 

fenomena kenakalan remaja secara umum yang muncul melalui 

pelanggaran terhadap aturan dan tata tertib pondok pesantren. 

Meskipun berada dalam lingkungan religius yang memiliki 

pengawasan ketat dan nilai moral yang kuat, santri tetap berada pada 

                                                             
60 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, LP3ES, 2011. 



55 

 

 

 

fase perkembangan remaja yang sarat dinamika emosional dan 

kognitif. Bentuk-bentuk perilaku menyimpang seperti ghosob 

(meminjam barang tanpa izin), bolos sekolah, keluar dari lingkungan 

pesantren tanpa izin, merokok, hingga tindakan mencuri, merupakan 

manifestasi konkret dari lemahnya kontrol diri, ketidakstabilan 

emosional, dan belum berkembangnya kemampuan pengambilan 

keputusan yang matang. Fenomena tersebut menunjukkan bahwa 

perkembangan moral remaja tidak otomatis meningkat hanya karena 

berada dalam lingkungan religius; sebaliknya, ia tetap membutuhkan 

pendampingan, pembinaan akhlak, serta penguatan keterampilan 

regulasi diri.  

    Dalam konteks psikologi perkembangan, masa remaja 

dipandang sebagai periode transisi yang rentan terhadap pencarian 

identitas dan eksplorasi perilaku, sehingga sangat memungkinkan  

terjadinya penyimpangan meskipun pada individu yang mengikuti 

pendidikan pesantren. 

     Untuk memahami perilaku kenakalan ini secara lebih 

komprehensif, penelitian ini mengacu pada dua teori utama yang 

relevan. Pertama, Teori Kontrol Sosial Hirschi
61

 teori Travis Hirschi 

yang menekankan bahwa kenakalan terjadi ketika elemen-elemen 

ikatan sosial individu melemah, meliputi attachment (keterikatan pada 

figur otoritas), commitment (komitmen terhadap tujuan pendidikan), 

                                                             
61 Charlotte Nickerson, Hirschi‘s Social Control Theory of Crime. 2025 

https://www.simplypsychology.org/author/charlottenickerson


56 

 

 

 

involvement (keterlibatan dalam aktivitas positif), dan belief 

(keyakinan terhadap nilai dan norma).
62

 Dalam konteks pesantren, 

melemahnya ikatan santri dengan kyai, ustadz, atau struktur disiplin 

pondok dapat menyebabkan kurangnya rasa tanggung jawab dan 

ketidakpatuhan terhadap aturan. Kedua, Teori Belajar Sosial Bandura 

menjelaskan bahwa perilaku menyimpang terbentuk melalui proses 

imitasi, observasi, dan penguatan sosial. Santri yang berada dalam 

kelompok sebaya dengan kecenderungan negatif berpotensi meniru 

perilaku tersebut, terutama ketika tindakan itu mendapat penguatan 

berupa penerimaan kelompok atau dianggap sebagai bentuk keberanian 

remaja.
63

 Dengan demikian, kenakalan santri tidak hanya ditentukan 

oleh aspek internal seperti kebutuhan identitas, kondisi psikologis yang 

fluktuatif, dan rendahnya penghayatan spiritual, tetapi juga oleh aspek 

eksternal seperti tekanan teman sebaya, dinamika keluarga, serta pola 

pengawasan yang tidak konsisten di lingkungan pesantren. 

b. Klasifikasi Kenakalan Santri 

   Kenakalan santri dapat diklasifikasikan beberapa bentuk 

berdasarkan tingkat keseriusannya: 

  

                                                             
62

 Hirschi, Travis. Cause of Delinguency (Reprint Edition). Transaction Publishers. 2002. 
63 Bandura, Theories Of Crime And Deviance, 2023 

 



57 

 

 

 

1) Kenakalan Ringan 

  Kenakalan ringan seperti terlambat sholat berjamaah, 

bolos ngaji, tidak menjaga kebersihan, melangga tata tertib 

berpakain dipondok pesantren,. 

2) Kenakalan Sedang 

Kenakalan sedang seperti merokok dilingkungan pesantren, 

berbohong kepada pengurus, berkelahi antar santri, mengakses 

media terlarang (HP, internet). 

3) Kenakalan Berat 

   Kenakalan berat seperti mencuri, kabur dari pesantren, 

penyalahgunaan narkoba, perilaku asusila, kekerasan serius.
64

 

c. Faktor dan Penyebab Kenakalan Santri 

 Ada beberapa faktor salah satunya adalah faktor internal (dari diri 

santri) yaitu: 

1) Psikologis  

         Pertama, masa remaja (krisis identitas). Remaja berada di fase 

pencarian jati diri. Kedua, emosi tidak stabil. Dimana perubahan 

hormone dan perkembanagn otak menyebabkan emosib remaja 

dapat berubah-ubah. Ketiga, rendahnya kontrol diri. Kemampuan 

mengendalikan dorongan dan mempertimbangkan risiko belum 

berkembang sempurna.
65

 

                                                             
64 Sudarsono. Kenakalan Remaja. Rineka Cipta, 2012 
65  Rahmatullah, A. S. ―kenakalan Remaja dalam Perspektif Psikologi Pendidikan Islam.” 

Gaceindo. 2019 



58 

 

 

 

2) Spiritual 

   Pada masa remaja, perkembangan spiritual sering belum 

matang. Hal ini terlihat dari. Pertama, Lemahnya kesadaran 

religious, dimana nilai-nilai agama belum sepenuhnya dihayati 

sebagai pedoman hidup melainkan masih sebatas pengentahuan. 

Kedua, ibadah hanya sebagai formalitas saja, dijalankan karena 

tuntutan lingkungan, kebiasaan keluarga, atau kewajiban semata, 

bukan atas kesadaran dan kebutuhan pribadi. 

3) Motivasi 

     Motivasi belajar santri menjadi rendah apabila karena dua 

faktor ini, Pertama, masuk pesantren karena paksaan orang 

tua,bukan atas keingina sendiri. Kedua, tidak memiliki tujuan 

belajar yang jelas, menyebabkan santri kurang bersemangat, mudah 

bosan dan tidak memiliki arah dalam menjalani proses pendidikan 

dipesantren.
66

 

Adapun faktor eksternal (lingkungan) yang menyebabkan 

kenakalan santri ialah: 

1) Keluarga. kurangnya perhatian orang tua, pola asuh otoriter atau 

permisif, konflik keluarga.
67

 

                                                             
66

 Lestari, I. P., et al. “Model Pencegahan Kenakalan Remaja dengan pendidikan Agama islam.” 

Penerbit Adab. 2021. 
67  Hurlock, Elizabeth B. “Psikologi Perkembangan:suatu pendekatan sepanjang Rentang 

Kehidupan.” Edisi 5. Jakarta: Erlangga. 2002. 



59 

 

 

 

2) Lingkungan pesantren. Dengan aturan terlalu ketat atau tidak 

konsisten, kurangnya keteladanan pengasuh, sistem hukuman yang 

tidak edukatif.
68

 

3) Teman sebaya. Pengaruh kelompok negatif, solidaritas yang salah 

arah. Pengaruh negatif teman sebaya menjadi salah satu pemicu 

kuat, karena pada masa remaja kebutuhan akan penerimaan sosial 

sangat dominan. Ketika santri melihat perilaku menyimpang yang 

dilakukan teman tanpa konsekuensi serius, mereka berpotensi 

mengulangi perilaku tersebut. Di sisi lain, lemahnya komunikasi 

antara pengasuh dan santri, kurangnya pendekatan personal, serta 

minimnya pembinaan spiritual yang intensif dapat memperlemah 

fondasi moral dan identitas religius santri. Dengan memahami 

keragaman faktor internal, eksternal, dan struktural ini, pesantren 

dapat merancang strategi pembinaan yang lebih efektif dan adaptif, 

sehingga mampu meminimalisasi kenakalan sekaligus memperkuat 

pembentukan karakter santri secara komprehensif.
69

 

4) Budaya dan teknologi. Mengakibatkan paparan media sosial, 

budaya populer yang bertentangan dengan nilai pesantren.  

Dalam menganalisis penyebab kenakalan tersebut, penelitian ini 

mengacu pada dua teori kriminologi dan psikologi sosial yang relevan. 

Berdasarkan Teori Kontrol Sosial Hirschi, kenakalan terjadi ketika 

                                                             
68

 Mastuhu. ―Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren‖. INIS, 1994 

69  Rahmatullah, A. S., & Purnomo, H. ―Kenakalan remaja kaum santri di pesantren (Telaah 

deskriptif-fenomenologis).‖ Ta‘allum: Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 2020. 222–245. 



60 

 

 

 

unsur-unsur ikatan sosial melemah, terutama keterikatan santri terhadap 

pengasuh atau kyai (attachment), komitmen pada pendidikan dan 

ibadah (commitment), keterlibatan dalam aktivitas pesantren 

(involvement), serta keyakinan pada aturan dan norma agama (belief). 

Ketika salah satu elemen melemah, peluang munculnya perilaku 

menyimpang meningkat. Sementara itu, Teori Belajar Sosial Bandura 

menjelaskan bahwa santri mudah meniru perilaku negatif yang 

dilakukan teman sebaya melalui observasi, imitasi, dan penguatan 

sosial. Ketika perilaku menyimpang mendapatkan dukungan atau 

penerimaan kelompok, santri akan lebih cenderung mengulangi 

tindakan tersebut. Dengan memahami kedua teori ini serta menganalisis 

berbagai faktor penyebabnya, pesantren dapat merancang program 

pembinaan yang lebih tepat sasaran, komprehensif, dan berkelanjutan. 

Pendekatan multidimensional ini pada akhirnya diharapkan mampu 

menciptakan lingkungan yang kondusif bagi penguatan karakter, 

pengembangan akhlak, dan pembentukan perilaku santri yang lebih 

baik.
70

  

d. Tawaran dan Solusi Penanganan Kenakalan Santri 

   Solusi penanganan kenakalan santri melalui pendekatan preventif 

(pencegahan) dengan cara: 

1) Penguatan Pendidikan Karakter. Pertama, melalui integrasi akhlak 

dalam seluruh kegiatan pesantren. Kedua, penanaman nilai 

                                                             
70

 Abidin, Ahmad Zainul, Muhammad Akmansyah, and Amirudin Amirudin. "Potret Kenakalan 

Santri di Pondok Pesantren: Analisis Faktor, Bentuk dan Upaya 

Penanggulangannya." Hikmah 20.1 (2023): 105-120. 



61 

 

 

 

tanggung jawab dan kesadaran diri, menjadi fokus utama agar 

santri memiliki kontrol diri.
71

 

2) Keteladanan Kyai dan pengurus. Melalui penerapan uswah hasanah 

dalam sikap dan perilaku sehari-hari.  

3) Lingkungan pesantren yang humanis. Dengan disiplin tegas tetapi 

penuh kasih. 

Solusi penanganan kenakalan santri melalui pendekatan kuratif 

(penanganan) dengan cara: 

1) Hukuman edukatif. Hukuman yang mendidik bukan menyakiti, 

contoh: khidmah, hafalan, pelayanan sosial.
72

 

2) Konseling dan pendampingan. Pertama, pendekatan psikologis dan 

spiritual. Kedua, dialog personal santri-pengasuh.
73

 

Solusi penanganan kenakalan santri melalui pendekatan reformatif 

(perubahan jangka panjang) dengan cara: 

1) Pembinaan spiritual intensif. Pertama, melalui tazkiyatun nafs. Kedua, 

penguatan ibadah dan dzikir. 

2) Pelibatan orang tua. Sinergi antara pesantren dan keluarga merupakan 

kunci keberhasilan pendidikan santri secara holistik, pesantren 

berperan sebagai lingkungan pendidikan formal dan pembinaan 

                                                             
71

 Ulwan, Abdullah Nashih. “Pendidikan Anak dalam Islam.” Gema Insani, 2000. 
72 Sudarsono. ― Kenakalan Remaja.‖ Rineka Cipta, 2012. 
73 Daradjat, Zakiah. “Kesehatan Mental‖ Jakarta: Rineka Cipta, 2000. 



62 

 

 

 

karakter sementara keluarga menjadi fondasi utama nilai, sikap dan 

kebiasaan santri.
74

 

3) Pengembangan minat dan bakat. Merupakan bagian penting dalam 

pendidikan pesantren untuk membentuk pribadi yang seimbang antara 

intelektual, spiritual, dan sosial. Upaya ini dapat dilakukan dengan 

bidang seni, olahraga, kepemimpinan santri melalui organisasi santri, 

latihan dasar kepemimpinan dan musyawarah dan penugasan tanggung 

jawab untuk melatih kepemimpinan serta kemandirian dan kemampuan 

dalam mengambil keputusan.  

     Kenakalan santri merupakan fenomena psikososial dan religious 

yang harus ditangani dengan pendekatan holistik, menggabungkan 

disiplin, pembinaan akhlak dan kasih sayang. Pesantren bukan tempat 

menghukum, tetapi ruang pembentukan insan berakhlakul karimah. 

Tujuannya ialah membangun kedisiplinan batiniah yang 

membuat santri lebih mampu mengontrol dorongan negatif. Selain itu, 

penguatan sistem disiplin dilakukan dengan memperjelas aturan, 

meningkatkan pengawasan, serta membangun kultur kolektif yang 

menekankan pentingnya kepatuhan. Penerapan sanksi edukatif juga 

dirancang agar tidak bersifat represif, melainkan memberikan efek 

pembelajaran, seperti tugas sosial, pembinaan khusus, atau konseling. 

Pendekatan integratif ini sejalan dengan teori pembinaan moral modern 

                                                             
74 Hasbullah. “Dasar-Dasar Ilmu Pendidikan”. Jakarta: Rineka Cipta, 2003. 



63 

 

 

 

yang menekankan pentingnya kombinasi aspek kognitif, emosional, dan 

spiritual dalam membentuk perilaku prososial pada remaja.
75

 

Kehidupan di pondok pesantren membentuk sebuah komunitas 

yang unik, dipimpin oleh seorang ulama atau kiai, serta dibantu oleh 

para ustadz yang berperan aktif dalam proses pendidikan santri. Santri 

tidak hanya belajar, tetapi juga tinggal di lingkungan pesantren selama 

24 jam, sehingga tercipta suasana kebersamaan yang kental dengan nilai 

ukhuwah Islamiyah. Pesantren menjadi rumah kedua bagi para santri, 

tempat mereka berinteraksi dengan sesama pencari ilmu sekaligus 

berhubungan erat dengan keluarga besar kiai. Dengan pola pendidikan 

yang terpadu antara aspek kognitif, spiritual, dan sosial, pesantren tidak 

hanya menghasilkan individu yang berilmu, tetapi juga berakhlak mulia 

serta siap mengabdi kepada masyarakat. 

  

                                                             
75  Firdausi, M., & Hasan, R. ―Efektivitas pembinaan tasawuf  dalam menurunkan perilaku 

menyimpang remaja pesantren.‖ Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 11(2). 2023. 



64 

 

 

 

C. Kerangka Konseptual 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Kajian Literatur Tasawuf  

Perspektif Imam Al-Ghazali 

Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis 

Tasawuf  didalam Mengatasi Kenakalan Santri 

di Pondok Pesantren Al-Inaroh Jember. 

 

Faktor yang 

Mempengaruhi 

Pembentukan Konsep 

Diri 

Tercapainya Tujuan 

Pembentukan Konsep Diri 

Berbasis Tasawuf  

Pembentukan 
Konsep Diri  

Strategi Pembentukan 

Konsep Diri dalam 

Konteks  kehidupan 

Pesantren 

 

Pembentukan Konsep 

Diri Perspektif Fitts 

Mengatasi Kenakalan 



65 

 

 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian 

   Penelitian ini menggunakan jenis penelitian lapangan (field research) 

dan dengan pendekatan kualitatif dan menggunakan metode fenomenologi 

untuk memahami fenomena yang terjadi pada subjek penelitian, contoh 

terhadap persepsi, motivasi, tindakan dan lain-lain dengan mendekskripsikan 

dalam bentuk kata dan Bahasa pada suatu konteks yang alamiah.
76

 Pendekatan 

fenomena ini bertujuan untuk memahami secara mendalam terkait 

pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf  didalam mengatasi 

kenakalan santri di pondok pesantren al-Inaroh.  

  Penelitian kualitatif merupakan metode yang digunakan untuk mengkaji 

partisipan melalui strategi interaktif dan fleksibel, dengan tujuan memahami 

fenomena sosial dari perspektif mereka. Penelitian ini dilakukan dalam 

kondisi alamiah di mana peneliti berperan sebagai instrumen kunci. Dengan 

demikian, penelitian kualitatif menekankan makna, pemahaman mendalam, 

serta interpretasi kontekstual terhadap realitas sosial yang diteliti. Pendekatan 

ini relevan digunakan untuk mengeksplorasi nilai, perilaku, maupun 

pengalaman partisipan secara komprehensif.
77

  

   Menurut Mulyana, penelitian kualitatif merupakan pendekatan ilmiah 

yang bertujuan mengungkap fenomena sosial melalui deskripsi mendalam 

                                                             
76

 Abd. Hadi, Asrori, Rusman. Penelitian Kualititatif: Studi Fenomenologi, Case Study, Grounded 

Theory, Etnografi, Biografi. (puwokerto: Pena Persada, 2021), 13. 
77 reswell, J. W., & Poth, C. N. ―Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches.‖ 4th ed. SAGE Publications. 2021. 

65 



66 

 

 

 

terhadap data dan fakta. Metode ini dilakukan dengan meneliti subjek secara 

menyeluruh sehingga menghasilkan pemahaman kontekstual dan holistik. 

Penelitian kualitatif menekankan makna, pengalaman, serta interaksi yang 

membentuk realitas partisipan.
78

 

      Jenis penelitian ini menggunakan jenis penelitian fenomenologi. 

fenomenologi secara umum dapat diartikan kepada pengalaman subjektif dari 

berbagai jenis dan tipe dari subjek yang ditemui. Menurut Moeleong 

Fenomenologi adalah cara pandang yang menekankan pada fokus kepada 

pengalaman subjektif manusia dan interpretasi dunia.
79

 Menurut Clark 

Moustakas metode fenomenologi ialah metode yang digunakan  untuk 

menggali dan memahami esensi pengalaman hidup individu terkait fenomena 

tertentu. Mengikuti kerangka Clark Moustakas meliputi: 

1. Epoche (penangguhan prasangka peneliti). 

2. Phenomenological Reduction (penggamabaran objektif terhadap 

fenomena). 

3. Imaginative Variation (menggali berbagai kemungkinan makna dan 

persepektif). 

4. Synthesis of Meaning and Essences (penyusunan esensi pengalaman).
80

 

  Pendekatan fenomenologis digunakan untuk menggali pemahaman 

subjektif para informan dalam memaknai tasawuf, melalui wawancara 

                                                             
78

 Silverman, D. ―Doing Qualitative Research.‖ 6th ed. SAGE Publications. 2023. 
79

 Ifit Novita sari, Lilla Puji Lestari, Dedy Wijaya Kusuma, Siti Mafulah, Diah Puji Nali Brata, 

Karwanto, Supriyono, Jauhara Dian Nurul Iffah, Asri Widiatsih, Edy Setiyo Utomo, Ifdlolul 

Magfiroh, Marinda Sari Sofiyana, dan Devita Sulistiana. Metode Penelitian Kualitatif, (Malang: 

Unisma Press, 2022) 4. 
80 Clark Moustakas, C. ―Phenomenological Research Methods.‖ Sage Publications. 1994. 



67 

 

 

 

mendalam dan observasi langsung. Peneliti berupaya menangkap realitas yang 

dirasakan oleh subjek penelitian secara autentik. Temuan menunjukkan bahwa 

konsep tasawuf tidak hanya difahami sebagai doktrin teologis semata, 

melainkan juga menjadi landasan untuk mengatasi kenakalan, merespons 

kegagalan.  

B. Lokasi dan Waktu Penelitian  

Pesantren Al Inaroh Jember merupakan Lembaga Pendidikan salaf yang 

didirikan oleh KH. Ahmad Munir Mu'in sejak tahun 1955 M pesantren ini 

terletak di Desa Kertonegoro, Kecamatan Jenggawah, Kabupaten Jember. 

Pesantren Al Inaroh Jember memiliki lembaga pendidikan formal dibawah 

naungan Kemenag diantaranya MTs dan MA, dengan memadukan kurikulum 

diknas dan kepesantrenan. Pesantren Al-Inaroh Jember memiliki sarana dan 

prasarana memadai yang mendukung kemajuan di dalam pengajaran di 

pesantren dan lembaga pendidikan formal di MTs dan MA. Pengasuh 

pesantren Al-Inaroh saat ini KH. M. Syarif  Toyyib Mubarok. 

Pondok pesantren Al-Inaroh menjadi salah satu lembaga pendidikan 

Islam yang memiliki fasilitas unggulan untuk mendukung proses pendidikan 

terhadap santri sebagai pengembangan dalam mengintegrasikan nilai-nilai 

keagamaan, pendidikan formal dan Pembina karakter dalam membentuk 

akhlak anak-anak santri dengan memberikan pengajaran yang berkualitas 

dengan tenaga pengajar yang berkompeten dan berpengalaman dibidangnya 

dimana para santri diajarkan agama secara mendalam dan juga mendapatakan 

pemahaman yang komprehensif terkait ilmu pengetahuan umum.  



68 

 

 

 

Penelitian ini dilakukan di pondok pesantren Al-Inaroh dikarenakan 

suatu fenomena yang terjadi terkait pembentukan konsep diri santri berbasis 

tasawuf  dalam mengatasi kenakalan santri. Oleh karena itu pondok pesantren 

Al-Inaroh adalah tempat yang sesuai dengan latar belakang permasalahan 

yang sedang peneliti teliti sebagai objek penelitian. 

C. Kehadiran Peneliti 

 Kehadiran peneliti di lokasi penelitian memegang peranan yang 

sangat penting dalam memperoleh data yang lengkap, jelas, dan relevan 

dengan fokus kajian. Sebagaimana ditegaskan oleh Nasution, peneliti 

bertindak sebagai perencana, pelaksana, pengumpul data, penganalisis, 

sekaligus pelapor hasil penelitian, sehingga posisinya menjadi instrumen 

kunci dalam penelitian kualitatif. Kehadiran langsung peneliti memungkinkan 

interaksi intensif dengan subjek penelitian melalui observasi, wawancara, serta 

dokumentasi aktivitas yang relevan.
81

 Hal ini tidak dapat digantikan oleh 

instrumen teknis seperti kuesioner, karena penelitian kualitatif menuntut 

pemahaman kontekstual dan hubungan interpersonal yang baik. Dalam 

konteks penelitian di Pondok Pesantren Al-Inaroh, keterlibatan peneliti secara 

langsung menjadi sarana menggali data autentik melalui komunikasi yang 

nyaman dengan informan, membangun kepercayaan, serta memastikan 

keabsahan informasi yang diperoleh. Dengan demikian, kehadiran peneliti di 

                                                             
81 Hidayat, R., & Anwar, S. ―The Role of Researcher Presence in Qualitative Studies: Building 

Trust and Authentic Data.‖ Journal of Qualitative Research Methodology, 5(2), 2021. 45–59. 



69 

 

 

 

lapangan merupakan fondasi utama dalam menghasilkan data yang valid dan 

mendalam.
82

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              

D. Subjek Penelitian 

Pemilihan informan dalam penelitian ini menggunakan teknik purposive 

sampling, yaitu metode pengambilan sampel yang dilakukan dengan 

menentukan sumber data berdasarkan pertimbangan tertentu sesuai kebutuhan 

penelitian. Teknik ini dipilih karena memberikan keleluasaan bagi peneliti 

untuk menetapkan informan yang memiliki pemahaman, pengalaman, dan 

relevansi dengan topik yang diteliti. Dalam penelitian tentang pembentukan 

konsep diri santri berbasis tasawuf  dalam mengatasi kenakalan santri di 

Pondok Pesantren Al-Inaroh, purposive sampling sangat penting untuk 

memastikan bahwa data yang diperoleh benar-benar sesuai dengan tujuan 

penelitian. Informan dipilih berdasarkan kriteria yang telah ditentukan, seperti 

latar belakang, pengalaman hidup, serta keterlibatan mereka dalam aktivitas 

keagamaan dan pendidikan di pesantren. Dengan demikian, metode ini mampu 

menghasilkan informasi yang lebih mendalam, kontekstual, dan valid guna 

menjawab fokus penelitian.
83

 Dan teknik sering digunakan dalam penlitian 

kualitatif. Dengan menggunakan teknik purposive sampling berdasarkan 

seleksi kriteria subjek penelitian: 

1. Santri: yang telah mengikuti program pembentukan konsep diri santri 

berbasis tasawuf  dipondok pesantren Al-Inaroh. 

                                                             
82  Suryana, A. ―Direct Involvement of Researchers in Pesantren-Based Qualitative Research.‖ 

Journal of Islamic Education Studies, 9(3), 2021. 133–147 
83 Yusuf, A. M. ―Metodologi Penelitian Kualitatif.‖ Bandung: Prenada Media. 2025. 



70 

 

 

 

2. Pengasuh/ guru: yang telah mengiplementasikan program pembentukan 

konsep diri sari berbasis tasawuf  di Pondok pesantren Al-Inaroh. 

3. Masyarakat setempat.  

Dalam penelitian ini, yang menjadi subjek penelitian yang dipilih 

melalui  purposive sampling adalah santri, masyarakat, pengasuh pondok 

pesantren. Informan yang dipilih memiliki pemahaman dan pengalaman 

terkait pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf  dalam aktifitas 

kesehariannya selama dipondok pesantren. Para informan dipilih 

berdasarkan kriteria dari sisi pengalaman sebelum mondok dan setelah 

lama dipondok pesantren. Dan bagaimana para informan dapat membentuk 

karaktersitik diri melalui tasawuf . 

Berikut adalah daftar nama pengasuh, santri, pengajar, serta 

masyarakat yang menjadi informan dalam penelitian ini: 

No  Nama Informan Jenis Informan Lama dipesantren 

1 KH. M. Syarif 

Toyyib Mubarok, 

Pengasuh Pesantren - 

2 Ibu Nyai Masruroh Istri Pengasuh 

Pesantren 

- 

3 Nafila Santri 8 Tahun 

4 Sirli Santri 7 Tahun 

5 Himmah Santri 9 Tahun 

6 Nafis Santri 8 Tahun 

7 Lubabah Santri 8 Tahun 

8 Amir Fauzi Santri 8 Tahun 

Tabel 3.1 Daftar Informan Penelitian 



71 

 

 

 

 

Informan dalam penelitian ini dipilih dengan mempertimbangkan 

variasi jenis santri yang mengalami selama menjadi santri dan 

menjalankan tasawuf  dalam dunia ke pesantrenan, serta dapat memahami 

terhadap konsep diri yang berbasis tasawuf. Dengan adanya variasi ini, 

penelitian diharapkan mendapatkan wawasan yang lebih luas mengenai 

bagaimana konsep diri yang berbaasis tasawuf  dalam praktek di pondok 

pesantren Al-Inaroh. Catatan: data nama informan, jenis informan, lama 

dipondok pesanrtren, dan terkait konsep diri santri akan diperoleh secara 

lengkap setelah proses wawancara dan observasi dilakukan. Jika 

diperlukan data ini akan dapat diperbarui sesuai perkembangan penelitian 

dilapangan. Sumber data dari penelitian ini didapatkan dari informan 

peneliti adalah : 

1. Sumber data didapatkan dari subjek yang diteliti meliputi semua 

informasi yang digali yang berkaitan dengan tema penelitian 

9 Yusuf Muhammad Santri 8 Tahun 

10 Zainal Musthofa Santri 8 Tahun 

11 Ibu Munawarah Pengajar 10 Tahun 

12 Ibu Ari Masyarakat - 

13 Ibu Hj. Mufarrohah Masyarakat - 

14 Ibu Siti Azizah Masyarakat - 

15 Ibu Suheimi Pengajar  - 



72 

 

 

 

dilakukannya dengan cara wawancara dan juga observasi secara 

langsung. 

2. Data yang tertulis juga didapatkan dari jurnal, tesis, dan dokumen-

dokumen lainya yang mendukung. 

E. Teknik Pengumpulan Data 

            Untuk memperoleh data yang valid, mendalam dan akurat sesuai 

dengan tujuan penelitian digunakan beberapa teknik pengumpulan data yang 

pada pendekatan fenomenologi transendental Moustakas, Yaitu, wawancara 

mendalam, observasi dan dokumentasi. Ketiga dari teknik ini saling 

melengkapi dalam menggali pemahaman, pengalaman dan praktik 

pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf dalam mengatasi kenakalan 

santri di pondok pesantren al-Inaroh jember. 

1. Wawancara Mendalam (In-Depth Interview ) 

Wawancara secara mendalam dilakukan oleh peneliti kepada 

pengurus pondok pesantren untuk memperoleh informasi lebih lanjut 

tentang tasawuf . Dengan para santri untuk menggali pengalaman, serta 

beberapa faktor yang mempengaruhi konsep diri santri berbasis tasawuf  

selama dipesantren. Dengan teknik purposive sampling. Wawancara ini 

bersifat semi-terstruktur, dimana penliti menggunakan panduan wawancara 

untuk memastikan semua hal atau topik yang relevan dengan keadaan yang 

tercakup dipesantren. Akan tetapi peneliti tetap memberi kebebasan bagi 

informan untuk berbagi pengalaman lebih dalam dan lebih terbuka.  



73 

 

 

 

           Melalui wawancara ini peneliti tidak hanya mengumpulkan data, 

akan tetapi juga menangkap suasana emosional, cara berpikir para 

informan. wawancara adalah suatu penelitian yang merupakan proses 

dalam memperoleh suatu informasi dengan cara Tanya jawab antara 

peneliti dengan informan yang diteliti.
84

 

2. Observasi  

Observasi digunakan untuk memperoleh pemahaman yang lebih 

komprehensif dan kontekstual terhadap realitas sosial dilapangan. Peneliti 

hadir langsung di Pondok Pesantren Al-Inaroh dan terlibat secara langsung 

dalam aktifitas dipondok pesantren. Obesrvasi merupakan suatu penelitian 

yang dilakukan melalui pengamatan secara menyeluruh pada sebuah 

kondisi tertentu. Tujuan ini tidak lebih dari bentuk pengamatan dalam 

memahami suatu perilaku kelompok maupun individu pada keadan 

tertentu.
85

 Pengumpulan data melalui observasi langsung dipondok 

pesantren al-inaroh untuk memahami proses pembelajaran dan tasawuf  

dalam pembentukan konsep diri santri untuk mengatasi kenakalan santri. 

3. Dokumentasi  

Dokumentasi dilakukan guna sebagai pengumpulan data seperti 

catatan harian, laporan kegiatan, dan bahan ajar yang digunakann 

dipondok pesantren al-inaroh. dokumentasi ini juga mencakup catatan dari 

hasil wawancara dan observasi yang dilakukan selama penelitian 

                                                             
84 Tersiana, Andra. ―Metode Penelitian, Dengan Pendekatan Kualitatif dan Kuantitif‖. 

(Yogyakarta,2022). 12. 
85

 Tersiana, Andra. ―Metode Penelitian, Dengan Pendekatan Kualitatif dan Kuantitif‖. 

(Yogyakarta,2022). 12. 

 



74 

 

 

 

berlangsung. Peneliti dapat memastikan bahwa setiap temuan yang terjadi 

dilapangan memiliki dasar refrensi yang kuat dari para informan dan dapat 

dipertanggung jawabkan. 

F. Analisis Data 

 Analisis data dalam penelitian ini menggunakan analisis data 

fenomenolgi yang dikembangkan oleh Clark Moustakas . Model atau langkah 

yang digunakan memiliki tahapan yang kritis dalam penelitian ini. 

Horizonalisasi (tahap awal dalam analisis fenomenologi transendental), 

Deskripsi Tektural (penggambaran detail), Deskripsi struktural (penjelasan 

bagaimana suatu pengalaman terjadi), sintesis (tahap akhir dalam analisis 

fenomenologis).
86

 

1. Horizonalisasi (Horizonalization) 

 Peneliti mendeksripsikan pengalaman individu baik pengalaman dari 

informan ataupun pengalaman dari peneliti sendiri. Deksripsi dari 

pengalaman dari informan melalui wawancara untuk memperoleh data 

melalui proses identifikasi sehingga mendapatkan data yang relevan 

dengan fenomena yang diteliti. Tujuan dari horizonalization adalah untuk 

memahami pengalaman informan secara mendalam dan mengidentifikasi 

dari fenomena. 

2. Deskripsi Tekstural (Textural Description) 

  Deksirpsi tesktural menggambarkan sebuah pengalaman yang 

didapatkan oleh informan. Dimana pengalaman santri dalam membentuk 

                                                             
86 Moustakas, C. ―Phenomenological Research Methods.‖ Sage Publications. 1994. 



75 

 

 

 

konsep diri berbasis tasawuf  dapat digambarkan bahwa partisipan 

mendapatkan proses yang kompleks dan multidimensional. Dimana santri 

mengalami perubahan dari cara berpikir, merasa, dan berprilak sebagai 

hasil dari proses pembelajaran dan pengalaman spiritual. 

3. Deskripsi Struktural (Structural Description) 

 Dalam tahap ini peneliti mendeskripsikan bahwasanya partisipan 

memiliki pengalaman multicultural, dimana proses deskripsi dapat dilihat 

dari waktu dan tempat disaat pengalaman itu berlangsung. Pada tahap ini 

peneliti melakukan analisis melalui hubungan antara struktur internal dan 

eksternal. Internal dan eksternal pengalaman informan saling terkait dan 

mempengaruhi satu sama lain. Pengalaman spiritual dan konsep diri santri 

dipengaruhi lingkungan pondok pesantren dan pengaruh tasawuf . 

Sebaliknya, struktur internal santri dapat juga mempengaruhi cara mereka 

berinteraksi dengan lingkungan pondok pesantren dan menerapkan prinsip-

prinsip tasawuf  dalam kehidupan sehari-sehari. 

4. Sintesis (Synthesis)  

 Tahap akhir. Peneliti menggabungkann hasil analisis data untuk 

memahami fenomena yang diteliti secara keseluruhan. Peneliti harus dapat 

memahami makna dan signifikansi fenomena yang diteliti  secara 

keselurahan. Tahap terakhir peneliti mendeskripsikan pembentukan konsep 

diri berbasis tasawuf  dipondok pesantren adalah merupakan proses yang 

kompleks dan multidimensional yang melibatkan perubahan dalam cara 

berpikir, merasa, dan berprilaku santri. Melalui pengalaman spiritual dan 



76 

 

 

 

penerapan prinsip-prinsip tasawuf , santri dapat mengembangkan konsep 

diri yang positif dan kuat sehingga dapat membantu mereka mengatasi 

kenakalan dan perilaku negatif. 

 Kesimpulan: kita dapat menyimpulkan setelah memerinci langkah 

tersebut. bahwa teknik analisis data fenomenologi Clark Moustakas betul-

betul memiliki kunci dalam memahami suatu makna yang ada dari 

pengalaman manusia. Pendekatan ini memungkinkan peneliti mendekati 

realitas subjektif dengan suatu kecermatan dan ketelitian. Peneliti juga 

menemukan suatu nuansa dan makna yang terkandung dalam pengalaman 

manusia. Peniliti juga dapat memahami fenomena yang diteliti secara detail 

dan akurat. 

G. Keabsahan Data 

 Untuk memastikan data dalam penelitian ini agar benar-benar akurat maka 

peneliti menggunakan teknik triangulasi sesuai pendekatan fenomenologi 

transendental Moustakas. Untuk menjaga keabsahan data dalam penelitian 

Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf dalam Mengatasi 

Kenakalan Santri. Peneliti menggunakan kriteria trustworthiness yang selaras 

dengan fenomenologi transendental Moustakas. Yaitu, kredibilitas, 

dependabilitas, confirmability, dan transferability. Keabsahan ini diperkuat 

melalui teknik triangulasi dan prinsip utama fenomenologi seperti epoche, 

reduction, dan imaginative variation.
87

 Berikut uraian keabsahan datanya:  

                                                             
87 Creswell, J. W., & Poth, C.N. ―Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing among five 

approaches‖ (4th ed.) sage publications. 2018. 

 



77 

 

 

 

1. Credibility (Kredibilitas). 

Kredibilitas dijaga agar temuan benar-benar menggambarkan pengalaman 

santri tentang pembentukan konsep diri berbasis tasawuf dalam mengatasi 

kenakalan. Teknik yang digunakan: 

a. Triangulasi Sumber 

          Pertama, membandingkan pengalaman santri yang pernah 

melakukan kenakalan, santri yang mengalami proses pembinaan tasawuf 

dan Pembina dari pengasuh pesantren. Kedua, memeriksa konsistensi 

narasi terkait latihan-latihan tasawuf (muroqobah, mujahadah, riyadhah, 

dzikir) dan dampaknya terhadap konsep diri santri. 

b. Member Cheking (Pemeriksaan Anggota) 

         Peneliti menunjukan kembali hasil wawancara atau temuan awal 

kepaada santri atau pengasuh untuk memastikan bahwa maknanya sesuai 

dengan yang mereka maksudkan. 

c. Prolonged Engagement (Interaksi Jangka Panjang) 

         Peneliti melakukan interaksi yang cukup lama dilingkungan 

pesantren untuk memahami konteks spiritual, kegiatan tasawuf, dan 

dinamika perubahan perilaku santri. 

d. Epoche (Menangguhkan) 

      Peneliti menangguhkan penilaian pribadi terhadap konsep tasawuf 

maupun kenakalan santri agar tidak mempengaruhi pemaknaan 

pengalaman partisipan. 

  



78 

 

 

 

2. Dependability (kebergantungan) 

       Dependability memastikan bahwa proses penelitian berlangsung 

secara konsisten dan dapat ditelusuri. Langkah yang digunakan: 

a. Audit Trail (Catatan Kronologis) 

         Peneliti mendokumentasikan proses tahapan: pengumpulan data, 

analisis (horizonalization, clustering, textural-structural description), 

hingga perumusan esensi. 

b. Triangulasi Metode  

          Pertama, menggunakan wawancara mendalam sebagai metode 

utama. Kedua, Observasi aktivitas tasawuf, kajian kitab, dzikir serta 

pembinaa spiritual. Ketiga, dokumen pesantren seperti buku tata tertib, 

catatan pembinaan santri. Dengan ini menunjukkan tidak hanya berasal 

dari satu metode. 

3. Confirmability (keterkonfirmasian) 

    Confirmability memastikan temuan berasal dari data, bukan bias 

peneliti. Langkah yang dilakukan:  

a. Epoche dan Refleixive Journal. Peneliti menuliskan refleksi diri:    

pertama, asumsi tentang tasawuf. Kedua, pengalaman pribadi 

dipesantren. Ketiga, potensi bias dalam menilai kenakalan santri. Ini 

menjaga netralitas interpretasi. 

b. Peer Debriefing (Proses Diskusi Kritis) 

Konsultasi dengan pembimbing atau ahli tasawuf untuk menguji apakah 

interpretasi temuan benar-benar bersumber dari data.  



79 

 

 

 

4. Transferability (keteralihan) 

    Penelitian menyediakan deskripsi tebal (thick description) sehingga 

pembaca dapat menilai apakah temuan dapat diterapkan dipesantren lain. 

deskripsi meliputi:  

a. karakteristik pesantren dan budaya tasawuf yang diterapkan.  

b. bentuk kegiatan pembinaan spiritual. 

c. Tipologi kenakalan santri. 

d. Pengalaman personal santri dalam pembentukan konsep diri.  

H. Sistematika penulisan 

Dalam penelitian yang berjudul ―Pembentukan Konsep Diri Santri 

Berbasis Tasawuf  dalam Mengatasi Kenakalan Santri di Pondok Pesantren 

Al-Inaroh Jember‖ dengan subjudul ―Studi Kasus di Pondok Pesantren Al-

Inaroh Jember‖, peneliti menyusun sistematika penulisan secara terstruktur 

agar pembahasan dapat tersampaikan secara runtut dan mudah dipahami. 

Penentuan judul utama dan subjudul dilakukan untuk memberikan fokus yang 

jelas terhadap topik penelitian, sekaligus menunjukkan konteks serta lokasi 

penelitian secara spesifik. Adapun sistematika pembahasan dalam penelitian 

ini disusun ke dalam enam bab, yang masing-masing memiliki fokus dan 

fungsi tersendiri sebagai berikut: 

Bab I Pendahuluan, Bab ini berisi uraian mengenai latar belakang 

masalah yang melandasi pentingnya penelitian dilakukan. Di dalamnya 

dijelaskan fenomena yang terjadi di lapangan, khususnya terkait pembentukan 

konsep diri santri dan peran tasawuf  dalam mengatasi kenakalan santri di 



80 

 

 

 

Pondok Pesantren Al-Inaroh. Selain itu, bab ini juga memuat rumusan 

masalah, fokus penelitian, tujuan penelitian, manfaat penelitian baik secara 

teoritis maupun praktis, serta definisi istilah yang digunakan. Seluruh 

komponen dalam bab ini bertujuan memberikan gambaran awal mengenai 

arah dan ruang lingkup penelitian. 

Bab II Kajian Pustaka, Pada bab ini, peneliti menguraikan landasan 

teoritis dan kajian pustaka yang relevan dengan topik penelitian. Bab ini 

mencakup hasil-hasil penelitian terdahulu yang memiliki keterkaitan dengan 

pembentukan konsep diri, tasawuf , serta kenakalan santri. Selain itu, peneliti 

juga mengulas berbagai teori dan konsep yang mendasari penelitian, seperti 

teori konsep diri, teori pendidikan berbasis tasawuf , serta pendekatan moral 

dalam konteks pesantren. Kajian pustaka ini berfungsi sebagai dasar teoritis 

untuk memahami dan menganalisis hasil penelitian di bab-bab berikutnya. 

Bab III Metode Penelitian, Bab ini menjelaskan secara rinci 

pendekatan dan jenis penelitian yang digunakan, yaitu pendekatan kualitatif 

dengan metode studi kasus di Pondok Pesantren Al-Inaroh. Selanjutnya, 

peneliti menguraikan lokasi penelitian, subjek dan objek penelitian, teknik 

pengumpulan data yang meliputi observasi, wawancara, dan dokumentasi, 

serta teknik analisis data yang digunakan untuk mengolah temuan di lapangan. 

Selain itu, bab ini juga membahas mengenai keabsahan data yang diperoleh, 

tahap-tahap penelitian dari awal hingga akhir, serta sistematika penulisan 

laporan penelitian. 



81 

 

 

 

Bab IV Hasil Penelitian, Dalam bab ini, peneliti menyajikan paparan 

data yang diperoleh selama proses penelitian di lapangan. Data disusun secara 

sistematis sesuai fokus penelitian agar mudah dianalisis. Bab ini juga berisi 

analisis mendalam terhadap temuan-temuan yang berkaitan dengan proses 

pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf  serta upaya pengasuh dan 

pihak pesantren dalam mengatasi kenakalan santri. Analisis dilakukan dengan 

mengaitkan temuan lapangan dengan teori dan konsep yang telah dibahas pada 

bab sebelumnya, sehingga menghasilkan temuan yang kuat dan terverifikasi. 

Bab V Pembahasan, Bab ini merupakan bagian penting yang berfungsi 

untuk meNafsirkan dan mengkaji secara mendalam hasil penelitian. Peneliti 

mendeskripsikan secara rinci implementasi nilai-nilai tasawuf  dalam 

pembentukan akhlak santri serta dampaknya terhadap perilaku dan 

pembentukan konsep diri mereka. Pembahasan dilakukan dengan cara 

menghubungkan data empiris dengan kerangka teori yang telah dipaparkan 

pada Bab II, sehingga dapat diperoleh pemahaman yang komprehensif tentang 

bagaimana tasawuf  berperan dalam proses pendidikan moral dan spiritual di 

Pondok Pesantren Al-Inaroh. 

Bab VI Penutup, Bab terakhir ini memuat kesimpulan dari keseluruhan 

hasil penelitian serta memberikan saran yang relevan bagi berbagai pihak, baik 

bagi pengasuh pesantren, santri, maupun peneliti selanjutnya. Kesimpulan 

disusun berdasarkan hasil analisis dan pembahasan, dengan menekankan pada 

inti temuan penelitian mengenai pembentukan konsep diri santri berbasis 

tasawuf  sebagai upaya dalam mengatasi.                       



82 

 

 

 

BAB IV 

PEMAPARAN DATA DAN ANALISIS 

A. Gambaran Objek Penelitian 

Penelitian berfokus pada pembentukan konsep diri santri yang berbasis 

tasawuf  di pondok pesantren Al-Inaroh yang terletak di desa kertonegoro, 

kecamatan jenggawah, kabupaten jember. Pondok pesantren al-Inaroh 

merupakan salah satu pondok tua  dijember, didirikan pada tahun 1955 oleh 

KH. Ahmad Munir Mu‘in.   

Gambar 4.1 – Peta Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Pondok pesantren Al-Inaroh merupakan lembaga pendidikan Islam 

yang berlokasi di Jember, Jawa Timur. Yang berfokus pada sumber daya 

manusia yang berakhlak mulia, berilmu pengetahuan dan berkomepetensi 

tinggi. Pesantren Al-Inaroh memiliki santri yang berjumlah 490 orang. Dengan 

reputasi yang baik dan dengan kualitas pendidikan yang unggul, pondok 

pesantren Al-Inaroh menjadi magnet bagi para santri dari berbagai juru 

82 



83 

 

 

 

indenesia, sehingga dapat menciptakan kesempatan bagi santri untuk belajar 

dan berkembang bersama dengan teman-temannya dari latar belakang yang 

berbeda demi membangun akhlak anak santri.  

Pondok pesantren Al-Inaroh melakukan beberapa pendekatan 

pendidikan yang holistik dan personal dengan memperhatikan keunikan  dan 

dengan perbedaan karakter setiap santri, sehingga dapat mengembangkan 

potensi dari masing anak – anak santri, begitu juga dengan pendekatan secara 

personal dilakukan dalam upaya  pembentukan konsep diri santri begitu juga 

dengan upaya untuk mencegah kenakalan santri secara aktif melaksanakan 

program pembinaan dan pengawasan yang intensif, serta membrikan perhatian 

husus kepada kebutuhan dan perkembangan santri, sehingga mereka dapat 

tumbuh menjadi individu yang berakhlak mulia dan memiliki komitmen terkait 

nilai-nilai agama. 

Dengan bimbingan nilai-nilai tasawuf , santri tidak hanya dilatih 

mengenali dirinya secara mendalam, tetapi juga diarahkan untuk membangun 

karakter yang kuat, stabil, dan seimbang. Nilai-nilai seperti muraqabah, 

tawadhu‟, dan ketulusan membantu santri mengembangkan konsep diri positif 

yang berakar pada spiritualitas, bukan pada pengaruh eksternal yang bersifat 

sementara. Proses pembentukan diri ini juga mencakup dimensi moral, 

emosional, dan sosial, sehingga menghasilkan pribadi yang tidak hanya cerdas 

secara spiritual tetapi juga matang dalam interaksi sosial. Melalui penghayatan 

tasawuf , santri memandang kehidupan dengan lebih bijak, mampu mengelola 

emosi, dan menempatkan diri dalam hubungan yang sehat dengan sesama. 



84 

 

 

 

Oleh karena itu, tasawuf  berfungsi sebagai kerangka dasar yang memperkuat 

pembentukan kepribadian santri secara holistik, mencetak karakter berakhlak 

mulia yang siap menjalani peran sosial dengan penuh tanggung jawab dan 

kesadaran spiritual. 

Oleh karena itu, pemilihan pondok pesantren Al-Inaroh  sebagai objek 

penelitian menjadi relevan untuk melihat bagaimana pembentukan konsep diri 

santri dengan berbasis tasawuf  dalam mengatasi kenakalan anak santri. Tidak 

hanya difahami sebagai doktrin keagamaan saja melainkan juga dengan 

tindakan, praktek, keputusan dan sikap anak santri dalam menjalani aktivitas 

sehari-hari. Penelitian ini mencoba menggali secara mendalam bagaimana 

seorang santri terkait pemahamanya terhadap tasawuf  sehingga dapat 

membentuk paradigma dan perilaku santri dalam menghadapi dinamika 

kehidupan. 

B. Pembentukan Konsep Diri Berbasis Tasawuf  dalam Mengatasi 

Kenakalan Santri di Pondok Pesantren Al-Inaroh Jember 

1. Proses Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf di Pesantren  

al-Inaroh 

Hasil wawancara KH. M. Syarif Toyyib Mubarok,pengasuh pondok 

pesantren al-Inaroh, terkait bagaimana proses pembentukan konsep diri 

santri berbasis tasawuf? KH. M Syarif Toyyib menjawab:  

 ―Pembentukan konsep diri santri dengan proses yang menekankan 

pembentukan jati diri spiritual, moral, dan psikologis melalui 

ajaran tasawuf. Proses ini tidak hanya menyentuh pada aspek 

kognitif saja tetapi juga dengan qolb, Nafs dan perilaku.‖  

 



85 

 

 

 

Peneliti juga bertanya kepada Ibu Nyai Masruroh sebagai istri 

Pengasuh Pondok Pesantren Al-Inaroh jember. Terkait tasawuf? beliau 

menjawab:  

―Tasawuf bagian dari ajaran Islam yang menekankan pada 

penyucian hati dengan cara mendekatkan diri kepada Allah, 

melalui penghayatan spiritual yang mencapai maqam 

(tingkatan spiritual) dan hal keadaan bathin yang membawa 

seorang hamba kepada makrifatullah. Yaitu pengenalan 

yang benar terhadap Allah‖ 

 

Pengamatan peneliti yang diperkuat dari hasil wawancara dari 

pengasuh dan istri pengasuh pondok pesantren al-Inaroh. menunjukkan 

bahwa interaksi intens dengan para santri, serta bimbingan rohani yang 

selalu berkelanjutan, membantu santri membangun konsep diri yang lebih 

positif dan terarah. 

2. Faktor yang Mempengaruhi Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis 

Tasawuf 

Hasil wawancara KH. M. Syarif Toyyib Mubarok pengasuh 

pondok pesantren al-Inaroh, terkait faktor pembentukan konsep diri santri 

berbasis tasawuf? KH. M Syarif Toyyib menjawab:  

 ―Ada faktor dari dalam diri santri, dari kondisi psikologis 

santri. Makanya di tasawuf sangat menekankan 

muhasabah. Sehingga kondisi psikologis stabil. Untuk 

mempercepat pembentukan konsep diri. Ada juga 

motivasi spiritual, untuk membangun keinginan untuk 

dekat dengan Allah, niat menuntut ilmu karena Allah, 

semakin kuat spiritual, semakin cepat internalisasi nilai 

sufistik. Santri yang memiliki pemahaman agama dan 

tasawuf lebih mudah menyerap nilai tazkiyatun nafs, 

akhlak tasawuf, konsep diri sebagai hamba dan 

khalifah.‖
88

 

                                                             
88 KH. M. Syarif Toyyib Mubarok, wawancara. Jember, 06 Desember 2025. 



86 

 

 

 

 

3. Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf dapat Mengatasi Kenakalan Santri 

Hasil wawancara KH. M. Syarif Toyyib Mubarok, pengasuh pondok 

pesantren al-Inaroh, terkait bagaimana proses pembentukan konsep diri 

santri berbasis tasawuf dapat mengatasi kenakalan santri? KH. M Syarif 

Toyyib menjawab:  

 ―Kenakalan santri seperti membangkang, bolos, merokok, 

melawan aturan dan lain-lainya ini didominasi dari (nafs al-

ammarah) nafsu yang mendorong pada perilaku yang 

cenderung merusak, dan maksiat, kelalaian, lemahnya 

muroqobah. Lantas bagaimana kita agar dapat mengatasi 

kenakalan santri, dengan cara menguatkan identitas 

spiritual. Santri diajak mengenal jati diri. Contoh: ―aku 

bukan sekedar remaja, tetapi hamba Allah yang harus 

menjaga amanah-Nya‖ 

 

Peneliti juga menanyakan hal sama terkait apakah tasawuf dapat 

mengatasi kenakalan santri kepada Ibu Nyai Masruroh, beliau menjawab: 

―Kitab tasawuf  ini sangat penting untuk diajarkan dan 

diamalkan yakni dipraktekan, guna sebagai ajaran terkait 

spritualitas Islam dan dapat membantu mengatasi kenakalan 

santri. Karena dari tasawuf  santri tau tentang bagaimana 

caranya untuk mencapai kesadaran spiritual yang lebih 

tinggi, dalam mengatasi Nafsu, mengontrol Nafsu dan 

keinginan yang menyebabkan kenakalan. Begitu juga 

dengan  keinginan duniawi. Tidak hanya itu guna 

mengembangkan akhlak yang baik, mengembangkan sifat-

sifat terpuji. Mengembangkan empati. Dan mengajarkan 

anak santri untuk mencari pertolongan Ilahi dalam 

menghadapi kesulitan dan tantangan hidup.‖
89

 

 

 

Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan oleh peneliti 

Internalisasi Tasawuf  dalam mengatasi Kenakalan Santri di Pondok 

                                                             
89 Ibu Nyai Masruroh, wawancara. Jember, 16 februari 2025. 



87 

 

 

 

Pesantren Al-Inaroh. Dengan adanya dua kegiatan keagamaan yaitu: satu, 

kajian kitab. Dua, thoriqoh.
90

 

a. Kajian kitab 

        Internalisasi Tasawuf  dalam Mengatasi Kenakalan Santri di 

Pondok Pesantren Al-Inaroh dengan diadakan kegiatan kajian kitab 

tasawuf   dengan menggunakan kitab Hikam Ibnu Atha‟illah, kitab yang 

ditulis Ibnu Atha‘illah Al-Sakandari.  Bidayatul hidayah, Kitab ini ditulis 

oleh Imam Al-Ghazali. Minhajul Abidin, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-

Ghazali. Ihya‟ Ulumuddin, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Ghazali. 

Risalatul Muawwanah, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Harawi. Adab 

Sulukil Murid,  Hidayatul Adzkiya, Arrisalatul Jami‟ah, Kitab ini ditulis 

oleh Al-Habib Ahmad bin Zain bin Alwi bin Ahmad Al-Alawi Al-

Habsyi. Ad-dhohirotul Musyarrofah, Kitab ini ditulis oleh Al-Habib 

Umar bin Muhammad bin Salim bin Hafidz bin Syekh Abu Bakar bin 

Salim (Hadramut). Kegiatan kajian kitab ini dipimpin langsung oleh 

pengasuh pondok pesantren al-inaroh KH. M. Syarif Toyyib Mubarok, 

begitu juga dengan Ibu Nyai Masruroh.
91

 

        

                                                             
90  Observasi, Jember, 16 februari 2025. 
91 Observasi, Jember, 16 februari 2025. 



88 

 

 

 

          

 

Gambar 4.2 – Kegiatan Kajian santri Putra di Pondok Pesantren Al-Inaroh. 

 

 

        Gambar 4.3 – Kegiatan Kajian santri Putri di Pondok Pesantren Al-Inaroh. 

  
b. Thoriqoh  

Selain kajian kitab ada Thoriqoh Alawiyyah yang dianut. Tariqoh 

Alawiyah adalah salah satu tarekat sufi yang didirikan oleh para Habaib 

Ba‟ Alawi di Hadramaut (tarim). Dimulai dari Imam Ahmad bin Isa al 

Muhajir dan disistematisasi oleh Imam Abdullah bin Alawi al-Haddad.
92

  

                                                             
92 Observasi, Jember, 16 februari 2025 



89 

 

 

 

        Peneliti bertanya kepada Ibu Nyai Masruroh sebagai istri 

Pengasuh Pondok Pesantren Al-Inaroh jember. Apakah dalam thoriqoh 

alawiyah terdapat baiat? Ibu Nyai menjawab: 

   ―Thoriqoh ini berupa manhaj (jalan hidup) dari pada 

organisasi dengan baiat. Tidak mengharuskan murid 

disumpah setia kepada seorang syekh. Pembimbingan 

dilakukan secara alamiah lewat majlis ilmu (pengetahuan), 

Amal (perbuatan), Tazkiyah (penyucian jiwa) adalah 

proses membersihkan hati dari sifat tercela dan 

menghiasinya dengan akhlak mulia sehingga dapat 

membentuk menjadi muslim yang utuh.Tarekat ini 

terkenal sangat fokus pada akhlak, keteladanan dan bukan 

ritual yang rumit. Tujuan dari thoriqoh Alawiyah untuk 

membantu individu untuk mencapai kesadaran spiritual 

yang lebih tinggi dalam mendekatkan diri kepada Allah. 

Tarekat ini bertujuan untuk mengembangkan akhlak yang 

baik dan perilaku yang positif bagi santri.‖
93

  

 

Hasil dari observasi peneliti, ketika ada waktu kosong santri-santri 

selalu memanfaatkan dengan membaca qosidah-qosidah salaf termasuk 

qosidah Imam Haddad ketika masih ada waktu selesai kajian kitab. 

Terkadang membaca sya‘ir dari Ta‟lim Muta‟allim.
94

  

Peneliti bertanya amalan yang di istiqomahkan untuk dibaca? Ibu 

Nyai menjawab: 

―Amalan sehari-hari ratib al-Haddad, ratib al-Attas, wirid 

pagi petang, sholawat. Dan disetiap harinya dari bangun 

tidur ada dzikirnya sampai hendak tidur lagi yaitu membaca 

dzikir Khulashoh Madad Nabawi kitab dzikir harian Al-

Habib Umar al-Hafidz, dan mendapat ijazah langsung dari 

al-Habib Umar al-Hafidz serta dari santri al-habib Umar al-

Hafidz. Santri al-Inaroh diajarkan membaca dengan cara 

konsisten. Kenapa memakai dzikir dari kitab dzikir harian 

Al-Habib Umar al-Hafidz dikarenakan beliau adalah murid 

dari murid Al-Habib Umar al-Hafidz.‖ 

                                                             
93 Ibu Nyai Masruroh, wawancara. Jember, 16 februari 2025. 
94 Observasi, Jember, 25 februari 2025 



90 

 

 

 

 

Menurut peneliti dari pola yang diterapkan Ibu Nyai kepada santri. 

pondok pesantren ini telah menerapkan amaliyah tasawuf  sebagai praktik-

praktik spiritual yang dilakukan oleh para sufi untuk mendekatkan diri 

kepada Allah dengan meningkatkan kesadaran spiritual. Tujuan akhir  

thoriqoh alawiyah bukan ―kasyaf‖ atau pengalaman mistik, tetapi untuk 

membentuk pribadi berakhlak, bermanfaat, lembut hati dan istiqomah 

dalam beribadah. Dan untuk menjaga keseimbangan dunia akhiratnya. 

 

 

Gambar 4.4 – Kegiatan dzikir Bersama santri Putri di Pondok Pesantren Al-Inaroh. 

 

4. Strategi Pembentukan Konsep Diri Berbasis Tasawuf dalam Konteks 

Kehidupan Santri  

Hasil wawancara KH. M. Syarif Toyyib Mubarok, pengasuh 

pondok pesantren al-Inaroh, Bagaiman strategi pembentukan konsep diri 

berbasis tasawuf dalam konteks kehidupan santri? KH. M Syarif Toyyib 

menjawab:  



91 

 

 

 

 ―Strateginya, pertama, menguatkan kesadaran bathin 

santri. Dengan cara tazkiyatun nafs (pembersihan jiwa). 

Santri di bombing untuk membersihkan diri dari penyakit 

hati. Berupa, hasad, marah, sombong, dendam. Dengan 

cara latihan: istigfar, muhasabah sebelum tidur, membaca 

dzikir hariannya. Kedua, muraqobah (kesadaran akan 

pengawasan Allah).‖
95

 

 

Peneliti menyimpulkan ketika santri merasa selalu diawasi oleh 

Allah Ini akan menjadi pengontrol perilaku otomatis. Sehingga santri 

memiliki rasa malu melakukan hal yang tidak terpuji. Dan peneliti 

mencoba mewawancarai beberapa informan dari para guru, santri dan 

masyarakat.  

  Peneliti bertanya pada santri bernama Nafila yang sudah menimba 

ilmu dipondok pesantren Al-Inaroh selama 8 tahun lamanya,, mengenai 

pemahaman tentang tasawuf?, Nafila menjawab:   

―Suatu pekerjaan yang mendekatkan seorang hambanya 

dengan tuhannya. Nafila juga menuturkan banyak sekali 

kenakalan yang dilakukan sebelum menjadi santri dan 

bahkan disaat menjadi santri karena butuh proses terhadap 

pengenalan itu tasawuf . Sebelum mengenal apa itu tasawuf  

dan setelah mengenal tasaawuf.‖ 

Peneliti bertanya kembali pada Nafila, Jenis kenakalan yang 

dilakukan? Nafila menjawab:   

―Salah satu kenakalan yang dilakukan adalah dari 

kenakalan ringan, sampai pada tahap kenakalan berat. 

seperti  setiap mendapat perintah tidak langsung 

dikerjakan pada saat itu juga. Akan tetap masih ditunda-

tunda. Kenakalan berat seperti kecanduan menonton film 

dewasa. Dan Sebelum mengenal tasaawuf juga sangat 

menyukai menonton film dewasa bahkan tanpa mengenal 

apa itu dosa. Setelah mengenal sedikit berkurang 

                                                             
95 KH. M. Syarif Toyyib Mubarok, wawancara. Jember, 06 Desember 2025. 



92 

 

 

 

menonton sesuatu hal yang tidak bermanfaat dalam 

kehidupaan Nafila. Apalagi terkait tontonan yang 

mengandung pornografi.sesudah tau bisa meminimalisir 

bagaimana agar tidak menonton film dewasa dan tau cara 

kembaali kepada Allah dengan cara penyucian jiwa, 

dengan bertobat atas segala sesuatu yang dilakukan. 

Walapun dengan usaha yang berulang ulang kali. Dengan 

penyesalan yang amat dalam dan berjanji tidak melakukan 

lagii. Dan yakin bahwa allah maha pemaaf, pengampun 

atas segala khilaf yang dilakukan hambanya.
96

 

Peneliti bertanya kembali pada Nafila, apakah tasawuf dapat 

mengatasi kenakalan? Nafila menjawab:   

―Tasawuf dapat mengatasi kenakalan dan saya mendapat 

ketenangan yang luar biasa. Setiap mengingat hal yang 

selalu diajarkan oleh Ibu Nyai. Agar segera mengambil 

wudhu, dan menyebut asma allah dengan tarikan nafas 

yang dalam agar dapat merasakan kehadiran allah dalam 

qolb. Dilakukan terus menerus sampai lupa atas apa yang 

sudah mengganggu fikiran. Dengan cara mengenal 

tasawuf  melalui bimbingan al mukarromah Ibu Nyai. 

Nafila mulai bisa mengontrol diri dengaan baik.‖ 

 Peneliti mengamati bagaimana pemahaman Nafila terkait tasawuf , 

sehingga membentuk konsep diri seorang Nafila menjadi pribadi yang 

lebih terarah. Tidak lepas dari pengalaman-pengalaman yang sudah 

Nafila lalui. Dalam hal ini tasawuf mengajarkan bahwa hakikat 

kebahagiaan sejati tidak terletak pada pemuasan Nafsu duniawi, tetapi 

pada ketenangan jiwa, kebersihan hati, serta kedekatan spiritual dengan 

Allah SWT. Pemahaman ini memberikan pengaruh besar terhadap pola 

pikir santri, sehingga mereka mulai melihat kehidupan bukan hanya 

dalam perspektif duniawi, tetapi juga dalam perspektif ukhrawi. 

Kesadaran ini membuat perilaku santri menjadi lebih terarah, penuh 

                                                             
96 Nafila, wawancara, jember, 16 februari 2025. 



93 

 

 

 

pertimbangan moral, dan tidak mudah terbawa arus keinginan sesaat. 

Mereka mulai memahami bahwa setiap tindakan memiliki konsekuensi 

spiritual, sehingga diperlukan kontrol diri, keikhlasan, dan kehati-hatian 

dalam bertindak. Seiring meningkatnya penghayatan nilai tasawuf , santri 

belajar mengutamakan ketenangan batin daripada kesenangan sementara, 

sehingga nilai-nilai kesederhanaan, kesabaran, dan keikhlasan semakin 

kuat tertanam dalam diri mereka. 

Peneliti bertanya pada santri yang bernama Himmah, Santri di 

pondok pesantren Al-Inaroh selama 9 tahun lamanya. mengenai 

pemahaman tentang tasawuf?, Himmah menjawab: 

―Tasawuf  ilmu tentang mengenal allah. Dan juga agar lebih 

bisa mendekatkan diri kpada allah. Dimana allah maha 

mengetahui atas apa yang dilkukan hambanya.‖ 

Peneliti bertanya kembali pada Himmah, Jenis kenakalan yang 

dilakukan? Himmah menjawab:   

―Kenakalan ringan yang dilakukan dipondok seperti 

goshop. Kenakalan berat seperti melukai diri sendiri, 

mengiris-ngiris tangan. Ada selalu keinginan untuk 

melukai jika hasrat tidak terpenuhi. Suka nonton film 

dewasa sampai ditahap kecanduan. Bahkan posisi jari 

agak sedikit bengkok sebagai alat bantu dalam 

menyalurkan hasrat untuk masturbasi. 

 

Peneliti bertanya kembali pada Himmah, apakah tasawuf dapat 

mengatasi kenakalan? Himmah menjawab:   

―Saya masih selalu dalam tahap posisi dituntun oleh Ibu 

Nyai dalam memperdalami tasawuf. Dengan kendala yang 

berat walaupum dalam tahap memahami apa itu tasawuf. 

tapi saya dapat merasakan bahwasanya tasawuf solusi 

dalam mengatasi kenakalan. walapun posisi naik turun 



94 

 

 

 

keadaannya, saya mulai bisa mengontrol sedikit demi 

sedikit dari kecanduan yang dialaami. Saya dalam proses 

bimbingan Ibu Nyai dalam memperdalam tasawuf. 

Dengan dzikir yang dirasakan oleh hati adalah hal yang 

selalu Himmah coba praktikan dalam diri. Dan kondisi 

Himmah Selaalu kambuh setiap perpulangan pondok 

karena selalu mengulangi menonton adegan film dewasa 

yang gampang di akses dari media sosial. Akhirnya 

mengulangi hal yang sama melakukan lagi dan lagi. Akan 

tetapi Himmah tidak pernah malu mengakui dan meminta 

bantuan untuk dibimbing oleh Ibu Nyai sebagai mana 

pengasuh pondok pesantren Al-Inaroh. Dan Ibu Nyai tak 

pernah lelah membimbing Himmah.
97

 

 

Himmah menuturkan bahkan ada hal yang membuat menggugah 

hati Himmah ketika perpulangan pondok. sedikit terenyuh dengan kalimat 

uminya mengingatkan, uminya Berkata:  

―Himmah enak sekarang masih ada umi, masih ada yang 

mengingatkan. Tapi kalau sudah gak ada umi dirumah ini. 

Umi sudah meninggal. Umi hanya bisa pasrah kepada allah 

apapun yang terjadi ke himmah.‖
98

 

Peneliti melihat bahwa ucapan umi Himmah sedikit menjadi 

tamparan buat Himmah agar tidak terus menerus melakukan hal yang allah 

benci. Ketika perpulangan dawuh umi nya dan Ibu Nyai menjadi 

pengingat. Ketika dipondok selalu dapat bimbingan rohani dari Ibu Nyai. 

Dua sosok yang luar biasa betul-betul memberikan pembelajaran yang luar 

biasa dalam hidup Himmah. Sehingga perubahan diri Himmah terlihat 

sangat signifikan tidak luput dari bimbingan Ibu Nyai dalam penerapan 

tasawuf di hidup Himmah dan begitu juga dengan nasehat umi nya kepada 

Himmah. 

                                                             
97 Himmah, wawancara, jember, 16 februari 2025 
98 Himmah, wawancara, jember, 16 februari 2025 



95 

 

 

 

Peneliti bertanya pada santri yang bernama Nafis, Santri di pondok 

pesantren Al-Inaroh selama 8 tahun lamanya. mengenai pemahaman 

tentang tasawuf?, Nafis menjawab: 

―Tasawuf  itu adalah ilmu tentang bagaimana kita mengenal 

allah, tentang ketauhidan, tentang bagaimana kitaa mengenal 

tentang sifat-sifat nya allah.‖ 

Peneliti bertanya kembali pada Nafis, apakah tasawuf dapat 

mengatasi kenakalan? Nafis menjawab:   

―Bahwasanya sebelum mengenal apa itu tasawuf  dan setelah 

mengenal tasawuf  dapat membedakan hal yang signifikan 

terkait apa tujuan kita hidup sebenarnya. Setelah mengenal 

tasawuf  setiap melakukan kesalahan saya tau apa yang harus 

saya lakukan dalam artian bagaimana cara bertobat, 

mengakui kesalahan, bertanggung jawab atas kesalahan. 

Setiap perpulangan dari pondok dan bebas memegang 

smartphone terkadang gampang mengikuti arus lagi. Melihat 

sesuatu yang dilarang, yang tidak bermanfaat.‖
99

  

 

Peneliti mengamati pola nafis memahami tasawuf. Nafis dapat 

merasakan dampak yang luar biasa setelah mempelajari dan 

memepraktekan tasawuf  dalam kesehariannya. Sehingga tau apa yang 

harus dilakukannya. Nafis menegaskan setiap manusia bisa berencana 

dan berusaha. Sementara hasil akhir berada ditangan Allah.  

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa Nafis memiliki 

pandangan yang seimbang terkait tasawuf  dengan dapat diwujudkan dari 

beberapa cara. Dalam meningkatkan kesadaran spiritual, mengamalkan 

akhlak mulia, mengembangkan hubunganya dengan Allah, mengontrol 

Nafsu dan emosi. 

                                                             
99 Nafis, wawancara, jember, 16 februari 2025 



96 

 

 

 

Peneliti bertanya pada santri yang bernama Sirli, Santri di pondok 

pesantren Al-Inaroh selama 7 tahun lamanya. mengenai pemahaman 

tentang tasawuf?, Sirli  menjawab: 

 ―Tasawuf  adalah sebuah ilmu yang mengajarkan cara 

mengenal tuhan yang sesungguhnya.‖ 

Peneliti bertanya terkait kenakalan yang pernah dilakukan? Sirli 

menjawab: 

―Dari kenakalan ringan seperti menggosop, bahkan sedang. 

seperti berbohong. Dan kenakalan berat seperti menyukai 

sesama jenis. Dan Sirli mengakui dengan rasa yang ada 

dalam dirinya adalah sebuah kesalahan yang fatal. Dan 

tidak malu untuk meminta bimbingan kepada ibu nyai 

sebagaimana pengasuh di pesantren. Setelah mendapat 

bimbingan dari Ibu Nyai secara langsung, Sirli, mendapat 

ketenangan hati, mulai menemukan jati diri. Mulai 

menyadari setiap yang dilakukan adalah sebuah kesalahan 

yang fatal. Selalu diajarkan terkait dzikir Qolbu ketika 

mengingat hal-hal yang pernah dilakukan dan ketika ada 

rasa ingin kembali melakukannya lagi.‖   

 

Peneliti bertanya kembali pada Sirli, apakah tasawuf dapat 

mengatasi kenakalan? Sirli menjawab:   

―Sebelum mengenal tasawuf , Sirli, seperti anak remaja 

pada umumnya menganggap sebuah kenakalan adalah hal 

wajar dilakukan anak remaja. Tapi setelah mondok dan 

setelah mengenal tasawuf  mulai bisa mengontrol diri apa 

yang dilarang oleh agama dan yang tidak. Tasawuf  sangat 

penting menurut Sirli untuk dipraktekan dalam sehari-hari 

dikarenakan sebagai pegangan hidup dalam mengontrol 

Nafsu dan emosi. Dan tau cara melaksanakan tafakkur, dan 

intropeksi diri untuk meningkatkan kesadaran akan 

kehadiran Allah swt.‖
100

 

 

                                                             
100 Sirli, wawancara, jember, 16 februari 2025 



97 

 

 

 

Peneliti mengamati pola Sirli, adalah anak remaja pada umumnya 

yang tak lepas dari kenakalan diluar pesantren dan didalam pesantren. 

Perbedaannya. Setelah Sirli mengetahui apa itu tasawuf . Sirli dapat 

sedikit demi sedikit mengamalkan akhlak mulia, dengan meneladani 

sifat-sifat Allah yang terpuji, seperti sabar, syukur, dan kasih sayang. 

Walapun tidak bisa dipungkiri masih melakukan hal-hal yang dilarang 

oleh agama akan tetapi masih ada control dalam diri walapun sedikit 

untuk kembali dan mengingat Allah. 

 

Peneliti bertanya pada santri yang bernama Lubabah, Santri di 

pondok pesantren Al-Inaroh selama 8 tahun lamanya. mengenai 

pemahaman tentang tasawuf?, Lubabah menjawab: 

 ―Tasawuf  semacam pengelolahan hati, dan terkait rasa-rasa 

yang ada dihati.‖ 

Peneliti bertanya kembali pada Lubabah, apakah tasawuf dapat 

mengatasi kenakalan? Lubabah menjawab:   

―Setelah mempelajari tasawuf tau bahwasanya pentingnya 

tasawuf dapat mengatasi kenakalan, begitu juga tau makna 

ridho, dan ikhlas. Terkait kenakalan yang sering dilakukan 

kenakalan ringan seperti ghosob, melanggar peraturan-

peraturan kecil yang termasuk kenakalan sedang. Pentingnya 

memepelajari tasawuf  dalam kehidupan, agar kehidupan 

lebih terarah. Bisa mengelola Nafsu dengan baik. Selalu 

mengingat allah dalam segala halnya.
101

 

 

Peneliti bertanya pada guru al-Inaroh yang bernama Ibu 

Munawaroh, mengenai pemahaman tentang tasawuf?, beliau  menjawab: 

                                                             
101 Lubabah, wawancara, jember, 16 februari 2025 



98 

 

 

 

                     ―Tasawuf  adalah salah satu metode dalam pembersihan 

jiwa‖ 

 

Peneliti bertanya kembali pada Ibu Munawaroh, apakah tasawuf 

dapat mengatasi kenakalan? Ibu Munawaroh menjawab:   

―Selama mengajar dipesantren ibu Munawaroh melihat dan 

merasakan bahwasanya tasawuf  sangat memiliki andil 

besar dalam kehidupan santri. Dan pelajaran yang harus 

selalu ada disetiap pesantren dalam membantu membentuk 

karakter anak santri, akhlak anak snatri. Tasawuf  memiliki 

pengaruh besar dalam kehidupan anak santri dengan 

melalui bimbingan dan asuhan al-mukarrom ibu nyai 

Masruroh selaku pengasuh dipondok pesantren Al-Inaroh. 

dengan karakter anak santri yang memiliki perubahan 

walaupun tidak cepat karena semua berproses dalam 

mengenali dirinya sendiri dengan jalan tasawuf. Dan 

pembelajaran tasawuf  harusnya tidak hanya ada 

dipesantren saja akan tetapi juga dalam kalangan 

masyarakat. Karena pentingnya tasawuf  dalam kehidupan 

sehari-sehari. Dalam menjaga hubungan dengan tuhannya, 

begitu juga dengan sesama mahluk ciptaannya.
102

 

 

Peneliti bertanya pada guru al-Inaroh yang bernama Ibu Suheimi, 

mengenai pemahaman tentang tasawuf?, beliau  menjawab: 

―Tasawuf  adalah sebuah cara mengenal Allah dengan jalan 

ma‘rifatullah, dalam meningkatkan sebuah kesadaran akan 

kehadirannya.‖ 

 

Peneliti bertanya kembali pada Ibu Suheimi, apakah tasawuf 

dapat mengatasi kenakalan? Ibu Suheimi menjawab:   

―Pembelajaran tasawuf  dikalangan pesantren sangat 

membantu dalam pembentukan karakter santri. Sehingga 

pembelajaran tasawuf  harus ada disetiap pesantren. 

Melihat anak santri Al-Inaroh dengan anak yang dari luar 

pesantren sangat jauh dari sisi akhlak dan karakternya. 

Selama berada di Al-Inaroh sebagai pengajar bisa 

menyaksikan betul pengaruh tasawuf  pada anak santri, 

sedikit demi sedikit selalu mengalami perubahan terhadap 

                                                             
102 Ibu Munawarroh, wawancara, jember, 16 februari 2025 



99 

 

 

 

santri, terkait kesadaran diri. Semua berkat bimbingan dari 

dari Al-mukarromah Ibu Nyai Masruroh berkat 

bimbinganya anak santri bisa berubah dari sisi karakternya 

secara bertahap ke hal yang lebih baik. Tasawuf ini 

harusnya dikembangkan disetiap pesantren dan sangat 

dibutuhkan untuk persiapan kembali kemasyarakat. Ketika 

seorang belajar tasawuf  dari sisi pemikiranpun akan 

berbeda jauh sangat berbeda. Dikarenakan segala isi pikiran 

akan menjadi lebih luas lagi. Tidak gampang menyalahkan 

manusia lainnya. Semua akan kembali kepada takdir dan 

akan dikembalikan kepada takdir. Saya sebagai pengajar 

juga disini akan tetapi tetap mendapat bimbingan juga 

secara langsung dari ibu nyai.
103

  

 

Peneliti bertanya pada Ibu Ari sebagai masyarakat sekitar pondok 

pesantren dan sebagai jamaah dari pengajian yang dibimbing langsung 

oleh pengasuh  pesantren Al-Inaroh. pemahaman tasawuf? Ibu Ari 

menjawab:   

                           ―Tasawuf  adalah sebuah cara mengenal Allah‖ 

Peneliti bertanya kembali pada Ibu Ari, apakah tasawuf dapat 

mengatasi kenakalan?  Ibu Ari menjawab:   

―Saya sedikit mengenal terkait apa itu tasawuf, akan tetapi  

pembelajaran tasawuf  sangat penting diajarkan dan 

diterapkan tidak hanya dipesantren akan tetapi juga 

dihalayak masayarakat agar tidak mudah berprasangka 

jellek kepada mahluk sesama. tidak gampang saling 

menyalahkan satu sama lain. Tidak suka menggibah. Dan 

tau cara bagaimana menyelesaikan suatu problem di 

tengah – tengah hidup berdampingan dengan masyarakat. 

Saya seorang ibu yang menitipkan anak untuk menimba 

ilmu dipesantren dan tau betul bagaimana cara menyikapi 

suatu problem dalam menghadapi ke tantruman anak 

dipesantren. Dan saya bisa tenang menghadapi itu. Berkat 

pembelajaran tasawuf dan penerapan dalam hidup saya 

yang saya dapatkan dari al-mukarromah Ibu Nyai 

Masruroh.‖
104

 

                                                             
103 Ibu Suheimi, wawancara, jember, 16 februari 2025 
104 Ibu Ari, wawancara, jember, 16 februari 2025 



100 

 

 

 

  

Pernyataan ibu Ari mencerminkan bahwa tasawuf  adalah seperti 

makanan pokok yang harus kita makan setiap harinya, agar kita tetap 

hidup. hidup harus dinikmati dengan penuh rahmat. Walaupun 

mendapatkan takdir baik maupun takdir buruk. Karena semua adalah 

bentuk cinta dari sang maha kuasa. Bersikap husnudzon juga adalah 

bentuk cinta dari mahluk kepada sang pencipta. 

Peneliti bertanya pada Ibu Hj. Mufarrohah, sebagai masyarakat 

sekitar pondok pesantren dan sebagai jamaah dari pengajian yang 

dibimbing langsung oleh Ibu Nyai Masruroh, pemahaman tasawuf? Ibu 

Hj. Mufarrohah menjawab:   

 ―Tasawuf , suatu ibadah untuk mengenal tuhan. Dan suatu 

cara untuk membersihkan hati dari prkara dengki, iri, 

dendam dan segala penyakit hati lainnya‖ 

 

Peneliti bertanya kembali pada Ibu Hj. Mufarrohah, apakah 

tasawuf dapat mengatasi kenakalan?  Ibu Hj. Mufarrohah menjawab:   

―Sejauh ini pondok pesantren al-Inaroh dengan pondok 

pesantren lainnya yang ibu ketahui terkait akhlak sangat 

jauh berbeda melihat santri al-Inaroh terkait adab, akhlak 

sangatlah luar biasa. Sehingga respon masyarakat sekitar 

ini juga sangat luar biasa. Santri memiliki pendidikan 

yang luar biasa serta bimbingan langsung dari Ibu Nyai.
105

 

 

Peneliti menyimpulkan dari pernyataan ibu Mufarrohah terkait 

tasawuf  dikalangan santri harus selalu dihidupkan. Karena tasawuf  

adalah jiwa bagi santri, ruh bagi santri, yang tidak bisa dijauhkan. Ibarat 

                                                             
105 Ibu Mufarrohah, wawancara, jember, 16 februari 2025 



101 

 

 

 

badan berpisah dengan ruh-nya maka wafatlah jasadnya. Penerapan 

tasawuf  dipondok pesantren Al-Inaroh sangatlah luar biasa. Dari sisi 

penerapan dan pembelajarannya, beserta bimbingan langsung dari 

pengasuh al-Inaroh. 

Peneliti bertanya pada Ibu Siti Azizah, sebagai masyarakat sekitar 

pondok pesantren dan sebagai jamaah dari pengajian yang dibimbing 

langsung oleh Ibu Nyai Masruroh, pemahaman tasawuf? Ibu Siti Azizah 

menjawab:   

 ―Tasawuf  adalah ibadah. Tasawuf  adalah cara mengenal 

Allah, tasawuf  adalah cara seseorang mencapai tingkat 

spiritual yang tinggi dan sampai ketahap kebahagiaan didunia 

dan akhirat.‖ 

 

Peneliti bertanya kembali pada Ibu Siti Azizah, apakah tasawuf 

dapat mengatasi kenakalan?  Ibu Siti Azizah menjawab:   

―Tasawuf  adalah cara kita mendekat dengan tuhan kita. 

Dengan cara banyak berdzikir, dan tafakkur. dan anak santri 

al-Inaroh terkait akhlak, adab, kesopanan, sangat luar biasa 

sehingga tidak diragukan lagi tasawuf dapat mengatasi 

kenakalan. Saya rutin mengikuti pengajian yang selalu 

diadakan oleh pondok pesantren Al-Inaroh. saya melihat 

terkait Ibu Nyai selalu membimbing dengan sabar dan tak 

pernah luput dari setiap anak santri di pondok pesantren ini. 

begitu juga dengan para jamaahnya. Selalu mendapat 

sentuhan ruhaniyah-nya secara langsung.
106

 

 

Peneliti bertanya pada santri putra yang bernama Amir Fauzi, 

Santri di pondok pesantren Al-Inaroh. mengenai pemahaman tentang 

tasawuf?, Amir Fauzi menjawab: 

                                                             
106 Siti Azizah, wawancara, jember, 16 februari 2025 



102 

 

 

 

―Tasawuf adalah ilmu yang membahas cara mensucikan jiwa, 

memperbaiki akhlak, dan mendekatkan diri kepada Allah swt 

dengan metode riyadhoh (latihan diri).‖
107

 

Peneliti bertanya terkait kenakalan seperti apa yang pernah 

dilakukan? Amir Fauzi menjawab: 

―Ringan, seperti Berbohong kecil dan mencontek. Sedang, 

seperti Menyimpan konten terlarang. Berat, seperti Perilaku 

asusila, penyalahgunaan narkoba/minuman keras.‖ 

Peneliti bertanya kembali pada Amir Fauzi, apakah tasawuf dapat 

mengatasi kenakalan?  Amir fauzi menjawab:   

―Ya, pendidikan tasawuf mampu mengatasi kenakalan 

santri karena tasawuf fokus pada tazkiyatun nafs (penyucian 

jiwa). Kenakalan santri sering bukan semata pelanggaran 

aturan, tetapi gejala Hati yang keras, Emosi tidak stabil, dan 

Kurang kesadaran diri.‖
108

 

 

Peneliti bertanya pada santri putra yang bernama Yusuf 

Muhammad Santri di pondok pesantren Al-Inaroh. mengenai pemahaman 

tentang tasawuf?, Yusuf Muhammad menjawab: 

―Tasawuf adalah ilmu latihan harian untuk menjaga hati tetap 

hidup bersama Allah.‖ 

Peneliti bertanya terkait kenakalan seperti apa yang pernah 

dilakukan? Yusuf Muhammad menjawab: 

―Ringan, seperti Berbicara kasar, bercanda berlebihan dan 

kurang sopan pada teman. Sedang, seperti Membantah 

kepada ustadz/guru dan meremehkan nasihat. Berat, 

seperti Menghina, mengancam, atau melecehkan guru dan 

pengasuh.‖
109

 

                                                             
107 Amir Fauzi, wawancara, Jember, 05 Desember 2025 
108 Amir Fauzi, wawancara, Jember, 05 Desember 2025 
109 Yusuf Muhammad, wawancara, Jember, 05 Desember 2025 



103 

 

 

 

Peneliti bertanya kembali pada Yusuf Muhammad, apakah 

tasawuf dapat mengatasi kenakalan?  Yusuf Muhammad menjawab:   

   ―Iya, bisa. karena Ilmu Tasawuf menanamkan akhlakul 

karimah didalam diri santri seperti Sabar, Tawadhu‟, 

Amanah, dan Jujur. Kenakalan santri pada dasarnya 

adalah krisis akhlak, bukan krisis kecerdasan. Dengan 

pendidikan tasawuf, santri tidak hanya tau mana yang 

salah, tetapi malu berbuat salah karena hati sudah 

terdidik.‖
110

 

 

Peneliti bertanya pada santri putra yang bernama Zainal Musthofa 

Santri di pondok pesantren Al-Inaroh. mengenai pemahaman tentang 

tasawuf?, Zainal Musthofa menjawab: 

―Tasawuf adalah fun ilmu atau jalan/thoriqoh untuk 

mencapai kemurnian tauhid, di mana seorang hamba benar-

benar  fana' (meleburkan ego dirinya) dan hanya fokus pada 

kehadiran Allah dalam hidupnya.‖ 

Peneliti bertanya terkait kenakalan seperti apa yang pernah 

dilakukan? Zainal Musthofa menjawab: 

―Ringan seperti Datang terlambat ke kelas atau jamaah dan 

tidak rapi berpakaian. Sedang seperti Sengaja bolos 

ngaji/madrasah. Berat seperti Kabur dari pesantren atau 

meninggalkan lingkungan pendidikan tanpa izin.‖ 

Peneliti bertanya kembali pada Zainal Musthofa, apakah tasawuf 

dapat mengatasi kenakalan?  Zainal Musthofa menjawab:   

―Iya, bisa. kebanyakan kenakalan santri muncul karena 

Merasa jenuh, Tidak menemukan makna mondok, dan 

Merasa terpaksa untuk mondok. Tasawuf memberikan 

makna spiritual terhadap proses belajar dan ketaatan 

sehingga santri memahami bahwa Mondok adalah ibadah 

dan Taat adalah jalan mendekat kepada Allah. dengan 

                                                             
110 Yusuf Muhammad, wawancara, Jember, 05 Desember 2025 



104 

 

 

 

makna yang benar maka kenakalan akan berkurang tanpa 

adanya unsur paksaan.‖
111

 

 

Berdasarkan hasil wawancara dengan para informan peneliti 

mengamati bahwasanya pembiasaan tasawuf seperti dzikir, muraqobah, 

muhasabah, memiliki peran signifikan dalam membentuk konsep diri 

santri agar lebih positif mengatasi kenakalan santri dan terkendali. Para 

informan menjelaskan bahwa kedekatan spiritual yang dibangun melalui 

kegiatan tasawuf mendorong santri untuk memahami dirinya secara lebih 

mendalam, sehingga kecenderungan untuk melakukan kenakalan 

mengalami penurunan. dari sisi pengasuh dan guru, peneliti menemukan 

bahwa santri yang secara konsisten mengikuti pembinaan tasawuf 

menunjukkan perubahan signifikan dalam perubahan sikap terutama 

dalam aspek kedisiplinan, kepekaan, emosional dan rasa tanggung jawab.  

Proses pembentukan tidak hanya diwujudkan melalui keteladanan 

para guru yang memberikan bimbingan spiritual yang intensif. Para 

informan juga menegaskan bahwa praktek tasawuf membantu santri 

memahami nilai-nilai moral dan spiritual yang kemudian menjadi 

landasan dalam menahan diri dari perilaku menyimpang. Hasil 

pengamatan lapangan memperlihatkan bahwa santri yang mendapatkan 

pendampingan tasawuf secara berkelanjutan memiliki kemampuan 

refleksi diri yang lebih baik, sehingga konflik internal maupun potensi 

kenakalan dapat diminimalisasi. Selain itu keterlibatan aktif santri dalam 

                                                             
111

 Zainal Musthofa, wawancara, Jember, 05 Desember 2025 



105 

 

 

 

kegiatan spiritual memberikan ruang bagi mereka untuk membangun 

identitas diri yang lebih matang dan selaras dengan nilai-nilai yang 

dijunjung pondok pesantren al-Inaroh. 

C. Temuan Penelitian 

Dari hasil penelitian santri mendapatkan Perubahan signifikan lainnya 

yang muncul dari pembinaan berbasis tasawuf menurut Ibu Nyai Masruroh 

terbukti memberikan dampak positif yang semakin meningkat dari tahun 

ketahun dalam mengurangi tingkat kenakalan. dengan meningkatnya rasa 

tanggung jawab, empati, dan kepekaan sosial dalam diri santri. Nilai-nilai 

tasawuf  yang menekankan pentingnya penyucian hati, pengendalian Nafsu, 

serta penyadaran akan hubungan spiritual dengan Allah, membentuk karakter 

santri menjadi lebih peka terhadap kebutuhan lingkungan sekitarnya. Mereka 

mulai menunjukkan keinginan untuk terlibat dalam kegiatan positif, seperti 

membantu teman yang mengalami kesulitan, berpartisipasi dalam kegiatan 

kebersihan pesantren, dan menjaga ketertiban asrama tanpa harus diperintah. 

Kesiapan untuk membantu sesama ini tidak hanya muncul karena aturan 

pesantren, tetapi didorong oleh dorongan batin yang tumbuh melalui 

pembiasaan muhasabah, zikir, shalawat, dan riyadhah ruhaniyah. Dengan 

demikian, peningkatan rasa tanggung jawab yang muncul bukan sekadar 

perubahan permukaan, tetapi merupakan hasil dari proses internalisasi nilai 

spiritual yang mendalam.  

  



106 

 

 

 

No  Aspek Penelitian Temuan Utama Indikator 

Lapangan 

Implikasi 

1 Bentuk 

Kenakalan Santri 

Terjadi peningkatan 

signifikan dalam ringan, 

sedang, berat. 

Pelanggaran 

disiplin, bolos 

kegiatan, 

Perbuatan 

asusila 

Perlunya 

intervensi 

khusus untuk 

menguatkan 

karakter rohani 

dan kontrol diri 

2 Faktor Penyebab 

Kenakalan 

Faktor internal dan 

eksternal berpengaruh 

Kurang 

pengawasan, 

pola asuh 

keluarga, 

lingkungan 

pergaulan, 

dan krisis 

identitas 

Pendeketan 

komprehensif 

berorientasi 

pembentukan 

konsep diri 

diperlukan 

3 Peran Tasawuf 

dalam 

Pembentukan 

Konsep Diri 

Tasawuf membantu 

membentuk konsep diri 

positif, khususnya aspek 

muhasabah, tazkiyatun 

nafs, dan riyadhah. 

Kegiatan 

dzikir, wirid, 

pembinaan 

akhlak, 

halaqah 

tasawuf rutin 

Membantu 

santri mengenal 

diri, mengontrol 

emosi, dan 

memperbaiki 

perilaku. 

4 

Perubahan 

Konsep Diri 

Santri Setelah 

Pembinaan 

Tasawuf 

Meningkatnya kesadaran 

diri, kontrol diri, dan 

tanggung jawab. 

Santri lebih 

disiplin, 

menurun 

konflik, 

meningkatnya 

keterbukaan 

kepada guru 

pembina. 

Tasawuf 

terbukti sebagai 

pendekatan 

efektif dalam 

pembinaan 

karakter. 

5. 

Efektivitas 

Program 

Pembinaan 

Tasawuf 

Efektif dalam menurunkan 

kenakalan dan 

memperkuat konsep diri. 

Penurunan 

pelanggaran 

30–50% 

(disesuaikan 

data 

penelitian). 

Program perlu 

diteruskan dan 

diperkuat 

dengan 

evaluasi 

berkala. 
 

6 

Mekanisme 

Pembentukan 

Konsep Diri 

Berbasis Tasawuf 

Santri diarahkan pada 

pengenalan diri 

(ma'rifatun nafs), 

pengendalian hawa nafsu, 

dan internalisasi nilai-nilai 

spiritual. 

Latihan rutin 

dzikir, 

tafakkur, 

bimbingan 

rohani, 

konseling 

berbasis 

tasawuf. 

Menghasilkan 

perubahan 

perilaku jangka 

panjang dan 

karakter 

spiritual kuat. 

Tabel 4.1 Tabel  Temuan Penelitian 



107 

 

 

 

Santri yang memahami dan menginternalisasi nilai-nilai tasawuf  juga 

menunjukkan perubahan perilaku dalam hal kerendahan hati, toleransi, dan 

kemampuan mengelola ego. Mereka menjadi lebih suka mengalah demi 

terciptanya keharmonisan dalam kehidupan asrama, serta lebih mudah meminta 

maaf dan mengakui kesalahan ketika melakukan pelanggaran atau menyakiti 

teman. Hal ini berbeda dengan kondisi sebelum pembinaan tasawuf , di mana 

sebagian santri cenderung mempertahankan ego, enggan meminta maaf, atau 

menunjukkan perilaku defensif saat mendapat teguran.  

Pembinaan berbasis tasawuf  menanamkan prinsip bahwa mengakui 

kesalahan bukan tanda kelemahan, tetapi bagian dari kedewasaan spiritual. 

Sikap seperti tawadhu‟ (kerendahan hati), shabr (kesabaran), dan ikhlas 

(ketulusan) menjadi pilar utama dalam proses ini. Santri belajar bahwa 

menjaga hubungan baik dengan sesama adalah bagian dari ibadah dan 

perwujudan akhlak mulia yang harus dijaga. 

Transformasi orientasi hidup ini semakin tampak dalam perilaku sehari-

hari, khususnya dalam cara santri mengambil keputusan, berperilaku dalam 

pergaulan, serta menjalankan kewajiban sebagai murid dan anggota komunitas 

pesantren. Dalam berbagai situasi, santri tidak lagi menilai suatu tindakan 

semata-mata berdasarkan keuntungan pribadi atau kesenangan sesaat. 

Sebaliknya, mereka mulai mempertimbangkan nilai moral, maslahat bersama, 

dan dampak tindakan tersebut terhadap hubungan sosial mereka. Ketika 

menghadapi konflik, santri berusaha menahan diri, memilih jalan damai, dan 

mengutamakan sikap memaafkan. Ketika diberikan amanah, mereka berusaha 



108 

 

 

 

menjalankannya dengan penuh tanggung jawab. Bahkan dalam interaksi 

sederhana seperti berbicara, bergaul, atau bekerja sama, mereka menunjukkan 

kehalusan budi pekerti yang merupakan buah dari latihan spiritual yang 

mendalam. Semua ini menunjukkan bahwa latihan tasawuf  tidak hanya 

mengubah cara berpikir, tetapi juga membentuk pola perilaku yang lebih 

matang dan beretika. 

Perubahan orientasi hidup yang terjadi pada santri memperlihatkan 

keberhasilan pembinaan berbasis tasawuf  dalam membentuk karakter secara 

komprehensif. Perubahan ini bukan sekadar tampak pada perilaku yang terlihat 

di permukaan, seperti kesopanan atau kedisiplinan, tetapi lebih jauh menyentuh 

dimensi kepribadian yang lebih hakiki: cara santri memaknai hidup, tujuan 

mereka dalam berbuat, dan prinsip moral yang mereka pegang. Tasawuf  

menanamkan kesadaran bahwa setiap tindakan adalah bagian dari perjalanan 

spiritual menuju Allah, sehingga setiap keputusan, hubungan sosial, dan bentuk 

pengabdian harus mencerminkan nilai-nilai ketulusan dan kemuliaan. Pada 

tahap ini, santri tidak hanya menjadi pribadi yang baik secara sosial, tetapi juga 

kuat secara spiritual, mantap dalam karakter, dan matang dalam mengelola diri. 

Inilah tanda bahwa pendidikan tasawuf  telah berhasil membentuk insan kamil 

yang tidak hanya memahami kebaikan, tetapi juga menghidupkannya dalam 

setiap aspek kehidupannya. 

Dengan bekal nilai-nilai tasawuf , santri menjadi lebih siap menghadapi 

berbagai tantangan kehidupan, baik di lingkungan pesantren maupun di luar 

pesantren. Mereka mampu membuat keputusan yang lebih bijaksana karena 



109 

 

 

 

tidak lagi dipengaruhi oleh dorongan emosional atau Nafsu sesaat. Kepribadian 

mereka menjadi lebih stabil, kuat, dan tenang dalam menghadapi konflik 

maupun tekanan. Nilai muraqabah (kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi) 

membuat mereka lebih berhati-hati dalam bertindak; nilai mujahadah 

menguatkan keteguhan dan kemampuan menahan diri; nilai tazkiyatun Nafs 

menjaga hati dari penyakit-penyakit batin; sementara nilai mahabbah (cinta 

kepada Allah) memberikan motivasi spiritual yang murni dalam setiap 

aktivitas. Keseluruhan nilai ini membentuk santri menjadi individu yang 

matang secara emosional, dewasa secara spiritual, dan kokoh secara moral. 

Dengan konsep diri yang kuat dan landasan spiritual yang mendalam, santri 

tidak hanya menjadi pribadi yang baik selama tinggal di pesantren, tetapi juga 

memiliki fondasi karakter yang mampu mereka bawa untuk menjalani 

kehidupan di masa depan dengan penuh kebijaksanaan.  

 

 

  



110 

 

 

 

BAB V 

PEMBAHASAN 

A. Sintesis Temuan 

   Berdasarkan hasil wawancara dengan beberapa informan, yang 

kemudian dipadukan dengan observasi lapangan serta data-data yang 

diperoleh melalui dokumentasi penelitian, peneliti menyusun sejumlah 

temuan penting yang relevan dengan fokus kajian. Triangulasi dari tiga 

sumber data tersebut memberikan gambaran yang lebih komprehensif 

mengenai fenomena yang diteliti, baik dari perspektif pengalaman informan, 

bukti empiris di lapangan, maupun catatan administratif pesantren. Dengan 

demikian, peneliti dapat memaparkan temuan penelitian secara sistematis dan 

mendalam sesuai dengan fokus penelitian yang telah ditetapkan: 

1. Proses Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf  Di 

Pondok Pesantren Al-Inaroh. 

Hasil penelitian menunjukkan pembentukan konsep diri santri 

berlangsung melalui nilai-nilai tasawuf sebagaimana yang dikemukakan 

oleh Imam Al-Ghazali. Santri dibimbing mengenal dirinya (ma‟rifat al-

nafs) secara spiritual sebagai hamba allah, sekaligus kecenderungan nafsu 

yang harus dikendalikan. Menurut Imam Al-Ghazali seseorang yang 

mengenal dirinya akan lebih mudah mengenal tuhannya, sebagaimana 

ungkapannya:  

 

 

110 



111 

 

 

 

 مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّه

Artinya: barang siapa yang mengenal dirinya, sungguh ia 

mengenal tuhannya.
112

 

 

 Proses ma‟rifatul nafs (pengenalan diri) membantu seseorang 

untuk memahami dirinya dan posisinya dihadapan Allah, apa yang pelu 

dibersihkan dan diperbaiki selanjutnya melalui tahap takhalli yaitu 

pengosongan diri dari sifat-sifat tercela. Tahap ini dilakukan melalui 

penanaman kesadaran dosa, selanjutnya, santri diarahkan pada tahap 

tahalli, yaitu pembiasaan sifat-sifat terpuji seperti sabar, ikhlas, jujur 

dan taat. Tahap akhir ada tajalli, yaitu muculnya kesadaran batin santri 

bahwa setiap perilaku merupakan bentuk penghambaan kepada allah. 

Pada tahap ini konsep diri santri terbentuk sebagai pribadi yang 

bertanggung jawab secara moral dan spiritual, sehingga mampu tampa 

paksaan eksternal. 

Dengan demikian, konsep diri santri mengalami proses 

pembentukan yang tidak bersifat dangkal atau superficial, melainkan 

bertumpu pada nilai-nilai spiritual yang mendalam dan berakar pada 

ajaran tasawuf . Pembentukan ini tidak hanya menyentuh aspek 

kognitif, seperti bagaimana santri menilai dirinya secara rasional, 

tetapi juga mencakup dimensi emosional dan ruhani yang mendorong 

mereka memahami identitas diri melalui hubungan dengan Allah 

                                                             
112 Al-Ghazali. ―Ihya‟ Ulum al-Din.” Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 



112 

 

 

 

SWT.
113

 Dengan fondasi spiritual tersebut, konsep diri santri 

berkembang secara lebih stabil dan matang, sehingga mereka mampu 

menghadapi tekanan sosial, konflik internal, dan dinamika kehidupan 

pesantren dengan bijaksana. Proses ini menjadikan pembentukan 

konsep diri bukan sekadar proses psikologis, tetapi juga perjalanan 

spiritual yang membentuk karakter dan kepribadian santri secara 

holistik. 

   Nilai tasawuf  lainnya seperti tazkiyatun Nafs (penyucian jiwa) 

dan mujahadahatun nafs (pengendalian diri) terbukti menjadi aspek 

penting yang menguatkan struktur kepribadian santri dalam konteks 

pendidikan pesantren. Tazkiyatun Nafs mendorong santri untuk 

membersihkan diri dari berbagai sifat negatif seperti iri, marah, 

dendam, malas, sombong, dan kecenderungan terhadap perilaku 

maksiat. Melalui praktik ibadah yang teratur, zikir harian, pembacaan 

shalawat, dan doa-doa tertentu, santri dilatih untuk melembutkan hati 

serta menenangkan pikiran, sehingga dorongan hawa Nafsu dapat 

diminimalkan secara bertahap.
114

  

 Di sisi lain, nilai mujahadah—yakni upaya sungguh-sungguh 

dalam melawan hawa nafsu—mengajarkan santri bahwa perjuangan 

terbesar yang harus mereka hadapi bukanlah melawan orang lain, 

tetapi mengatasi kecenderungan negatif dalam diri sendiri. Dalam 

                                                             
113

 Kurniawan, M., & Lestari, R. ―Peran Tazkiyatun Nafs terhadap Regulasi Emosi Remaja 

Pesantren.‖ Jurnal Psikologi Islam, 9(1), 2024. 23–37 
114 Fauzan, M., & Syamsuddin, A. ―Tawadhu‟ dan Pembentukan Identitas Religius Santri: Analisis 

Pendidikan Sufistik.‖ Jurnal Tarbiyah dan Tasawuf , 6(2), 2023. 101–118. 



113 

 

 

 

konteks pesantren, mujahadah dilatih melalui pembiasaan 

kedisiplinan, kepatuhan terhadap aturan asrama, menjalankan jadwal 

ibadah secara tertib, serta memperbanyak amalan sunnah seperti puasa, 

salat malam, dan sedekah. Proses ini melatih santri untuk bersabar, 

berkomitmen, dan memiliki daya tahan emosional yang kuat ketika 

menghadapi godaan atau keinginan yang tidak sesuai dengan ajaran 

agama. Melalui mujahadah, santri belajar untuk mengatur emosi 

secara proporsional, mengutamakan perilaku positif, dan menghindari 

tindakan-tindakan yang merugikan diri sendiri maupun lingkungan. 

Pembiasaan ini menciptakan pola pengendalian diri yang kuat dan 

berkelanjutan, sehingga santri lebih siap menghadapi tantangan hidup 

di kemudian hari.
115

 Dengan demikian, tazkiyatun Nafs dan mujahadah 

menjadi dua pilar utama yang membentuk konsep diri santri dari aspek 

emosional, moral, dan spiritual secara simultan, sekaligus 

memperkokoh karakter mereka sebagai individu yang matang, 

bertanggung jawab, dan berakhlak mulia 

 Integrasi nilai-nilai tasawuf  dalam pembentukan konsep diri 

terbukti menghasilkan dampak signifikan terhadap stabilitas psikologis 

dan arah hidup santri. Konsep diri yang dibentuk melalui pendekatan 

sufistik tidak hanya membuat santri memahami identitasnya secara 

sosial—sebagai anggota pesantren dan bagian dari komunitas belajar—

tetapi juga memahami kedudukannya sebagai „abd Allah hamba Allah 

                                                             
115 Rahmawati, I., & Hasan, N. ―Mujahadah al-Nafs sebagai Strategi Pengendalian Diri Santri di 

Pesantren Salaf.‖ Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 12(1), 2025. 55–70. 



114 

 

 

 

yang memiliki tanggung jawab moral dan spiritual. Pemaknaan ini 

membawa implikasi besar pada cara santri menilai dirinya dan 

menjalani aktivitas sehari-hari. Temuan penelitian menunjukkan 

bahwa santri yang mengalami pembinaan konsep diri berbasis tasawuf  

cenderung memiliki identitas religius yang lebih kuat, perasaan harga 

diri yang sehat, serta kepercayaan diri yang stabil dalam menjalankan 

kewajiban akademik, ibadah, maupun kedisiplinan asrama. Mereka 

mampu menghadapi tekanan, konflik kecil, atau tantangan lingkungan 

sosial dengan ketenangan dan tidak mudah goyah oleh pengaruh 

negatif.
116

 

  Selain memperkuat identitas, konsep diri berbasis tasawuf  

juga membentuk arah hidup santri menjadi lebih terfokus dan 

bermakna. Hal ini terjadi karena tasawuf  mengajarkan tujuan hidup 

yang tidak terbatas pada pencapaian duniawi, tetapi juga pada tujuan 

ukhrawi, yaitu mencari ridha Allah, memperbaiki akhlak, dan 

memberikan manfaat bagi sesama. Orientasi spiritual ini mengubah 

cara santri dalam memandang masalah: bukan sebagai hambatan, tetapi 

sebagai bagian dari tazkiyatun Nafs, proses penyucian jiwa yang 

mendidik ketahanan mental dan kedewasaan emosional.
117

 Dengan 

paradigma tersebut, santri lebih mampu mengontrol impuls, menunda 

kepuasan sesaat, dan bertindak berdasarkan pertimbangan moral. 

                                                             
116

 Kurniawan, M., & Lestari, R. ―Peran Tazkiyatun Nafs terhadap Regulasi Emosi Remaja 

Pesantren.‖ Jurnal Psikologi Islam, 9(1), 2024. 23–37. 
117 Fauzan, M., & Syamsuddin, A. ―Tawadhu‟ dan Pembentukan Identitas Religius Santri: Analisis 

Pendidikan Sufistik.‖ Jurnal Tarbiyah dan Tasawuf , 6(2), 2023. 101–118. 



115 

 

 

 

Perubahan orientasi diri ini menjadi faktor penting dalam pengurangan 

perilaku kenakalan, karena keputusan yang diambil santri tidak lagi 

didorong oleh keinginan instan, tetapi oleh nilai-nilai luhur yang 

mereka yakini. Mereka juga lebih aktif berpartisipasi dalam kegiatan 

positif dan menunjukkan tanggung jawab yang lebih besar dalam 

menjaga keharmonisan lingkungan pesantren. 

Proses pembentukan konsep diri santri berlangsung melalui 

berbagai mekanisme pendidikan khas pesantren yang berorientasi pada 

spiritualitas dan pembiasaan akhlak. pembiasaan akhlak seperti adab 

berbicara, adab makan, adab dengan guru, serta adab menjaga amanah 

menjadi aspek penting yang membentuk karakter santri secara terus 

menerus. Hal ini tertuang dalam hadist HR. al-Bukhari, no. 1121; 

Muslim, no. 2479 :  

: « 

». :            

Artinya : Dari Abdullah bin Umar r.a., Rasulullah SAW bersabda: 

―Sebaik-baik lelaki adalah Abdullah, andaikan ia memperbanyak salat 

malam.‖ Salim (putra beliau) berkata: ―Sejak itu Abdullah hampir tidak 

tidur malam kecuali sedikit.‖ (HR. al-Bukhari, no. 1121; Muslim, no. 

2479).
118

 

 

Pendidikan khas pesantren yang berorientasi pada spiritualitas 

seperti sholat malam dapat meningkatkan derajat seseorang di sisi Allah.  

Dapat menekankan pembentukan jiwa kedekatan kepada Allah dan 

                                                             
118 HR. al-Bukhari, no. 1121; Muslim, no. 2479 



116 

 

 

 

pengamalan nilai-nilai agama secara nyata dalam kehidupan sehari-hari 

bukan hanya dalam penguasaan ilmu pengetahuan.  

Integrasi nilai tasawuf  dalam pembentukan konsep diri santri 

menghasilkan fondasi karakter yang kokoh dan berkelanjutan.  

Kepribadian yang terbentuk melalui pembinaan sufistik ini membuat santri 

lebih mandiri, lebih bijaksana dalam mengambil keputusan, dan lebih siap 

menghadapi realitas kehidupan di luar pesantren. Nilai-nilai yang tertanam 

tidak berhenti pada masa pendidikan di pesantren, tetapi terbawa dalam 

pola hidup mereka di masa depan. Dengan demikian, tasawuf  tidak hanya 

membentuk konsep diri yang positif, tetapi juga menanamkan pondasi 

karakter yang kuat, stabil, dan tahan terhadap berbagai tantangan moral.
119

 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa pembinaan spiritual berbasis tasawuf  

memiliki potensi besar sebagai model pendidikan karakter yang holistik 

dan efektif dalam mencetak generasi berakhlak mulia. 

2. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Pembentukan Konsep Diri 

Berbasis Tasawuf . 

a. Pengalaman spiritual. 

Pembentukan konsep diri santri dapat dipahami melalui 

kerangka pemikiran Al-Ghazali yang menempatkan pengalaman 

spiritual sebagai fondasi utama perkembangan pribadi. Melalui 

riyāḍ ah, zikir, muhasabah, dan penyucian batin, santri menjalani 

proses tajrīd, yaitu pelepasan diri dari dominasi Nafsu dan distraksi 

                                                             
119  Kurniawan, M., & Lestari, R. ―Peran Tazkiyatun Nafs terhadap Regulasi Emosi Remaja 

Pesantren”. Jurnal Psikologi Islam, 9(1), 2024. 23–37. 



117 

 

 

 

duniawi. Proses ini menghasilkan kejernihan hati yang memungkinkan 

santri mengenali hakikat dirinya (ma„rifat al-Nafs) secara lebih 

mendalam. Pemahaman diri tersebut kemudian membentuk konsep diri 

yang lebih stabil, karena identitas mereka tidak lagi dibangun oleh 

persepsi eksternal, melainkan oleh kesadaran spiritual yang matang. 

Dengan demikian, pengalaman spiritual menurut Al-Ghazali berfungsi 

sebagai mekanisme transformasional yang menata moralitas, 

ketenangan batin, serta arah hidup santri, sehingga konsep diri mereka 

tumbuh dengan landasan religius yang kuat dan konsisten.
120

 

Pembentukan konsep diri santri dapat dipahami selaras dengan 

pandangan Ibn ‗Arabi yang menempatkan pengalaman spiritual sebagai 

proses ontologis yang mengangkat kesadaran manusia menuju ma„rifat. 

Dalam perspektif ini, pengalaman spiritual bukan sekadar respons 

emosional terhadap praktik keagamaan, tetapi merupakan perjumpaan 

batin dengan tajallī, yakni hadirnya manifestasi sifat-sifat Allah dalam 

kesadaran santri. Ketika santri merasakan tajallī, mereka menyadari diri 

sebagai mikrokosmos yang memantulkan realitas Ilahi, sehingga 

pemahaman tentang hakikat diri menjadi lebih mendalam dan 

transenden. Kesadaran eksistensial semacam ini membentuk konsep diri 

yang lebih terarah—santri memahami posisi, tujuan hidup, nilai moral, 

dan identitas spiritualnya dalam kerangka hubungan dengan Tuhan. 

Dengan demikian, konsep diri tidak hanya dibangun dari pengalaman 

                                                             
120 Al-Ghazali, A. H..” Ihya‟ Ulum al-Din. Beirut‖: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. (2005). 



118 

 

 

 

sosial, tetapi terutama dari kesadaran ruhani yang memetakan 

keberadaan diri dalam konteks kosmik menurut ajaran Ibn ‗Arabi.
121

 

Pembentukan konsep diri santri dapat dijelaskan melalui 

perspektif Ibn Qayyim yang menempatkan pengalaman spiritual 

sebagai proses transformasional dalam tazkiyatun Nafs. Pengalaman 

spiritual yang lahir dari latihan kejiwaan—seperti muhasabah, zikir, 

riyāḍ ah, dan disiplin moral—menumbuhkan al-sakīnah (ketenangan 

batin), al-thuma‟ninah (kemantapan diri), serta al-furqān (kejernihan 

dalam membedakan benar dan salah). Ketiga kualitas ini membentuk 

dasar internal bagi santri untuk memahami dirinya secara lebih stabil 

dan objektif. Ketika hawa Nafsu ditundukkan dan hubungan dengan 

Allah menguat, santri mengalami perubahan karakter yang signifikan: 

lebih terkontrol, lebih disiplin, dan lebih matang dalam penilaian moral. 

Proses ini menghasilkan konsep diri yang tidak hanya bersumber pada 

pengalaman sosial, tetapi juga dibangun oleh integritas spiritual dan 

kedewasaan moral yang menjadi tujuan utama pendidikan ruhani 

menurut Ibn Qayyim.
122

 

b. Pembinaan spiritual. 

Pembinaan spiritual yang diberikan oleh guru atau pembimbing 

ruhani memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan konsep diri 

santri, karena melalui bimbingan tersebut santri diarahkan untuk 

memahami dirinya secara lebih mendalam dan terarah. Menurut Ibnu 

                                                             
121 Ibn ‗Arabi. Futūḥ āt al-Makkiyyah. Cairo: Al-Hay‘ah al-‗Āmmah li al-Kitāb. 2019. 
122 Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Madarij al-Salikin. Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah. 1996. 



119 

 

 

 

Arabi, guru spiritual berperan sebagai murshid yang menuntun murid 

melewati proses penyucian batin hingga mencapai tingkat kesadaran 

spiritual yang lebih tinggi. Melalui pengajaran, keteladanan, dan 

pendampingan intens, guru membantu santri mengenali hakikat dirinya 

sebagai makhluk yang memantulkan sifat-sifat Ilahi. Proses ini 

menjadikan konsep diri santri lebih stabil, matang, dan terbentuk 

berdasarkan kesadaran ruhani, bukan sekadar pengalaman luar.
123

 

Pembentukan konsep diri santri dalam perspektif Al-Ghazali 

berkaitan erat dengan proses pembinaan spiritual yang berpusat pada 

penyucian hati melalui zikir, muhasabah, riyāḍ ah, serta pengendalian 

diri dari sifat-sifat tercela. Melalui proses ini, santri tidak hanya melatih 

aspek kognitif dan moral, tetapi juga menata dimensi batin sehingga 

mampu melihat dirinya dengan lebih jernih dan proporsional. Peran 

guru spiritual menjadi sangat penting karena merekalah yang 

membimbing santri menundukkan hawa Nafsu, menguatkan hubungan 

dengan Allah, dan meneguhkan nilai-nilai akhlak mulia dalam diri. 

Dengan demikian, konsep diri santri terbentuk bukan semata oleh 

lingkungan sosial, melainkan oleh kedalaman latihan ruhani yang 

menghasilkan karakter matang, identitas religius yang kuat, serta 

kesadaran diri yang terarah.
124

 

Pembentukan konsep diri santri dalam perspektif Ibn Qayyim 

sangat terkait dengan proses pembinaan spiritual yang berfokus pada 

                                                             
123 Ibn ‗Arabi, M. ― Fusus al-Hikam‖. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 2002. 
124 Al-Ghazali.  Iḥ yā‟ „Ulūm al-Dīn. Beirut: Dar al-Ma‗rifah. 2020. 



120 

 

 

 

penundukan hawa Nafsu dan pelatihan jiwa melalui tahapan tazkiyatun 

Nafs. Melalui bimbingan guru spiritual, santri dibawa menuju kondisi 

al-sakīnah (ketenangan batin), al-thuma‟ninah (kemantapan diri), dan 

al-furqān (kejernihan moral), yang menjadi fondasi utama bagi 

pengenalan diri yang sehat. Proses ini membentuk karakter santri yang 

matang, disiplin, dan stabil secara emosional. Dengan kemampuan 

mengendalikan dorongan negatif serta memahami konsekuensi moral 

dari setiap tindakan, santri mengembangkan konsep diri yang 

berlandaskan nilai-nilai ilahiah, bukan sekadar persepsi sosial. 

Hasilnya, konsep diri mereka tumbuh kuat, terarah, dan mencerminkan 

kedewasaan spiritual yang menjadi tujuan pendidikan pesantren.
125

 

c. Lingkungan Pondok Pesantren. 

Lingkungan pondok pesantren memiliki peran strategis dalam 

membentuk konsep diri santri, karena suasana yang disiplin, religius, 

dan penuh keteladanan menjadi ruang pembelajaran yang memengaruhi 

cara santri memahami dirinya. Menurut Zarkasyi, lingkungan pesantren 

yang kondusif—ditandai oleh interaksi harmonis, budaya adab, 

bimbingan intensif guru, serta rutinitas ibadah—mendorong santri 

menginternalisasi nilai-nilai positif yang membentuk identitas diri 

secara sehat. Dalam lingkungan seperti itu, santri belajar mengelola 

perilaku, mengembangkan harga diri yang stabil, serta membangun 

kepercayaan diri yang berlandaskan spiritualitas. Dengan demikian, 

                                                             
125 Ibn Qayyim al-Jawziyyah.  Madarij al-Salikin. Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah. 1996. 



121 

 

 

 

atmosfer pesantren bukan hanya ruang pendidikan, tetapi juga ruang 

pembentukan kepribadian dan konsep diri yang matang.
126

 

Pembentukan konsep diri santri dapat dipahami melalui pandangan 

Ibn Khaldun yang menegaskan bahwa lingkungan sosial dan budaya 

(al-bi‟ah) memiliki pengaruh kuat dalam membentuk watak dan 

perilaku manusia. Dalam konteks pesantren, ritme ibadah yang teratur, 

atmosfer religius, dan kultur kesalehan menjadi faktor eksternal yang 

menata cara santri mengenali dirinya dan mengembangkan identitas 

moralnya. Lingkungan yang baik dan konsisten mendorong santri untuk 

menginternalisasi nilai-nilai kedisiplinan, kesabaran, dan tanggung 

jawab, sehingga konsep diri mereka tumbuh stabil, positif, dan selaras 

dengan nilai-nilai keagamaan. Dengan pembiasaan ibadah dan interaksi 

dalam komunitas saleh, santri memperoleh kerangka batin yang 

menuntun perilaku, membentuk kontrol diri, serta memperkuat 

kepercayaan diri mereka berdasarkan nilai spiritual.
127

 

Pembentukan konsep diri santri dapat dijelaskan melalui 

pandangan Al-Ghazali yang menekankan bahwa lingkungan memiliki 

peran fundamental dalam tahdzib al-akhlaq atau pembinaan akhlak. 

Karena jiwa manusia mudah terpengaruh oleh kebiasaan dan perilaku 

lingkungan, pesantren yang dipenuhi praktik ibadah, muhasabah, zikir, 

serta budaya adab akan membentuk santri menjadi pribadi yang lebih 

                                                             
126

 Zarkasyi, A. F.“Pondok Pesantren: Sejarah, Konsep, dan Perkembanganya‖. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 2013. 
127 Sulistyo, A., & Hamid, N. ―Pengaruh Lingkungan Pesantren terhadap Pembentukan Konsep 

Diri Santri.‖ Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 12(2), 2023. 134–149 



122 

 

 

 

tenang, rendah hati, dan stabil secara emosional. Melalui kebiasaan 

spiritual yang konsisten, santri menginternalisasi nilai-nilai positif yang 

memperkuat identitas religius dan struktur konsep diri mereka. Konsep 

diri yang terbentuk tidak hanya berlandaskan penilaian sosial, tetapi 

bertumpu pada kedekatan spiritual, orientasi moral, dan kesadaran diri 

yang mendalam.
128

 

d. Tasawuf  dan Ajaran Islam. 

Tasawuf  dan ajaran Islam memiliki peran penting dalam 

membentuk konsep diri santri karena keduanya menuntun individu 

untuk memahami hakikat eksistensinya secara lebih mendalam. 

Menurut Al-Qushayri, tasawuf  bukan sekadar praktik ritual, tetapi jalan 

penyucian jiwa yang membantu seseorang mengenali dirinya sebagai 

hamba Allah yang memiliki tanggung jawab moral dan spiritual. 

Melalui latihan seperti zikir, muhasabah, dan pengendalian hawa 

Nafsu, santri mengalami peningkatan kesadaran batin yang 

memperjelas nilai-nilai, tujuan hidup, serta identitas dirinya. Dengan 

demikian, tasawuf  berfungsi sebagai fondasi pembentukan konsep diri 

yang lebih matang, stabil, dan berorientasi pada kedekatan dengan 

Allah SWT.
129

 

Pembentukan konsep diri santri dapat dipahami melalui pandangan 

Al-Ghazali yang melihat tasawuf  sebagai inti dari ajaran Islam dan 

sarana utama untuk menata hati serta membentuk kepribadian. Melalui 

                                                             
128 Rahim, S., & Ma‘arif, H. ―Peran Lingkungan Spiritual Pesantren dalam Pembentukan Akhlak 

dan Konsep Diri Santri”. Jurnal Studi Pendidikan Islam, 18(1), 2024. 55–70. 
129 Al-Qushayri, A. “Risalah al-Qushayriyah‖. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 2001. 



123 

 

 

 

penyucian hati, penundukan hawa Nafsu, dan penguatan keikhlasan 

sebagaimana dijelaskan dalam Ihyā‟ „Ulūm al-Dīn, santri diarahkan 

untuk memahami dirinya secara jernih dan proporsional. Latihan-

latihan tasawuf  seperti muhasabah, zikir, dan riyāḍ ah menjadi proses 

internalisasi nilai yang membangun identitas diri yang stabil, rendah 

hati, dan berorientasi pada ketakwaan.
130

 Dengan demikian, konsep diri 

santri terbentuk tidak hanya melalui pengalaman sosial, tetapi juga 

melalui pendalaman spiritual yang menuntun mereka menjadi pribadi 

tenang, berakhlak mulia, dan dekat dengan Allah. 

Pembentukan konsep diri santri dalam perspektif Ibn Qayyim 

sangat terkait dengan pemahaman tasawuf  yang selaras dengan syariat, 

di mana tasawuf  dipandang sebagai proses tazkiyatun Nafs untuk 

menyucikan jiwa dan membangun stabilitas batin. Melalui praktik 

riyāḍ ah dan muhasabah yang terarah, santri dilatih untuk mencapai al-

sakīnah (ketenangan), al-thuma‟ninah (kemantapan), dan al-furqān 

(kejernihan moral). Kondisi batin ini memperkuat kemampuan santri 

dalam mengendalikan diri, membedakan perilaku yang benar, serta 

menjaga kemurnian niat dalam setiap tindakan. Dengan demikian, 

konsep diri santri terbentuk melalui kedewasaan spiritual yang 

menjadikan mereka pribadi yang berakhlak mulia, disiplin, dan 

memiliki hubungan yang kuat dengan Allah SWT.
131

 

                                                             
130

 Mustaqim, A., & Fadilah, N. ―Internalisasi Tasawuf  dalam Pembentukan Kepribadian dan 

Konsep Diri Santri.‖ Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, 6(1), 2024. 41–56. 
131  Ridwan, M., & Halim, S. ―Tazkiyatun Nafs dan Penguatan Konsep Diri Santri dalam 

Perspektif Pendidikan Islam.‖ Jurnal Tasawuf  dan Tarbiyah, 9(1), 2025. 22–38. 



124 

 

 

 

Dengan demikian, konsep diri santri berbasis tasawuf  dapat 

menjadi salah satu solusi untuk mengatasi kenakalan santri. Namun 

perlu diingat bahwa setiap individu memiliki kebutuhan dan masalah 

yang unik, sehingga pendekatan yang digunakan juga harus disesuaikan 

dengan kebutuhan dan masalah tersebut. 

3. Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf  Dapat Mengatasi Kenakalan 

Santri. 

a. Meningkatkan Kesadaran Spiritual. 

Tasawuf  memberikan landasan spiritual yang kuat bagi santri 

untuk memahami hakikat dirinya melalui proses penyucian hati, 

pengendalian hawa Nafsu, serta latihan-latihan ruhani seperti zikir, 

muhasabah, dan riyāḍ ah. Melalui pendekatan ini, santri tidak hanya 

belajar mengenali potensi dan kelemahan diri, tetapi juga menyadari 

posisi eksistensialnya sebagai hamba Allah yang memiliki tanggung 

jawab moral. Kesadaran spiritual yang tumbuh dari praktik tasawuf  

membuat santri mampu melihat dirinya dengan lebih jernih, memahami 

tujuan hidup, serta menata orientasi perilakunya berdasarkan nilai-nilai 

ilahiah, bukan sekadar dorongan emosional sesaat.
132

 

Dalam proses pendidikan pesantren, tasawuf  berperan sebagai 

sarana pembentukan karakter yang mendorong santri untuk berperilaku 

positif dan stabil secara emosional. Kesadaran spiritual yang meningkat 

menjadikan santri lebih tenang, lebih mampu mengendalikan diri, dan 

                                                             
132 Syaifuddin, M., & Lestari, F. ―Implementasi Praktik Tasawuf  dalam Pembentukan Karakter 

dan Pengendalian Diri Santri Pesantren Salaf.‖ Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 2023. 88–102. 



125 

 

 

 

lebih berhati-hati dalam mengambil keputusan. Mereka terbiasa 

menimbang konsekuensi moral dari setiap tindakan sehingga perilaku 

impulsif dapat diminimalkan. Selain itu, nilai-nilai tasawuf  seperti 

tawadhu‟, sabar, dan muraqabah memperkuat akhlak mulia dan 

menciptakan kepribadian yang matang. Dengan demikian, tasawuf  

bukan hanya memperdalam spiritualitas, tetapi juga menjadi fondasi 

bagi perubahan perilaku yang konstruktif dan berkelanjutan. 

b. Mengembangkan akhlak yang baik. 

Tasawuf  menekankan pentingnya pengembangan akhlak mulia 

sebagai fondasi pembentukan kepribadian, termasuk kesabaran, rasa 

syukur, dan kasih sayang. Nilai-nilai ini membantu santri mengelola 

emosi, menahan dorongan negatif, dan membangun kesadaran diri yang 

lebih stabil. Dalam praktik pendidikan pesantren, ajaran tasawuf  

menjadi sarana efektif untuk menanamkan nilai kesabaran dan syukur 

dalam menghadapi berbagai tantangan. Melalui latihan spiritual yang 

berulang dan terstruktur, santri belajar memahami makna kesulitan, 

menerima proses pendidikan dengan ikhlas, dan mengembangkan 

kontrol diri sehingga mereka tidak mudah terpancing oleh perilaku 

menyimpang.
133

 

Selain itu, tasawuf  mengajarkan kasih sayang sebagai prinsip 

penting dalam interaksi sosial, yang mendorong santri membangun 

relasi harmonis dengan teman dan guru. Kasih sayang yang 

                                                             
133 Kholifah, S., & Mulyadi, A. ―Internalisasi Nilai Tasawuf  dalam Pembinaan Akhlak Santri di 

Pesantren Modern”. Jurnal Pendidikan Islam, 15(2), 2023. 101–116. 



126 

 

 

 

terinternalisasi mengurangi kecenderungan agresif, meminimalkan 

konflik, dan meningkatkan empati, sehingga perilaku kenakalan dapat 

ditekan secara signifikan.
134

 Dengan perpaduan nilai sabar, syukur, dan 

kasih sayang, tasawuf  menciptakan ekosistem pendidikan yang 

menumbuhkan karakter santri yang matang, tenang, dan bertanggung 

jawab. Ajaran tasawuf  tidak hanya menjadi pedoman spiritual, tetapi 

juga strategi efektif dalam membentuk perilaku positif dan mengurangi 

kenakalan santri secara berkelanjutan. 

c. Meningkatkan Rasa Tanggung Jawab. 

Tasawuf  memberikan kerangka spiritual yang membantu santri 

memahami tanggung jawabnya sebagai seorang muslim sekaligus 

anggota masyarakat. santri dilatih untuk menyadari posisinya sebagai 

hamba Allah yang memiliki kewajiban moral, sosial, dan spiritual. 

Kesadaran ini membuat mereka memahami bahwa setiap tindakan 

membawa konsekuensi, sehingga mereka terdorong untuk menjaga 

perilaku, menghormati aturan pesantren, dan memperbaiki diri secara 

terus-menerus. Nilai-nilai tasawuf  seperti ikhlas, amanah, dan 

muraqabah memperkuat rasa tanggung jawab internal dan 

menumbuhkan komitmen untuk menjalani kehidupan yang selaras 

dengan syariat.
135

 

                                                             
134

 Rahmawati, N., & Firdaus, H. ―Pengaruh Ajaran Sufistik terhadap Pengendalian Perilaku 

Menyimpang Santri.‖ Jurnal Tasawuf  dan Psikologi Islam, 8(1), 2024. 55–70. 
135 Hasan, M., & Nurjanah, S. ―Nilai-Nilai Tasawuf  dalam Pembentukan Tanggung Jawab Sosial 

Santri”. Jurnal Pendidikan Islam dan Karakter, 14(2), 2023. 77–94. 



127 

 

 

 

Di sisi lain, tasawuf  juga membentuk kesadaran sosial santri 

melalui ajaran kasih sayang, empati, dan pelayanan kepada sesama.
136

 

Santri yang memahami ajaran tasawuf  melihat dirinya bukan hanya 

sebagai individu, tetapi bagian dari komunitas yang harus dijaga 

keharmonisannya. Dengan internalisasi nilai-nilai tersebut, mereka 

lebih cenderung bersikap sopan, disiplin, dan peduli terhadap 

lingkungan sosialnya. Orientasi moral yang terbentuk melalui 

pembinaan sufistik ini menjadi faktor penting dalam mengurangi 

perilaku negatif atau kenakalan. Dengan demikian, tasawuf  tidak hanya 

memperkuat spiritualitas santri, tetapi juga membangun tanggung jawab 

sosial yang mendorong perilaku positif dan konstruktif dalam 

kehidupan pesantren maupun masyarakat luas. 

d. Mengurangi Stress dan Kecemasan. 

Tasawuf  dapat membantu santri mengatasi stres dan kecemasan 

melalui proses penyucian hati, pengendalian hawa Nafsu, dan latihan 

ruhani yang menenangkan seperti zikir, muhasabah, serta riyāḍ ah. 

Praktik-praktik ini membuka ruang bagi santri untuk mengekspresikan 

beban batin, menata pikiran, dan menenangkan diri dengan mengingat 

Allah. Ketika santri menjalani rutinitas spiritual secara konsisten, 

tingkat stres menurun dan kecemasan dapat terkelola dengan lebih baik. 

Kondisi emosional yang stabil ini memberikan fondasi bagi mereka 

untuk berpikir lebih jernih, bersikap sabar, serta merespons tekanan 

                                                             
136  Fadli, A., & Rohimah, L. ―Ajaran Sufistik dan Penguatan Perilaku Prososial Santri di 

Pesantren.‖ Jurnal Studi Keislaman dan Masyarakat, 12(1), 2024. 33–49. 



128 

 

 

 

dengan kedewasaan. Dengan demikian, tasawuf  menjadi sarana 

terapeutik yang efektif dalam mendukung kesehatan mental santri.
137

 

Di sisi lain, ketenangan batin yang lahir dari ajaran tasawuf  

mengurangi potensi santri terlibat dalam perilaku menyimpang. 

Kecemasan dan stres yang tidak terkelola sering kali memicu 

kenakalan, agresivitas, atau perilaku impulsif. Namun, melalui nilai-

nilai tasawuf  seperti tawadhu‟, syukur, dan muraqabah, santri belajar 

mengontrol diri, menghindari tindakan merugikan, serta menjaga 

hubungan harmonis dengan lingkungan. Spiritualitas yang kuat 

membantu mereka fokus pada tujuan hidup yang positif dan 

mengurangi ketergantungan pada pelampiasan perilaku negatif.
138

 

Dengan begitu, tasawuf  tidak hanya meningkatkan kesehatan mental, 

tetapi juga menjadi mekanisme penting dalam pencegahan kenakalan 

santri secara berkelanjutan. 

    Implementasi nilai tasawuf  dalam manajemen pendidikan 

pesantren merupakan fondasi penting yang mengarahkan proses 

pembinaan santri menuju karakter spiritual, disiplin, dan berakhlak 

mulia. Tasawuf  tidak hanya dipahami sebagai ajaran teoritis, tetapi 

diintegrasikan ke dalam berbagai aktivitas harian yang membentuk 

                                                             
137 Pratiwi, S., & Hakim, R. ―Pengaruh Praktik Zikir terhadap Penurunan Stres dan Kecemasan 

Santri Pesantren Tradisional”. Jurnal Psikologi Islam, 11(2), 2023. 77–92. 
138  Maulana, A., & Syafri, H. ―Peran Tasawuf  dalam Meningkatkan Kesehatan Mental dan 

Mengurangi Perilaku Menyimpang Santri.‖ Jurnal Studi Keislaman dan Pendidikan, 9(1), 2024. 

55–70. 



129 

 

 

 

kesadaran batin santri.
139

 seperti zikir, shalat malam, dan puasa sunnah 

berfungsi sebagai latihan spiritual yang menumbuhkan keteguhan hati 

dan pengendalian diri. Dengan demikian, tasawuf  menjadi bagian dari 

manajemen pesantren yang terstruktur, diarahkan bukan hanya untuk 

taat aturan, tetapi membentuk kesadaran batin agar santri dapat 

mengontrol diri secara mandiri.
140

 

e. Kegiatan Tasawuf  Efektif Mengurangi Kenakalan melalui Penguatan 

Kontrol Diri dan Ketenangan Emosi 

    Kegiatan bernuansa tasawuf  seperti muhasabah rutin, zikir 

berjamaah, riyadhah ruhaniyah, pembacaan shalawat, serta konseling 

spiritual memiliki dampak signifikan terhadap peningkatan self-control 

atau kemampuan pengendalian diri santri. Muhasabah rutin, yang 

biasanya dilaksanakan pada malam hari atau setelah rangkaian kegiatan 

tertentu, menjadi sarana refleksi mendalam bagi santri untuk menilai 

kembali tindakan, ucapan, dan niat mereka sepanjang hari.
141

 Melalui 

proses ini, santri dilatih untuk mengenali kesalahan, menyesali perilaku 

yang menyimpang, dan menyusun komitmen baru untuk memperbaiki 

diri.  

Kegiatan ini tidak hanya membangun kesadaran moral, tetapi 

juga memperkuat mekanisme kontrol internal yang membuat santri 

                                                             
139 Syafruddin, M., & Fauziah, I. ―Faktor Internal dan Eksternal Penyebab Kenakalan Remaja 

dalam Pendidikan Berbasis Asrama”. Jurnal Tarbiyah Nusantara, 12(1). 2024. 
140

 Azzawani, T. ―Hubungan Spiritualitas dengan Kendali Diri Santri di Pesantren.‖ Jurnal Studi 

Islam dan Pendidikan, 10(1). 2025. 
141  Suryadi, A., & Fatimah, N. ―Pengaruh Muhasabah Terhadap Pengendalian Diri Santri di 

Pesantren Modern.‖ Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 2023. 45–60. 



130 

 

 

 

tidak lagi bertindak berdasarkan dorongan spontan atau impulsif. 

Sebaliknya, mereka mulai terbiasa mempertimbangkan nilai etika, 

tanggung jawab, serta konsekuensi spiritual sebelum mengambil 

tindakan.
142

 Praktik muhasabah yang dilakukan secara konsisten 

membantu santri mengelola dorongan negatif seperti hasrat untuk 

melanggar aturan, sikap malas dalam menjalankan tugas, atau 

kecenderungan bersikap agresif saat menghadapi konflik. Dengan 

demikian, muhasabah berfungsi sebagai latihan spiritual yang 

membentuk karakter penuh kedewasaan emosional. 

Di sisi lain, kegiatan zikir berjamaah dan riyadhah ruhaniyah 

turut memperkuat keseimbangan batin santri melalui pengulangan nama 

Allah (dzikrullah) yang berfungsi menenangkan pikiran, menurunkan 

ketegangan emosional, serta meningkatkan rasa tenteram.
143

 Secara 

psikologis, zikir dapat menurunkan tingkat kecemasan dan 

meningkatkan kejernihan berpikir, sehingga santri lebih mampu 

mengidentifikasi emosi mereka secara tepat dan merespons situasi 

dengan sikap yang lebih bijaksana. Pembacaan shalawat dan kegiatan 

spiritual lainnya juga menciptakan suasana kebersamaan yang 

harmonis, memperkuat ikatan sosial, dan menumbuhkan rasa solidaritas 

antarsantri.  

                                                             
142

 Maulida, R., & Hanafiah, M. ―Zikir Berjamaah dan Regulasi Emosi Santri: Studi pada 

Pesantren Salafiyah.‖ Jurnal Psikologi Islam, 10(2), 2024. 87–103 
143 Fathurrahman, L., & Zainuddin, M. ―Riyadhah Ruhaniyah sebagai Upaya Pembentukan Self-

Control Santri.‖ Jurnal Studi Keislaman dan Tasawuf , 7(1),  2025. 21–38. 



131 

 

 

 

Sementara itu, konseling spiritual yang dibimbing oleh ustadz 

atau pembina pesantren memberikan ruang dialog bagi santri untuk 

mengungkapkan masalah pribadi, mendapatkan nasihat, serta 

memperoleh bimbingan moral yang sesuai dengan kondisi mereka. 

Dengan meningkatnya self-control, kestabilan emosi, dan kemampuan 

mengelola diri, santri menjadi lebih disiplin dalam mengikuti aturan 

pesantren, lebih mampu menahan diri dari tindakan-tindakan yang 

berpotensi menimbulkan masalah, serta menunjukkan perubahan 

perilaku ke arah yang lebih positif dan konstruktif. Secara keseluruhan, 

kegiatan tasawuf  berperan sebagai pilar penting dalam membangun 

karakter santri yang matang secara spiritual, emosional, dan sosial. 

Selain muhasabah dan zikir, penelitian juga mengungkap bahwa 

riyadhah ruhaniyah seperti shalat malam, puasa sunnah, 

memperbanyak istighfar, dan berbagai amalan spiritual lainnya 

memiliki peran besar dalam membentuk pribadi santri yang lebih 

matang secara emosional dan spiritual. Riyadhah menuntut konsistensi, 

ketekunan, dan ketulusan, sehingga menjadi bentuk latihan mental yang 

sangat efektif dalam memperkuat karakter santri. Dalam konteks 

kehidupan pesantren yang penuh dinamika, santri yang melaksanakan 

riyadhah secara teratur cenderung mengalami peningkatan ketenangan 

batin.
144

 Mereka lebih mampu mengelola stres yang muncul akibat 

                                                             
144 Fathurrahman, L., & Zainuddin, M. ―Riyadhah Ruhaniyah sebagai Upaya Pembentukan Self-

Control Santri.‖ Jurnal Studi Keislaman dan Tasawuf , 7(1), 2025. 21–38. 



132 

 

 

 

beban akademik, konflik kecil dalam kehidupan asrama, maupun 

tekanan sosial dari teman sebaya.  

Pembiasaan riyadhah melatih santri untuk membangun 

ketahanan mental, lebih sabar dalam menghadapi kesulitan, dan tidak 

mudah menyerah ketika dihadapkan pada situasi yang menuntut kontrol 

diri. Amalan-amalan spiritual seperti tahajud dan puasa bukan sekadar 

ibadah sunnah, tetapi juga sarana efektif untuk menjaga keseimbangan 

emosional dan memperkuat hubungan batin dengan Allah SWT. 

   Pembacaan shalawat, baik dilakukan secara individu maupun 

kolektif, melengkapi proses pembinaan spiritual dengan menghadirkan 

ketenangan dan kedamaian yang menghubungkan santri dengan 

keteladanan Nabi Muhammad SAW. Melalui pembacaan shalawat, 

santri tidak hanya meraih ketentraman emosional, tetapi juga terdorong 

untuk meneladani akhlak Rasulullah, seperti kesabaran, ketabahan, 

kejujuran, dan kasih sayang kepada sesama.
145

  

  Penelitian menunjukkan bahwa pembacaan shalawat secara rutin 

mampu menurunkan tingkat agresivitas, meredakan emosi negatif, dan 

meningkatkan empati sosial. Suasana batin yang damai membuat santri 

lebih mudah berinteraksi secara sopan, menjaga adab, serta 

menghindari konfrontasi.
146

 Ketika hati lembut dan tenang melalui 

shalawat, santri cenderung menunjukkan perilaku yang lebih tertib, 

                                                             
145

 Rahmaniyah, S., & Yusuf, A. ―Pembacaan Shalawat dan Dampaknya terhadap Stabilitas 

Emosi Santri.‖ Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 13(2), 2023. 112–126. 

146 Nurdin, S., & Amaliyah, U. ―Praktik Tazkiyatun Nafs dalam Meningkatkan Kematangan 

Emosional Santri”. Jurnal Tarbiyah & Sufisme, 8(1), 2025. 33–49. 



133 

 

 

 

toleran, serta menghargai perbedaan karakter teman-teman mereka. 

Aktivitas ini menjadi jembatan penting antara pembinaan spiritual dan 

pengembangan akhlak mulia, yang kemudian berdampak langsung pada 

penurunan kenakalan santri di lingkungan pesantren. 

         Kegiatan konseling spiritual menjadi pelengkap yang 

memperkuat keseluruhan proses pembinaan berbasis tasawuf . Dalam 

sesi konseling, santri diberi ruang untuk berbicara mengenai persoalan 

internal, baik emosional maupun spiritual, yang sering kali menjadi 

akar dari perilaku menyimpang. Ustadz sebagai pembimbing tidak 

hanya memberikan nasihat normatif, tetapi juga membantu santri 

memahami pola pikir dan perasaan yang melatarbelakangi tindakan 

mereka. Dengan pendekatan terapeutik berbasis spiritual, santri 

dibimbing untuk mendekatkan diri kepada Allah, menyeimbangkan 

emosi, serta melatih pengendalian hawa Nafsu.
147

  

Ketika aspek spiritual santri menguat melalui rangkaian 

kegiatan tasawuf  yang terstruktur, penelitian menemukan bahwa 

perilaku impulsif, agresif, dan kecenderungan melanggar aturan 

mengalami penurunan yang sangat signifikan. Penguatan spiritualitas 

ini menciptakan mekanisme pengendalian diri dari dalam, yang jauh 

lebih efektif dibanding mekanisme eksternal berbasis hukuman.  

                                                             
147 Hakim, R., & Sofyan, A. ―Internalisasi Nilai Tasawuf  dalam Menurunkan Perilaku Agresif 

Santri.‖ Jurnal Pendidikan Karakter Islam, 6(2), 2024. 89–106. 



134 

 

 

 

Perubahan internal ini merupakan indikator bahwa nilai-nilai 

tasawuf  telah tertanam dan mulai berfungsi sebagai sistem moral yang 

membimbing perilaku santri dalam kehidupan sehari-hari.
148

 

Perubahan perilaku tersebut tampak jelas dalam interaksi sosial 

di lingkungan pesantren. Santri menjadi lebih menghormati guru, lebih 

patuh terhadap aturan, serta menunjukkan sikap yang jauh lebih 

bertanggung jawab. Mereka yang sebelumnya sering membolos 

kegiatan, menggunakan gawai secara sembunyi-sembunyi, atau 

menunjukkan perilaku kasar, kini mulai menunjukkan kedisiplinan dan 

ketertiban dalam mengikuti jadwal harian pesantren.
149

 Konflik antar 

santri yang sebelumnya sering terjadi berangsur-angsur berkurang 

karena santri kini lebih mampu mengontrol diri, menyelesaikan masalah 

melalui dialog, dan menghindari konfrontasi fisik. Selain itu, 

kepedulian terhadap kebersihan lingkungan meningkat; santri lebih 

konsisten menjaga kerapian asrama, mengembalikan barang pada 

tempatnya, dan terlibat aktif dalam kegiatan kebersihan bersama. Sikap 

tersebut mencerminkan perkembangan aspek moral dan tanggung jawab 

sosial yang sejalan dengan ajaran tasawuf  tentang kebeningan hati, 

keindahan akhlak, dan pentingnya menjaga harmoni dalam komunitas. 

Tidak hanya itu, penelitian juga menemukan adanya 

peningkatan kepekaan sosial dan solidaritas antar santri sebagai dampak 

                                                             
148

 Hakim, R., & Sofyan, A. ―Internalisasi Nilai Tasawuf  dalam Menurunkan Perilaku Agresif 

Santri.‖ Jurnal Pendidikan Karakter Islam, 6(2), 2024. 89–106. 
149  Nurdin, S., & Amaliyah, U. ―Praktik Tazkiyatun Nafs dalam Meningkatkan Kematangan 

Emosional Santri.‖ Jurnal Tarbiyah & Sufisme, 8(1), 2025. 33–49. 



135 

 

 

 

lanjutan dari internalisasi nilai-nilai sufistik. Santri menjadi lebih ringan 

tangan dalam membantu teman yang kesulitan, saling mengingatkan 

ketika ada yang lalai menjalankan kewajiban, dan bekerja sama dalam 

berbagai kegiatan rutin seperti kajian kitab, gotong royong, serta ibadah 

berjamaah. Kebiasaan-kebiasaan ini menunjukkan bahwa perubahan 

yang terjadi tidak hanya bersifat sementara atau reaktif, tetapi 

merupakan transformasi kepribadian yang mendalam dan 

berkelanjutan.
150

  

Spiritualitas yang kuat berfungsi sebagai pondasi moral yang 

membimbing santri untuk hidup lebih disiplin, sopan, dan berakhlak 

mulia. Dengan demikian, kenakalan santri dapat ditekan secara efektif 

melalui internalisasi nilai-nilai tasawuf  yang konsisten, terarah, dan 

diterapkan dalam kehidupan harian. Pendekatan ini menunjukkan 

bahwa tasawuf  bukan hanya ajaran teoretis, tetapi juga metode praktis 

yang mampu memperbaiki perilaku dan membentuk karakter secara 

menyeluruh. 

Dengan demikian konsep diri santri berbasis tasawuf  dapat 

menjadi solusi untuk mengatasi kenakalan santri dengan meningkatkan 

kesadaran spiritual, mengembangkan akhlak yang baik, meningkatkan rasa 

tanggung jawab serta dapat mengurangi stress dan kecemasan. 

Implementasi pembinaan berbasis tasawuf  dan kegiatan spiritual di 

                                                             
150

 Hasbi, H., & Widodo, P. ―Konseling Spiritual Berbasis Tasawuf  sebagai Strategi 

Pengurangan Perilaku Menyimpang Santri.‖ Jurnal Bimbingan dan Konseling Islam, 9(1), 2024. 

55–72.  



136 

 

 

 

pesantren terbukti menghasilkan perubahan signifikan dalam orientasi diri 

santri. Perubahan ini tampak jelas pada pergeseran pola perilaku, dari 

kecenderungan egoisme, keinginan untuk selalu menang sendiri, serta 

respons emosional yang reaktif, menuju kesadaran spiritual yang lebih 

mendalam dan terkendali. Santri yang sebelumnya mudah marah, impulsif, 

dan sulit mengatur emosi, secara bertahap menunjukkan kemampuan 

untuk menahan diri, mengendalikan dorongan negatif, serta berpikir lebih 

jernih sebelum bertindak. Mereka menjadi lebih tenang dalam mengambil 

keputusan, tidak mudah tersulut provokasi, dan lebih terbuka untuk 

menerima perbedaan pendapat maupun keragaman karakter teman 

sebayanya. Perubahan ini mencerminkan berkembangnya kematangan 

emosional dan spiritual, yang menjadi indikator keberhasilan pembinaan 

tasawuf  sebagai pendekatan holistik dalam membentuk karakter santri. 

Proses pembentukan konsep diri santri berlangsung melalui berbagai 

mekanisme pendidikan khas pesantren yang berorientasi pada spiritualitas 

dan pembiasaan akhlak.  

4. Strategi Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf  di 

Terapkan dan di Maknai dalam Konteks Kehidupan Pesantren. 

a. Pembiasaan Dzikir dan Wirid. 

Santri yang membiasakan diri untuk melaksanakan dzikir dan wirid 

secara rutin akan mengalami penguatan kesadaran spiritual yang 

signifikan. Dzikir berfungsi sebagai latihan batin yang menenangkan 

hati, mengurangi kecemasan, serta menumbuhkan rasa kedekatan 



137 

 

 

 

dengan Allah. Ketika santri mengulangi lafaz-lafaz zikir dan doa secara 

konsisten, mereka belajar mengontrol emosi, menata pikiran, serta 

menghadirkan ketenangan batin sebagai bagian dari kehidupan sehari-

hari. Proses ini membantu santri mengenali dirinya secara lebih jernih, 

memahami kelemahan serta potensi dirinya, dan menempatkan 

identitasnya dalam kerangka kehambaan kepada Allah.
151

 

    Kesadaran spiritual yang terbentuk melalui dzikir harian ini 

memberikan dampak langsung terhadap perkembangan konsep diri 

santri. Santri yang terbiasa berdzikir cenderung memiliki sikap lebih 

tenang, lebih percaya diri, serta lebih stabil dalam menghadapi tekanan 

sosial maupun akademik. Mereka mulai memandang diri secara positif, 

memiliki orientasi hidup yang jelas, serta terdorong untuk memperbaiki 

akhlak dan perilaku. Rutinitas dzikir juga menumbuhkan sifat sabar, 

tawadhu‟, dan rasa syukur yang memperkuat struktur moral dan 

emosional mereka. Dengan demikian, dzikir dan wirid bukan hanya 

praktik ritual, tetapi menjadi sarana penting dalam pembentukan konsep 

diri yang sehat, matang, dan berlandaskan nilai-nilai spiritual. 

Kegiatan tasawuf  yang dilakukan secara intensif memberikan 

pengaruh signifikan terhadap perkembangan psikologis dan spiritual 

santri. Pertama, kegiatan seperti zikir dan muhasabah terbukti 

meningkatkan self-control, karena santri diajarkan untuk menahan 

dorongan Nafsu dan mempertimbangkan konsekuensi moral sebelum 

                                                             
151 Lestari, H., & Mansur, A. ―Pengaruh Dzikir Rutin terhadap Ketenangan Batin dan Regulasi 

Emosi Santri.‖ Jurnal Psikologi Islam, 10(2), 2023. 65–80. 



138 

 

 

 

bertindak. Self-control ini menjadi modal penting dalam mencegah 

perilaku impulsif seperti marah, membolos, atau melanggar aturan. 

Kedua, latihan ruhani seperti riyadhah amaliyah dan shalat malam 

menumbuhkan ketenangan batin. Hal ini disampaikan dalam hadist HR. 

Muslim, no. 2700 
152

: 

            

     

Artinya ― Tidaklah suatu kaum berkumpul untuk berzikir kepada 

Allah melainkan malaikat mengelilingi mereka, rahmat menaungi mereka, 

ketenangan diturunkan kepada mereka, dan Allah menyebut mereka di 

hadapan makhluk yang ada di sisi-Nya‖. 

 

Santri yang sebelumnya mudah gelisah atau stres akibat padatnya 

aktivitas pesantren secara bertahap menjadi lebih stabil secara emosional. 

Ketenangan batin ini tercipta karena santri merasakan kedekatan spiritual 

dengan Allah, sehingga beban tugas dan tekanan sosial lebih mudah 

dihadapi. Ketiga, tasawuf  juga memperkuat empati sosial. Santri yang 

rutin mengikuti kajian akhlak dan zikir berjamaah cenderung lebih lembut 

dalam bersosialisasi, mudah memaafkan, dan peduli terhadap teman. Hal 

ini terjadi karena tasawuf  menanamkan nilai kasih sayang, rendah hati, 

dan kesadaran bahwa semua manusia memiliki kelemahan. Keempat, 

disiplin santri meningkat melalui rutinitas ibadah seperti pengaturan waktu 

salat, kegiatan malam, dan pembacaan Al-Qur‘an. Kedisiplinan ini bukan 

                                                             
152 hadist HR. Muslim, no. 2700 



139 

 

 

 

lagi dipahami sebagai tekanan, tetapi menjadi kebiasaan positif yang 

tumbuh dari kesadaran spiritual. Dengan kata lain, pengaruh tasawuf  tidak 

hanya bersifat spiritual, tetapi juga psikologis, sosial, dan moral, sehingga 

membentuk karakter santri secara lebih komprehensif. 

Salah satu model yang diterapkan adalah pendampingan ustadz, di 

mana santri yang sering melanggar aturan diberikan perhatian khusus 

melalui dialog, nasihat ruhani, dan bimbingan akhlak.
153

 Ustadz tidak 

sekadar menegur, tetapi membantu santri memahami akar masalah 

spiritual yang melatarbelakangi pelanggaran. Selanjutnya, keteladanan kiai 

menjadi intervensi paling kuat. Santri yang melihat kesederhanaan, 

ketegasan, dan kelembutan kiai terdorong untuk mengikuti perilaku 

tersebut. Keteladanan merupakan metode pendidikan tasawuf  yang paling 

dalam karena menyentuh hati santri secara langsung. Intervensi lainnya 

adalah pemberian tugas ibadah bagi santri yang melanggar, seperti 

membaca Al-Qur‘an, memperbanyak istighfar, atau membantu kegiatan 

kebersihan. Tugas-tugas ini bukan bentuk hukuman, tetapi terapi spiritual 

untuk memperbaiki perilaku. Selain itu, pembiasaan lingkungan spiritual 

seperti suasana asrama yang dipenuhi bacaan Al-Qur‘an, zikir sore, dan 

kegiatan kebersihan kolektif menciptakan atmosfer yang menekan 

kenakalan. Lingkungan yang religius membuat santri merasa malu 

melakukan pelanggaran karena seluruh sistem mendorong pada perilaku 

                                                             
153 Firdaus, M., & Rahman, Z. ―Integrasi Tasawuf  dalam Pembinaan Karakter Santri”. Jurnal 

Pendidikan Islam Indonesia, 11(2). 2023. 



140 

 

 

 

positif.
154

 Model intervensi berbasis tasawuf  ini membentuk kontrol diri 

yang bersumber dari kesadaran, bukan sekadar ketakutan terhadap 

hukuman. 

Melalui pembinaan akhlak yang terarah, santri berkembang 

menjadi pribadi yang lebih matang secara spiritual dan moral. Mereka 

belajar mengendalikan diri, bersikap sopan terhadap guru dan teman, serta 

menjaga keharmonisan lingkungan pesantren. Pembiasaan perilaku baik 

juga membentuk konsep diri yang positif, karena santri mulai melihat 

dirinya sebagai individu yang mampu berbuat baik, bertanggung jawab, 

dan memberikan manfaat bagi orang lain.
155

 Dengan demikian, 

pembimbingan akhlak tidak hanya membentuk kebaikan perilaku, tetapi 

juga menciptakan karakter yang kuat dan kepribadian yang mulia sebagai 

bekal menghadapi kehidupan di luar pesantren. 

Bimbingan spiritual juga berfungsi membentuk kedewasaan 

emosional dan akhlak santri. Dengan pendampingan yang konsisten, santri 

belajar mengontrol emosi, mengambil keputusan secara bijaksana, dan 

menjaga integritas diri dalam interaksi sosial. Guru spiritual menanamkan 

nilai-nilai seperti kejujuran, kesabaran, kerendahan hati, dan tanggung 

jawab sehingga santri tumbuh menjadi pribadi yang berkarakter kuat. 

Proses ini tidak hanya membentuk pemahaman diri yang positif, tetapi 

                                                             
154

 Fathurrahman, A., & Maulana, D. ―Pendekatan Spiritual dalam Penanganan Kenakalan 

Santri.‖ Jurnal Tarbiyah Nusantara, 12(3). 2022. 
155 Hidayani, F., & Yusuf, A. ―Peran Pembimbingan Akhlak dalam Pembentukan Kepribadian 

Santri”. Jurnal Tarbiyah dan Studi Keislaman, 9(1), 2024. 38–54. 



141 

 

 

 

juga menciptakan fondasi kepribadian yang matang dan siap menghadapi 

dinamika kehidupan di luar pesantren. 

 Pengalaman spiritual yang terinternalisasi ini membantu santri 

menata hati, menguatkan iman, serta mengembangkan kesadaran 

mendalam mengenai keberadaan Allah dalam setiap langkah kehidupan. 

Proses ini menjadi fondasi penting dalam pembentukan karakter religius 

yang autentik.
156

 

Ketika santri terbiasa menjalankan aktivitas spiritual secara 

konsisten, mereka mulai merasakan hubungan yang lebih personal dengan 

Allah dan memahami makna ibadah sebagai kebutuhan rohani, bukan 

sekadar kewajiban ritual. Kesadaran ini membuat mereka lebih berhati-hati 

dalam bertindak, lebih mampu mengendalikan diri, serta lebih mudah 

mengembangkan perilaku positif. Santri yang mengalami pengalaman 

spiritual secara langsung cenderung memiliki konsep diri yang lebih stabil, 

merasa dihargai sebagai hamba Allah, dan memiliki tujuan hidup yang 

lebih terarah. Dengan demikian, pengalaman spiritual tidak hanya 

memperkaya dimensi keimanan, tetapi juga membentuk kepribadian yang 

matang, berakhlak mulia, dan siap menghadapi tantangan kehidupan. 

b. Pembiasaan perilaku positif. 

Santri dapat dibiasakan berperilaku positif, seperti membantu orang 

lain, sebagai bagian dari pembentukan karakter dan penanaman nilai-nilai 

akhlak mulia di lingkungan pesantren. Pembiasaan ini dilakukan melalui 

                                                             
156  Anwar, M., & Kurniasih, D. ―Pengalaman Spiritual dalam Pembinaan Karakter Religius 

Santri.‖ Jurnal Pendidikan Islam, 15(2), 2023. 101–117. 



142 

 

 

 

kegiatan sehari-hari seperti gotong royong, saling menolong teman yang 

kesulitan, menjaga kebersihan lingkungan, serta berpartisipasi dalam 

kegiatan sosial pesantren. Ketika santri aktif terlibat dalam tindakan 

prososial, mereka belajar memahami dirinya sebagai individu yang mampu 

memberi manfaat bagi orang lain.
157

 Proses ini memperkuat rasa harga 

diri, menumbuhkan empati, dan menanamkan keyakinan bahwa perilaku 

baik membawa dampak positif bagi diri dan lingkungan. 

Dengan tindakan positif yang dilakukan secara konsisten, santri 

mengembangkan konsep diri yang lebih sehat dan stabil. Mereka mulai 

memandang dirinya sebagai pribadi yang berperan penting dalam menjaga 

harmoni sosial dan sebagai bagian dari komunitas yang saling peduli. 

Pembiasaan membantu orang lain juga mengurangi kecenderungan 

perilaku negatif karena santri terlatih mengutamakan nilai kebaikan dan 

tanggung jawab moral. Pada akhirnya, praktik prososial tidak hanya 

membentuk perilaku yang baik, tetapi juga membangun identitas diri yang 

positif, matang, dan selaras dengan prinsip-prinsip Islam tentang kasih 

sayang, tolong-menolong, dan kepedulian sosial. 

c. Refleksi diri. 

Santri dapat dibimbing secara rutin oleh guru maupun pembimbing 

spiritual agar mereka mampu memahami kelebihan dan kekurangan 

dirinya secara objektif. Melalui proses bimbingan yang terarah—baik 

melalui muhasabah, dialog personal, maupun pengamatan perilaku sehari-

                                                             
157  Ramadhani, S., & Nurhakim, F. ―Perilaku Prososial Santri dan Pengaruhnya terhadap 

Pembentukan Konsep Diri Positif.‖ Jurnal Pendidikan Islam, 14(2), 2023. 88–104. 



143 

 

 

 

hari—santri diajak untuk mengenali potensi yang dapat dikembangkan 

serta kelemahan yang perlu diperbaiki. Pendampingan ini membantu santri 

membangun self-awareness, memperbaiki pola berpikir, dan 

menumbuhkan kepercayaan diri yang sehat. Dengan pemahaman diri yang 

lebih jelas, santri belajar menata tujuan hidup dan motivasi internalnya, 

sekaligus membangun fondasi karakter yang kuat dan matang.
158

 

Selain itu, bimbingan rutin juga mendorong peningkatan kesadaran 

spiritual santri melalui penanaman nilai-nilai tauhid, zikir, muhasabah, dan 

penguatan adab. Ketika santri mampu memahami dirinya dalam kerangka 

kehambaan kepada Allah, mereka menjadi lebih tenang, bertanggung 

jawab, dan berhati-hati dalam bertindak. Kesadaran spiritual yang tumbuh 

secara konsisten menjadikan santri lebih peka terhadap nilai moral dan 

lebih siap menghadapi tantangan kehidupan pesantren. Dengan demikian, 

bimbingan rutin bukan hanya membentuk pemahaman diri yang positif, 

tetapi juga memperkokoh orientasi spiritual yang menjadi landasan 

perilaku. 

d. Pengembangan kesadaran sosial. 

Santri dapat dibimbing untuk memahami pentingnya kesadaran 

sosial melalui berbagai kegiatan sosial dan kemasyarakatan yang menjadi 

bagian dari kurikulum kehidupan pesantren. Kegiatan seperti gotong 

royong, membantu masyarakat sekitar, pengabdian desa, hingga 

keterlibatan dalam kegiatan sosial pesantren membantu santri membangun 

                                                             
158  Fitriyani, S., & Ma‘arif, A. ―Peran Bimbingan Konseling Islami dalam Pengembangan 

Kesadaran Diri Santr”i. Jurnal Bimbingan dan Pendidikan Islam, 12(2), 2023. 66–81. 



144 

 

 

 

empati, tanggung jawab, dan kepedulian terhadap sesama. Melalui 

aktivitas ini, santri belajar bahwa kontribusi sosial merupakan bagian dari 

ajaran Islam yang menekankan rahmatan lil ‗alamin. Pengalaman langsung 

dalam membantu orang lain memperluas pemahaman santri tentang peran 

dirinya di tengah masyarakat, sekaligus melatih kemampuan berinteraksi 

secara positif dan penuh adab.
159

 

Partisipasi dalam kegiatan sosial juga berperan penting dalam 

pengembangan konsep diri yang positif. Ketika santri merasa mampu 

memberi manfaat dan berperan dalam komunitas, mereka membangun rasa 

percaya diri, harga diri yang sehat, serta identitas diri yang berorientasi 

pada kebaikan. Kesadaran sosial yang terbentuk melalui interaksi langsung 

ini memperkuat karakter santri sebagai individu yang peduli, bertanggung 

jawab, dan mampu bekerja sama. Pada akhirnya, bimbingan terhadap 

kesadaran sosial tidak hanya membentuk perilaku prososial, tetapi juga 

memperkaya struktur konsep diri santri secara spiritual, moral, dan 

emosional.
160

 

Dalam konteks kehidupan santri, strategi pembentukan diri 

berbasis tasawuf  dapat dimaknai sebagai berikut: 

a. Meningkatkan kesadaran spiritual dan keimanan. 

b. Mengembangkan akhlak yang baik dan perilaku positif 

c. Meningkatkan kontrol diri dan kesadaran diri. 

                                                             
159

 Rahmadi, F., & Lestari, D. ―Kegiatan Sosial Pesantren dan Pengaruhnya terhadap 

Pembentukan Kesadaran Sosial Santri.‖ Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 2023. 72–87. 
160 Amar, M., & Fauziah, N. ―Peran Aktivitas Prososial dalam Meningkatkan Konsep Diri dan 

Empati Santri.‖ Jurnal Tarbiyah dan Studi Keislaman, 9(2), 2024. 55–70 



145 

 

 

 

d. Mengembangkan rasa tanggung jawab dan kesadaran sosial. 

e. Meningkatkan kesadaran akan kehadiran Allah SWT dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Penerapan strategi pembentukan konsep diri berbasis tasawuf  

memberikan fondasi yang kuat bagi santri untuk memahami dirinya secara 

lebih mendalam dan terarah. Tasawuf  menekankan pentingnya proses 

tazkiyatun Nafs—penyucian jiwa—melalui zikir, muhasabah, riyāḍ ah, 

dan penguatan akhlak mulia. Melalui proses ini, santri belajar mengenali 

potensi diri, menerima kekurangan dengan bijak, serta menata orientasi 

hidup berdasarkan nilai ketakwaan. Kesadaran spiritual yang tumbuh dari 

latihan-latihan tasawuf  membantu santri membangun konsep diri yang 

stabil, rendah hati, dan berorientasi pada kebaikan. Mereka tidak hanya 

memahami dirinya sebagai individu, tetapi sebagai hamba Allah yang 

memiliki tanggung jawab moral dan spiritual. 

Pembentukan konsep diri yang positif pada akhirnya membentuk 

karakter santri menjadi lebih tenang, bijaksana, dan mampu 

mengendalikan diri dalam menghadapi situasi sulit. Tasawuf  mengajarkan 

nilai-nilai seperti sabar, syukur, muraqabah, dan kasih sayang, yang 

berfungsi sebagai pedoman dalam berperilaku sehari-hari. Dengan 

memahami nilai-nilai ini, santri lebih mudah menghindari perilaku 

impulsif atau menyimpang dan lebih memilih untuk bertindak berdasarkan 

prinsip keadilan, empati, dan tanggung jawab. Mereka juga belajar 

menjalin hubungan sosial yang harmonis, menghargai perbedaan, serta 



146 

 

 

 

menjaga integritas dalam setiap tindakan. Proses ini secara langsung 

memperkuat struktur konsep diri yang positif, yang menjadi modal 

psikologis penting bagi perkembangan kepribadian. 

Ketika santri telah memiliki konsep diri yang kuat dan matang, 

mereka mampu berperan sebagai agen perubahan positif dalam 

masyarakat. Bekal spiritualitas yang kokoh, dikombinasikan dengan 

kemampuan pengendalian diri dan kesadaran sosial, menjadikan santri 

figur yang mampu memberi teladan di lingkungannya. Mereka dapat 

berkontribusi dalam kegiatan sosial, menyebarkan nilai-nilai kebaikan, 

serta menjadi bagian dari solusi atas berbagai permasalahan sosial. Dengan 

demikian, strategi pembentukan konsep diri berbasis tasawuf  tidak hanya 

memberikan manfaat bagi perkembangan individu santri, tetapi juga 

memiliki dampak transformasional bagi masyarakat luas melalui peran 

aktif santri sebagai agen perubahan yang membawa nilai-nilai moral, 

spiritual, dan kemanusiaan. 

 

 

 

 

 

  



147 

 

 

 

BAB VI  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

1.  Penelitian ini menyimpulkan bahwa pembentukan konsep diri santri 

berbasis tasawuf  merupakan pendekatan yang efektif dan relevan dalam 

membangun karakter santri secara holistik di Pondok Pesantren Al-Inaroh. 

Konsep diri yang terbentuk tidak hanya mencakup pemahaman kognitif 

mengenai jati diri, tetapi juga penghayatan spiritual yang menghubungkan 

santri dengan nilai-nilai ketuhanan. Melalui nilai-nilai tasawuf  seperti 

muraqabah, tawadhu‟, tazkiyatun Nafs, dan mujahadah, santri belajar 

memahami kedudukannya sebagai hamba Allah yang berkewajiban menjaga 

perilaku dan akhlak. Nilai-nilai ini membentuk kesadaran diri yang kuat dan 

mendalam sehingga santri mampu mengenali potensi, kelemahan, dan 

tanggung jawabnya.  

2. Faktor yang mempengaruhi pembentukan konsep diri yang didasarkan pada 

tasawuf  membuat orientasi hidup santri lebih terarah, stabil, dan berakar 

pada kesadaran spiritual yang mendalam. Dengan demikian, pembentukan 

konsep diri berbasis tasawuf  menjadi pondasi utama dalam membangun 

sistem pendidikan pesantren yang tidak hanya fokus pada aspek akademik, 

tetapi juga pembinaan moral, emosional, dan spiritual. 

3. Konsep diri berbasis tasawuf  dapat mengatasi kenakalan, Penelitian ini juga 

menemukan bahwa kegiatan-kegiatan tasawuf  seperti muhasabah rutin, 

zikir berjamaah, riyadhah ruhaniyah, pembacaan shalawat, serta konseling 

147 



148 

 

 

 

spiritual berpengaruh signifikan terhadap peningkatan self-control, 

ketenangan batin, dan stabilitas emosi santri. Kegiatan-kegiatan tersebut 

membantu santri meresapi nilai-nilai spiritual yang kemudian diinternalisasi 

menjadi pola pikir dan perilaku positif. Sehingga dapat mengatasi kenakalan 

santri.  

4. Strategi pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf  diterapkan dan 

dimaknai dalam konteks kehidupan pesantren dengan strategi Zikir 

berjamaah menenangkan kondisi psikologis santri, riyadhah ruhaniyah 

melatih kedisiplinan dan menumbuhkan keteguhan hati, sementara 

muhasabah membantu santri mengevaluasi diri sehingga tidak lagi bertindak 

impulsif. Konseling spiritual memberikan ruang aman bagi santri untuk 

mengungkapkan kegelisahan dan mendapatkan bimbingan sufistik yang 

menyentuh aspek batin. Penguatan aspek internal ini terbukti secara empiris 

menurunkan perilaku agresif, kecenderungan melanggar aturan, dan konflik 

antarsantri. Dengan stabilitas emosi yang lebih baik, santri mampu 

mengambil keputusan dengan pertimbangan moral, serta lebih mudah 

mengendalikan dorongan negatif yang kerap muncul dalam masa remaja. 

Kegiatan tasawuf , dengan demikian, menjadi metode efektif dalam 

merawat kondisi psikologis dan spiritual santri secara simultan. Keteladanan 

kiai memberikan pengaruh kuat melalui model perilaku yang dicontohkan 

langsung oleh figur yang dihormati santri. Pendampingan ustadz menjadi 

jembatan emosional dan spiritual yang membantu santri memahami 

kesalahan dan memperbaiki diri.  



149 

 

 

 

B. Saran 

 Berdasarkan hasil penelitian mengenai pembentukan konsep diri santri 

berbasis tasawuf  dalam mengatasi kenakalan di Pondok Pesantren Al-Inaroh, 

disarankan agar pihak pesantren terus memperkuat integrasi nilai-nilai tasawuf  

dalam seluruh aspek pembinaan, baik melalui kegiatan kurikuler maupun 

pembiasaan harian. Program muhasabah rutin, zikir berjamaah, riyadhah 

ruhaniyah.  

Selain itu, pesantren terus diharapkan memperluas lingkungan spiritual 

yang kondusif dengan menciptakan budaya pesantren yang menekankan 

kesadaran diri, disiplin, dan tanggung jawab. Pengawasan kolektif melalui 

kelompok kecil, halaqah akhlak, dan kegiatan sosial dapat menjadi sarana 

memperkuat konsep diri santri secara berkelanjutan. Pesantren juga disarankan 

untuk menyediakan layanan konseling spiritual yang terstruktur agar santri 

yang mengalami krisis konsep diri atau tekanan emosional dapat memperoleh 

pendampingan profesional dan bermakna. Bagi penelitian selanjutnya, 

diperlukan kajian lebih mendalam mengenai pengaruh faktor keluarga, 

lingkungan digital, dan media sosial terhadap pembentukan konsep diri santri, 

sehingga model pembinaan berbasis tasawuf  dapat dikembangkan lebih 

komprehensif. Dengan demikian, pembentukan konsep diri santri yang 

berkarakter, matang secara emosional, dan kuat secara spiritual dapat terwujud 

sebagai upaya berkelanjutan dalam mencegah kenakalan dan memperkuat 

kualitas pendidikan pesantren. 

  



150 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

A. Habibi, 2023. ―Konsep Pendidikan Tasawuf  pada Remaja untuk 

Mencegah Kenakalan”. 

  

 Abd. Hadi, Asrori, Rusman. 2021. ―Penelitian Kualititatif: Studi Fenomenologi, 

Case Study, Grounded Theory, Etnografi, Biografi.‖ (puwokerto: Pena 

Persada,) 13. 

 

Abidin, Ahmad Zainul, Muhammad Akmansyah, and Amirudin Amirudin. 2023. 

"Potret Kenakalan Santri di Pondok Pesantren: Analisis Faktor, Bentuk 

dan Upaya Penanggulangannya." Hikmah 20.1 : 105-120. 

 

Nashrullah, A. M. A,. & Rismawati, R. 2022. ―Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf  

dalam Pembinaan Akhlak Santri di PP Al-Fattah Pule‖.  

 

Ahmad, Zainul Abidin. 2023. ―Upaya Pondok Pesantren dalam Menanggulangi 

Kenakalan Santri di Pondok pesantren Al-Hidayah Keputran Kecamatan 

Sukoharjo Kabupaten Pringsewu”. Diss. UIN Raden Intan Lampung. 

 

Al Qodli, Achmad Zaid, and Budi Haryanto. 2024. "Analisis Faktor Faktor yang 

Melatar Belakangi Kenakalan Santri di Pondok Pesantren." Jurnal PAI 

Raden Fatah 6.3 : 764-778. 

 

Al-Ghazali, A. H.. 2005.” Ihya‟ Ulum al-Din. Beirut‖: Dar al-Kutub al-Ilmiyah.  

 

Al-Ghazali.  2020. Iḥ yā‟ „Ulūm al-Dīn. Beirut: Dar al-Ma‗rifah.  

 

Al-Habib Umar bin Muhammad bin Salim bin Hafidz bin Syekh Abu Bakar bin 

Salim, 2010. ―Ad-Dhohirotul Musyarrofah”. (Hadramaut: Dar al-Faqih.) 7. 

  

APA:September,2015.https://ia803106.us.archive.org//22items/etaoin/terjemah%2

0Risalah%20Al-Jaamiah.pdf  

 

Al-Qushayri, A. 2001.“Risalah al-Qushayriyah‖. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah.  

 

Amar, M., & Fauziah, N. 2024. ―Peran Aktivitas Prososial dalam Meningkatkan 

Konsep Diri dan Empati Santri.‖ Jurnal Tarbiyah dan Studi Keislaman, 

9(2), 55–70. 

 

Anwar, M., & Kurniasih, D. 2023. ―Pengalaman Spiritual dalam Pembinaan 

Karakter Religius Santri.‖ Jurnal Pendidikan Islam, 15(2), 101–117. 

Assawqi, Hefdon. 2021.―Pendidikan Akhlaqul Karimah Perspektif Ilmu 

Tasawwuf.‖ Penerbit Adab. 

https://ia803106.us.archive.org/22items/etaoin/terjemah%20Risalah%20Al-Jaamiah.pdf
https://ia803106.us.archive.org/22items/etaoin/terjemah%20Risalah%20Al-Jaamiah.pdf


151 

 

 

 

 

Astuti, Rahayu Fuji. 2015. "Internalisasi nilai-nilai agama berbasis tasawuf  di 

pondok pesantren salafiyah al-qadir sleman yogyakarta." Jurnal 

Pendidikan Islam dan Keguruan 3.2 : 114. 

 

Azzawani, T. 2025. ―Hubungan Spiritualitas dengan Kendali Diri Santri di 

Pesantren.‖ Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 10(1).  

 

Bandura, 2023. Theories Of Crime And Deviance. 

 

Charlotte Nickerson, 2025.  Hirschi‘s Social Control Theory of Crime. 

 

Clark Moustakas, C. 1994. ―Phenomenological Research Methods.‖ Sage 

Publications.  

Creswell, J. W., & Poth, C.N. 2018. ―Qualitative Inquiry and Research Design: 

Choosing among five approaches‖ (4
th
 ed.) sage publications. 

Dalimunthe, Reza Pahlevi, and Muhammad Valiyyul Haqq. 2021. "Keselarasan 

Antara Tasawuf  dan Kehidupan Nabi Muhammad." Syifa al-Qulub: 

Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 6. 

 

Daradjat, Zakiah. 2000.“Kesehatan Mental‖ Jakarta: Rineka Cipta. 

Daulay, H. P., Dahlan, Z., & Lubis, C. A. 2021. ―Takhalli, tahalli dan tajalli.‖ 

Pandawa, 3(3), 348–365 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan 

Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2011. 

 

Fadli, A., & Rohimah, L. 2024.―Ajaran Sufistik dan Penguatan Perilaku 

Prososial Santri di Pesantren.‖ Jurnal Studi Keislaman dan Masyarakat, 

12(1),  33–49. 

 

Fathurrahman, A., & Maulana, D. 2022. ―Pendekatan Spiritual dalam 

Penanganan Kenakalan Santri.‖ Jurnal Tarbiyah Nusantara, 12(3).  

 

Fathurrahman, L., & Zainuddin, M. 2025. ―Riyadhah Ruhaniyah sebagai Upaya 

Pembentukan Self-Control Santri.‖ Jurnal Studi Keislaman dan Tasawuf , 

7(1), 21–38. 

 

Fauzan, M., & Syamsuddin, A. 2023. ―Tawadhu‟ dan Pembentukan Identitas 

Religius Santri: Analisis Pendidikan Sufistik.‖ Jurnal Tarbiyah dan 

Tasawuf , 6(2), 101–118. 

 

https://www.simplypsychology.org/author/charlottenickerson


152 

 

 

 

Firdaus, M., & Rahman, Z. 2023. ―Integrasi Tasawuf  dalam Pembinaan Karakter 

Santri”. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 11(2). 

 

Firdausi, M., & Hasan, R. 2023. ―Efektivitas pembinaan tasawuf  dalam 

menurunkan perilaku menyimpang remaja pesantren.‖ Jurnal Pendidikan 

Islam Indonesia, 11(2). 

 

Fitriani, N., & Putra, R. 2024. ―Konsep Diri dan Regulasi Emosi Peserta Didik 

dalam Konteks Pendidikan Modern.‖ Jurnal Psikologi Pendidikan 

Nusantara, 5(1), 12–25. 

Fitriyani, S., & Ma‘arif, A. 2023. ―Peran Bimbingan Konseling Islami dalam 

Pengembangan Kesadaran Diri Santr”i. Jurnal Bimbingan dan Pendidikan 

Islam, 12(2), 66–81. 

Fuad, Asep Rifqi, and Ibnu Imam Al Ayyubi. 2021. "Tasawuf  Sunni: Berkenalan 

Dengan Tasawuf  Junaidi Al-Bagdadi." Jurnal Al Burhan 1.2 : 21-29 

 

Hadist HR. Muslim, no. 2700 

Hakim, R., & Sofyan, A. 2024. ―Internalisasi Nilai Tasawuf  dalam Menurunkan 

Perilaku Agresif Santri.‖ Jurnal Pendidikan Karakter Islam, 6(2), 89–106. 

 

Hasan, M., & Nurjanah, S. 2023. ―Nilai-Nilai Tasawuf  dalam Pembentukan 

Tanggung Jawab Sosial Santri”. Jurnal Pendidikan Islam dan Karakter, 

14(2), 77–94. 

 

Hasanah, U. 2023. ―Rabi‘ah al-Adawiyah and the Concept of Divine Love in 

Sufism.‖ Jurnal Studi Islam dan Tasawuf , 12(3), 101–118. 

 

Hasbi, H., & Widodo, P. 2024. ―Konseling Spiritual Berbasis Tasawuf  sebagai 

Strategi Pengurangan Perilaku Menyimpang Santri.‖ Jurnal Bimbingan 

dan Konseling Islam, 9(1), 55–72.  

Hasbullah. 2023. “Dasar-Dasar Ilmu Pendidikan”. Jakarta: Rineka Cipta. 

Hidayani, F., & Yusuf, A. 2024. ―Peran Pembimbingan Akhlak dalam 

Pembentukan Kepribadian Santri”. Jurnal Tarbiyah dan Studi Keislaman, 

9(1), 38–54. 

 

Hidayat, R., & Anwar, S. 2021. ―The Role of Researcher Presence in Qualitative 

Studies: Building Trust and Authentic Data.‖ Journal of Qualitative 

Research Methodology, 5(2), 45–59. 

 

Hirschi, Travis. 2002. ―Cause of Delinguency (Reprint Edition).‖ Transaction 

Publishers.  

HR. al-Bukhari, no. 1121; Muslim, no. 2479 



153 

 

 

 

Hurlock, Elizabeth B. 2002. “Psikologi Perkembangan:suatu pendekatan 

sepanjang Rentang Kehidupan.” Edisi 5. Jakarta: Erlangga.  

 

Husnaini, R. 2020. ―Hati, diri dan jiwa (ruh).‖ Jaqfi: Jurnal Aqidah dan Filsafat 

Islam, 1(2), 62-74. 

 

Ibn ‗Arabi, M. 2002. ― Fusus al-Hikam‖. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah.  

 

Ibn ‗Arabi. 2019. ―Futūḥ āt al-Makkiyyah.‖ Cairo: Al-Hay‘ah al-‗Āmmah li al-

Kitāb. 

 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah.  1996. ―Madarij al-Salikin.‖ Beirut: Dar al-Kutub al-

‗Ilmiyyah. 

 

Ifit Novita sari, Lilla Puji Lestari, Dedy Wijaya Kusuma, Siti Mafulah, Diah Puji 

Nali Brata, Karwanto, Supriyono, Jauhara Dian Nurul Iffah, Asri 

Widiatsih, Edy Setiyo Utomo, Ifdlolul Magfiroh, Marinda Sari Sofiyana, 

dan Devita Sulistiana. 2022. ―Metode Penelitian Kualitatif,‖ (Malang: 

Unisma Press,) 4. 

Iskandar, Z., Asmara, S., & Sutatminingsih, R. 2020. ―Membentuk konsep diri 

melalui budaya tutur: Tinjauan psikologi komunikasi.‖ Medan: 

Puspantara.  

Janah, Luluk Atul, Abdul Bashith, and Akhmad Nurul Kawakip. 2025. 

"Implementation of Sheikh Ahmad Rifa'i's Sufism Values at the Miftahul 

Muhtadin Pati Islamic Boarding School." al-Afkar, Journal For Islamic 

Studies 8.4 : 471-482. 

Kartono, Kartini. 2014. ―Patologi Sosial 2: Kenakalan Remaja.‖ Jakarta: Raja 

Grafindo Persada. 

 

Kholifah, S., & Mulyadi, A. 2023. ―Internalisasi Nilai Tasawuf  dalam 

Pembinaan Akhlak Santri di Pesantren Modern”. Jurnal Pendidikan Islam, 

15(2), 101–116. 

 

Kurniawan, M., & Lestari, R. 2024. ―Peran Tazkiyatun Nafs terhadap Regulasi 

Emosi Remaja Pesantren.‖ Jurnal Psikologi Islam, 9(1), 23–37. 

 

Lestari, H., & Mansur, A. 2023. ―Pengaruh Dzikir Rutin terhadap Ketenangan 

Batin dan Regulasi Emosi Santri.‖ Jurnal Psikologi Islam, 10(2), 65–80. 

Lestari, I. P., et al. 2021. “Model Pencegahan Kenakalan Remaja dengan 

pendidikan Agama islam.” Penerbit Adab.  

 

Mastuhu. 1994. ―Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren‖. INIS. 



154 

 

 

 

Maulana, A., & Syafri, H. 2024. ―Peran Tasawuf  dalam Meningkatkan 

Kesehatan Mental dan Mengurangi Perilaku Menyimpang Santri.‖ Jurnal 

Studi Keislaman dan Pendidikan, 9(1), 55–70. 

 

Maulida, R., & Hanafiah, M. 2024. ―Zikir Berjamaah dan Regulasi Emosi Santri: 

Studi pada Pesantren Salafiyah.‖ Jurnal Psikologi Islam, 10(2), 87–103 

 

Moustakas, C. 1994 ―Phenomenological Research Methods.‖ Sage Publications. 

Mustaqim, A., & Fadilah, N. 2024. ―Internalisasi Tasawuf  dalam Pembentukan 

Kepribadian dan Konsep Diri Santri.‖ Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, 

6(1), 41–56. 

 

Nurdin, S., & Amaliyah, U. 2025. ―Praktik Tazkiyatun Nafs dalam Meningkatkan 

Kematangan Emosional Santri.‖ Jurnal Tarbiyah & Sufisme, 8(1), 33–49. 

 

Nurhadi, S. 2025. ―Tasawuf  Nabawi sebagai Model Pendidikan Spiritual.‖ 

Indonesian Journal of Islamic Education, 10(1), 27–42. 

 

Prasetiya, Benny, Bahar Agus Setiawan, and Sofyan Rofi. 2019. "Implementasi 

Tasawuf  Dalam Pendidikan Agama Islam: Independensi, Dialog Dan 

Integrasi." POTENSIA: Jurnal Kependidikan Islam 5.1 : 64-78. 

 

Pratiwi, S., & Hakim, R. 2023. ―Pengaruh Praktik Zikir terhadap Penurunan 

Stres dan Kecemasan Santri Pesantren Tradisional”. Jurnal Psikologi 

Islam, 11(2), 77–92. 

 

Rahim, S., & Ma‘arif, H. 2024. ―Peran Lingkungan Spiritual Pesantren dalam 

Pembentukan Akhlak dan Konsep Diri Santri”. Jurnal Studi Pendidikan 

Islam, 18(1), 55–70. 

 

Rahmadi, F., & Lestari, D. 2023. ―Kegiatan Sosial Pesantren dan Pengaruhnya 

terhadap Pembentukan Kesadaran Sosial Santri.‖ Jurnal Pendidikan Islam, 

15(1), 72–87. 

 

Rahman, A., & Sholeh, F. 2023. ―Pengaruh tazkiyatun Nafs terhadap 

pengendalian diri santri pesantren modern.‖ Jurnal Psikologi Islami, 8(2).  

 

Rahmaniyah, S., & Yusuf, A. 2023. ―Pembacaan Shalawat dan Dampaknya 

terhadap Stabilitas Emosi Santri.‖ Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 13(2), 

112–126. 

 

Rahmatullah, A. S. 2019. ―kenakalan Remaja dalam Perspektif Psikologi 

Pendidikan Islam.” Gaceindo.  



155 

 

 

 

Rahmatullah, A. S., & Purnomo, H. 2020. ―Kenakalan remaja kaum santri di 

pesantren (Telaah deskriptif-fenomenologis).‖ Ta‘allum: Jurnal 

Pendidikan Islam, 8(2), 222–245. 

 

Rahmawati, I., & Hasan, N. 2025. ―Mujahadah al-Nafs sebagai Strategi 

Pengendalian Diri Santri di Pesantren Salaf.‖ Jurnal Ilmu Pendidikan 

Islam, 12(1), 55–70. 

 

Rahayu, N. A., 2023. ―Efektivitas Bimbingan Keagamaan dalam Mengatasi 

Kenakalan Santri di PP Ar-Riyadh Kerinci Kanan”.  

 

Rahmawati, N., & Firdaus, H. 2024. ―Pengaruh Ajaran Sufistik terhadap 

Pengendalian Perilaku Menyimpang Santri.‖ Jurnal Tasawuf  dan 

Psikologi Islam, 8(1), 55–70. 

 

Ramadhani, S., & Nurhakim, F. 2023. ―Perilaku Prososial Santri dan 

Pengaruhnya terhadap Pembentukan Konsep Diri Positif.‖ Jurnal 

Pendidikan Islam, 14(2), 88–104. 

Ratu Kusumawati, 2024. ―Konsep Diri Santri Mukim Penghafal Al-Qur‟an yang 

Mengikuti Metode Q‖ (Tesis MA, UIN Sunan Kalijaga.). 

 

reswell, J. W., & Poth, C. N. 2021. ―Qualitative Inquiry and Research Design: 

Choosing Among Five Approaches.‖ 4th ed. SAGE Publications. 

 

Ridwan, M., & Halim, S. 2025. ―Tazkiyatun Nafs dan Penguatan Konsep Diri 

Santri dalam Perspektif Pendidikan Islam.‖ Jurnal Tasawuf  dan Tarbiyah, 

9(1), 22–38. 

 

Risman, 2025. ―Kenakalan Remaja di Kalangan Santri Ponpes As‟adiyah” (Tesis, 

Uin Sunan Kalijaga ).  

 

Rohman, R., Wahab, A. A., & Islam, M. H. 2022. ―Konsep tasawuf  Imam al-

Ghazali dari aspek moral dalam kitab Bidayatul Hidayah”. Jurnal 

Pendidikan dan Konseling (JPDK), 4(5), 1509–1514. 

 

Silverman, D. 2023. ―Doing Qualitative Research.‖ 6th ed. SAGE Publications.  

 

Sudarsono. 2012. ― Kenakalan Remaja.‖ Rineka Cipta. 

 

Sulistyo, A., & Hamid, N. 2023. ―Pengaruh Lingkungan Pesantren terhadap 

Pembentukan Konsep Diri Santri.‖ Jurnal Pendidikan dan Sosial 

Keagamaan, 12(2), 134–149 

 

Suryadi, A., & Fatimah, N. 2023. ―Pengaruh Muhasabah Terhadap Pengendalian 

Diri Santri di Pesantren Modern.‖ Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 45–60. 



156 

 

 

 

Suryana, A. 2021. ―Direct Involvement of Researchers in Pesantren-Based 

Qualitative Research.‖ Journal of Islamic Education Studies, 9(3), 133–

147 

 

Suryaningsih, D. 2024. ―Perubahan emosional dan akhlak santri melalui program 

tazkiyatun Nafs.‖ Jurnal At-Tarbiyah, 9(1).  

 

Susanti, Agus. 2017. "Penanaman Nilai-Nilai Tasawuf  dalam Pembinaan 

Akhlak." Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 7.2 : 277-298. 

 

Syafruddin, M., & Fauziah, I. 2024. ―Faktor Internal dan Eksternal Penyebab 

Kenakalan Remaja dalam Pendidikan Berbasis Asrama”. Jurnal Tarbiyah 

Nusantara, 12(1).  

 

Syaifuddin, M., & Lestari, F. 2023. ―Implementasi Praktik Tasawuf  dalam 

Pembentukan Karakter dan Pengendalian Diri Santri Pesantren Salaf.‖ 

Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 88–102. 

Tersiana, Andra. 2022. ―Metode Penelitian, Dengan Pendekatan Kualitatif dan 

Kuantitif‖. (Yogyakarta). 12. 

 

Triana, Neni, et al. 2023. "Integrasi Tasawuf  Dalam Pendidikan Islam dii Pondok 

Pesantren." Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam 12.01. 

 

Ulwan, Abdullah Nashih. 2000. “Pendidikan Anak dalam Islam.” Gema Insani. 

 

Widad Athiyah, 2022. ―Hubungan Konsep Diri dan Zuhud terhadap Motivasi 

Berprestasi Santri”. 

 

Wulandari, A. Y. 2022. ―Pengaruh kecemasan matematis dan konsep diri 

terhadap hasil belajar matematika siswa kelas XI MIPA 2 SMA Negeri 2 

Luwu Timur (Tesis IAIN Palopo.) 

 

Yusuf, A. M. 2025. ―Metodologi Penelitian Kualitatif.‖ Bandung: Prenada Media. 

2025. 

 

Yusuf, R. N., et al. 2021. ―Implikasi asumsi konsep diri dalam pembelajaran 

orang dewasa.” Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(4), 1144–1151. 

Zamakhsyari Dhofier, 2011. ―Tradisi Pesantren,‖ LP3ES. 

Zarkasyi, A. F. 2013. “Pondok Pesantren: Sejarah, Konsep, dan 

Perkembanganya‖. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

 

Zulkarnain, Iskandar, M. Si, and Sakhyan Asmara. 2020. ―Membentuk konsep diri 

melalui budaya tutur: Tinjauan psikologi komunikasi.‖ Puspantara.  



157 

 

 

 

PEDOMAN WAWANCARA 

         

PEMBENTUKAN KONSEP DIRI SANTRI BERBASIS TASAWUF  

DALAM MENGATASI KENAKALAN SANTRI DIPONDOK PESANTREN  

AL-INAROH 

 

1. Tujuan 

Kegiatan wawancara dilakukan untuk memperoleh informasi tentang: 

a. Memahami dan mendekskripsikan proses pembentukan konsep diri santri 

berbasis tasawuf dipondok pesantren al-Inaroh 

b. Menjelaskan faktor-faktor yang mempengaruhi pembentukan konsep diri 

santri berbasis tasawuf dalam konteks kehidupan dipondok pesantren al-

Inaroh Jember 

c. Menjelaskan makna dan bentuk aktualisasi konsep diri santri berbasis tasawuf 

dalam menghadapi dan mengatasi kenakalan santri dipondok pesantren al-

Inaroh Jember. 

d. mengeksplorasi strategi dan praktik nyata yang diterapkan oleh pihak 

pesantren dalam menumbuhkan dan memperkuat pembentukan konsep diri 

santri berbasis tasawuf dipondok pesantren al-Inaroh. 

2. Informasi  

Informasi hasil wawancara didapatkan dari informan yaitu: 

a. Pengasuh 

b. Guru 

c. Santri 

d. Masyarakat 

Kisi-kisi pedoman wawancara terdapat pada table berikut:  

 

 

 



158 

 

 

 

      Kisi-kisi Panduan Wawancara dengan Pengasuh Pondok Pesantren  

Sumber 

Informasi/ 

Responden 

Tema atau Topik 

Wawancara 

Pertanyaan 

 

 

 

 

 

Pengasuh Pondok 

Pesantren  

Al-Inaroh 

 

 

 

Pembentukan Konsep 

Diri Berbasis Tasawuf 

1.1 Bagaimana proses pembentukan 

konsep diri santri berbasis 

tasawuf? 

1.2 Faktor yang mempengaruhi 

pembentukan konsep diri 

berbasis tasawuf? 

 

 

 

Mengatasi Kenakalan di 

Pesantren 

2.1 Bagaimana konsep diri   berbasis 

tasawuf dapat mengatasi kenakalan 

santri? 

2.2 Bagaimana strategi pembentukan 

konsep diri berbasis tasawuf dalam 

konteks kehidupan santri? 

 

 

   Kisi-kisi Panduan Wawancara dengan Pengajar Pondok Pesantren  

Sumber 

Informasi/ 

Responden 

Tema atau Topik 

Wawancara 

Pertanyaan 

 

 

 

Pengajar/Guru 

Pondok Pesantren 

Al-Inaroh 

 

 

        Tasawuf 

1.1 Bagaimana pemahaman anda terkait 

tasawuf? 

1.2 Seberapa penting tasawuf dapat 

mengatasi dalam mengatasi 

kenakalan? 

 

Thoriqoh  

2.1 Apakah al-Inaroh Menganut thoriqoh? 

Jika benar, maka thoriqoh apa yang 

dianut? 

 

                  

 

 

 

 

 



159 

 

 

 

             Kisi-kisi Panduan Wawancara dengan Santri  

Sumber 

Informasi/ 

Responden 

Tema atau Topik 

Wawancara 

Pertanyaan 

 

 

 

Santri Pondok 

Pesantren Al-

Inaroh 

 

 

        Tasawuf 

1.1 Bagaimana pemahaman anda terkait 

tasawuf? 

1.2 Apakah tasawuf dapat mengatasi 

kenakalan? 

 

Kenakalan 

2.1 Jenis kenakalan apa yang pernah 

dilakukan dari sedang, ringan dan berat?  

 

          

          Kisi-kisi Panduan Wawancara dengan Masyarakat 

Sumber 

Informasi/ 

Responden 

Tema atau Topik 

Wawancara 

Pertanyaan 

 

Santri Pondok 

Pesantren  

Al-Inaroh 

 

 

        Tasawuf 

1.1 Bagaimana pemahaman anda terkait 

tasawuf? 

1.2 Apakah tasawuf dapat mengatasi 

kenakalan? 

 

 

 

 

 

 

 

 



160 

 

 

 

Wawancara dengan Kiyai KH. M. Syarif Toyyib Mubarok pengasuh pondok 

pesantren Al-Inaroh: 

 

Waktu       : 06 Desember 2025 

Jam           : 09:00 WIB 

Tempat      : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Responden : Kiyai KH. M. Syarif Toyyib Mubarok 

 

Transkip Wawancara: 

1. Bagaimana Proses Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis 

Tasawuf? 

       Jawaban: Pembentukan konsep diri santri dengan proses yang menekankan 

pembentukan jati diri spiritual, moral, dan psikologis melalui ajaran 

tasawuf. Proses ini tidak hanya menyentuh pada aspek kognitif saja tetapi 

juga dengan qolb, Nafs dan perilaku.‖ 

2. Faktor Yang Mempengaruhi Pembentukan Konsep Diri Berbasis 

Tasawuf? 

       Jawaban: ada faktor dari dalam diri santri, dari kondisi psikologis santri. 

Makanya ditasawuf sangat menekankan muhasabah. Sehingga kondisi 

psikologis stabil. Untuk mempercepat pembentukan konsep diri. Ada juga 

motivasi spiritual, untuk membangun keinginan untuk dekat dengan Allah, 

niat menuntut ilmu karena Allah, semakin kuat spiritual, semakin cepat 

internalisasi nilai sufistik. Santri yang memiliki pemahaman agama dan 

tasawuf lebih mudah menyerap nilai tazkiyatun nafz, akhlak tasawuf, 

konsep diri sebagai hamba dan khalifah. 



161 

 

 

 

3. Bagaimana Konsep Diri Berbasis Tasawuf Dapat Mengatasi 

Kenakalan Santri? 

Jawaban: Kenakalan santri seperti membangkang, bolos, merokok, 

melawan aturan dan lain-lainya ini didominasi dari (nafs al-ammarah) 

nafsu yang mendorong pada perilaku yang cenderung merusak, dan 

maksiat, kelalaian, lemahnya muroqobah. Lantas bagaimana agar dapat 

mengatasi kenakalan dengan cara menguatkan identitas spiritual. Santri 

diajak menegnal jati diri. Contoh: ―aku bukan sekedar remaja, tetapi 

hamba Allah yang harus menjaga amanah-Nya 

 

4. Bagaimana Strategi Pembentukan Konsep Diri Berbasis Tasawuf 

dalam Konteks Kehidupan Santri? 

Jawaban: strateginya, pertama, menguatkan kesadaran bathin santri. 

Dengan cara tazkiyatun nafs (pembersihan jiwa). Santri di bombing untuk 

membersihkan diri dari penyakit hati. Berupa, hasad, marah, sombong, 

dendam. Dengan cara latihan: istigfar, muhasabah sebelum tidur, 

membaca dzikir hariannya. Kedua, muraqobah (kesadaran akan 

pengawasan Allah). 

 

 

 

 

 

 



162 

 

 

 

Wawancara dengan Ibu Nyai Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Waktu       : 16 Februari 2025 

Jam           : 09:00 WIB 

Tempat      : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Responden : Ibu Nyai Masruroh 

 

Transkip Wawancara: 

1. Pemahaman Ibu Nyai Terkait Tasawuf? 

     Jawaban: tasawuf bagian dari ajaran Islam yang menekankan pada 

penyucian hati dengan cara kedekatan dengan Allah, melalui pengahayatan 

spiritual yang mencapai maqam (tingkatan spiritual) dan hal keadaan bathin 

yang membawa seorang hamba kepada makrifatullah. Yaitu pengenalan 

yang benar terhadap Allah. 

2. Seberapa Penting Kajian Kitab Tasawuf  dalam Mengatasi Kenakalan 

Santri?  

Jawaban: kajian kitab tasawuf  ini sangat penting untuk diajarkan dan 

diamalkan yakni dipraktekan, guna sebagai ajaran terkait spritualitas Islam. 

Karena dari tasawuf  santri tau tentang bagaimana caranya untuk mencapai 

kesadaran spiritual yang lebih tinggi, dalam mengatasi Nafsu, mengontrol 

Nafsu dan keinginan yang menyebabkan kenakalan. Begitu juga dengan  

keinginan duniawi. Tidak hanya itu guna mengembangkan akhlak yang 

baik, mengembangkan sifat-sifat terpuji. Mengembangkan empati. Dan 

mengajarkan anak santri untuk mencari pertolongan Ilahi dalam menghadapi 

kesulitan dan tantangan hidup.Ibu Nyai Masruroh mengatakan selalu 

memanfaatkan waktu kosong dengan membaca qosidah-qosidah salaf 



163 

 

 

 

termasuk qosidah Imam Haddad ketika masih ada waktu selesai kajian 

kitab. Terkadang membaca sya‘ir dari Ta‟lim Muta‟allim. Dan disela-sela 

waktu kosong juga disetiap harinya dari bangun tidur ada dzikirnya sampai 

hendak tidur lagi yaitu membaca dzikir Khulashoh Madad Nabawi kitab 

dzikir harian Al-Habib Umar al-Hafidz. Santri diajarkan membaca dengan 

cara konsisten. Kenapa memakai dzikir dari kitab dzikir harian Al-Habib 

Umar al-Hafidz dikarenakan beliau adalah murid dari murid Al-Habib Umar 

al-Hafidz. 

3. Ada berapa Kitab Tasawuf   yang dikaji? 

Jawaban: dengan diadakan kegiatan kajian kitab tasawuf   dengan 

menggunakan kitab Hikam Ibnu Atha‟illah, kitab yang ditulis Ibnu 

Atha‘illah Al-Sakandari.   Bidayatul hidayah, Kitab ini ditulis oleh Imam 

Al-Ghazali. Minhajul Abidin, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Ghazali. Ihya‟ 

Ulumuddin, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Ghazali. Risalatul Muawwanah, 

Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Harawi. Adab Sulukil Murid,  Hidayatul 

Adzkiya, Arrisalatul Jami‟ah, Kitab ini ditulis oleh Al-Habib Ahmad bin 

Zain bin Alwi bin Ahmad Al-Alawi Al-Habsyi. Ad-dhorotul Musyarrofah, 

Kitab ini ditulis oleh Al-Habib Umar bin Muhammad bin Salim bin Hafidz 

bin Syekh Abu Bakar bin Salim (Hadramut). Kegiatan kajian kitab ini 

dipimpin langsung oleh pengasuh pondok pesantren al-inaroh KH. M. Syarif 

Toyyib Mubarok, begitu juga dengan Ibu Nyai Masruroh. 

  



164 

 

 

 

4. Pondok Pesantren Al-Inaroh Apakah Menganut Thoriqah Tertentu? 

Jawaban: Selain kajian kitab ada Thoriqoh Alawiyyah yang dianut. 

Tariqoh Alawiyah. salah satu tarekat sufi yang didirikan oleh Sayyid 

Ahmad al-Alawi. Tujuan dari thoriqoh Alawiyah untuk menbantu individu 

untuk mencapai kesadaran spiritual yang lebih tinggi dalam mendekatkan 

diri kepada Allah. Tarekat ini bertujuan untuk mengembangkan akhlak 

yang baik dan perilaku yang positif bagi santri. 

 

 

 

 

 

 

  



165 

 

 

 

    Wawancara dengan Santri 

Waktu                         : 16 Februari 2025 

Jam                             : 10:00 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Berapa lama Mondok : 8 Tahun  

Responden                  : Nafila 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban: suatu pekerjaan yang mendekatkan seorang hambanya dengan 

tuhannya. Nafila juga menuturkan banyak sekali kenakalan yang dilakukan 

sebelum menjadi santri dan bahkan disaat menjadi santri karena butuh 

proses terhadap pengenalan itu tasawuf . Sebelum mengenal apa itu 

tasawuf  dan setelah mengenal tasaawuf. 

2. Jenis Kenakalan yang dilakukan dari Sedang, Ringan dan Berat?  

Jawaban: Salah satu kenakalan Nafila dari kenakalan ringan, sampai pada 

tahap kenakalan berat. seperti  setiap mendapat perintah tidak langsung 

dikerjakan pada saat itu juga. Akan tetap masih ditunda-tunda. Kenakalan 

berat seperti kecanduan menonton film dewasa. Dan Sebelum mengenal 

tasaawuf juga sangat menyukai menonton film dewasa bahkan tanpa 

mengenal apa itu dosa. Setelah mngenal sedikit berkurang menonton 

sesuatu hal yang tidak bermanfaat dalam kehidupaannya. Apalagi terkait 

tontonan yang mengandung pornografi.sesudah tau bisa meminimalisir 

bagaimana agar tidak menonton film dewasa dan tau cara kembaali 

kehadapan tuhannya dengan cara penyucian jiwa, dengan bertobat atas 



166 

 

 

 

segala sesuatu yang dilakukan. Walapun dengan usaha yang berulang 

ulang kali. Dengan penyesalan yang amat dalam dan berjanji tidak 

melakukan lagii. Dan yakin bahwa allah maha pemaaf, pengampun atas 

segala khilaf yang dilakukan hambanya. 

3. Apakah  Tasawuf dapat Mengatasi Kenakalan ? 

Jawaban: Tasawuf dapat mengatasi kenakalan dan saya mendapat 

ketenangan yang luar biasa. Setiap mengingat hal yang selalu diajarkan 

oleh Ibu Nyai. Agar segera mengambil wudhu, dan menyebut asma allah 

dengan tarikan nafas yang dalam agar dapat merasakan kehadiran allah 

dalam qolbu. Dilakukan terus menerus sampai lupa atas apa yang sudah 

mengganggu fikirannya. Dengan cara mengenal tasawuf  melalui 

bimbingan Ibu Nyai. Nafila mulai bisa mengontrol dirinya dengaan baik. 

Nafila menjadi pribadi yang lebih terarah. Tidak lepas dari pengalaman-

pengalaman yang sudah Nafila lalui.  

  

 

 

 

 

 

 

 

           



167 

 

 

 

       Wawancara dengan Santri 

Waktu                         : 16 Februari 2025 

Jam                             : 11:00 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Berapa lama Mondok : 9 Tahun  

Responden                  : Himmah 

 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban: Tasawuf  ilmu tentang mengenal allah. Dan juga agar lebih bisa 

mendekatkan diri kpada allah. Dimana allah maha mengetahui atas apa 

yang dilakukan hambanya. Himmah masih dalam posisi dituntun oleh Ibu 

Nyai dalam memperdalami tasawuf . Dengan kendala yang berat 

walaupum dalam tahap memahami apa itu tasawuf . Karena posisi naik 

turun keadaan Himmah dan mulai bisa mengontrol sedikit demi sedikit 

dari kecanduan yang himmah alaami. 

2. Jenis Kenakalan yang dilakukan dari Sedang, Ringan dan Berat? 

Jawaban: Kenakalan ringan yang dilakukan dipondok seperti goshop. 

Kenakalan berat seperti melukai diri sendiri, mengiris-ngiris tangannya. 

Ada selalu keinginan untuk melukai jika hasrat tidak terpenuhi. Suka 

nonton film dewasa sampai ditahap kecanduan. Bahkan posisi jari agak 

sedikit bengkok sebagai alat bantu dalam menyalurkan hasrat untuk 

masturbasi. 

 



168 

 

 

 

3. Apakah  Tasawuf Dapat Mengatasi Kenakalan ? 

Jawaban: Tasawuf dapat mengatasi kenakalan, saya masih dalam proses 

bimbingan dalam memperdalam tasawuf. Dengan dzikir yang dirasakan 

oleh hati adalah hal yang selalu Himmah coba praktikan dalam diri 

himmah. Dan kondisi Himmah Selaalu kambuh setiap perpulangan pondok 

karena selalu mengulangi menonton adegan film dewasa yang gampang 

dari hape himmah. Akhirnya mengulangi hal yang sama melakukan lagi 

dan lagi. Akan tetapi Himmah tidak pernah malu mengakui dan meminta 

bantuan untuk dibimbing oleh al mukarromah Ibu Nyai Dan selalu dapat 

bimbingan dari Ibu Nyai. ada hal yang menggugah hati Himmah ketika 

perpulangan pondok. sedikit terenyuh dengan kaalimat umi mengingatkan, 

uminya Berkata: ―himmah enak sekarang masih ada umi, masih ada yang 

Mengingatkan. Tapi kalau sudah gak ada umi dirumah ini. Umi sudah 

meninggal. Umi hanya bisa pasrah kepada allah apapun yang terjadi ke 

himmah.‖ ucapan umi sedikit menjadi taamparan buat himmah agar tidak 

terus menerus melakukan hal yang allah benci. Ketika perpulangan ingat 

dawuh umi. Ketika diponndok selalu dapat bimbingan rohani dari Ibu 

Nyai. Dua sosok yang luar biasa betul-betul memberikan pembelajaran 

yang luar biasa dalam hidup Himmah. 

 

 

 

 



169 

 

 

 

       Wawancara dengan Santri 

Waktu                         : 16 Februari 2025 

Jam                             : 12:00 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Berapa lama Mondok : 8 Tahun  

Responden                  : Nafis 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban: Tasawuf  itu adalah ilmu tentang bagaimana kita mengenal allah, 

tentang ketauhidan, tentang bagaimana kitaa mengenal tentang sifat-sifat 

nya allah.  

2. Apakah Tasawuf Dapat Mengatasi Kenakalan? 

Jawaban: iya, dapat mengatasi kenakalan. bahwasanya sebelum mengenal 

apa itu tasawuf  dan setelah mengenal tasawuf  dapat membedakan hal yang 

signifikan terkait apa tujuan kita hidup sebenarnya. Setelah mengenal 

tasawuf  setiap melakukan kesalahan saya tau apa yang harus saya lakukan 

dalam artian bagaimana cara bertobat, mengakui kesalahan, bertanggung 

jawab atas kesalahan. Setiap perpulangan dari pondok dan bebas memegang 

smartphone terkadang gampang mengikuti arus lagi. Melihat sesuatu yang 

dilarang, yang tidak bermanfaat. 

 

 

                



170 

 

 

 

     Wawancara dengan Santri 

Waktu                         : 16 Februari 2025 

Jam                             : 12:00 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Berapa lama Mondok : 7 Tahun  

Responden                  : Sirli 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban: Tasawuf  adalah sebuah ilmu yang mengajarkan cara mengenal 

tuhan yang sesungguhnya. 

2. Jenis Kenakalan yang dilakukan dari Kenakalan Sedang, Ringan dan 

Berat? 

Jawaban: ―dari kenakalan ringan seperti menggosop, bahkan sedang. 

seperti berbohong. Dan kenakalan berat seperti menyukai sesama jenis. 

Dan Sirli mengakui dengan rasa yang ada dalam dirinya adalah sebuah 

kesalahan yang fatal. Dan tidak malu untuk meminta bimbingan kepada 

ibu nyai sebagaimana pengasuh di pesantren. Setelah mendapat bimbingan 

dari Ibu Nyai secara langsung, Sirli, mendapat ketenangan hati, mulai 

menemukan jati diri. Mulai menyadari setiap yang dilakukan adalah 

sebuah kesalahan yang fatal. Selalu diajarkan terkait dzikir Qolbu ketika 

mengingat hal-hal yang pernah dilakukan dan ketika ada rasa ingin 

kembali melakukannya lagi. 

 



171 

 

 

 

3. Apakah Tasawuf dapat Mengatasi Kenakalan?  

Jawaban: Sebelum mengenal tasawuf. Sirli, seperti anak remaja pada 

umumnya menganggap sebuah kenakalan adalah hal wajar dilakukan anak 

remaja. Tapi setelah mondok dan setelah mengenal tasawuf  mulai bisa 

mengontrol diri apa yang dilarang oleh agama dan yang tidak. Tasawuf  

sangat penting menurut Sirli untuk dipraktekan dalam sehari-hari 

dikarenakan sebagai pegangan hidup dalam mengontrol Nafsu dan emosi. 

Dan tau cara melaksanakan tafakkur, dan intropeksi diri untuk 

meningkatkan kesadaran akan kehadiran Allah swt. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                       

  



172 

 

 

 

     Wawancara dengan Santri 

Waktu                         : 16 Februari 2025 

Jam                             : 13:00 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Berapa lama Mondok : 8 Tahun  

Responden                  : Lubabah 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban: Tasawuf  semacam pengelolahan hati, dan terkait rasa-rasa yang 

ada dihati.  

2. Jenis Kenakalan yang dilakukan dari Sedang, Ringan dan Berat? 

    Jawaban: Terkait kenakalan ringan seperti ghosob, melanggar peraturan-

peraturan kecil yang termasuk sedang.   

3. Apakah Tasawuf dapat Mengatasi Kenakalan?  

Jawaban: setelah mempelajari tasawuf tau bahwasanya pentingnya tasawuf 

dapat mengatasi kenakalan, begitu juga tau makna ridho, dan ikhlas. 

Terkait kenakalan yang sering dilakukan kenakalan ringan seperti ghosob, 

melanggar peraturan-peraturan kecil yang termasuk kenakalan sedang. 

Pentingnya memepelajari tasawuf  dalam kehidupan, agar kehidupan lebih 

terarah. Bisa mengelola Nafsu dengan baik. Selalu mengingat allah dalam 

segala halnya. 



173 

 

 

 

pentingnya memepelajari tasawuf  dalam kehidupan, agar kehidupan lebih 

terarah. Bisa mengelola Nafsu dengan baik. Selalu mengingat allah dalam 

segala halnya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



174 

 

 

 

  Wawancara dengan Santri 

Waktu                         : 05 Desember 2025 

Jam                             : 13:00 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Berapa lama Mondok : 8 Tahun  

Responden                  : Amir Fauzi 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban: Tasawuf adalah ilmu yang membahas cara mensucikan jiwa, 

memperbaiki akhlak, dan mendekatkan diri kepada Allah swt dengan 

metode riyadhoh (latihan diri). 

2. Kenakalan Seperti Apa yang Pernah dilakukan?  

Jawaban: Ringan, seperti Berbohong kecil dan mencontek. Sedang, seperti 

Menyimpan konten terlarang. Berat, seperti Perilaku asusila, 

penyalahgunaan narkoba/minuman keras. 

3. Apakah Tasawuf dapat Mengatasi Kenakalan?   

Jawaban: Ya, pendidikan tasawuf mampu mengatasi kenakalan santri 

karena tasawuf fokus pada tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). Kenakalan 

santri sering bukan semata pelanggaran aturan, tetapi gejala Hati yang 

keras, Emosi tidak stabil, dan Kurang kesadaran diri. 

 

 

 



175 

 

 

 

Wawancara dengan Santri 

Waktu                         : 05 Desember 2025 

Jam                             : 13:00 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Berapa lama Mondok : 8 Tahun  

Responden                  : Yusuf Muhammad 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban: Tasawuf adalah ilmu latihan harian untuk menjaga hati tetap 

hidup bersama Allah. 

2. Kenakalan Seperti Apa yang Pernah dilakukan?  

Jawaban: Ringan, seperti Berbicara kasar, bercanda berlebihan dan kurang 

sopan pada teman. Sedang, seperti Membantah kepada ustadz/guru dan 

meremehkan nasihat. Berat, seperti Menghina, mengancam, atau 

melecehkan guru dan pengasuh. 

3. Apakah Tasawuf dapat Mengatasi Kenakalan?   

Jawaban: iya, bisa. karena Ilmu Tasawuf menanamkan akhlakul karimah 

didalam diri santri seperti Sabar, Tawadhu‟, Amanah, dan Jujur. 

Kenakalan santri pada dasarnya adalah krisis akhlak, bukan krisis 

kecerdasan. Dengan pendidikan tasawuf, santri tidak hanya tau mana yang 

salah, tetapi malu berbuat salah karena hati sudah terdidik. 

 

 



176 

 

 

 

Wawancara dengan Santri 

Waktu                         : 05 Desember 2025 

Jam                             : 13:00 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Berapa lama Mondok : 8 Tahun  

Responden                  : Zainal Musthofa 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban: Tasawuf adalah fun ilmu atau jalan/thoriqoh untuk mencapai 

kemurnian tauhid, di mana seorang hamba benar-benar  fana' (meleburkan 

ego dirinya) dan hanya fokus pada kehadiran Allah dalam hidupnya. 

2. Jenis Kenakalan yang dilakukan dari Ringan, Sedang, Berat?  

Jawaban: Ringan seperti Datang terlambat ke kelas atau jamaah dan tidak 

rapi berpakaian. Sedang seperti Sengaja bolos ngaji/madrasah. Berat 

seperti Kabur dari pesantren atau meninggalkan lingkungan pendidikan 

tanpa izin. 

3. Apakah Tasawuf Dapat Mengatasi Kenakalan?  

Jawaban: Iya, bisa. kebanyakan kenakalan santri muncul karena Merasa 

jenuh, Tidak menemukan makna mondok, dan Merasa terpaksa untuk 

mondok. Tasawuf memberikan makna spiritual terhadap proses belajar dan 

ketaatan sehingga santri memahami bahwa Mondok adalah ibadah dan 

Taat adalah jalan mendekat kepada Allah. dengan makna yang benar maka 

kenakalan akan berkurang tanpa adanya unsur paksaan. 



177 

 

 

 

     Wawancara dengan Guru 

Waktu                         : 16 Februari 2025 

Jam                             : 14:00 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Responden                  : Ustadzah Munawwaroh 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban:Tasawuf  adalah salah satu metode dalam pembersihan jiwa.  

2. Apakah Tasawuf  Dapat Mengatasi Kenakalan Anak Santri? 

Selama mengajar dipesantren saya melihat dan merasakan bahwasanya 

tasawuf  sangat memiliki andil besar dalam kehidupan santri. Dan 

pelajaran yang harus selalu ada disetiap pesantren dalam membantu 

membentuk karakter anak santri, akhlak anak snatri. Tasawuf  memiliki 

pengaruh besar dalam kehidupan anak santri dengan melalui bimbingan 

dan asuhan al-mukarrom ibu nyai Masruroh selaku pengasuh dipondok 

pesantren Al-Inaroh. dengan karakter anak santri yang memiliki perubahan 

walaupun tidak cepat karena semua berproses dalam mengenali dirinya 

sendiri dengan jalan tasawuf . pembelajaran tasawuf  harusnya tidak hanya 

ada dipesantren saja akan tetapi juga dalam kalangan masyarakat. Karena 

pentingnya tasawuf  dalam kehidupan sehari-sehari. Dalam menjaga 

hubungan dengan tuhannya, begitu juga dengan sesama mahluk ciptaann. 

 

            



178 

 

 

 

     Wawancara dengan Guru 

Waktu                         : 16 Februari 2025 

Jam                             : 14:30 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Responden                  : Ustadzah Suheimi 

 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban: Tasawuf  adalah sebuah cara mengenal Allah dengan jalan 

ma‘rifatullah, dalam meningkatkan sebuah kesadaran akan kehadirannya. 

2. Apakah Tasawuf  Dapat Mengatasi Kenakalan Anak Santri? 

Jawaban: pembelajaran tasawuf  dikalangan pesantren sangat membantu 

dalam pembentukan karakter santri. Sehingga pembelajaran tasawuf  harus 

ada disetiap pesantren. Melihat anak santri Al-Inaroh dengan anak yang 

dari luar pesantren sangat jauh dari sisi akhlak dan karakternya. Selama 

berada di Al-Inaroh sebagai pengajar bisa menyaksikan betul pengaruh 

tasawuf  pada anak santri, sedikit demi sedikit selalu mengalami 

perubahan terhadap santri, terkait kesadaran diri. Semua berkat bimbingan 

dari Al-mukarrom ibu nyai Masruroh berkat bimbinganya anak santri bisa 

berubah dari sisi karakternya secara bertahap ke hal yang lebih baik. 

Tasawuf  ini harusnya dikembangkan disetiap pesantren dan sangat 

dibutuhkan untuk persiapan kembali kemasyarakat. Ketika seorang belajar 

tasawuf  dari sisi pemikiranpun akan berbeda jauh sangat berbeda. 

Dikarenakan segala isi pikiran akan menjadi lebih luas lagi. Tidak 



179 

 

 

 

gampang menyalahkan manusia lainnya. Semua akan kembali kepada 

takdir dan akan dikembalikan kepada takdir. Saya ini sebagai pengajar 

disini akan tetapi juga masih mendapat bimbingan juga dari ibu nyai. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

             

  



180 

 

 

 

Wawancara dengan Masyarakat 

Waktu                         : 16 Februari 2025 

Jam                             : 15:00 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Responden                  : Ibu Ari 

 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban: saya sebagai masyarakat sekitar pondok pesantren dan sebagai 

jamaah dari pengajian yang dibimbing langsung oleh Ibu Nyai. Yang saya 

tau terkait  Tasawuf  adalah sebuah cara mengenal Allah. 

2. Apakah Tasawuf  Dapat Mengatasi Kenakalan Anak Santri? 

Jawaban: saya hanya sedikit mengenal terkait apa itu tasawuf , akan tetapi 

beliau menyampaikan bahwasanya pembelajaran tasawuf  sangat penting 

diajarkan dan diterapkan tidak hanya dipesantren akan tetapi juga 

dihalayak masayarakat agar tidak mudah berprasangka jellek kepada 

mahluk sesama. tidak gampang saling menyalahkan satu sama lain. Tidak 

suka menggibah. Dan tau cara bagaimana menyelesaikan suatu problem di 

tengah – tengah hidup berdampingan dengan masyarakat. Saya ini juga 

seorang ibu yang menitipkan anak untuk menimba ilmu dipesantren dan 

tau betul bagaimana cara menyikapi suatu problem dalam menghadapi ke 

tantruman anaknya dipesantren. Dan beliau bisa tenang menghadapi itu. 

Berkat pembelajaran yang didapatkan dari ibu nyai Masruroh. 

  



181 

 

 

 

Wawancara dengan Masyarakat 

Waktu                         : 16 Februari 2025 

Jam                             : 15:30 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Responden                  : Ibu Hj. Mufarrohah 

 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban: saya ini masyarakat sekitar pondok dan sekaligus jamaah 

pengajian dari Ibu Nyai Maruroh. Yang saya tau tasawuf  suatu ibadah 

untuk mengenal Allah. Dan suatu cara untuk membersihkan hati dari 

perkara dengki, iri, dendam dan segala penyakit hati lainnya. 

2. Apakah Tasawuf  Dapat Mengatasi Kenakalan Anak Santri? 

Jawaban: saya hanya sedikit mengenal terkait apa itu tasawuf , sejauh ini 

pondok pesantren Al-Inaroh dengan pondok pesantren lainnya yang ibu 

ketahui terkait akhlak sangat jauh berbeda melihat santri Al-Inaroh terkait 

adab, akhlak sangatlah luar biasa. Sehingga respon masyarakat juga sangat 

luar biasa. Santri memiliki pendidikan yang luar biasa serta bimbingan 

langsung dari Ibu Nyai. 

 

 

 

 

  



182 

 

 

 

Wawancara dengan Masyarakat 

Waktu                         : 16 Februari 2025 

Jam                             : 16:00 WIB 

Tempat                       : Pondok Pesantren Al-Inaroh 

Responden                  : Ibu Siti Azizah 

 

 

Transkip Wawancara 

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf  ? 

Jawaban: saya ini masyarakat sekitar pondok dan sekaligus jamaah 

pengajian dari Ibu Nyai Maruroh. Yang saya tau tasawuf  adalah ibadah. 

Tasawuf  adalah cara mengenal tuhannya, tasawuf  adalah cara seseorang 

mencapai tingkat spiritual yang tinggi dan sampai ketahap kebahagiaan 

didunia dan akhiratnya.  

2. Apakah Tasawuf  Dapat Mengatasi Kenakalan Anak Santri? 

Jawaban: bahwasanya tasawuf  adalah cara kita mendekat dengan tuhan 

kita. Dengan cara banyak berdzikir, dan tafakkur. dan anak santri Al-

Inaroh terkait akhlak, adab, kesopanan, sangat luar biasa. Saya ini rutin 

mengikuti pengajian yang selalu diadakan oleh pondok pesantren Al-

Inaroh. terkait bimbingan ibu nyai selalu tak pernah luput dari setiap anak 

santri di pondok. begitu juga dengan para jamaahnya. Selalu mendapat 

sentuhan ruhaniyah-nya. Jadi tasawuf  sangat dapat membantu untuk 

mengatasi kenakalan. 

 

 



183 

 

 

 

LAMPIRAN 

Dokumentasi penelitian Bersama bu nyai pondok pesantren al inaroh 

 (16 Februari  2025) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



184 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



185 

 

 

 

  



186 

 

 

 

Surat keterangan izin penelitian  

  

 

 



187 

 

 

 

    Jember, 23 November 2025   

    Pengasuh Putri   

    Nyai. Hj. Masruroh   

Surat izin selesai penelitian  

PONDOK PESANTREN AL-INAROH PUTRI  
        Jl. Jember - Ambulu, Krajan Selatan, Kertonegoro, Jenggawah, 

68171  

Telepon +62 823-3278-2974  

E-mail : alinahptr470@gmail.com  

  

  

SURAT KETERANGAN  
NOMOR :003/AP/SK/XI/2025   

  

  

Yang bertanda tangan di bawah ini menerangkan bahwa :  

  

Nama    : Lailatul Mubarokah  

NIM    : 233206080014  

  

Adalah benar-benar telah selesai melakukan penelitian di Pondok Pesantren Al- 

Inaroh Putri dalam rangka penyelesaian penyusunan Tugas Akhir Studi dengan 

judul “Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf  Didalam Mengatasi 

Kenakalan Santri Di Pondok  

Pesantren Al-Inaroh”,  

  

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dapat dipergunakan sebagaimana 

mestinya.  

  

  



188 

 

 

 

Surat Keterangan TIM UPT Pengembangan Bahasa UIN KHAS 

  



189 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



190 

 

 

 

                                                    Riwayat Hidup 

Lailatul Mubarokah dilahirkan di Mekkah, tanggal 22 April 

1990, anak Ke-Satu dari empat bersaudara. Pasangan bapak 

KH. Nashir Abdul Majid (Almarhum.) dan Ibu Nyai Hj. Nur 

Azizah (Almarhumah). Alamat Jl. Dusun Krajan, Desa 

Selodakon, Kecamaatan Tanggul, Kabupaten Jember, 

Provinsi Jawa Timur, PP Al-Majidi. HP. 081233648147. e-mail: 

aymubarok90@gmail.com.  

Menempuh pendidikan dasar dan menengah dikampung halamannya. lulus  

SD pada tahun 2002 Selanjutnya, melanjutkan pendidikan ke Sekolah Menengah 

Pertama (MTS) dan menyelesaikannya pada tahun 2005 Setelah itu, menempuh 

pendidikan di Sekolah Menengah Atas/Kejuruan (Aliyah) dan lulus pada tahun 

2008. Setelah itu melanjutkan Strata Satu (S1) di Stain Jember tidak sampai 

selesai. Dan menyelesaikan pendidikan kembali Strata Satu (S1) di Universitas 

Al-Falah As-Sunniyah Kencong, Jember. Fakultas Tarbiyyah, Program Studi 

Pendidikan Agama Islam (PAI), dan lulus pada tahun 28 Agustus 2023. Dan 

Pendidikan saat ini adalah Pascasarjana UIN Kiai Achmad Siddiq Jember 

Program Studi Islam dan menyelesaikan pada tahun 2025. 

mailto:aymubarok90@gmail.com

