PEMBENTUKAN KONSEP DIRI SANTRI BERBASIS
TASAWUF DIDALAM MENGATASI KENAKALAN SANTRI
DI PONDOK PESANTREN AL-INAROH JEMBER

TESIS

Diajukan Untuk Memenuhi Persyaratan
Memperoleh Gelar Magister Agama (M.Ag)

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:

Lailatul Mubarokah
NIM: 233206080014

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
PROGRAM STUDI ISLAM
PASCASARJANA (S2)

DESEMBER 2025



PERSETUJUAN

Tesis dengan judul “Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf didalam
Mengatasi Kenakalan Santri di Pondok Pesantren Al-Inaroh Jember” yang ditulis
oleh Lailatul Mubarokah telah disetujui dalam forum seminar seminar proposal
Tesis.

Jember,
Pembimbing |

N

(_H. MURSALIM, M.Ag.)
NIP: 197003261998031002

Jember,
Pembimbing 11

—
—_— &'ﬁ
I

& == —>

( Dr. H. Matkur. S.Pd.l,. M.S.1)
NIP: 198106022005011002




PENGESAHAN

Tesis dengan judul “Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf  didalam
Mengatasi Kenakalan Santri di Pondok Pesantren Al-Inaroh Jember” yang
ditulis oleh Lailatul Mubarokah NIM: 233206080014 ini telah dipertahankan
di depan dewan penguji tesis pascasarjana Universitas Islam Negeri Kyai Haji
Achmad Siddig Jember. Pada hari dan diterima scbagai salah satu persyaratan
untuk memperolch gelar Magister Agama (M. Ag)

DEWAN PENGUII

Ketua Sidang : Dr. Siti Masrohatin, S E. MM,
NIP. 197806122009122001

Anggota : / '\

a. Penguji utama - Dr. H. Ubaidillah, M. Ag. &7
NIP.196812261996031001
0\

b. Pengujil:Dr. H Mursalim. M. Ag. ... 00 [l
NIP.197003261998031002 =~

‘ 7 Al M A B | A 717 :
| ‘ ‘ N\ /

N Penguji 1 < DJH. Matut S PALMST o 2 A\
NIP. 1981060220050/ 1002

bu‘xqz

1[ 7%




PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertandatangan di bawah ini saya

Nama : Lailatul Mubarokah

NIM : 233206080014

Program : Magister

Institusi : Pascasarjana UIN KHAS JEMBER

Dengan sungguh-sungguh menyatakan bahwa tesis ini secara keseluruhan
adalah hasil penelitian saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang di rujuk

sumbemya.

Jember, 28 Desember 2025
Saya yang menyatakan,

Bes .y

w& WRZ15727579

Lailatul Mubarokah
NIM. 233206080014



ABSTRAK

Lailatul Mubarokah, 2025. Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf
didalam Mengatasi Kenakalan Santri di Pondok Pesantren Al-Inaroh
Jember. Tesis. Program Studi Islam Pascasarjana Universitas Islam Negri
Kiai Haji Achmad Siddig Jember. Pembimbing I: H. Mursalim, M.Ag.
Pembimbing I1: Dr. H. Matkur, S.Pd.l, M.Si.,

Kata Kunci: Tasawuf , Kenakalan Santri, Konsep Diri, Pesantren.

Fenomena kenakalan santri di lingkungan pesantren menunjukkan adanya
tantangan dalam pembentukan karakter dan konsep diri yang kuat di kalangan
remaja santri. Pondok Pesantren Al-Inaroh sebagai lembaga pendidikan Islam
memiliki peran penting dalam membina santri agar tidak hanya berilmu, tetapi
juga berakhlak dan berjiwa spiritual. Melalui pendekatan tasawuf , pesantren
berupaya menanamkan nilai-nilai kesadaran diri, keikhlasan, dan pengendalian
Nafsu yang menjadi dasar pembentukan konsep diri positif. Penelitian ini
berfokus untuk memahami bagaimana penerapan nilai-nilai tasawuf mampu
membentuk konsep diri santri serta mencegah perilaku menyimpang. Dengan
demikian, diharapkan ditemukan makna, strategi, dan pengalaman spiritual yang
memperkuat pembentukan kepribadian santri secara holistik.

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan pemahaman para santri di
Pondok Pesantren Al-Inaroh mengenai konsep tasawuf. Mengeksplorasi strategi
dan praktik nyata yang di terapkan oleh pihak pesantren dalam menumbuhkan dan
memperkuat pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf di pondok
pesantren Al-Inaroh Jember.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif  dengan metode
fenomenologis dengan jenis field research (lapangan). Penelitian ini dilakukan di
Pondok Pesantren Al-Inaroh Jember, dengan melibatkan para santri sebagai
subjek penelitian melalui teknik purposive sampling.. Kehadiran peneliti di
lapangan merupakan interaksi yang intensif, sehingga dapat menghasilkan data
yang diperoleh lebih mendalam. pengumpulan data melalui wawancara, observasi
dan dokumentasi, yang kemudian dianalisis dengan menggunakan model
interaktif Clark Moustakas memiliki tahapan yang kritis dengan tahapan
Horizonalisasi, Deskripsi Tektural, Deskripsi struktural, sintesis. Dan dengan
tekhnik triangulasi untuk memperkuat keabsahan datanya.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Pembentukan Konsep Diri Santri
Berabasis Tasawuf dalam Mengatasi Kenakalan Santri di Pondok Pesantren Al-
Inaroh Jember melalui dua kegiatan keagamaan. Pertama, Kajian kitab Tasawuf,
bertujuan pembentukan konsep diri santri bersifat praktis dan berorientasi pada
pembentukan akhlak mulia. Kedua, thorigoh. Pondok Al-Inaroh menganut
Thorigoh Alawiyah. Thorigoh ini berupa manhaj (jalan hidup) dari pada
organisasi dengan baiat. Tidak mengahruskan murid disumpah setia kepada
seorang syekh. Pembimbingan dilakukan secara alamiah lewat majlis ilmu
(pengetahuan), Amal (perbuatan), Tazkiyah (penyucian jiwa) adalah proses
membersihkan hati dari sifat tercela dan menghiasinya dengan akhlak mulia



sehingga dapat membentuk menjadi muslim yang utuh, pendekatan sufistik
terbukti efektif untuk mengatasi kenakalan santri, sehingga saran peneliti para

pengasuh pesantren untuk menggunakan pendekatan sufistik dalam mengatasi
kenakalan.

Vi



ABSTRACT

Lailatul Mubarokah, 2025. The Formation of Santri Self-Concept Based on
Sufism in Addressing Student Misconduct at Al-Inaroh Islamic Boarding
School, Jember. Thesis. Islamic Studies Study Program Postgraduate
Program Universitas Islam Negri Kiai Haji Achmad Siddig Jember.
Advisor I: H. Mursalim, M.Ag. Advisor II: Dr. H. Matkur, S.Pd.l, M.Si.,

Keywords: Sufism, Student Misconduct, Self-Concept, Islamic Boarding School

The phenomenon of student misconduct within Islamic boarding schools
indicates ongoing challenges in character development and the formation of a
strong self-concept among adolescent santri. As an Islamic educational institution,
Al-Inaroh Islamic Boarding School plays a crucial role in nurturing santri to be
not only knowledgeable but also morally upright and spiritually grounded.
Through a Sufistic approach, the pesantren seeks to instill values of self-
awareness, sincerity, and control of desires, which serve as the foundation for
developing a positive self-concept. This study focuses on understanding how the
implementation of Sufistic values contributes to the formation of santri self-
concept and the prevention of deviant behavior. Accordingly, the study aims to
uncover the meanings, strategies, and spiritual experiences that strengthen the
holistic development of santri personality.

This research aims to describe santri’s understanding of Sufism at Al-
Inaroh Islamic Boarding School and to explore the strategies and concrete
practices implemented by the pesantren in fostering and strengthening Sufism-
based self-concept formation among santri.

The study employs a qualitative approach using a phenomenological
method within a field research design. It was conducted at Al-Inaroh Islamic
Boarding School in Jember, involving santri-as research participants selected
through purposive sampling. The researcher’s intensive presence in the field
enabled the collection of rich and in-depth data. Data were gathered through
interviews, observations, and documentation, and subsequently analyzed using
Clark Moustakas’ interactive phenomenological model, which includes the stages
of horizonalization, textural description, structural description, and synthesis. Data
credibility was ensured through triangulation techniques.

The findings indicate that the formation of santri self-concept based on
Sufism in addressing student misconduct at Al-Inaroh Islamic Boarding School is
carried out through two primary religious activities. First, the study of classical
Sufistic texts aims to shape santri self-concept in a practical manner oriented
toward the cultivation of noble character. Second, the practice of t arigah, as Al-
Inaroh adheres to the T arigah © Alawiyyah. This t arigah functions as a manhaj
(way of life) rather than a formal organization requiring an oath of allegiance
(bay‘ah) to a shaykh. Guidance is provided organically through assemblies of
knowledge (majlis al-‘ilm), righteous deeds (‘amal), and tazkiyah (purification of

vii



the soul), which involves cleansing the heart from reprehensible traits and
adorning it with virtuous character. This process ultimately forms a holistic
Muslim personality. The findings demonstrate that a Sufistic approach is effective
in addressing student misconduct; therefore, the researcher recommends that
pesantren caregivers adopt Sufistic approaches as a strategic framework for
managing and preventing student misconduct.

viii



Coudl jasihs
AV dles 3 O gt Wl e 2dlall (o (111 o sgill 3 5ST LY L Yo s Ll Al
Lol By Al ey e W Al L DY 6 6Y) gre (3 (S sl
e A S DL it a2l LS Al U Sl ) el
s  s (V)g el e o 2L oSN () 131N S
5 Fy,
LDl Yl dgally (301 o sgilly ¢ Sl GILANY (O sadl tipund 3 OLISYS
399 A pad Dl sl a3 Akl g Sl OLEY B el O
dgro poig bl e il M o) (ool gl psgdlly Rasidl ST 3 olas
ood 1S Al B 5 3 e o D] Bada s 5o 4555 (Y1 B GY)
gl Jgl B padl Jorts IS ny a8l g )y BT (595 Ll o el (593 o
ool 2 sS Lall jus oIl il Btz g (MYl (Gl sl o ST U
ool 5SS (3 B padl o bl APl 2L gb pp Cmdl e sy Ll ol
raSI ey ol s IV ey i il LS GL e 3By Al (s gl
AL 5 e Bl Bas 2 0S5 5 o) B g I Oy Ao g1y glall s
3 guail) gl OYE Y g 3 bl g Gy ) csdihiin Oug
Bk A 3 Yl dgllils o6l B I d Ll dest 2Vl OLaSant g
st bl e bl s ) o sgill 1y ST
SYPEN VRSN NN B LTES R [ T (RO IR VRS T SR IR P
bl moy i oY) 51 dgan 3 Gl o3 Ll Gl (o o sin sl
Geasil WG 5 b e SUL ey B3I Gl 5 IO e Al 51 IS
G Sl o I ST adeladl bl alasialy UL Lldy (g sdly Sl
CUASTy oS Ay ¢ KA o gy s alald o g (@Y1 1Y) o e e ez
Mg g OUL B 5l Codadl s pluseal
Al s 3l o sgdld o oSS 0T 1 gb AUl Lede s ol el ls U
123V IO 0 05 Y 3,UYY dgas 3 Bk O 2 ah Ll G padl el e



S @ el Gl psedh 5SS UL OUs ) Gsadl (ST a5 (V1 ad
o g Y LY s OF o iR (s L SO Y S5 e
LA A ol A ) Al e (36 (ot 5 2 ey Sl e py sl 22 )
o &Sy Jaslly @l (I e b (S8 5L Y ey G ot Y e
By L Pl phs S WS BNV aldt s dendll Sliall o (LA Sglar N
o ot Gl o g ade 5SSy el O Al (3 adle 3 gl gl |

Al ) &Sl oISl ahlan (3 3 gl gl sl 2edluY) dalall



KATA PENGANTAR

o S
Puji syukur penulis panjatkan kepada Allah subhanahu wa ta‘ala atas
limpahan rahmat, inayah dan hidayah-Nya sehingga tesis yang berjudul

Pembentukan Konsep Diri Berbasis Tasawuf dalam Mengatasi Kenakalan Santri

di Pondok Pesantren Al-Inaroh Jember dapat terselesaikan dengan baik. Shalawat

beserta salam semoga tetap tercurahkan kepada manusia termulia, junjungan kita

Nabi Muhammad shollallahu alaihi wasallam.

Penulis juga ingin mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya
kepada banyak pihak yang membantu dalam proses penyelesaian tesis ini dengan
ucapan jazakumullahu ahsanal jaza’khususnya kepada:

1. Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M. M. CPEM. selaku Rektor Universitas Islam
Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember yang telah memberikan segala
fasilitas kepada kami dalam rangka menuntut ilmu di lembaga ini.

2. Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd., selaku Direktur Pascasarjana Universitas Islam
Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember.

3. Dr. Siti Masrohatin, S.E, M.M., selaku Ketua Program Studi Pascasarjana Studi
Islam

4. H. Mursalim, M.Ag. Selaku pembimbing 1 tesis yang selama ini dengan penuh
dedikasi membimbing peneliti dalam penulisan tesis ini.

5. Dr. H. Matkur, S.Pd.l, M.Si., selaku pembimbing Il dengan penuh perhatian
dan kesabaran membimbing peneliti saat melakukan proses penelitian.

6. Dr. H. Ubaidillah, M.Ag. selaku penguji utama yang telah memberikan

Xi



10.

motivasi dan arahan dalam penulisan tesis ini.

. KH. M. Syarif Toyyib selaku pengasuh di pondok pesantren Al-

Inaroh kecamatan Jenggawah Kemuning, Kabupaten Jember. yang telah
bersedia memberikan ijin untuk melaksanakan penelitian pada Pondok

Pesantren Al-Inaroh.

. Pengasuh Pondok Pesantren, santri dan masyarakat di pondok Pesantren Al-

Inaroh yang telah berkenan untuk berkerja sama dan memberikan data dan

informasi penelitian dalam penyusunan Tesis ini.

. Suami dan Anak-anak saya yang telah memberikan dukungan dan doa untuk

selalu semangat dan terus melanjutkan studi ini. Terimakasih karena selalu
berada di garda terdepan untuk mendukung dan mendoakan .

Teman-teman seperjuangan di Pascasarjana UIN KHAS Jember yang
senantiasa memberikan motivasi dan dukungan hingga terselesaikannya Tesis
ini.

Semoga penyusunan tesis ini dapat bermanfaat bagi penulis, khususnya

para pembaca pada umumnya.

Jember, 23 November 2025

Penulis
Lailatul Mubarokah

Xii



DAFTAR ISI

HALAMAN SAMPUL ..ot i
PERSETUJIUAN ... .ottt et anbae e e I
PENGESAHAN ...ttt i
PERNYATAAN KEASLIAN . ....ooiiii et v
ABSTRAK e Y
ABSTRACT .. vii
I L iX
KATA PENGANTAR .ottt Xi
DAFTAR ISH ..ttt Xiii
DAFTAR TABELs.. ... . .28 ... 08 W ... XVi
DAFTAR GAMBAR ... Xvii
DAFTAR LAMPIRAN ... xviii
DAF TAR=FEBONANFI=IFFERAS Inrrrrrrrrrrrrrerermreerermeereee. .o Xix
BAB 1 : PENDAHULUAN ...ttt i ik sbe e e 1
ARKbnteks Renefitidh " &4 N A /A 1.3 S LR YL LL). 1

B. FOKUS PENEIItIAN .....iivev it 8

C. Tujuan Penelitian ............ccoovveiiiii i 8

D. Manfaat Penelitian ............cccooviiiiiiiiiicee e 9

E. Definisi IStilan.........ccooviiiiiiii e 10

BAB I : KAJIAN PUSTAKA ...t 14
A. Penelitian Terdahulu.............ccoooviiiiiiiiii 14

B. Kajian TEOM ..c.vvviiiiii ettt 23

C. Kerangka Konseptual............cccvvieiiiiiiie e 64

BAB 111 : METODE PENELITIAN ... 65



A. Pendekatan dan Jenis Penelitian............ccccoooveiiiiiniicniicie 65

B. LoKasi PENEIILIAN .......ooviiiiiiiii e 67

C. Kehadiran Peneliti..........cooiiiiiiiiiiiiieeec e 68

D. Subjek Penelitian ..........ccooviiiiiiiiie 69

E. Teknik Pengumpulan Data ...........cccoeeviiiiieniniieccce e 72

F. ANALISIS DAA ....cvvviiieiiieiii e 74

G. Keabsahan Data ..........ccceeiiieiiiiiieiiie e 76

H. Sistematika Penulisan ..........c.ccccoiiiiiiniiiic 79

BAB IV : PEMAPARAN DATADAN ANALISIS ..., 82
A. Gambaran Objek Penelitian...........cccoovveviiiiiiiiine e 82

B. Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf  Dalam
Mengatasi Kenakalan Santri Di Pondok Pesantren Al-Inaroh

N1 11]0]] e S e R 84

C. Temuan Penelitian...........cccoovviiiiieiiinieiiee e 105

BAB YV : PEMBAHASAN ... 110
AVASTNHEMS FEMENN AN L MV AN NN 110

1. Proses pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf di

pondok pesantren al-inaroh jember ...........cccccccvvveviie e, 110

2. Faktor yang mempengaruhi pembentukan konsep diri berbasis

TASAWUT ..o 116

3. Konsep diri santri berbasis tasawuf dapat mengatasi kenakalan

SANMEIT. ..ttt 124

4. Bagaimana strategi pembentukan konsep diri santri berbasis

tasawuf di terapkan dalam konteks kehidupan pesantren..... 136

BAB VI I PENUTUP ..o 147
AL KESIMPUIAN ... 147

B. Saran. .. ..o 149

Xiv



DAFTAR PUSTAKA

LAMPIRAN...............

XV



DAFTAR TABEL

Tabel 2.1 Perbandingan Penelitian Terdahulu ............ccccooviieiiie i 19

Tabel 3.1 Informan PeNEIILIAN .......ooveeee e 70

Tabel 4.1 Temuan Penelitian

XVi



DAFTAR GAMBAR

4.1 Peta Pondok Pesantren Al-INaroh ... 82
4.2 Kegiatan Kajian santri Putra di Pondok Pesantren Al-Inaroh. ...................... 88
4.3 Kegiatan Kajian santri Putri di Pondok Pesantren Al-Inaroh......................... 88
4.4 Kegiatan dzikir Bersama santri Putri di Pondok Pesantren Al-Inaroh............... 90

Xvii



DAFTAR LAMPIRAN

Dokumentasi Penelitian ...........cccveeiiiiiieisce e 183
o JUNAL PENEIITISN L. 185
. SUrat 1Zin PeNEIITIAN ......veveiiiee e 186
. Surat Telah Selesai 1zin Penelitian............cccccceeviieeiiiee e, 187
. Surat Keterangan TIM UPT Pengembangan Bahasa UIN KHAS...... 188
. Surat Keterangan Bebas Plagiasi ............cccccovvveiiiiiiiiiiciicie i, 189

RIWAYAL HIAUD ..o 190

XViil



DAFTAR PEDOMAN PENULISAN ARAB-LATIN

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama
; Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan
Ba B Be
<
. Ta T Te
(]
- Sa $ es (dengan titik di atas)
Jim J Je
C
Ha h ha (dengan titik di bawah)
C
. Kha Kh ka dan ha
C
Dal D De
>
N Zal Z Zet (dengan titik di atas)
Ra R Er
J
. Zai V4 Zet
D
Sin S Es
S
. Syin S es dan ye
S y y Yy
S ad S es (dengan titik di bawah)
J°
Dad d de (dengan titik di bawah)
L Ta t te (dengan titik di bawah)

XiX




Za vA zet (dengan titik di bawah)
“ain koma terbalik (di atas)
C
. Gain G Ge
C
s Fa F Ef
3 Qaf Q Ki
5 Kaf K Ka
J Lam L El
Mim M Em
¢
R Nun N En
Wau W We
J
A Ha H Ha
. Hamzah ] Apostrof
Ya Y Ye
&

XX




BAB I
PENDAHULUAN
A. Konteks Penelitian

Tesis ini mengkaji bagaimana tasawuf dapat berperan dalam konsep
diri santri dan menjadi solusi terhadap perilaku dan kenakalan santri. Konsep
diri santri merujuk kepada sesuatu terkait pemahaman individu tentang siapa
dirinya, seperti identitas, nilai dan pandangan hidup. Sedangkan konsep diri
santri yang positif ini sangatlah penting untuk membentuk karakter santri dan
moralitas yang baik dan positif. Pengaruh lingkungan amat sangat berperan
secara signifikan sebagai pembentukann konsep diri santri. Salah satunya
dengan berinteraksi dengan guru, teman, disertai dengan kegiatan keagaaman
yang dapat memperkuat identitas diri santri serta nilai-nilai yang dianut.

Konsep diri dalam psikologi menurut pengertian umum adalah konsep
pusat (central construct) tujuan nya untuk dapat memahami manusia dari sisi
tingkah lakunya maupun interaksi yang dipelajari oleh manusia dengan dirinya
sendiri maupun orang lain, dan sekitarnya. Menurut Fitts konsep diri secaara
fenomenologis, bahwa konsep diri merupakan aspek penting dalam diri
seseorang, karena konsep diri seseorang merupakan kerangka acuan (frame of
reference) sebagaimana ia berinteraksi dengan lingkungannya. Definisi ini
menurut Fitts terkait konsep diri adalah diri yang dilihat, dihayati, dan dialami
seorang individu. Fitts juga menjelaskan bahwa konsep diri memeiliki

pengaruh yang kuat terhadap tingkah laku seseorang. Ketika diri mengetahui



konsep diri seseorang, maka akan lebih mudah untuk meramal dan memahami
tingkah laku seseorang.”

Tasawuf  sebagai landasan pendidikan dipondok pesantren yang
memiliki peran penting yang memiliki aspek untuk pengembangan spiritual
santri, seperti sifat murogobah (mawas diri), mahabbah (cinta kepada Allah),
serta khauf (takut kepada Allah). Nilai-nilai ini menjadi harapan agar dapat
membantu dalam pembentukan karakter santri yang lebih baik dalam
mengurangi perilaku dan tindakan yang menyimpang. Pembinaan karakter
juga dilakukan melalui pendekatan tasawuf , agar santri dapat intropeksi diri
dan dapat menghindari perilaku yang mengandung dosa. Sikap khauf menjadi
salah satu faktor yang dapat menumbuhkan kesadaran diri santri sebagai
konskwensi dari segala tindakan yang mereka lakukan. Istialah tasawuf dalam
tradisi Islam kadang juga disebut dengan istilah Sufisme dan mistisme.
Dimana istilah sufisme atau tasawuf di identikkan hanya ada dalam Islam.
Perespektif sufisme secara umum berawal dari wahyu Islam yang memberikan
kontribusi dalam pembentukan moral masyarakat Islam.?

Tasawuf sendiri adalah sebuah usaha seseorang dengan cara melatih
jiwanya agar dapat terlepas dari hal-hal yang mempengaruhi dirinya dari
kehidupan didunia. Dikarenakan salah satunya bagaimana ia dekat dengan
tuhannya, dan diperhatikan hubungan dengan tuhannya. Dengan kata yang lain

tasawuf sendiri melatih hubungan dengan dilakukan pembinaan mental secara

! Iskandar Zulkarnain, Sakyan Asmara, Raras Sutatminingsih, Membentuk Konsep Diri Melalui
Budaya Tutur: Tinjauan Psikologi Komunikasi, (Medan, Puspantara, 2020), 11.

? Prasetiya, Benny, Bahar Agus Setiawan, and Sofyan Rofi. "Implementasi Tasawuf Dalam
Pendidikan Agama Islam: Independensi, Dialog Dan Integrasi." POTENSIA: Jurnal Kependidikan
Islam 5.1 (2019): 64-78.



ruhaniyah agar selalu dekat dengan tuhannya yaitu Allah SWT. Dan ini adalah
sebuah esensi dalam tasawuf . Implementsi tasawuf sendiri bertujuan agar
dapat menumbuhkan sifat ihsan atau sifat yang baik dalam perilaku sehari-
hari. Dengan terjaganya akhlak seseorang maka tanpa ia sadari dikarenakan
perilaku dalam menjaga ajaran agam Islam dengan istiqomah.’

Mengatasi kenakalan santri dengan cara pendekatan dan pengajaran
tasawuf yang dilakukan melalui metode punishment. Pendekatan ini dapat
membantu santri memahami betapa pentingnya akhlak dalam kehidupan
sehari-sehari. Salah satunya dengan kegiatan spiritual seperti dzikir, sholat
berjamaah, dan muhasabah (intropeksi) tujuan ini menjadi sarana untuk
memperkuat pendekatan diri santri dengan tuhannya, sehingga memberikan
kesadaran moral. Kenakalan dikalangan remaja menjadi isu yang sangat
menghawatirkan. Terutama dikalangan pesantren sehingga fenomena ini tidak
berdampak pada moralitas individu saja akan tetapi lingkup pesantren pun
juga sangat menghawatirkan hal yang serupa terkait kenakalan. Dalam era
modern ini, banyak tantangan yang dihadapi oleh generasi muda, termasuk
pengaruh negatif dari budaya luar yang dapat memicu perilaku menyimpang
seperti pergaulan bebas. Oleh karena itu, penting untuk mengintegrasikan
ajaran tasawuf dalam pendidikan di pesantren sebagai respons terhadap

tantangan tersebut. Melalui pendekatan ini, diharapkan santri dapat

? Susanti, Agus. "Penanaman Nilai-Nilai Tasawuf dalam Pembinaan Akhlak." Al-Tadzkiyyah:
Jurnal Pendidikan Islam 7.2 (2017): 277-298.



menginternalisasi nilai-nilai tasawuf yang mendukung pencegahan pergaulan
bebas dan pembentukan konsep diri yang sehat.*

Orang tua memiliki tanggung jawab dan harapan yang besar terhadap
terbentuknya anak untuk menjadi anak yang sholeh. Salah satu menjadi
perhatian orang tua dalam memperhatikan asupan-asupan yang di makan anak
dengan makanan yang baik, halal, dan benar.> Pola asuh orang tua terhadap
anak kerap menjadi perbincangan hangat, dalam kacamata Islam maupun
psikolog untuk membentuk generasi yang berkualitas. Dimana pola asuh
sendiri dipakai sebagai salah satu cara dalam menjaga, merawat, mendidik,
dan membentuk akhlak anak. Dengan cara pembentukan kepribadian melalui
pendidikan yang menjadi prioritas utama. Terutama pendidikan akhlak. Orang
tua memegang peranan penting dalam mendidik dari sejak dini. Agar kelak
anak dapat mampu berhubungan dengan orang lain secara baik dan benar,
begitu juga ketika berhubungan dengan tuhannya. Ini menjadi salah satu cara
dalam pengimplementasikan tasawuf. dalam pembentukan akhlak anak.® Dan
pola asuh dari pengasuh pondok pesantren juga sangat diperlukan bagi santri,
agar santri dapat menjadi orang shalih dan bermoral tinggi.

Pondok pesantren adalah suatu lembaga yang mengajarkan ilmu terkait
ajaran Islam dengan tujuan agar dapat mencapai ridho Allah. Santri dididik

menjadi santri yang bertaqwa dan menjadi mukmin yang sejati, tidak lepas

* Triana, Neni, et al. "Integrasi Tasawuf Dalam Pendidikan Islam dii Pondok Pesantren." Edukasi
Islami: Jurnal Pendidikan Islam 12.01.

> Astuti, Rahayu Fuji."Internalisasi nilai-nilai agama berbasis tasawuf di pondok pesantren
salafiyah al-gadir sleman yogyakarta.” Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 3.2 (2015) : 114.

® Fuad, Asep Rifgi, and Ibnu Imam Al Ayyubi. "Tasawuf Sunni: Berkenalan Dengan Tasawuf
Junaidi Al-Bagdadi." Jurnal Al Burhan 1.2 (2021) : 21-29



juga agar santri memiliki akhlak yang mulia sehingga mempunyai integritas
yang tinggi dan memiliki kualitas dalam intelektual. Didalam pesantren santri
juga diajarkan hidup bersosial, berorganisasi sehingga bisa menjadi pemimpin
dan dipimpin.”

Salah satu kitab utama yang diajarkan dalam lingkungan pesantren Al-
Inaroh adalah kitab-kitab tasawuf yang memiliki peran signifikan dalam
membentuk karakter spiritual dan konsep diri santri secara menyeluruh. Ad-
Dhohirotul Musyarrofah karya Al-Habib Umar bin Muhammad bin Salim bin
Hafidz bin Syekh Abu Bakar bin Salim (Hadramaut), sebuah karya sufistik
yang memadukan dimensi figih dan tasawuf secara harmonis. Kitab ini
memberikan pemahaman seimbang antara aspek syari‘ah—Yyang menekankan
ketertiban ibadah, tata krama dalam pergaulan, serta ketaatan terhadap
aturan—dan aspek tazkiyatun Nafs yang memuat ajaran tentang ketulusan niat,
muraqabah, tawadhu’, dan muhasabah diri. Salah satu isi pokoknya adalah
penjelasan mengenai adab zhahir seperti menjaga kebersihan, disiplin waktu,
menghormati guru, serta menjauhi perilaku tercela; dan adab batin seperti
pengendalian hati dari riya’, kesadaran akan pengawasan Allah, dan latihan
keikhlasan. Melalui perpaduan kedua unsur ini,® kitab tersebut berperan dalam
membentuk santri menjadi pribadi yang tidak hanya patuh secara ritual, tetapi

juga memiliki kedalaman spiritual dalam memahami makna setiap tindakan.

"Fuad, Asep Rifgi, and Ibnu Imam Al Ayyubi. "Tasawuf Sunni: Berkenalan Dengan Tasawuf
Junaidi Al-Bagdadi." Jurnal Al Burhan 1.2 (2021) : 21-29.

® Al-Habib Umar bin Muhammad bin Salim bin Hafidz bin Syekh Abu Bakar bin Salim, “Ad-
Dhohirotul Musyarrofah”. (Hadramaut: Dar al-Faqgih, 2010.) 7.



Selain itu, pesantren Al-Inaroh juga mengajarkan Risalatul Jami’ah
karya Al-Habib Ahmad bin Zain bin Alwi bin Ahmad Al-Alawi Al-Habsyi
sebagai kitab dasar yang mengintegrasikan tiga fondasi utama pendidikan
Islam: tauhid, figih, dan tasawuf (suluk). Kitab ini menjelaskan prinsip akidah
seperti keyakinan kepada Allah, malaikat, kitab suci, dan hari akhir sebagai
fondasi identitas keislaman santri; memberikan pedoman figih praktis terkait
thaharah, shalat, serta adab sehari-hari; dan mengajarkan suluk melalui dzikir,
penyucian jiwa, penguatan niat, serta penghindaran sifat riya”.® Sinergi antara
kedua kitab ini menunjukkan bahwa pendidikan santri ideal mencakup
pembinaan kognitif, afektif, dan spiritual secara terpadu, sehingga mampu
membentuk konsep diri religius yang kuat. Dengan fondasi tersebut, santri
tidak hanya memahami ajaran secara teoritis, tetapi juga mengembangkan
kontrol diri, akhlak terpuji, serta kemampuan menghindari perilaku
menyimpang atau kenakalan di lingkungan pesantren. kajian. kitab tasawuf
tidak hanya Arrisalatul Jami’ah, dan Ad-dhohirotul Musyarrofah, akan tetapi
masih ada kitab tasawuf yang lainnya dengan menggunakan kitab Hikam Ibnu
Atha’illah, Kitab 'yang ditulis Ibnu Atha’illah Al-Sakandari.  Bidayatul
hidayah, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Ghazali. Minhajul Abidin, Kitab ini
ditulis oleh Imam Al-Ghazali. Ihya’ Ulumuddin, Kitab ini ditulis oleh Imam
Al-Ghazali. Risalatul Muawwanah, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Harawi.

Begitu juga ada kitab Adab Sulukil Murid, dan Hidayatul Adzkiya, Kegiatan

9

https://ia803106.us.archive.org//22items/etaoin/terjemah%20Risalah%20Al-Jaamiah.pdf

(September, 2015), 3.


https://ia803106.us.archive.org/22items/etaoin/terjemah%20Risalah%20Al-Jaamiah.pdf

kajian Kkitab ini dipimpin langsung oleh pengasuh pondok pesantren al-inaroh
KH. M. Syarif Toyyib Mubarok, begitu juga dengan Ibu Nyai Masruroh.

Faktor yang menjadi keunikan dan ketertarikan peneliti untuk
melakukan penelitian di pondok pesantren Al-Inaroh adalah melihat cara
pengasuh dipondok pesantren tersebut untuk membentuk konsep diri santri
sehingga bisa merubah karakter bawaan santri dari rumah secara perlahan. Ini
berdasarkan dari wawancara singkat yang dilakukan dengan ibu nyai dari
pondok pesantren Al-Inaroh. Dimana santri memiliki latar belakang yang
berbeda-beda dan disetiap santripun dilakukan dengan pendekatan yang
berbeda sesuai dengan tingkat kenakalan santri itu sendiri.*

Uraian fakta dan fenomena yang terjadi mengindikasikan bahwasanya
cara mengatasi kenakalan santri dengan cara pembentukan konsep diri santri
melalui pendidikan berbasis tasawuf maka dari itu peneliti berupaya
melakukan penelitian. dilembaga pondok pesantren al-Inaroh. tidak hanya
berfokus pada aspek akademis saja melainkan terhadap pengembangan
karakter dan moralitas santri. Dengan nilai-nila tasawuf diharapkan bagi
santri dapat menjadi lebih baik dalam menghadapi tantangan hidup, dan dapat
mengurangi perilaku kenakalan yang mungkin timbul melalui pendekatan dan
menawarkan solusi holistic dalam mendisik generasi muda di pondok
pesantren. Maka dari itu peneliti mengangkat judul “Pembentukan Konsep
Diri Santri Berbasis Tasawuf dalam Mengatasi Kenakalan Santri di Pondok

Pesantren AL-Inaroh”.

% Ibu Nyai Pondok Pesantren Al-Inaroh, Wawancara, Jember, 16 Februari 2025



B. Fokus Penelitian
Fokus penelitian terhadap topik yang akan digali dan di ungkap dalam
penelitian secara garis besar merupakan pengamatan dalam penelitian.
Sehingga pengamatan dan penelitian lebih lagi terarah dan sesuai dengan judul
penelitian.
Untuk mengetahui peran pondok al-Inaroh dalam berkontribusi untuk
pembentukan konsep diiri yang berbasis tasawuf dalam mengatasi kenakalan

santri, maka terkait inilah yang menjadi fokus penelitian:

1. Bagaimana proses pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf di
pondok pesantren Al-Inaroh Jember?

2. Apa faktor-faktor yang mempengaruhi pembentukan konsep diri berbasis
tasawuf di pondok pesantren Al-Inaroh Jember?

3. Bagaimana konsep diri santri berbasis tasawuf dapat mengatasi
kenakalan santri di pondok pesantren Al-Inaroh Jember?

4. Bagaimana strategi pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf
diterapkan dan dimaknai dalam konteks kehidupan pesantren di pondok
pesantren Al-Inaroh Jember?

C. Tujuan Penelitian
Penelitian ini bertujuan sebagai berikut:
1. Memahami dan mendeskripsikan proses pembentukan konsep diri santri

berbasis tasawuf di Pondok Pesantren Al-Inaroh.



2.

Menjelaskan faktor-faktor yang memengaruhi pembentukan konsep diri
santri berbasis tasawuf dalam konteks kehidupan di pondok pesantren Al-
Inaroh Jember.

Menjelaskan makna dan bentuk aktualisasi konsep diri santri berbasis
tasawuf dalam menghadapi dan mengatasi perilaku kenakalan santri di
pondok pesantren Al-Inaroh Jember.

Mengeksplorasi strategi dan praktik nyata yang diterapkan oleh pihak
pesantren dalam menumbuhkan dan memperkuat pembentukan konsep diri

santri berbasis tasawuf di pondok pesantren Al-Inaroh Jember.

D. Manfaat Penelitian

Manfaat dari penelitian ini bertujuan agar penelitian dapat memberikan

pemahaman dan serta informasi terkait nilai-nilai tasawuf dalam pengamalan

pendidikan tasawuf sehingga dapat memecahkan permasalahan dan dapat

memberikan manfaat yang diharapakan dari penelitian ini:

L

Untuk mengembangkan materi_tasawuf baik dalam perguruan  tinggi,
masyarakat umum dan juga khususnya bagi peneliti tentang Kontribusi
Ajaran Tasawuf Dalam mengatasi kenakalan santri Di Pesantren Al-Inaroh

Jember.

. Penelitian ini menjadi program peneliti untuk mendukung materi tasawuf

untuk di kembangkan dalam mendukung pembentukan konsep diri dalam

mengatasi kenakalan santri di pondok pesantren Al-Inaroh Jember.

. Hasil dari pada penelitian untuk mengispirasi peneliti lebih lanjut agar bisa

lebih dikembangkan lagi oleh peneliti selanjutnya.



10

E. Definisi Istilah
Untuk memperjelas judul dan rumusan masalah, serta untuk menghindari
kesalahfahaman atau kekeliruan arti yang dimaksud. Peneliti membatasi
penggunaan istilah-istilah yang berkaitan dengan permasalahan yang dibahas.
Berikut adalah batasan istilah yang digunakan:
1. Konsep Diri Berbasis Tasawuf
a. Konsep Diri

Konsep diri dalam perspektif psikologi pendidikan, konsep
diri sering dihubungkan dengan kepercayaan individu terhadap nilai-
nilai, kemampuan, serta identitas yang ia miliki, sehingga menjadi
dasar bagi pengambilan keputusan dan arah perilaku dalam
kehidupan. Pemahaman yang positif mengenai konsep diri dapat
memberikan dorongan bagi seseorang untuk lebih percaya diri,
sementara _pemahaman _yang negatif cenderung = menimbulkan
keraguan, kecemasan, atau bahkan rendah diri. Oleh sebab itu, konsep
diri dipandang sebagai elemen penting dalam perkembangan
kepribadian dan karakter individu.**

Konsep diri dalam penelitian ini diartikan sebagai merujuk
pada pemahaman individu mengenai dirinya sendiri, baik dari sisi
kekuatan maupun kelemahan yang dimilikinya. Konsep diri terbentuk
melalui proses pengalaman, refleksi, serta interpretasi seseorang

terhadap identitas dan kapasitas pribadinya. Dalam penelitian ini

Y yusuf, Rini Novianti, et al. "Implikasi asumsi konsep diri dalam pembelajaran orang
dewasa." Edukatif: Jurnal IImu Pendidikan 3.4 (2021): 1144-1151.



11

konsep diri menggambarkan bagaimana santri memandang dan
memahami dirinya sendiri. Melalui identitas diri, persepsi diri, sikap
dan perilaku dalam berbagai situasi, nilai dan keyakinan, serta tujuan
dan harapan seorang santri.

b. Tasawuf

Tasawuf menurut Ibnu ‘Arabi adalah jalan menuju Allah.*

Tasawuf sebagai doktrin penyucian jiwa menuju Allah, yang
berfokus pada pengembangan spiritualitas dan pengalaman batin
dalam Islam, penyucian jiwa melahirkan sufisme sebagai
aktualisasinya. ** Tasawuf  dapat membentuk moralitas, serta
keterlibatan sosial, sehingga menjadikannya relevan bagi
pembentukan karakter umat Islam sepanjang zaman.**

Tasawuf dalam penelitian ini diartikan sebagai sarana spiritual,
tetapi juga sebagai metode pendidikan karakter yang efektif dalam
membentuk Kkepribadian santri di Pesantren Al-Inaroh. Melalui
integrasi nilai tasawuf , santri dibekali dengan pondasi moral yang
kuat, kepercayaan diri yang stabil, serta kemampuan untuk
menavigasi tantangan kehidupan sosial secara bijaksana. Hal ini

menunjukkan bahwa tasawuf tidak hanya relevan dalam ranah ibadah

2 Ibn “Arabi, M. “Fusus al-Hikam”. Beirut: Dar al- kutub al-llmiyah. 2002.

B Assawgi, Hefdon. Pendidikan Akhlaqul Karimah Perspektif llmu Tasawwuf. Penerbit Adab,
2021.

Y Fuad, Asep Rifgi, and Ibnu Imam Al Ayyubi. "Tasawuf Sunni: Berkenalan Dengan Tasawuf
Junaidi Al-Bagdadi." Jurnal Al Burhan 1.2 (2021): 21-29.



12

personal, tetapi juga dalam ranah sosial sebagai strategi preventif
terhadap perilaku menyimpang di kalangan remaja pesantren.
2. Kenakalan Santri
Kenakalan santri adalah perilaku menyimpang yang dilakukan

oleh santri sebagai remaja yang menempuh pendidikan dipesantren,
yang melanggar norma agama, tata tertib pesantren, dan nilai sosial,
serta berpotensi merugikan diri sendiri maupun lingkungan sekitarnya.
a. Kenakalan (delinquency)

Menurut Kartini Kartono, Kenakalan remaja adalah sebuah
perilaku kejahatan atau menyimpang yang dilakukan oleh anak-anak
muda yang merupakan gejalan patologis sosial akibat pengabain
sosial, sehingga mereka mengembangkan bentuk perilaku yang
menyimpang dari norma umum. *® Dari definisi ini kenakalan
dipahami sebagai perilaku menyimpang dari norma dan moral.

b. Santri

Menurut Zamakhsari Dhofier, santri adalah orang yang
menuntut ilmu agama Islam dan tinggal dipesantren dengan
mengikuti system pendidikan yang berpusat pada kiai serta kehidupan
berasrama. '® Santri dipahami sebagai peserta didik pesantren yang

terikat pada aturan agama dan tata kehidupan pesantren.

> Kartono, Kartini. Patologi Sosial 2: Kenakalan Remaja. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2014.

'8 Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai
Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2011.



13

Pondok Pesantren Al-Inaroh

Pondok Pesantren Al-Inaroh merupakan salah satu lembaga
pendidikan Islam yang hadir dengan visi membangun generasi santri
berkarakter islami sekaligus memiliki kompetensi keilmuan yang
mendalam. Pesantren ini menyediakan berbagai fasilitas unggulan yang
dirancang untuk mendukung proses pendidikan secara menyeluruh, baik
dalam aspek akademik maupun pembinaan spiritual. Kehidupan sehari-
hari santri di pesantren dipadukan dengan praktik keagamaan, penguatan
akhlak, serta pengembangan kecakapan hidup, sehingga tercipta sistem
pendidikan yang tidak hanya berfokus pada pengetahuan agama, tetapi
juga integrasi nilai-nilai Islam dalam kehidupan bermasyarakat.

Secara historis, Pesantren Al-Inaroh Jember berdiri sejak tahun
1955 M atas prakarsa KH. Ahmad Munir Mu’in. Berlokasi di Desa
Kertonegoro, Kecamatan Jenggawah, Kabupaten Jember, pesantren ini
tumbuh  menjadi salah = satu _lembaga salaf yang . konsisten
mempertahankan tradisi pendidikan Islam klasik sekaligus merespons
kebutuhan zaman. Dengan tradisi keilmuan salafiyah yang kuat,
pesantren ini menjadi pusat pembelajaran yang menekankan pendalaman
kitab kuning, pembentukan moral, serta penguatan spiritualitas santri.
Keberadaan pesantren Al-Inaroh hingga saat ini menunjukkan perannya
yang penting dalam melestarikan nilai-nilai keislaman sekaligus
berkontribusi pada pembangunan sumber daya manusia di kawasan

Jember dan sekitarnya.



BAB Il
KAJIAN PUSTAKA
A. Penelitian Terdahulu

1. Tesis yang ditulis oleh Ahmad Zainul Abidin, 2023. “upaya pondok
pesantren dalam menanggulangi kenakalan santri dipondok pesantren al-
hidayah keputran kecamatan sukoharjo kabupaten pringsewu”. Penelitian
ini bersifat kualitatif hasil dari pada penelitian ini adalah cara
menanggulangi kenakalan santri dengan menerapkan beberapa kebijakan
berupa aturan-aturan yang ditetapkan dipesantren, begitu juga dengan
kebijakan di sesuaikan dengan kenakalan-kenakalan santri. Sebagian besar
kenakalan berupa tata tertib. Upaya yang dilakukan pondok pesantren al-
Hidayah dalam mengatasi kenakalan santri berhasil 80% ditunjukkan
dengan berapa efek jera. Sehingga para santri lebih disiplin dan menjadi
lebih baik."'’

2. Jurnal yang. ditulis Al Qodli, Achmad Zaid, and Budi Haryanto, 2024.
“Analisis Faktor-faktor yang Melatar Belakangi kenakalan santri dipondok
pesantren.” Perbedaan diwaktu dan tempat penelitian. Dan bagaimana cara
menangani kenakalan santri dipesantren dengan diterapkan prinsip agama
dan moral yang diajarkan sehingga mminimalisir kenakalan santri

sehingga mengurangi terjadinya pelanggaran terhadap santri..'®

7 Ahmad, Zainul Abidin. Upaya Pondok Pesantren Dalam Menanggulangi Kenakalan Santri
diPondok Pesantren Al-Hidayah Keputran Kecamatan Sukoharjo Kanupaten Pringsewu. Diss.
UIN Raden Intan Lampung, 2023.

*® Al Qodli, Achmad Zaid, and Budi Haryanto. "Analisis Faktor Faktor yang Melatar Belakangi
Kenakalan Santri di Pondok Pesantren.” Jurnal PAl Raden Fatah 6.3 (2024): 764-778.

14



15

3. Risman (2025) — Kenakalan Remaja di Kalangan Santri Ponpes
As’adiyah (Tesis), IAIN Palopo. Mengulas bentuk dan faktor kenakalan di
lingkungan pesantren; sebagai landasan masalah untuk merancang model
intervensi berbasis tasawuf & konsep diri. Relevansi: pemetaan kenakalan
santri (basis kebutuhan program). persamaan utama, sama-sama mengkaji
fenomena kenakalan dilingkungan pesantren, menggunakan data kualitatif.
Perbedaan difokus teoritis perspektif sosiologis-yuuridis terhadap
kenakalan.*®

4. Ratu Kusumawati (2024) — Konsep Diri Santri Mukim Penghafal Al-
Qur’an yang Mengikuti Metode Q (Tesis MA, UIN Sunan Kalijaga).
Persamaan perkembangan konsep diri santri, mengaitkan dimensi spiritual
(komitmen ibadah, kedisiplinan) yang berpotensi menekan perilaku
menyimpang. Metode: kualitatif deskriptif. Perbedaan penelitian terdahulu
mendekskripsikan. perkembangan konsep diri santri. dengan cara
menghafal al-Quran. Peneliti sekarang mengatasi kenakalan santri-melalui
pembentukan konsep diri berbasis tasawuf.*°

5. Jurnal ditulis oleh Neni Triana, M. Daud yahya, Husna Nashihin, Sugito,
Zulkifli Musthan. (2023), “ Integrasi Tasawuf dalam Pendidikan islam di
pondok pesantren”, persamaan dalam segi pembahasan Membahas tasawuf
sebagai ke Khasan pondok pesantren dengan menggunakan analisis data

kualitatif. Perbedaan di waktu dan peneliti sebelumnya menggunakan

% Risman, “Kenakalan Remaja di Kalangan Santri Ponpes As’adiyah” (Tesis, Uin Sunan
Kalijaga ). 2025.

20 Ratu Kusumawati, “Konsep Diri Santri Mukim Penghafal Al-Qur’an yang Mengikuti Metode Q"
(Tesis MA, UIN Sunan Kalijaga.) 2024.



16

konsep tirakat yang diterapkan dipondok pesantren dengan tujuan santri
memiliki sifat Muroqobah, mahabbah, khauf, raja’, uns, serta yakin.
Berbeda dengan penelitian sekarang bertujuan untuk membentuk konsep
diri dalam mengatasi kenakalan santri.?!

6. Jurnal yang di tulis oleh Ahmad Muzammil Alfan Nashrullah & Rissa
Rismawati (2022) — “Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf  dalam
Pembinaan Akhlak Santri di PP Al-Fattah Pule”. fokus utama pada
penelitian ini Nilai tasawuf (taubat, sabar, zuhud) dalam pembinaan
akhlak dengan menggunakan metode kualitatif deskriptif, persamaan dari
segi pembahasan Sama-sama menekankan tasawuf sebagai pendekatan
pembinaan karakter santri, dan memiliki perbedaan Tidak membahas
konsep diri dan kenakalan santri secara eksplisit; fokusnya lebih pada
pembinaan akhlak umum.?

7. Tesis yang di tulis.oleh Widad Athiyah (2022) — “Hubungan Konsep Diri
dan Zuhud terhadap Motivasi- Berprestasi-Santri”. Fokus utama pada
penelitian ini Hubungan antara konsep diri, zuhud, dan motivasi dengan
menggunakan - metode kualitatif deskriptif, persamaan dari segi
pembahasan Sama-sama menggunakan konsep diri dan tasawuf (zuhud)

sebagai variabel utama, dan memiliki perbedaan Fokus pada motivasi

2! Triana, Neni, et al. "Integrasi Tasawuf Dalam Pendidikan Islam dii Pondok Pesantren." Edukasi
Islami: Jurnal Pendidikan Islam 12.01 (2023).

?> Ahmad Muzammil Alfan Nashrullah & Rissa Rismawati — “Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf
dalam Pembinaan Akhlak Santri di PP Al-Fattah Pule”. (2022)



17

berprestasi, bukan kenakalan; tidak meneliti proses pembentukan konsep

diri.?®

. Jurnal yang di tulis oleh A. Habibi dan Suklani, S. (2023) — “Konsep

Pendidikan Tasawuf pada Remaja Milenial ”. Fokus utama pada penilitian
ini Pendidikan tasawuf, persamaan dari segi pembahasan Sama-sama
menyoroti tasawuf dan pendekatan kualitatif untuk memamhami peran
tasawuf. memiliki perbedaan penelitian terdahulu mengkaji untuk remaja
milenial secara umum (termasuk diluar pesantren) yng berpotensi
mengalami  kenakalan. Penelitian sekarang mengkaji santri yang
dipesantren khususnya yang memiliki masalah kenakalan dalam konteks

pesantren. Dan berfokus pada pembentukan konsep diri.**

. Jurnal yang di tulis oleh Ahmad Zainul Abidin dkk. (2023) — “Potret

Kenakalan Santri di Pesantren: Analisis Faktor dan Upaya
Penanggulangan”’. Fokus utama pada. penelitian -ini. Faktor penyebab
kenakalan santri.- dan cara mengatasinya dengan -memiliki persamaan
pembahasan Sama-sama membahas kenakalan santri dan upaya
penanggulangan drengan menggunakan metode penelitian kualitatif
lapangan dan memiliki perbedaan pembahasan Tidak berbasis tasawuf

dan konsep diri; lebih menyoroti aspek sosial dan disiplin pesantren.”

2 Widad Athiyah — “Hubungan Konsep Diri dan Zuhud terhadap Motivasi Berprestasi Santri”.

(2022).

** A. Habibi — “Konsep Pendidikan Tasawuf pada Remaja untuk Mencegah Kenakalan”. (2023).
% Abidin, Ahmad Zainul, Muhammad Akmansyah, and Amirudin Amirudin. "Potret Kenakalan

Santri

di Pondok Pesantren: Analisis Faktor, Bentuk dan Upaya

Penanggulangannya.” Hikmah 20.1 (2023): 105-120.



18

10. Tesis yang di tulis oleh Aris Nur Rahayu (2023) — “Efektivitas Bimbingan
Keagamaan dalam Mengatasi Kenakalan Santri di PP Ar-Riyadh Kerinci
Kanan”. Fokus utama pada penelitian ini Pengaruh bimbingan keagamaan
terhadap kenakalan santri, dngan menggunakan metode pnelitian kualitatif
deskriptif, dan penelitian ini memiliki persamaan pembahasan dan
perbedaan pembahasa, dari segi persmaan yakni Sama-sama bertujuan
mengatasi kenakalan santri melalui pendekatan keagamaan dan perbedaan
Tidak memasukkan tasawuf dan konsep diri; pendekatannya bersifat
umum dan normative.*®

11. Jurnal yang ditulis Luluk Atul Jannah, Abdul Bashitt, Akhmad Nurul
Kawakip (2025) — “Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf Syekh Ahmad
Rifa’i dipondok Pesantren Miftahul Muhtadin Pati”. Fokus utama pada
penelitian ini adalah Nilai-nilai tasawuf yang dapat menjadi solusi bagi
perbaikan  akhlak anak muda. memiliki persamaan pembahasan Sama-
sama menekankan tasawuf = dalam pembentukan. kepribadian/karakter
santri, dan memiliki perbedaan pembahsan mengenai Tidak menyinggung
kenakalan santri atau konsep diri secara eksplisit; fokus pada pendidikan

karakter dan keteladanan tokoh.?’

?¢ Aris Nur Rahayu — “Efektivitas Bimbingan Keagamaan dalam Mengatasi Kenakalan Santri di
PP Ar-Riyadh Kerinci Kanan”. (2023).

%7 Janah, Luluk Atul, Abdul Bashith, and Akhmad Nurul Kawakip. "Implementation of Sheikh
Ahmad Rifa'i's Sufism Values at the Miftahul Muhtadin Pati Islamic Boarding School." al-Afkar,
Journal For Islamic Studies 8.4 (2025): 471-482.



Tabel 2.1: Perbandingan Penelitian

19

NO Nama dan Judul Penelitian Persamaan Perbedaan
Tahun
Tesis yang upaya pondok a. Penelitian ini Hasil dari pada
ditulis oleh pesantren dalam bersifat kualitatif | penelitian ini adalah
Ahmad Zainul | menanggulangi b. Sama-sama cara menanggulangi
Abidin, 2023 | kenakalan santri membahas kenakalan santri
dipondok kenakalan santri. dengan menerapkan
pesantren al- beberapa kebijakan
hidayah keputran berupa aturan-aturan
kecamatan yang ditetapkan
sukoharjo dipesantren, begitu
kabupaten juga dengan kebijakan
pringsewu di sesuaikan dengan
kenakalan-kenakalan
santri. Sebagian besar
kenakalan berupa tata
tertib. Upaya yang
dilakukan pondok
pesantren al-Hidayah
dalam mengatasi
kenakalan santri
berhasil 80%
ditunjukkan
Jurnal yang Analisis Faktor- 1. Metode Perbedaan diwaktu
ditulis Al faktor yang kualitatif dan tempat penelitian.
Qodli, Achmad ' | Melatar Belakangi 2. Sama-sama Dan bagaimana cara
Zaid, and Budi | kenakalan santri membahas terkait | menangani kenakalan
Haryanto, dipondok kenakalan santri. santri dipesantren
2024. pesantren dengan diterapkan

prinsip agama dan
moral yang diajarkan
sehingga
mminimalisir
kenakalan santri
sehingga mengurangi
terjadinya
pelanggaran terhadap
santri..

Risman (2025)

Kenakalan Remaja
di Kalangan Santri
Ponpes As’adiyah

Mengulas bentuk
dan faktor
kenakalan di
lingkungan
pesantren; sebagai

Perbedaan di waktu,
tempat dan metode
penelitian. Peneliti
sebelumnya dalam
mengatasi




20

Ratu Kusumawati
(2024) — Konsep
Diri Santri Mukim
Penghafal Al-
Qur’an yang
Mengikuti Metode
Q (Tesis MA, UIN
Sunan Kalijaga).
Fokus:

landasan masalah
untuk merancang
model intervensi
berbasis tasawuf
& konsep diri.
Relevansi:
pemetaan
kenakalan santri
(basis kebutuhan

permasalahan anak
didik melalui
pendidikan karakter
terhadap konsep yang
ditingkatkan melalui
pembangunan
pendidikan karakter di
lembaga sekolah.
Dengan

perkembangan program). mengimplementasikan
konsep diri santri; persamaan utama, | nilai-nilai karakter
mengaitkan sama-sama yang ditanamkan
dimensi spiritual mengkaji disesuaikan dengan
(komitmen ibadah, fenomena nilai luhur bangsa
kedisiplinan) yang kenakalan Indonesia. Perbedaan
berpotensi dilingkungan difokus teoritis
menekan perilaku pesantren, perspektif sosiologis-
menyimpang. menggunakan data | yuuridis terhadap
Metode: kualitatif kualitatif. kenakalan.
deskriptif.
Relevansi: konsep
diri + spiritualitas
pesantren.
Metode: kualitatif Penelitian  terdahulu
Ratu Konsep Diri Santri | Relevansi: konsep menggunakan
Kusumawati Mukim Penghafal | diri + spiritualitas pendekatan  tasawuf
(2024) (Fokus:. | Al-Qur’an yang pesantren. sebagai strategi solutif
Mengikuti Metode terhadap  kenakalan.
Q Peneliti terdahulu
menggunakan
peanguatan  konsep
diri  positif melalui
hafalan. yang
berpotensi  menekan
perilaku menyimpang.
Neni Triana, Integrasi Tasawuf | Persamaan di Perbedaan di waktu
M. Daud dalam Pendidikan | pembahasan tasawuf. | dan peneliti
yahya, Husna | islam di pondok konteks pondok sebelumnya
Nashihin, pesantren. pesantren. menggunakan tasawuf
Sugito, menggunakan metode | sebagai  pendekatan
Zulkifli penelitian kualitatif. psikospiritual  dalam
Musthan. pembentukan konsep
(2023), diri dalam perubahan

perilaku santri dan

penurunan kenakalan.
Penelitian terdahulu




21

nilai
dan

tasawuf sebagai
pendidikan
pembinaan moral.

Ahmad Implementasi fokus utama pada Memiliki perbedaan
Muzammil Nilai-Nilai penelitian ini Nilai Tidak membahas
Alfan Tasawuf dalam tasawuf (taubat, konsep diri dan
Nashrullah & | Pembinaan Akhlak | sabar, zuhud) dalam | kenakalan santri
Rissa Santri di PP Al- pembinaan akhlak secara eksplisit;
Rismawati Fattah Pule dengan menggunakan | fokusnya lebih pada
(2022) metode kualitatif pembinaan akhlak

deskriptif, persamaan | umum.

dari segi pembahasan

Sama-sama

menekankan tasawuf

sebagai pendekatan

pembinaan karakter

santri.
Widad Hubungan Konsep | Fokus utama pada Memiliki perbedaan
Athiyah Diri dan Zuhud penelitian ini Fokus pada motivasi
(2022) terhadap Motivasi | Hubungan antara berprestasi, bukan

Berprestasi Santri | konsep diri, zuhud, kenakalan; tidak

dan motivasi dengan | meneliti proses

menggunakan metode | pembentukan konsep

kualitatif deskriptif, diri

persamaan dari segi

pembahasan Sama-

sama menggunakan

konsep diri dan

tasawuf (zuhud)

sebagai variabel

utama,
A. Habibi, Konsep Fokus utama pada Memiliki perbedaan
Suklani, S. Pendidikan penilitian ini penelitian terdahulu
(2023) Tasawuf pada Pendidikan tasawuf, | mengkaji untuk

Remaja untuk
Mencegah
Kenakalan

persamaan dari segi
pembahasan Sama-
sama menyoroti
tasawuf dan
pendekatan kualitatif
untuk memamhami
peran tasawuf.

remaja milenial secara
umum (termasuk
diluar pesantren) yng
berpotensi mengalami
kenakalan. Penelitian
sekarang mengkaji
santri yang
dipesantren
khususnya yang
memiliki masalah
kenakalan dalam
konteks pesantren.




22

Dan berfokus pada
pembentukan konsep
diri

9 Ahmad Zainul | Potret Kenakalan | Fokus utama pada Memiliki perbedaan
Abidin dkk. Santri di penelitian ini Faktor | pembahasan Tidak
(2023) Pesantren: penyebab kenakalan | berbasis tasawuf dan

Analisis Faktor santri dan cara konsep diri; lebih
dan Upaya mengatasinya dengan | menyoroti aspek
Penanggulangan memiliki persamaan | sosial dan disiplin

pembahasan Sama- pesantren

sama membahas

kenakalan santri dan

upaya

penanggulangan

drengan

menggunakan metode

penelitian kualitatif

lapangan

10 Aris Nur Efektivitas Fokus utama pada Perbedaan
Rahayu (2023) | Bimbingan penelitian ini pembahasan
pendekatannya | Keagamaan dalam | Pengaruh bimbingan | pendekatannya
bersifat umum | Mengatasi keagamaan terhadap | bersifat umum dan
dan normative | Kenakalan Santri | kenakalan santri, normatif.

di PP Ar-Riyadh dngan menggunakan

Kerinci Kanan metode pnelitian
kualitatif deskriptif,
dan penelitian ini
memiliki persamaan
pembahasan, dari segi
persmaan yakni
Sama-sama bertujuan
mengatasi kenakalan
santri melalui
pendekatan
keagamaan dan
perbedaan Tidak
memasukkan tasawuf
dan konsep diri

11 Luluk Atul Implementasi Fokus utama pada Perbedaan pembahsan
Jannah, Abdul | Nilai- penelitian ini adalah | mengenai Tidak
Bashitt, Implementasi Nilai-nilai tasawuf menyinggung
Akhmad Nilai-Nilai yang dapat menjadi kenakalan santri atau
Nurul Tasawuf Syekh solusi bagi perbaikan | konsep diri secara
Kawakip Ahmad Rifa’i akhlak anak muda. eksplisit; fokus pada
(2025) dipondok memiliki persamaan | pendidikan karakter

Pesantren pembahasan Sama- dan keteladanan




23

Miftahul Muhtadin | sama menekankan tokoh.
Pati tasawuf dalam
pembentukan
kepribadian/karakter
santri,

Sumber : Data diolah dari penelitian terdahulu

Hasil dari pada penelitian ini Berbeda dengan penelitian terdahulu
yang hanya berfokus pada analisis dekskriptif, penelitian sekarang
menggunakan pendekatan analitik yang lebih  mendalam  untuk
mengidentifikasi faktor penyebab utama. Penelitian terdahulu lebih kepada
factor eksternal seperti peran lingkungan pesantren. Sedangkan penelitian
sekarang lebih kepada proses internal santri dalam menafsirkan pengalaman
sehingga pengaruh pada perubahan perilaku kenakalan. Perbedaan juga terkait
dilokasi penelitian dan waktu penelitian.

B. Kajian Teori
1. Teari Pembentukan Konsep Diri
a. Definisi Konsep Diri Menurut Para Ahli

Konsep diri merupakan terminologi penting dalam kajian
psikologi dan pendidikan yang menggambarkan bagaimana individu
memandang, memahami, serta menilai dirinya sendiri. Konsep ini
mencakup seperangkat keyakinan, persepsi, dan evaluasi pribadi
mengenai identitas, kemampuan, peran, dan nilai yang ia miliki. >

Secara esensial, konsep diri berfungsi sebagai cermin batin yang

%% Zulkarnain, Iskandar, M. Si, and Sakhyan Asmara. Membentuk konsep diri melalui budaya tutur:
Tinjauan psikologi komunikasi. Puspantara, 2020.




24

menampilkan bagaimana seseorang melihat dirinya dan bagaimana ia
meyakini dirinya dilihat oleh orang lain. Sejalan dengan itu, William
James mendefinisikan konsep diri sebagai keseluruhan gagasan,
perasaan, dan penilaian individu tentang dirinya sendiri, yang terbentuk
dari pengalaman subjektif sepanjang hidupnya.

Konsep diri memainkan peran sentral dalam mengarahkan
perilaku, menentukan cara seseorang merespons tantangan, serta
membentuk motivasi internal yang memandu pilihan hidup. Individu
dengan konsep diri positif cenderung menunjukkan keyakinan diri,
ketahanan emosional, serta kemampuan untuk menavigasi tuntutan
kehidupan secara adaptif, sedangkan konsep diri negatif melahirkan
keraguan, ketakutan gagal, dan kecenderungan menghindari tantangan.
Burns memandang konsep diri sebagai keseluruhan persepsi dan
perasaan individu tentang siapa dirinya, yang bersifat organis dan
dinamis; artinya, perubahan dalam satu aspek pengalaman diri dapat
memengaruhi cara individu menilai dirinya secara keseluruhan.
Pengalaman positif seperti dukungan emosional dan pengakuan atas
kemampuan akan menguatkan struktur ini, sedangkan penolakan dan
kritik destruktif akan melemahkannya.*’

Pemahaman tentang pentingnya konsep diri juga diperkuat oleh

berbagai teori psikologi. Carl Rogers memandang konsep diri sebagai

% Wulandari, A. Y. “Pengaruh Kecemasan Matematis dan Konsep Diri terhadap Hasil Belajar
Matematika Siswa Kelas X1 MIPA 2 SMA Negeri 2 Luwu Timur (Skripsi)”. Institut Agama Islam
Negeri (IAIN) Palopo. 2022.



25

struktur terorganisasi dari persepsi dan keyakinan individu tentang
dirinya yang terbentuk melalui pengalaman dan hubungan
interpersonal; individu berkembang sehat ketika terdapat keselarasan
antara diri ideal dan diri aktual. Selain itu, Teori Erikson menekankan
bahwa masa remaja merupakan periode kritis pembentukan identitas
diri, sedangkan Bandura melalui konsep self-efficacy menegaskan
bahwa keyakinan terhadap kemampuan diri berkontribusi langsung
terhadap kekuatan konsep diri. Dengan demikian, konsep diri bukan
hanya hasil proses internal, tetapi produk interaksi kompleks antara
pengalaman pribadi, lingkungan sosial, dan dinamika perkembangan
psikologis.*

Konsep diri juga dipahami secara lebih operasional oleh Fitts
yang mendefinisikannya sebagai persepsi individu tentang karakteristik
dirinya dan hubungannya dengan orang lain, lingkungan, serta berbagai
peran yang ia jalankan. Definisi ini menegaskan bahwa konsep diri
bersifat multidimensional, mencakup aspek fisik, sosial, emosional, dan
moral yang disusun melalui evaluasi personal dan persepsi atas
pandangan orang lain. Konsep diri yang kuat, realistis, dan positif
memungkinkan individu menetapkan tujuan hidup yang jelas,
beradaptasi secara konstruktif, serta membangun relasi sosial yang
sehat. Sebaliknya, konsep diri yang rapuh dan negatif akan

menghambat aktualisasi diri, menurunkan kepercayaan diri, dan

% Wulandari, A. Y. “Pengaruh Kecemasan Matematis dan Konsep Diri terhadap Hasil Belajar
Matematika Siswa Kelas X1 MIPA 2 SMA Negeri 2 Luwu Timur (Skripsi)”. Institut Agama Islam
Negeri (IAIN) Palopo. 2022.



26

meningkatkan kerentanan psikologis dalam menghadapi dinamika
kehidupan modern.**
b. Komponen Konsep Diri

Komponen  kognitif  (keyakinan  dan  persepsi  diri)
Ini mencakup cara individu memandang dan memahami dirinya:
identitas, kemampuan, peran, dan nilai yang dimiliki. Di sini masuk
bagaimana seseorang meNafsirkan kekuatan, kelemahan, potensi, dan
keterbatasannya, serta bagaimana ia menilai kemampuannya
menghadapi tuntutan hidup.

Komponen afektif—evaluatif (penilaian dan rasa berharga diri)
Terdiri atas penilaian positif atau negatif terhadap diri, rasa berharga
atau tidak berharga, bangga atau malu, percaya diri atau ragu. Dari
komponen ini lahir konsep diri positif atau negatif yang berpengaruh
pada motivasi, keberanian ‘menghadapi tantangan, dan kerentanan
terhadap perilaku maladaptif.*?

Komponen sosial-relasional (diri dalam pandangan orang lain)
Menyangkut bagaimana individu meyakini dirinya dilihat dan dinilai
oleh orang lain, termasuk pengalaman dukungan emosional, pengakuan

kemampuan, penerimaan atau penolakan sosial. Umpan balik sosial ini

3 yusuf, R. N., et al. Implikasi asumsi konsep diri dalam pembelajaran orang dewasa. Edukatif:
Jurnal llmu Pendidikan, 3(4), 2021. 1144-1151.
% yusuf, R. N., et al. Implikasi asumsi konsep diri dalam pembelajaran orang dewasa. Edukatif:
Jurnal llmu Pendidikan, 3(4), 2021. 1144-1151.



27

menjadi “cermin” yang ikut membentuk dan menguatkan atau
melemahkan konsep diri.*?

Komponen regulasi dan motivasi (pengarah perilaku dan tujuan
hidup) Konsep diri bertindak sebagai pusat pengendali psikologis yang
mengarahkan cara berpikir, merasa, dan bertindak. Komponen ini
tampak dalam kemampuan mengatur diri (self-regulation), menetapkan
tujuan hidup yang realistis, ketekunan, ketahanan emosional, serta pola
respons terhadap tekanan dan tantangan.

Komponen  perkembangan (riwayat pembentukan  diri)
Menggambarkan bahwa konsep diri dibentuk dan berubah sepanjang
rentang kehidupan melalui internalisasi pengalaman hidup, pola asuh
keluarga, pendidikan, norma budaya, serta pengalaman emosional dan
sosial. Dimensi ini menekankan bahwa konsep diri bersifat dinamis,
tidak statis, dan selalu dapat diperkuat atau diperbaiki.>*

c. Teori Konsep Diri

Konsep diri merupakan terminologi penting dalam kajian
psikologi dan pendidikan yang menggambarkan bagaimana individu
memandang, memahami, serta menilai dirinya sendiri. Konsep ini
mencakup seperangkat keyakinan, persepsi, dan evaluasi pribadi
mengenai identitas, kemampuan, peran, dan nilai yang ia miliki. Secara

esensial, konsep diri berfungsi sebagai cermin batin yang menampilkan

¥ Wulandari, A. “Pengaruh kecemasan matematis dan konsep diri terhadap hasil belajar
matematika siswa kelas XI MIPA 2 SMA Negeri 2 Luwu Timur (Tesis IAIN Palopo. 2022.)

% |skandar, Z., Asmara, S., & Sutatminingsih, R. Membentuk konsep diri melalui budaya tutur:
Tinjauan psikologi komunikasi. Medan: Puspantara. 2020.



28

bagaimana seseorang melihat dirinya dan bagaimana ia meyakini
dirinya dilihat oleh orang lain. Pembentukan konsep diri tidak terjadi
secara tiba-tiba, melainkan berkembang bertahap melalui proses
internalisasi pengalaman hidup, pengaruh sosial, serta interpretasi
terhadap lingkungan sejak masa kanak-kanak hingga dewasa; pola asuh,
pendidikan, norma budaya, dan pengalaman emosional menjadi fondasi
cara individu memaknai keberadaannya.

Konsep diri memainkan peran sentral dalam mengarahkan
perilaku, menentukan cara seseorang merespons tantangan, serta
membentuk motivasi internal yang memandu pilihan hidup. Individu
dengan konsep diri positif cenderung menunjukkan keyakinan diri,
ketahanan emosional, serta kemampuan beradaptasi terhadap tuntutan
kehidupan. Sebaliknya, konsep diri negatif melahirkan keraguan,
ketakutan gagal, dan kecenderungan menghindari tantangan. Dukungan
emosional, pengakuan atas. kemampuan, dan interaksi sosial yang
hangat memperkuat konsep diri; kritik destruktif, penolakan sosial, dan
kegagalan berulang melemahkannya. Dengan demikian, konsep diri
berfungsi sebagai pusat pengendali psikologis yang memengaruhi cara
individu berpikir, merasa, dan bertindak, sekaligus menentukan sejauh
mana ia mampu mengatur diri (self-regulation) dan mengarahkan
tujuan hidup.

Teori Humanistik Carl Rogers merupakan salah satu teori utama

konsep diri. Rogers memandang konsep diri sebagai struktur yang



29

terbentuk melalui pengalaman dan hubungan interpersonal yang
diwarnai penerimaan tanpa syarat (unconditional positive regard).
Individu berkembang sehat ketika terdapat keselarasan (congruence)
antara self ideal (diri yang diharapkan) dan self aktual (diri yang
dialami sekarang). Ketika ketidakselarasan ini besar, muncul
kecemasan, penolakan terhadap bagian diri tertentu, dan konflik batin.
Dalam kerangka ini, tugas pendidikan, konseling, dan pembinaan
adalah menciptakan iklim relasi yang empatik dan menerima sehingga
individu berani melihat dirinya secara jujur, mengintegrasikan
pengalaman, dan membangun konsep diri yang realistis namun tetap
positif.

Teori kedua yang menjelaskan konsep diri adalah Looking-Glass
Self dari Charles Horton Cooley. Teori ini menegaskan bahwa konsep
diri terbentuk melalui proses. “melihat diri”. dalam. cermin sosial:
individu membayangkan bagaimana ia tampak di mata orang lain,
membayangkan penilaian orang lain terhadap dirinya, lalu merasakan
kebanggaan atau malu berdasarkan penilaian yang ia yakini tersebut.
Artinya, penghargaan, penolakan, dan umpan balik sosial berperan
besar dalam membentuk rasa berharga atau tidak berharga. Dalam
konteks ini, kualitas hubungan interpersonal—baik di keluarga,
sekolah, maupun pesantren—akan sangat menentukan arah

pembentukan konsep diri, apakah menguatkan kepercayaan diri dan



30

ketahanan psikologis, atau justru melahirkan kerentanan dan rasa
rendah diri.>

Teori ketiga dapat dilihat dari pendekatan fenomenologis Fitts
tentang konsep diri. Fitts memandang konsep diri sebagai konstruk
pusat yang bersifat multidimensional, meliputi aspek fisik, sosial,
emosional, dan moral yang dialami secara subjektif oleh individu. la
menekankan bahwa setiap orang memiliki “dunia pengalaman” yang
unik, dan konsep diri adalah sintesis dari bagaimana individu
meNafsirkan kemampuan, keterbatasan, dan perannya dalam berbagai
konteks kehidupan. Model ini menjelaskan mengapa konsep diri
berhubungan erat dengan motivasi, ketekunan, dan kualitas relasi
interpersonal: semakin realistis dan positif seseorang memahami
dirinya, semakin besar peluang ia untuk berfungsi optimal, resilien, dan
konstruktif dalam menghadapi dinamika kehidupan modern. Integrasi
tiga teori ini menegaskan bahwa konsep diri merupakan hasil interaksi
antara pengalaman internal, penilaian sosial, dan proses makna
subjektif yang berlangsung sepanjang rentang kehidupan.

a. Karakteristik Konsep Diri
Karakteristik konsep diri dapat dilihat dari sifatnya yang

multidimensional, dinamis, dan subjektif-fenomenologis. Konsep diri

% yusuf, R. N., et al. Implikasi asumsi konsep diri dalam pembelajaran orang dewasa. Edukatif:
Jurnal llmu Pendidikan, 3(4), 2021. 1144-1151.

% |skandar, Z., Asmara, S., & Sutatminingsih, R. Membentuk konsep diri melalui budaya tutur:
Tinjauan psikologi komunikasi. Medan: Puspantara. 2020.



31

mencakup keyakinan, persepsi, dan penilaian individu terhadap
identitas, kemampuan, peran, nilai, serta posisi dirinya dalam
lingkungan sosial. la terbentuk secara bertahap melalui internalisasi
pengalaman hidup, pola asuh, pendidikan, norma budaya, dan interaksi
sosial sejak masa kanak-kanak hingga dewasa. Konsep diri juga
bersifat subjektif karena didasarkan pada cara individu meNafsirkan
pengalaman dan bagaimana ia membayangkan dirinya dilihat oleh
orang lain, sebagaimana dijelaskan dalam perspektif fenomenologis
Fitts dan teori Looking-Glass Self Cooley.*’

Secara fungsional, konsep diri memiliki karakter sebagai konstruk
pusat yang berperan sebagai lensa kognitif dan kerangka acuan dalam
berpikir, merasa, dan bertindak. la menentukan bagaimana individu
menilai kemampuan, menghadapi tantangan, mengambil keputusan,
serta membangun relasi interpersonal. Konsep diri dapat bersifat positif
atau negatif; konsep diri positif tampak dalam kepercayaan diri,
optimisme,  efikasi diri tinggi, ketahanan emosional, dan kesiapan
beradaptasi, sedangkan konsep diri negatif ditandai oleh rasa tidak
berharga, pesimisme, kecenderungan menghindari tantangan, serta
perilaku maladaptif. Dengan demikian, karakteristik utama konsep diri
adalah perannya sebagai pusat pengendali psikologis yang sangat

menentukan kualitas fungsi pribadi, sosial, dan motivasional individu.

%" Iskandar, Z., Asmara, S., & Sutatminingsih, R. “Membentuk konsep diri melalui budaya tutur:
Tinjauan psikologi komunikasi.” Medan: Puspantara. 2020.



32

Konsep diri adalah struktur kognitif dan afektif yang berisi
persepsi, penilaian, dan keyakinan individu tentang dirinya sendiri,
mencakup aspek fisik, psikologis, sosial, dan moral. Konsep ini
terbentuk melalui proses interaksi sosial, evaluasi diri, pengalaman
hidup, serta internalisasi nilai-nilai yang diterima dari lingkungan.
Individu dengan konsep diri positif cenderung memiliki kepercayaan
diri yang lebih kuat, mampu mengelola emosi secara sehat, serta
menunjukkan perilaku yang konsisten dengan tujuan hidupnya.
Sebaliknya, konsep diri negatif sering memunculkan keraguan,
kecemasan, dan ketidakmampuan merespons tekanan secara adaptif.*®

Dalam konteks pendidikan dan pembinaan karakter, konsep diri
berperan sebagai fondasi terbentuknya identitas dan perilaku peserta
didik. Proses pembelajaran, dukungan sosial, dan kualitas lingkungan
memainkan peran penting dalam memperkuat konsep diri yang sehat.
Penguatan konsep . diri-terbukti mendorong motivasi, disiplin, serta
perilaku prososial yang lebih stabil. Karena itu, institusi pendidikan
perlu menyediakan ruang refleksi, pendampingan psikologis, dan

interaksi yang humanistik untuk menumbuhkan konsep diri secara

optimal.

% Fitriani, N., & Putra, R. “Konsep Diri dan Regulasi Emosi Peserta Didik dalam Konteks
Pendidikan Modern.” Jurnal Psikologi Pendidikan Nusantara, 5(1), 2024. 12-25.



33

b. Dimensi dan Struktur Konsep Diri

Struktur konsep diri terdiri atas komponen kognitif, afektif, dan
evaluatif yang memuat persepsi, keyakinan, dan penilaian individu
terhadap dirinya. Struktur ini terbentuk melalui proses internalisasi
pengalaman hidup, interpretasi terhadap lingkungan, serta persepsi
mengenai bagaimana orang lain memandang dirinya. Secara
psikologis, struktur konsep diri bersifat multidimensional karena
mencakup aspek fisik, sosial, emosional, moral, hingga akademik.
Teori Humanistik Rogers menekankan pentingnya kongruensi antara
diri ideal dan diri aktual, sedangkan teori Looking-Glass Self dari
Cooley menunjukkan bahwa struktur diri dibentuk melalui cerminan
persepsi sosial. Dengan demikian, struktur konsep diri merupakan
bangunan mental yang kompleks dan dinamis, yang terus berkembang
sepanjang siklus kehidupan. individu.

Dimensi konsep diri pada dasarnya terbagi menjadi dua komponen
utama: dimensi internal dan dimensi sosial. Dimensi internal mencakup
evaluasi terhadap kemampuan, kelebihan, kekurangan, serta keyakinan
diri, yang berfungsi sebagai dasar self-regulation dan penentuan tujuan
hidup. Dimensi sosial berkaitan dengan persepsi individu tentang
bagaimana ia diterima, dinilai, atau diakui dalam interaksi sosial.
Kedua dimensi ini saling mempengaruhi dan menentukan arah
perkembangan psikologis seseorang. Individu dengan dimensi konsep

diri yang positif cenderung menunjukkan efikasi diri tinggi, optimisme,



34

dan kemampuan adaptasi yang kuat, sementara konsep diri negatif

dapat menghasilkan ketidakamanan, penghindaran tantangan, serta

perilaku maladaptif.*® Dengan demikian, dimensi konsep diri menjadi

pusat kendali yang memandu pola pikir, emosi, serta tindakan individu
f. Proses Pembentukan Konsep Diri

Konsep diri terbentuk ketika seseorang mampu menemukan jati
dirinya melalui proses refleksi mendalam dan pengalaman hidup yang
terus berkembang, sehingga ia dapat memahami siapa dirinya serta
bagaimana ia menempatkan diri dalam konteks kehidupan sosial
maupun personal. Individu yang memiliki pemahaman yang jelas
mengenai kekuatan dan kelemahan dalam dirinya akan lebih mudah
menerima keadaan diri secara apa adanya tanpa terjebak pada
penolakan atau rasa tidak puas yang berlebihan. Penerimaan diri ini
menjadi landasan penting bagi seseorang untuk melakukan perbaikan
diri secara berkelanjutan, karena ia mampu melihat kekurangan bukan
sebagai hambatan, melainkan sebagai bagian dari potensi yang dapat
ditingkatkan melalui usaha, pembelajaran, dan pengalaman.

Dari proses inilah kemudian lahir konsep diri positif yang
berfungsi sebagai fondasi kokoh dalam membentuk rasa percaya diri,
pola pikir optimis, serta kemampuan individu dalam menentukan arah
hidup secara lebih terarah dan bermakna. Konsep diri yang sehat juga

memungkinkan seseorang mengambil keputusan dengan lebih

** Burns, R. B. “Konsep diri: Teori, pengukuran, perkembangan, dan perilaku” (Alih bahasa:
Eddy). Jakarta: Arcan.1993.



35

bijaksana, menghadapi tantangan dengan ketangguhan emosional, serta
menjaga hubungan sosial yang lebih adaptif dan produktif. Dengan
demikian, pembentukan konsep diri merupakan proses penting dalam
perkembangan pribadi yang memengaruhi kualitas hidup individu

secara menyeluruh.

. Faktor yang Mempengaruhi Pembentukan Konsep Diri

Terdapat beberapa faktor yang memengaruhi terbentuknya konsep
diri. Faktor-Faktor pembentuk konsep diri pada dasarnya meliputi
berbagai aspek yang saling berinteraksi, mulai dari pengalaman pribadi
yang dialami seseorang, pola asuh dalam keluarga, hingga pengaruh
lingkungan sosial serta nilai-nilai budaya yang berkembang di
masyarakat. Pengalaman pribadi, baik yang bersifat positif maupun
negatif, memberikan kontribusi penting terhadap cara seseorang
memahami kemampuan, peran, dan identitas dirinya.

Pola asuh keluarga, sebagai lingkungan pertama yang membentuk
karakter, menentukan bagaimana individu belajar menghargai dirinya,
mengembangkan kepercayaan diri, serta memahami batasan dan
potensinya. Selain itu, lingkungan social termasuk teman sebaya,
sekolah, dan komunitas memberikan penilaian dan umpan balik yang
turut membentuk persepsi individu tentang dirinya. Budaya dan nilai-
nilai masyarakat juga berperan dalam memberikan standar, norma, dan
harapan tertentu yang akan memengaruhi cara seseorang memandang

dirinya dalam kerangka sosial yang lebih luas. Seluruh faktor eksternal



36

ini berkelindan dengan kondisi internal individu, seperti kepribadian,
emosi, dan keyakinan, sehingga membentuk suatu konstruksi konsep
diri yang unik pada setiap orang. Oleh karena itu, konsep diri bukanlah
hasil dari satu faktor tunggal, melainkan terbentuk melalui proses
interaksi terus-menerus antara pengalaman internal dan dinamika
eksternal sepanjang kehidupan individu:

a). Gambaran diri merupakan cara seseorang memandang dan
mendeskripsikan dirinya sendiri, terutama berkaitan dengan
kondisi fisik yang dimiliki. Pandangan ini mencakup persepsi
terhadap penampilan, bentuk tubuh, maupun karakteristik luar
lainnya, yang kemudian dapat memengaruhi rasa percaya diri serta
cara individu berinteraksi dengan lingkungannya.

b).Komunikasi adalah kemampuan seseorang dalam berkomunikasi
menjadi indikator dalam mempengaruhi . konsep diri individu.
Setiap individu yang memiliki kemampuan dalam_berkomunikasi
dengan baik maka ia akan lebih muda membangun suatu hubungan

atau kerjasama dengan lingkungan sekitar.
Pola asuh adalah konsep diri individu dapat berpengaruh dari pola
asuh keluarga atau parenting dari sisi perlakuan dan komunikasi orang tua
dapat memberikan pengaruh terhadap pembentukan karakter individu

sejak masa kanak-kanak sampai dewasa.*

0 Rohman, Rohman, Abdul Aziz Wahab, and Muhammad Hifdil Islam. "Konsep Tasawuf Imam
Al-Ghazali Dari Aspek Moral Dalam Kitab Bidayatul Hidayah.” Jurnal Pendidikan Dan
Konseling (JPDK) 4.5 (2022) : 1509-1514.



37

2. Tasawuf dan Pembentukan Konsep Diri
a. Pembentukan Konsep Diri dalam Tasawuf

Pembentukan konsep diri dalam tasawuf berangkat dari proses
penyucian jiwa (tazkiyat al-Nafs) yang menempatkan hati sebagai pusat
pembinaan kepribadian. Tasawuf tidak hanya memfokuskan diri pada
ritual, tetapi pada latihan batin yang terarah: mengenali motif terdalam,
membersihkan penyakit hati seperti riya’, takabur, hasad, dan
menumbuhkan kesabaran, tawaduk, serta ketenangan jiwa. Melalui
proses ini, individu diajak melihat dirinya secara jujur di hadapan Allah,
menyadari kelemahan dan potensi, sehingga terbentuk konsep diri yang
tidak bertumpu pada pujian manusia atau prestise duniawi, tetapi pada
kualitas penghambaan. Inilah pondasi konsep diri sufistik: merasa kecil
di hadapan Allah, namun bernilai karena kehormatannya diukur dengan
ketakwaan, bukan penilaian sosial semata.*

Secara metodologis, pembentukan konsep diri dalam tasawuf
berlangsung melalui tahapan takhalli, tahalli, dan tajalli. Takhalli adalah
proses pengosongan diri dari sifat tercela, baik melalui kebersihan lahir
(thaharah) maupun pembersihan batin dengan istighfar, dzikir, dan
pengendalian hawa Nafsu. Di tahap ini, individu melakukan introspeksi
mendalam, mengakui kelemahan, dan melepaskan identitas palsu yang

dibangun oleh ego dan cinta dunia.*

*! Daulay, H. P., Dahlan, Z., & Lubis, C. A. “Takhalli, tahalli dan tajalli.” Pandawa, 3(3), 2021.
348-365

*2 Suryaningsih, D. “Perubahan emosional dan akhlak santri melalui program tazkiyatun Nafs.”
Jurnal At-Tarbiyah, 9(1). 2024.



38

Tahalli kemudian mengisi jiwa yang telah dikosongkan dengan
sifat terpuji seperti sabar, ikhlas, syukur, tawakkal, kasih sayang, dan
amanah. Proses ini melatih seseorang membangun citra diri yang baru:
bukan sebagai sosok yang dikuasai Nafsu, tetapi sebagai hamba yang
disiplin, lembut, dan stabil secara emosional. Puncaknya, tajalli adalah
pengalaman tersingkapnya cahaya llahi di hati, ketika konsep diri
seseorang tidak lagi berporos pada ego, melainkan pada kesadaran
sebagai ‘abd yang sepenuhnya bergantung kepada Allah.

Dalam konteks pendidikan pesantren, tasawuf menjadi kerangka
praktis pembentukan konsep diri santri secara holistik. Latihan-latihan
seperti mujahadah, riyadhah, dzikir, taubat, sabar, dan zuhud
membentuk self-awareness (kesadaran diri) yang kuat: santri diajak
mengenali dosa, memperbaiki diri, mengelola emosi, dan tidak terikat
secara berlebihan pada kenikmatan duniawi. Nilai taubat membangun
kesadaran bahwa diri boleh salah tetapi selalu bisa kembali; sabar
melatih keteguhan menghadapi kesulitan; zuhud membentuk jarak
sehat dengan materialisme. Integrasi teori al-Ghazali tentang takhalli—
tahalli-tajalli dalam praktik pendidikan menjadikan konsep diri santri
tidak hanya positif dan realistis, tetapi juga spiritual: ia tahu siapa
dirinya, di mana posisinya di hadapan Allah, dan ke mana orientasi

hidupnya diarahkan.



39

b. Tujuan Pembentukan Konsep Diri Menurut Tasawuf

Tujuan utama pembentukan konsep diri dalam tasawuf adalah
menata kembali cara manusia memandang dirinya sebagai hamba
Allah melalui proses penyucian jiwa dan pengendalian Nafsu.
Tasawuf mengarahkan individu untuk membersihkan hati dari sifat-
sifat tercela seperti riya’, takabur, hasad, dan kecintaan dunia yang
berlebihan, sekaligus menumbuhkan keikhlasan, kesabaran,
kesederhanaan, dan ketundukan total kepada Allah. Dengan demikian,
konsep diri tidak dibangun di atas prestise duniawi atau penilaian
manusia, tetapi pada kesadaran spiritual bahwa martabat sejati
ditentukan oleh ketakwaan. Tujuan akhirnya adalah tercapainya
kedekatan ruhani (tagarrub ilallah), kejernihan batin, dan kepribadian
Islami yang utuh, di mana dimensi batin dan perilaku lahiriah selaras
dengan nilai-nilai llahiyah.

Dalam_ konteks pendidikan pesantren dan pembinaan  santri,
tujuan pembentukan konsep diri berbasis tasawuf adalah melahirkan
pribadi yang memiliki self-awareness yang kuat, stabil secara
emosional, dan berorientasi pada kebaikan. Melalui tahapan takhalli,
tahalli, dan tajalli, santri diarahkan untuk mengenali kelemahan dan
potensi dirinya, meninggalkan sifat merusak, serta menghiasi diri
dengan akhlak terpuji seperti sabar, syukur, ikhlas, dan zuhud. Proses
ini tidak hanya membentuk citra diri positif dan realistis, tetapi juga

menumbuhkan disiplin diri, ketahanan menghadapi ujian, dan



40

kemampuan menyeimbangkan kebutuhan dunia dan akhirat. Dengan
demikian, tujuan pembentukan konsep diri dalam tasawuf bukan
sekadar membangun rasa percaya diri, tetapi membentuk identitas diri

sebagai hamba yang matang secara spiritual, moral, dan sosial.

. Kajian Konseptual Tasawuf tentang Diri (Nafs)

Dalam perspektif tasawuf , kajian konseptual tentang diri
(Nafs) berangkat dari pemahaman bahwa Nafs adalah pusat
kecenderungan batin manusia yang dapat mengarah pada kebaikan
maupun keburukan. Tasawuf memandang Nafs sebagai entitas
dinamis yang harus dibina, dikendalikan, dan disucikan melalui proses
tazkiyat al-Nafs.** Kecenderungan negatif Nafs—seperti cinta dunia
berlebihan, keserakahan, riya’, takabur, dan hasad—dipahami sebagai
“penyakit batin” yang menutupi kejernihan hati dan menghalangi
kedekatan dengan Allah. Karena itu, tasawuf tidak berhenti pada
ritual lahiriah, tetapi menempatkan kerja batin terhadap Nafs sebagai
inti perjalanan spiritual: mengenali motif terdalam diri, melakukan
muhasabah, dan menundukkan dorongan destruktif agar Nafs
bertransformasi dari pengendali menuju yang dikendalikan. Di sini,
diri tidak dimatikan, tetapi diarahkan; potensi Nafs diolah sehingga
menjadi instrumen ketaatan, bukan sumber kerusakan moral.

Transformasi Nafs dalam tasawuf dijelaskan melalui

tahapan-tahapan pembinaan jiwa yang terstruktur, terutama takhalli,

* Daulay, H. P., Dahlan, Z., & Lubis, C. A. “Takhalli, tahalli dan tajalli.” Pandawa, 3(3), 2021.

348-365.



41

tahalli, dan tajalli. Takhalli adalah fase pengosongan Nafs dari sifat
tercela melalui pengendalian hawa Nafsu, istighfar, dzikir, serta
disiplin lahir—batin, sehingga Nafs al-ammarah bi al-su’ (Nafs yang
mendorong keburukan) dilunakkan dan ditundukkan. Tahalli
merupakan pengisian jiwa dengan sifat-sifat terpuji—sabar, syukur,
ikhlas, zuhud, amanah—yang mengarahkan Nafs menuju tingkatan
yang lebih tenang dan stabil (Nafs al-muthma’innah). ** Pada
puncaknya, tajalli menggambarkan kondisi ketika hijab-hijab Nafs
yang gelap telah tersingkap, dan hati menjadi wadah bagi nur Ilahi:
diri mengenal posisinya sebagai hamba, hidup dalam ketundukan,
tetapi juga memiliki ketenangan, kejernihan pandang, dan kematangan
moral. Dengan demikian, dalam kajian konseptual tasawuf , Nafs
bukan sekadar objek kontrol, tetapi pusat rekonstruksi diri yang, bila
dibina secara benar, melahirkan kepribadian yang seimbang secara
spiritual, moral, dan sosial.
d. Struktur Jiwa dalam Al-Qur’an

Struktur jiwa dalam al-Qur’an dapat dipahami melalui
beberapa istilah kunci seperti Nafs, galb, ruh, dan ‘ag/ yang bersama-
sama membentuk bangunan batin manusia. Nafs menggambarkan
dimensi dorongan dan kecenderungan dasar manusia, yang dalam al-
Qur’an muncul dalam beberapa tingkatan: Nafs al-ammarah bi al-su’

(jiwa yang condong pada keburukan), Nafs al-lawwamah (jiwa yang

* Rahman, A., & Sholeh, F. “Pengaruh tazkiyatun Nafs terhadap pengendalian diri santri
pesantren modern.” Jurnal Psikologi Islami, 8(2). 2023.



42

mencela diri), dan Nafs al-muthma’innah (jiwa yang tenang). *
Pergerakan dari satu tingkat ke tingkat lain menunjukkan dinamika
tazkiyat al-Nafs: jiwa yang dikuasai syahwat dan hawa Nafsu, lalu
mulai sadar dan mengoreksi diri, hingga mencapai ketenangan karena
tunduk sepenuhnya pada kehendak Allah. Di sisi lain, qalb
diposisikan sebagai pusat kesadaran spiritual dan moral; ia dapat
hidup, sakit, atau mati secara spiritual, tergantung sejauh mana hati
tersebut menerima atau menolak hidayah. Dengan demikian, al-
Qur’an menghadirkan struktur jiwa sebagai medan tarik-menarik
antara dorongan rendah (syahwat) dan panggilan ilahi (iman dan
dzikir).*®

Di atas itu, ruh dipahami sebagai unsur ilahiah yang
ditiupkan Allah kepada manusia, menjadi sumber kehidupan dan
potensi transendental, sedangkan ‘ag/ berperan sebagai instrumen
pemahaman, perenungan, dan pengambilan keputusan moral. Interaksi
antara Nafs, galb, ruh, dan ‘ag/ melahirkan konfigurasi kepribadian
yang bisa bergerak menuju kemuliaan atau kehinaan.* Al-Qur’an
menata struktur jiwa bukan sekadar secara teoretis, tetapi selalu terkait
dengan konsekuensi etis: jiwa yang tidak disucikan akan tertutup oleh
dosa, keras hati, dan kecenderungan zalim; sebaliknya, jiwa yang

disucikan melalui iman, taubat, dzikir, dan amal saleh akan mencapai

** Rahman, A., & Sholeh, F. “Pengaruh tazkiyatun Nafs terhadap pengendalian diri santri
pesantren modern.” Jurnal Psikologi Islami, 8(2). 2023.

*® Husnaini, R. “Hati, diri dan jiwa (ruh).” Jaqfi: Jurnal Agidah dan Filsafat Islam, 1(2), 2020. 62-
74.

*" Imam al-Ghazali — Thya’ ‘Uliim al-Din



43

kondisi hati yang tenang, lapang, dan mampu memandang dunia dari
perspektif tauhid. Dalam perspektif ini, tasawuf berfungsi sebagai
metodologi praktis untuk mengoperasionalkan struktur jiwa al-Qur’an:
menundukkan Nafs, menjernihkan galb, menghidupkan kesadaran
ruh, dan menuntun ‘agl agar tunduk pada petunjuk wahyu.
e. Pandangan Ulama Klasik Tentang Nafs

Pandangan ulama klasik tentang Nafs mencapai formulasi
yang sistematis dalam karya-karya Imam al-Ghazali. la memandang
Nafs sebagai hakikat diri manusia yang menjadi medan pergulatan
antara kecenderungan rendah (syahwat, ghadhab, hubb al-dunya)*
dan panggilan tinggi menuju Allah. Dalam kerangka ini, Nafs bukan
sekadar “jiwa” dalam arti pasif, tetapi subjek yang terus bergerak—
bisa jatuh pada kehinaan ketika tunduk pada hawa Nafsu, atau naik
pada kemuliaan ketika ditundukkan oleh iman, zikir, dan mujahadah.
Karena itu, bagi al-Ghazali, memahami Nafs berarti memahami pusat
dari seluruh problem dan potensi manusia: di sanalah akar penyakit
hati bersemayam, dan di sanalah pula pintu kesucian dibuka.

Al-Ghazali menjelaskan bahwa Nafs memiliki beberapa
tingkatan yang sejalan dengan istilah al-Qur’an: Nafs al-ammarah bi
al-su’ (jiwa yang memerintah pada keburukan), Nafs al-lawwamah

(jiwa yang mencela diri), dan Nafs al-muthma’innah (jiwa yang

8 Rohman, R., Wahab, A. A., & Islam, M. H. “Konsep tasawuf Imam al-Ghazali dari aspek
moral dalam kitab Bidayatul Hidayah”. Jurnal Pendidikan dan Konseling (JPDK), 4(5), 2022.
1509-1514.



44

tenang).*® Pada tingkat pertama, Nafs dikuasai oleh dorongan hewani;
ia condong pada syahwat, cinta dunia, dan maksiat, sehingga menjadi
sumber kerusakan akhlak. Pada tingkat kedua, muncul kesadaran
moral: jiwa mulai menyesali dosa, mengkritik dirinya, dan berjuang
keluar dari dominasi hawa Nafsu. Tingkat ketiga merupakan puncak,
ketika Nafs menjadi tenang karena tunduk total pada kehendak Allah,
berserah diri, dan menemukan ketenteraman dalam ketaatan. Skema
ini  menunjukkan bahwa bagi al-Ghazali, perjalanan spiritual
hakikatnya adalah proses rekayasa dan pendidikan terhadap Nafs.

Ibn Qayyim Al-Jauziyyah membagi Nafs menjadi empat jenis,
Nafs ammarah (jiwa yang cenderung kepada kejahatan), Nafs
lawwamah (jiwa yang cenderung kepada kebaikan dan kejahatan.)
Nafs mulhamah (jiwa yang mendapat ilham dari Allah). Nafs
mutmainnah (jiwa yang tenang dan damai).”® Nafs sebagai sumber
dari prilaku manusia baik yang positif maupun negativ.. Pengetahuan
tentang Nafs adalah penting untuk mencapai kesempurnaan spiritual.
Dengan memahami Nafs dan kecendrungannya, manusia dapat
mengontrol dan mengarahkan dirinya menuju kebaikan dan
kebenaran.

Dalam kerangka tasawuf al-Ghazali, pembersihan Nafs

diwujudkan melalui tahapan takhalli, tahalli, dan tajalli. Takhalli

* Daulay, H. P., Dahlan, Z., & Lubis, C. A. “Takhalli, tahalli dan tajalli.” Pandawa, 3(3), 2021.
348-365.
*% Ibn Qayyom Al-Jauziyah, M. “Madarij as-Salikin.” Beirut: Dar al-Kutub al-limiyah. 2003.



45

adalah proses mengosongkan Nafs dari sifat-sifat tercela—seperti riya’,
takabur, hasad, cinta dunia—melalui istighfar, muhasabah, menahan
diri dari syahwat, dan latihan mengendalikan hawa Nafsu.>* Tahap ini
sejalan dengan penekanannya bahwa kecintaan berlebihan kepada dunia
melahirkan kerakusan dan kerusakan moral, sehingga Nafs harus
“dikeringkan” dari sumber-sumber kekotoran batin. Setelah itu, tahalli
mengisi Nafs yang telah dikosongkan dengan sifat-sifat terpuji: sabar,
syukur, ikhlas, tawakal, kasih sayang, dan amanah. Di sini, Nafs bukan
lagi musuh, tetapi diarahkan menjadi instrumen kebaikan. Adapun
tajalli adalah kondisi ketika hati yang telah disucikan dan dihiasi sifat
mulia menjadi layak menerima “cahaya” petunjuk Ilahi; Nafs berada
dalam posisi tunduk, bukan memimpin.

Al-Ghazali juga menempatkan Nafs dalam struktur jiwa yang
lebih luas bersama qalb, ruh, dan ‘agl. Nafs adalah wilayah dorongan
dan keinginan, sedangkan galb adalah pusat kesadaran spiritual yang
dapat condong ke atas (ruh) atau ke bawah (Nafs).>* ‘4g! berfungsi
menilai, membedakan, dan mengarahkan, tetapi ia dapat tertawan jika
Nafs terlalu dominan. Karena itu, tugas tazkiyat al-Nafs adalah
mengembalikan hierarki yang benar: ruh dan wahyu menuntun, ‘agl
mengelola, galb menjadi penerima dan pusat rasa, sedangkan Nafs

ditundukkan dan diarahkan. Disinilah relevansi latihan-latihan spiritual

*! Suryaningsih, D. Perubahan emosional dan akhlak santri melalui program tazkiyatun Nafs.
Jurnal At-Tarbiyah, 9(1). 2024.
%2 Thya’ ‘Uliim al-Din — Imam al-Ghazali



46

yang ia tekankan—zikir, riyadhah, mujahadah, pengendalian diri—
bukan sebagai ritual kosong, tetapi sebagai “teknologi jiwa” untuk
merestrukturisasi posisi Nafs dalam diri manusia.

Dalam perspektif pendidikan akhlak dan pembinaan konsep diri,
pandangan klasik al-Ghazali tentang Nafs sangat strategis. la tidak
menempatkan Nafs sebagai sesuatu yang harus dimusnahkan, tetapi
sebagai potensi yang harus disucikan dan dididik. Santri atau peserta
didik tidak cukup diajarkan hukum lahiriah, tetapi perlu dilatih
mengenali gerak Nafs di dalam diri: kapan ia mendorong pada riya’,
kapan ia memicu ambisi duniawi yang berlebihan, dan bagaimana
mengalihkannya menjadi energi untuk mujahadah, belajar, dan
berkhidmah. Ketika tahapan takhalli-tahalli-tajalli diintegrasikan
dalam kurikulum pesantren—melalui taubat, sabar, zuhud, zikir,
muhasabah, dan. pembiasaan akhlak mulia—proses pendidikan tidak
hanya menghasilkan kepatuhan lahiriah, tetapi membentuk konsep diri
yang berakar pada kesadaran sebagai hamba Allah: rendah hati, stabil
secara emosional, dan matang secara spiritual. Inilah titik temu antara
tasawuf al-Ghazali, pembahasan Nafs, dan agenda pembentukan
kepribadian Islami yang utuh.

. Tingkatan Nafs
Dalam khazanah tasawuf , Nafs dipahami bertingkat, tidak statis.
Al-Qur’an sendiri memberi isyarat adanya beberapa kondisi jiwa: Nafs

al-ammarah bi al-siz” (jiwa yang memerintah kepada keburukan), Nafs



47

al-lawwamah (jiwa yang suka mencela diri), dan Nafs al-muthma’innah
(jiwa yang tenang). Tingkatan-tingkatan ini menggambarkan dinamika
batin manusia dalam perjalanan menuju Allah: dari keadaan jiwa yang
dikuasai syahwat dan dorongan duniawi, menuju jiwa yang mulai sadar
dan mengoreksi diri, sampai pada jiwa yang stabil, tenang, dan tunduk
sepenuhnya kepada kehendak llahi.>® Dengan demikian, pembahasan
tingkatan Nafs pada dasarnya merupakan “psikologi spiritual” dalam
Islam yang memetakan proses perubahan kepribadian dari kondisi
paling rendah hingga kondisi ideal menurut perspektif tauhid dan
akhlak.

Tingkatan terendah adalah Nafs al-ammarah bi al-siz’, yaitu
kondisi jiwa yang cenderung memerintah kepada keburukan. Pada fase
ini, Nafs sangat kuat menguasai diri: dorongan syahwat, cinta dunia
berlebihan, = kecenderungan  pada . riya’, ~hasad, -dan takabbur
mendominasi pikiran dan perilaku.>* Jiwa semacam ini menjadi sumber
kerusakan moral karena akal dan hati lemah dalam mengendalikan
dorongan instingtif. Melalui latihan takhalli—mengosongkan diri dari
sifat tercela dengan muhasabah, istighfar, pengendalian diri, dan
menjauhi sumber maksiat—seorang salik mulai bergerak ke tingkat
Nafs al-lawwamah. Pada tingkat ini, jiwa belum sepenuhnya bersih,

tetapi sudah memiliki kesadaran moral: ia menyesali dosa, mencela

*¥ Rohman, R., Wahab, A. A., & Islam, M. H. “Konsep tasawuf Imam Al-Ghazali dari aspek
moral dalam kitab Bidayatul Hidayah.” Jurnal Pendidikan dan Konseling (JPDK), 4(5), 2022.
1509-1514

* Daulay, H. P., Dahlan, Z., & Lubis, C. A. “Takhalli, tahalli dan tajalli.” Pandawa, 3(3), 2021.
348-365.



48

dirinya ketika tergelincir, dan berjuang keluar dari dominasi hawa
Nafsu. Di sini terjadi konflik batin antara dorongan rendah dan
panggilan iman, yang jika konsisten diolah melalui mujahadah akan
mengangkat jiwa ke tingkat yang lebih tinggi.

Tingkatan berikutnya adalah Nafs al-muthma’innah, yaitu jiwa
yang tenang, stabil, dan ridha dengan ketetapan Allah. Pada fase ini,
dorongan buruk belum lenyap secara ontologis, tetapi sudah berada
dalam kendali kuat iman dan zikir sehingga tidak lagi mendominasi.
Sebagian ulama tasawuf kemudian mengurai tingkatan lanjutan: Nafs
al-mulhamah (jiwa yang mendapat ilham untuk membedakan baik dan
buruk), Nafs al-radhiyah (jiwa yang ridha), Nafs al-mardhiyyah (jiwa
yang diridhai), hingga Nafs al-kamilah (jiwa yang mencapai
kesempurnaan penghambaan). Secara praktis, kenaikan tingkatan Nafs
initerkait erat dengan keberhasilan menjalani takhalli (pembersihan),
tahalli. (pengisian dengan sifat terpuji), dan tajalli (tersingkapnya
cahaya petunjuk Ilahi dalam hati). Semakin kuat proses penyucian dan
penghiasan akhlak, semakin tinggi pula kualitas Nafs yang terbentuk.>®

Dalam konteks pendidikan akhlak dan pembentukan konsep diri,
pemahaman tingkatan Nafs memberi kerangka kerja yang operasional.
Nilai-nilai tasawuf seperti taubat, sabar, dan zuhud dapat dibaca
sebagai strategi konkret untuk mengangkat jiwa dari Nafs al-ammarah

menuju Nafs al-muthma’innah: taubat membangun kesadaran diri dan

*® Rahman, A., & Sholeh, F. “Pengaruh tazkiyatun Nafs terhadap pengendalian diri santri
pesantren modern.” Jurnal Psikologi Islami, 8(2). 2023.



49

self-correction khas Nafs al-lawwamah; sabar melatih keteguhan jiwa
dalam mujahadah; zuhud mengurangi keterikatan pada dunia sehingga
hati lapang menerima nilai lahi.>® Latihan-latihan spiritual seperti zikir,
mujahadah, riyadhah, dan muhasabah yang dijalankan secara konsisten
akan membentuk konsep diri yang berakar pada kesadaran sebagai
hamba: rendah hati, stabil secara emosional, dan siap diarahkan kepada
kebaikan. Dengan demikian, kajian tentang tingkatan Nafs bukan
sekadar teori mistik, tetapi peta praktis bagi rekayasa kepribadian dan
pembinaan diri yang selaras dengan tujuan tazkiyat al-Nafs dalam
tasawuf .
g. Sejarah Tasawuf dimasa Nabi

Pada masa Nabi Muhammad SAW, istilah tasawuf memang belum
dikenal, namun tujuan dan esensinya sejalan dengan praktik kehidupan
Nabi. Sejak turunnya Al-Qur’an, beliau mengajak manusia untuk
membersihkan hati dan ruhani dari sifat tercela, menundukkan amarah,
memperteguh tauhid, serta meninggikan akhlak mulia demi meraih
keridaan Allah®”. Beberapa penuturan tokoh tasawuf bahwasanya
tasawuf muncul dari sebelum nabi Muhammad diangkat menjadi rosul,
akan tetapi munculnya sejak tumbuhnya agama islam itu sendiri dan
nabi Muhammad melalui amalan-amalannya yang telah menjadi

uswatun hasanah, menurut pendapat Thaha Baqgi A. Surur dalam

*® Suryaningsih, D. “Perubahan emosional dan akhlak santri melalui program tazkiyatun Nafs.”
Jurnal At-Tarbiyah, 9(1). 2024.

* Nurhadi, S. “Tasawuf Nabawi sebagai Model Pendidikan Spiritual.” Indonesian Journal of
Islamic Education, 10(1), 2025. 27-42.



50

bukunya “Syakhsyiyyat al-Sufiyyah” dimana beliau menuturkan
dibukunya bahwasanya kehidupan Rosulullah Saw sebelum menjadi
nabi sampai beliau diangkat menjadi nabi dan Rosul nabi Muhammad
sudah menjadi tauladan bagi kaum sufi dalam mengamalkan ajaran-
ajaran tasawuf .>®

Pada abad ke-1 Hijriah, sosok Hasan al-Basri (642—728 M) muncul
sebagai tokoh sentral yang sangat berpengaruh dalam perkembangan
awal tradisi tasawuf . la dikenal sebagai seorang ulama besar, zahid
terkemuka, dan figur yang memberikan pondasi awal bagi
perkembangan spiritualitas Islam melalui ajaran tentang khauf (rasa
takut kepada Allah) dan raja’ (pengharapan kepada rahmat-Nya). Dua
konsep ini menjadi dasar keseimbangan spiritual yang memadukan
antara kesadaran akan dosa dan harapan akan ampunan. Hasan al-Basri
melihat bahwa kehidupan dunia sering kali melalaikan. manusia dari
tujuan- akhir, sehingga - ia - menekankan pentingnya. ketakwaan,
introspeksi ~diri, dan kesungguhan dalam ibadah. Pemikirannya
kemudian menginspirasi banyak guru dan ulama setelahnya untuk
melakukan pembaruan kerohanian, terutama dalam bentuk penguatan
dimensi batin yang bertujuan mengembalikan kualitas keimanan
masyarakat Muslim. Dengan kemampuan retorika yang kuat, ketajaman

introspeksi, serta pengalaman hidup yang dekat dengan generasi tabi’in,

*® Dalimunthe, Reza Pahlevi, and Muhammad Valiyyul Haqg. "Keselarasan Antara Tasawuf dan
Kehidupan Nabi Muhammad.” Syifa al-Qulub: Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 6 (2021).



o1

ajaran-ajarannya berkembang secara luas dan menjadi fondasi penting
bagi tradisi kesufian generasi berikutnya.

Pada abad ini pula, praktik-praktik spiritual yang diajarkan Hasan
al-Basri mulai berkembang menjadi pola hidup zuhud dan spiritualitas
intens yang terstruktur. Ajaran-ajarannya tidak hanya menekankan
khauf dan raja’, tetapi juga mencakup prinsip-prinsip seperti ju’ (sedikit
makan) sebagai simbol pengendalian diri, qgillatu al-kalam (sedikit
berbicara), gillatu al-naum (sedikit tidur), serta hidup sederhana sebagai
bentuk penyucian jiwa dari ketergantungan duniawi. la juga mendorong
umat untuk memperbanyak ibadah sunnah seperti shalat malam, puasa,
khalwat (menyepi untuk bermeditasi rohani), serta memperkuat
hubungan dengan Al-Qur’an melalui tilawah dan tadabbur. Ajaran-
ajaran tersebut kemudian menjadi ciri khas awal praktik tasawuf yang
bertujuan . mengasah _kepekaan batin, melemahkan dominasi hawa
Nafsu, dan menumbuhkan kesadaran spiritual yang mendalam. Dengan
demikian, kontribusi Hasan al-Basri tidak hanya terletak pada gagasan
teologis, tetapi juga pada pembentukan pola asketisme dan kedisiplinan
spiritual yang terus diwarisi dalam tradisi tasawuf hingga era modern.

Pada abad ke-11 Hijriah, muncul seorang tokoh sufi perempuan
yang sangat berpengaruh di Basrah, Irak, yaitu Rabi’ah al-Adawiyah
(w. 801 M/185 H). la dikenal sebagai pelopor konsep /4 ubb al-7lah atau
cinta llahi murni, sebuah pemikiran yang membawa perubahan

signifikan dalam perkembangan tasawuf . Rabi’ah menegaskan bahwa



52

ibadah seorang hamba tidak seharusnya didorong oleh orientasi
kenikmatan surga atau rasa takut terhadap siksa neraka, tetapi semata-
mata karena cinta yang tulus dan ikhlas kepada Allah. Pandangan ini
merupakan ide radikal pada zamannya, karena menggeser fokus
tasawuf dari dimensi khauf dan raja’ kepada dimensi cinta sebagai
puncak hubungan spiritual manusia dengan Tuhan. Bagi Rabi’ah, cinta
bukan sekadar emosi, tetapi bentuk penghambaan total—di mana hati
dibersihkan dari ambisi duniawi, niat dimurnikan, dan setiap ibadah
dilakukan sebagai ekspresi kedekatan ruhani. Ajaran tentang cinta Ilahi
inilah yang kemudian menjadi salah satu fondasi utama dalam kajian
tasawuf klasik, memengaruhi tokoh-tokoh besar seperti al-Junaid, al-
Ghazali, dan lbn Qayyim al-Jawziyyah dalam penjelasan mereka
mengenai magamat spiritual.

Selain  memperkenalkan . pendekatan. cinta llahi, pemikiran
Rabi’ah juga dapat dipahami melalui kerangka teori al-Mahabbah yang
dikembangkan oleh al-Qushayri dalam karyanya Risalah al-
Qushayriyyah. Menurut al-Qushayri, mahabbah merupakan salah satu
maqgam tertinggi dalam perjalanan spiritual, yang hanya dapat dicapai
oleh hamba yang telah melampaui godaan hawa Nafsu, memperoleh
kejernihan hati (s afa’), dan mencapai keselarasan antara niat dan
tindakan. Teori ini menegaskan bahwa cinta Ilahi bukan hanya keadaan
emosional, tetapi suatu maqam yang diperoleh melalui latihan spiritual,

disiplin ibadah, dan penyucian diri secara berkelanjutan. Jika dikaitkan



53

dengan ajaran Rabi’ah, cinta Ilahi dalam perspektifnya merupakan
bentuk puncak mahabbah yang paling murni, karena menuntut seorang
hamba untuk mencintai Allah tanpa syarat dan tanpa motif personal.
Dengan demikian, keberadaan Rabi’ah al-Adawiyah tidak hanya
memperkaya tradisi tasawuf melalui dimensi spiritual yang mendalam,
tetapi juga memberikan warisan teologis yang terus hidup dalam
literatur sufistik dan menjadi inspirasi bagi praktik kesufian pada
berbagai generasi.*®

Tasawuf pada masa Nabi Muhammad SAW masih sangat alami,
sederhana, dan belum terformulasi sebagai disiplin ilmu seperti yang
dikenal pada era berikutnya. Ajaran-ajaran tasawuf pada masa itu
berwujud dalam nilai-nilai moral dan spiritual yang langsung
dipraktikkan oleh Rasulullah dan para sahabatnya dalam kehidupan
sehari-hari.. Term-term seperti kesederhanaan, tawadhu’, wara’, sabar,
ikhlas, dan amal saleh menjadi inti ajaran yang membentuk pola
kehidupan umat Islam pada periode awal. Kesederhanaan tercermin
dalam gaya hidup Nabi yang menjauhi kemewahan; tawadhu’ tampak
dalam kerendahan hati beliau terhadap semua kalangan; wara’
tercermin pada sikap hati-hati dalam perkara halal dan haram;
sementara sabar dan amal saleh menjadi pilar utama dalam menghadapi
berbagai ujian kehidupan. Nilai-nilai inilah yang menjadi benih awal

perkembangan tasawuf , sebelum kemudian dikodifikasi dan

% Hasanah, U. “Rabi’ah al-Adawiyah and the Concept of Divine Love in Sufism.” Jurnal Studi
Islam dan Tasawuf , 12(3), 2023. 101-118.



54

dikembangkan oleh para ulama sufi generasi berikutnya. Meskipun
istilah dan metodologinya belum dikenal secara formal, substansi ajaran
tasawuf pada masa Nabi telah menjadi fondasi yang kokoh bagi
perkembangan ajaran tasawuf hingga hari ini. Dengan demikian,
tasawuf  klasik bersumber dari praksis moral yang autentik dan
langsung meneladani kehidupan Rasulullah SAW, sehingga tetap
relevan sebagai landasan penyucian jiwa dan pembinaan akhlak di
berbagai generasi.
3. Teori Kenakalan Santri (Definisi, Klasifikasi, Faktor, dan solusi.)
a. Definisi Kenakalan Santri

Dalam konteks pesantren kenakalan dapat didefinisikan sebagai
perilaku menyimpang santri yang melanggar tata tertib pesantren
beserta norma agama dan nilai-nilai moral kepesantrenan baik dalm
dalam_ bentuk. ringan maupun berat. menurut Zamakhsari Dhofier
merupakan . lembaga pembentukan moral dan akhlak sehingga
pelanggaran santri dipandang sebagai penyimpangan nilai religious
dan kultural pesantren®

Kenakalan santri pada dasarnya merupakan bagian integral dari
fenomena kenakalan remaja secara umum yang muncul melalui
pelanggaran terhadap aturan dan tata tertib pondok pesantren.
Meskipun berada dalam lingkungan religius yang memiliki

pengawasan ketat dan nilai moral yang kuat, santri tetap berada pada

%0 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, LP3ES, 2011.



55

fase perkembangan remaja yang sarat dinamika emosional dan
kognitif. Bentuk-bentuk perilaku menyimpang seperti ghosob
(meminjam barang tanpa izin), bolos sekolah, keluar dari lingkungan
pesantren tanpa izin, merokok, hingga tindakan mencuri, merupakan
manifestasi konkret dari lemahnya kontrol diri, ketidakstabilan
emosional, dan belum berkembangnya kemampuan pengambilan
keputusan yang matang. Fenomena tersebut menunjukkan bahwa
perkembangan moral remaja tidak otomatis meningkat hanya karena
berada dalam lingkungan religius; sebaliknya, ia tetap membutuhkan
pendampingan, pembinaan akhlak, serta penguatan keterampilan
regulasi diri.

Dalam konteks psikologi perkembangan, masa remaja
dipandang sebagai periode transisi yang rentan terhadap pencarian
identitas dan eksplorasi perilaku, sehingga sangat memungkinkan
terjadinya penyimpangan meskipun pada individu yang. mengikuti
pendidikan pesantren.

Untuk memahami perilaku kenakalan ini secara lebih
komprehensif, penelitian ini mengacu pada dua teori utama yang
relevan. Pertama, Teori Kontrol Sosial Hirschi® teori Travis Hirschi
yang menekankan bahwa kenakalan terjadi ketika elemen-elemen
ikatan sosial individu melemah, meliputi attachment (keterikatan pada

figur otoritas), commitment (komitmen terhadap tujuan pendidikan),

81 Charlotte Nickerson, Hirschi’s Social Control Theory of Crime. 2025


https://www.simplypsychology.org/author/charlottenickerson

56

involvement (keterlibatan dalam aktivitas positif), dan Dbelief
(keyakinan terhadap nilai dan norma).® Dalam konteks pesantren,
melemahnya ikatan santri dengan kyai, ustadz, atau struktur disiplin
pondok dapat menyebabkan kurangnya rasa tanggung jawab dan
ketidakpatuhan terhadap aturan. Kedua, Teori Belajar Sosial Bandura
menjelaskan bahwa perilaku menyimpang terbentuk melalui proses
imitasi, observasi, dan penguatan sosial. Santri yang berada dalam
kelompok sebaya dengan kecenderungan negatif berpotensi meniru
perilaku tersebut, terutama ketika tindakan itu mendapat penguatan
berupa penerimaan kelompok atau dianggap sebagai bentuk keberanian
remaja.®® Dengan demikian, kenakalan santri tidak hanya ditentukan
oleh aspek internal seperti kebutuhan identitas, kondisi psikologis yang
fluktuatif, dan rendahnya penghayatan spiritual, tetapi juga oleh aspek
eksternal seperti tekanan teman sebaya, dinamika keluarga, serta pola
pengawasan yang tidak konsisten di lingkungan pesantren.
b. Klasifikasi Kenakalan Santri
Kenakalan santri  dapat diklasifikasikan beberapa bentuk

berdasarkan tingkat keseriusannya:

%2 Hirschi, Travis. Cause of Delinguency (Reprint Edition). Transaction Publishers. 2002.
% Bandura, Theories Of Crime And Deviance, 2023



57

1) Kenakalan Ringan
Kenakalan ringan seperti terlambat sholat berjamaah,
bolos ngaji, tidak menjaga kebersihan, melangga tata tertib
berpakain dipondok pesantren,.
2) Kenakalan Sedang
Kenakalan sedang seperti merokok dilingkungan pesantren,
berbohong kepada pengurus, berkelahi antar santri, mengakses
media terlarang (HP, internet).
3) Kenakalan Berat
Kenakalan berat seperti mencuri, kabur dari pesantren,
penyalahgunaan narkoba, perilaku asusila, kekerasan serius.®*
c. Faktor dan Penyebab Kenakalan Santri
Ada beberapa faktor salah satunya adalah faktor internal (dari diri
santri) yaitu:
1) Psikologis
Pertama, masa remaja (Kkrisis identitas). Remaja berada di fase
pencarian jati diri. Kedua, emosi tidak stabil. Dimana perubahan
hormone dan perkembanagn otak menyebabkan emosib remaja
dapat berubah-ubah. Ketiga, rendahnya kontrol diri. Kemampuan
mengendalikan dorongan dan mempertimbangkan risiko belum

berkembang sempurna.®

* Sudarsono. Kenakalan Remaja. Rineka Cipta, 2012
® Rahmatullah, A. S. “kenakalan Remaja dalam Perspektif Psikologi Pendidikan Islam.”
Gaceindo. 2019



2)

3)

58

Spiritual

Pada masa remaja, perkembangan spiritual sering belum
matang. Hal ini terlihat dari. Pertama, Lemahnya kesadaran
religious, dimana nilai-nilai agama belum sepenuhnya dihayati
sebagai pedoman hidup melainkan masih sebatas pengentahuan.
Kedua, ibadah hanya sebagai formalitas saja, dijalankan karena
tuntutan lingkungan, kebiasaan keluarga, atau kewajiban semata,
bukan atas kesadaran dan kebutuhan pribadi.
Motivasi

Motivasi belajar santri menjadi rendah apabila karena dua
faktor ini, Pertama, masuk pesantren karena paksaan orang
tua,bukan atas keingina sendiri. Kedua, tidak memiliki tujuan
belajar yang jelas, menyebabkan santri kurang bersemangat, mudah
bosan dan tidak memiliki arah dalam menjalani proses pendidikan
dipesantren.®

Adapun faktor eksternal (lingkungan) yang menyebabkan

kenakalan santri ialah:

1)

Keluarga. kurangnya perhatian orang tua, pola asuh otoriter atau

permisif, konflik keluarga.®’

% Lestari, I. P., et al. “Model Pencegahan Kenakalan Remaja dengan pendidikan Agama islam.”
Penerbit Adab. 2021.

®” Hurlock, Elizabeth B. “Psikologi Perkembangan:suatu pendekatan sepanjang Rentang
Kehidupan.” Edisi 5. Jakarta: Erlangga. 2002.



59

2) Lingkungan pesantren. Dengan aturan terlalu ketat atau tidak
konsisten, kurangnya keteladanan pengasuh, sistem hukuman yang
tidak edukatif.®®

3) Teman sebaya. Pengaruh kelompok negatif, solidaritas yang salah
arah. Pengaruh negatif teman sebaya menjadi salah satu pemicu
kuat, karena pada masa remaja kebutuhan akan penerimaan sosial
sangat dominan. Ketika santri melihat perilaku menyimpang yang
dilakukan teman tanpa konsekuensi serius, mereka berpotensi
mengulangi perilaku tersebut. Di sisi lain, lemahnya komunikasi
antara pengasuh dan santri, kurangnya pendekatan personal, serta
minimnya pembinaan spiritual yang intensif dapat memperlemah
fondasi moral dan identitas religius santri. Dengan memahami
keragaman faktor internal, eksternal, dan struktural ini, pesantren
dapat merancang strategi pembinaan yang lebih efektif dan adaptif,
sehingga mampu meminimalisasi kenakalan sekaligus memperkuat
pembentukan karakter santri secara komprehensif.*®

4) Budaya dan teknologi. Mengakibatkan paparan media sosial,
budaya populer yang bertentangan dengan nilai pesantren.

Dalam menganalisis penyebab kenakalan tersebut, penelitian ini
mengacu pada dua teori kriminologi dan psikologi sosial yang relevan.

Berdasarkan Teori Kontrol Sosial Hirschi, kenakalan terjadi ketika

% Mastuhu. “Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren”. INIS, 1994

% Rahmatullah, A. S., & Purnomo, H. “Kenakalan remaja kaum santri di pesantren (Telaah
deskriptif-fenomenologis).” Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 2020. 222—245.



60

unsur-unsur ikatan sosial melemah, terutama keterikatan santri terhadap
pengasuh atau kyai (attachment), komitmen pada pendidikan dan
ibadah  (commitment), Kketerlibatan dalam aktivitas pesantren
(involvement), serta keyakinan pada aturan dan norma agama (belief).
Ketika salah satu elemen melemah, peluang munculnya perilaku
menyimpang meningkat. Sementara itu, Teori Belajar Sosial Bandura
menjelaskan bahwa santri mudah meniru perilaku negatif yang
dilakukan teman sebaya melalui observasi, imitasi, dan penguatan
sosial. Ketika perilaku menyimpang mendapatkan dukungan atau
penerimaan kelompok, santri akan lebih cenderung mengulangi
tindakan tersebut. Dengan memahami kedua teori ini serta menganalisis
berbagai faktor penyebabnya, pesantren dapat merancang program
pembinaan yang lebih tepat sasaran, komprehensif, dan berkelanjutan.
Pendekatan multidimensional ini pada. akhirnya diharapkan mampu
menciptakan. lingkungan —yang kondusif bagi penguatan karakter,
pengembangan akhlak, dan pembentukan perilaku santri yang lebih
baik.”®
d. Tawaran dan Solusi Penanganan Kenakalan Santri

Solusi penanganan kenakalan santri melalui pendekatan preventif
(pencegahan) dengan cara:
1) Penguatan Pendidikan Karakter. Pertama, melalui integrasi akhlak

dalam seluruh kegiatan pesantren. Kedua, penanaman nilai

7® Abidin, Ahmad Zainul, Muhammad Akmansyah, and Amirudin Amirudin. "Potret Kenakalan
Santri di Pondok Pesantren: Analisis Faktor, Bentuk dan Upaya
Penanggulangannya.” Hikmah 20.1 (2023): 105-120.



61

tanggung jawab dan kesadaran diri, menjadi fokus utama agar
santri memiliki kontrol diri.”*
2) Keteladanan Kyai dan pengurus. Melalui penerapan uswah hasanah
dalam sikap dan perilaku sehari-hari.
3) Lingkungan pesantren yang humanis. Dengan disiplin tegas tetapi
penuh kasih.
Solusi penanganan kenakalan santri melalui pendekatan kuratif
(penanganan) dengan cara:
1) Hukuman edukatif. Hukuman yang mendidik bukan menyakiti,
contoh: khidmah, hafalan, pelayanan sosial.”?
2) Konseling dan pendampingan. Pertama, pendekatan psikologis dan
spiritual. Kedua, dialog personal santri-pengasuh.”®
Solusi penanganan kenakalan santri melalui pendekatan reformatif
(perubahan jangka panjang) dengan cara:
1) Pembinaan spiritual intensif. Pertama, melalui tazkiyatun nafs. Kedua,
penguatan ibadah dan dzikir.
2) Pelibatan orang tua. Sinergi antara pesantren dan keluarga merupakan
kunci keberhasilan pendidikan santri secara holistik, pesantren

berperan sebagai lingkungan pendidikan formal dan pembinaan

"1 Ulwan, Abdullah Nashih. “Pendidikan Anak dalam Islam.” Gema Insani, 2000.
72 Sudarsono. “ Kenakalan Remaja.” Rineka Cipta, 2012.
" Daradjat, Zakiah. “Kesehatan Mental” Jakarta: Rineka Cipta, 2000.



62

karakter sementara keluarga menjadi fondasi utama nilai, sikap dan
kebiasaan santri.”

3) Pengembangan minat dan bakat. Merupakan bagian penting dalam
pendidikan pesantren untuk membentuk pribadi yang seimbang antara
intelektual, spiritual, dan sosial. Upaya ini dapat dilakukan dengan
bidang seni, olahraga, kepemimpinan santri melalui organisasi santri,
latihan dasar kepemimpinan dan musyawarah dan penugasan tanggung
jawab untuk melatih kepemimpinan serta kemandirian dan kemampuan
dalam mengambil keputusan.

Kenakalan santri merupakan fenomena psikososial dan religious
yang harus ditangani dengan pendekatan holistik, menggabungkan
disiplin, pembinaan akhlak dan kasih sayang. Pesantren bukan tempat
menghukum, tetapi ruang pembentukan insan berakhlakul karimah.

Tujuannya  ialah membangun kedisiplinan - batiniah yang
membuat santri lebih mampu mengontrol dorongan negatif. Selain itu,
penguatan sistem disiplin dilakukan dengan memperjelas aturan,
meningkatkan pengawasan, serta membangun kultur Kkolektif yang
menekankan pentingnya kepatuhan. Penerapan sanksi edukatif juga
dirancang agar tidak bersifat represif, melainkan memberikan efek
pembelajaran, seperti tugas sosial, pembinaan khusus, atau konseling.

Pendekatan integratif ini sejalan dengan teori pembinaan moral modern

" Hashullah. “Dasar-Dasar Ilmu Pendidikan”. Jakarta: Rineka Cipta, 2003.



63

yang menekankan pentingnya kombinasi aspek kognitif, emosional, dan
spiritual dalam membentuk perilaku prososial pada remaja.”
Kehidupan di pondok pesantren membentuk sebuah komunitas
yang unik, dipimpin oleh seorang ulama atau Kiai, serta dibantu oleh
para ustadz yang berperan aktif dalam proses pendidikan santri. Santri
tidak hanya belajar, tetapi juga tinggal di lingkungan pesantren selama
24 jam, sehingga tercipta suasana kebersamaan yang kental dengan nilai
ukhuwah Islamiyah. Pesantren menjadi rumah kedua bagi para santri,
tempat mereka berinteraksi dengan sesama pencari ilmu sekaligus
berhubungan erat dengan keluarga besar kiai. Dengan pola pendidikan
yang terpadu antara aspek kognitif, spiritual, dan sosial, pesantren tidak
hanya menghasilkan individu yang berilmu, tetapi juga berakhlak mulia

serta siap mengabdi kepada masyarakat.

™® Firdausi, M., & Hasan, R. “Efektivitas pembinaan tasawuf dalam menurunkan perilaku
menyimpang remaja pesantren.” Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 11(2). 2023.



64

C. Kerangka Konseptual

Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis
Tasawuf didalam Mengatasi Kenakalan Santri
di Pondok Pesantren Al-Inaroh Jember.

Pembentukan Konsep
Diri Perspektif Fitts

( Kajian Literatur Tasawuf
Perspektif Imam Al-Ghazali

e bentuk Faktor yang Strategi Pembentukan
embentukan Mempengaruhi Konsep Diri dalam
Konsep Diri Pembentukan Konsep Konteks kehidupan

Diri Pesantren

Mengatasi Kenakalan

Tercapainya Tujuan
Pembentukan Konsep Diri
Berbasis Tasawuf




BAB I
METODE PENELITIAN
A. Pendekatan dan Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian lapangan (field research)
dan dengan pendekatan kualitatif dan menggunakan metode fenomenologi
untuk memahami fenomena yang terjadi pada subjek penelitian, contoh
terhadap persepsi, motivasi, tindakan dan lain-lain dengan mendekskripsikan
dalam bentuk kata dan Bahasa pada suatu konteks yang alamiah.”® Pendekatan
fenomena ini bertujuan untuk memahami secara mendalam terkait
pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf didalam mengatasi
kenakalan santri di pondok pesantren al-Inaroh.

Penelitian kualitatif merupakan metode yang digunakan untuk mengkaji
partisipan melalui strategi interaktif dan fleksibel, dengan tujuan memahami
fenomena sosial - dari perspektif mereka. Penelitian inidilakukan dalam
kondisi alamiah di_mana peneliti berperan sebagai instrumen kunci. Dengan
demikian, penelitian kualitatif menekankan makna, pemahaman mendalam,
serta interpretasi kontekstual terhadap realitas sosial yang diteliti. Pendekatan
ini relevan digunakan untuk mengeksplorasi nilai, perilaku, maupun
pengalaman partisipan secara komprehensif.””

Menurut Mulyana, penelitian kualitatif merupakan pendekatan ilmiah

yang bertujuan mengungkap fenomena sosial melalui deskripsi mendalam

"® Abd. Hadi, Asrori, Rusman. Penelitian Kualititatif: Studi Fenomenologi, Case Study, Grounded
Theory, Etnografi, Biografi. (puwokerto: Pena Persada, 2021), 13.

" reswell, J. W., & Poth, C. N. “Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches.” 4th ed. SAGE Publications. 2021.

65



66

terhadap data dan fakta. Metode ini dilakukan dengan meneliti subjek secara
menyeluruh sehingga menghasilkan pemahaman kontekstual dan holistik.
Penelitian kualitatif menekankan makna, pengalaman, serta interaksi yang
membentuk realitas partisipan.®
Jenis penelitian ini menggunakan jenis penelitian fenomenologi.
fenomenologi secara umum dapat diartikan kepada pengalaman subjektif dari
berbagai jenis dan tipe dari subjek yang ditemui. Menurut Moeleong
Fenomenologi adalah cara pandang yang menekankan pada fokus kepada
pengalaman subjektif manusia dan interpretasi dunia. > Menurut Clark
Moustakas metode fenomenologi ialah metode yang digunakan  untuk
menggali dan memahami esensi pengalaman hidup individu terkait fenomena
tertentu. Mengikuti kerangka Clark Moustakas meliputi:
1. Epoche (penangguhan prasangka peneliti).
2. Phenomenological - Reduction = (penggamabaran . objektif terhadap
fenomena).
3. Imaginative Variation (menggali berbagai kemungkinan makna dan
persepektif).
4. Synthesis of Meaning and Essences (penyusunan esensi pengalaman).®
Pendekatan fenomenologis digunakan untuk menggali pemahaman

subjektif para informan dalam memaknai tasawuf, melalui wawancara

78 Silverman, D. “Doing Qualitative Research.” 6th ed. SAGE Publications. 2023.

”® Ifit Novita sari, Lilla Puji Lestari, Dedy Wijaya Kusuma, Siti Mafulah, Diah Puji Nali Brata,
Karwanto, Supriyono, Jauhara Dian Nurul Iffah, Asri Widiatsih, Edy Setiyo Utomo, Ifdlolul
Magfiroh, Marinda Sari Sofiyana, dan Devita Sulistiana. Metode Penelitian Kualitatif, (Malang:
Unisma Press, 2022) 4.

% Clark Moustakas, C. “Phenomenological Research Methods.” Sage Publications. 1994.



67

mendalam dan observasi langsung. Peneliti berupaya menangkap realitas yang
dirasakan oleh subjek penelitian secara autentik. Temuan menunjukkan bahwa
konsep tasawuf tidak hanya difahami sebagai doktrin teologis semata,
melainkan juga menjadi landasan untuk mengatasi kenakalan, merespons
kegagalan.
B. Lokasi dan Waktu Penelitian

Pesantren Al Inaroh Jember merupakan Lembaga Pendidikan salaf yang
didirikan oleh KH. Ahmad Munir Mu'in sejak tahun 1955 M pesantren ini
terletak di Desa Kertonegoro, Kecamatan Jenggawah, Kabupaten Jember.
Pesantren Al Inaroh Jember memiliki lembaga pendidikan formal dibawah
naungan Kemenag diantaranya MTs dan MA, dengan memadukan kurikulum
diknas dan kepesantrenan. Pesantren Al-Inaroh Jember memiliki sarana dan
prasarana memadai yang mendukung kemajuan di dalam pengajaran di
pesantren dan. lembaga pendidikan formal di. MTs dan MA. Pengasuh
pesantren Al-Inaroh saat ini KH. M. Syarif Toyyib Mubarok.

Pondok pesantren Al-Inaroh menjadi salah satu lembaga pendidikan
Islam yang memiliki fasilitas unggulan untuk mendukung proses pendidikan
terhadap santri sebagai pengembangan dalam mengintegrasikan nilai-nilai
keagamaan, pendidikan formal dan Pembina karakter dalam membentuk
akhlak anak-anak santri dengan memberikan pengajaran yang berkualitas
dengan tenaga pengajar yang berkompeten dan berpengalaman dibidangnya
dimana para santri diajarkan agama secara mendalam dan juga mendapatakan

pemahaman yang komprehensif terkait ilmu pengetahuan umum.



68

Penelitian ini dilakukan di pondok pesantren Al-Inaroh dikarenakan
suatu fenomena yang terjadi terkait pembentukan konsep diri santri berbasis
tasawuf dalam mengatasi kenakalan santri. Oleh karena itu pondok pesantren
Al-Inaroh adalah tempat yang sesuai dengan latar belakang permasalahan
yang sedang peneliti teliti sebagai objek penelitian.

C. Kehadiran Peneliti

Kehadiran peneliti di lokasi penelitian memegang peranan yang
sangat penting dalam memperoleh data yang lengkap, jelas, dan relevan
dengan fokus kajian. Sebagaimana ditegaskan oleh Nasution, peneliti
bertindak sebagai perencana, pelaksana, pengumpul data, penganalisis,
sekaligus pelapor hasil penelitian, sehingga posisinya menjadi instrumen
kunci dalam penelitian kualitatif. Kehadiran langsung peneliti memungkinkan
interaksi intensif dengan subjek penelitian melalui observasi, wawancara, serta
dokumentasi aktivitas yang. relevan.®' Hal ini tidak dapat digantikan oleh
instrumen teknis seperti. kuesioner, karena penelitian kualitatif menuntut
pemahaman kontekstual dan hubungan interpersonal yang baik. Dalam
konteks penelitian di Pondok Pesantren Al-Inaroh, keterlibatan peneliti secara
langsung menjadi sarana menggali data autentik melalui komunikasi yang
nyaman dengan informan, membangun Kkepercayaan, serta memastikan

keabsahan informasi yang diperoleh. Dengan demikian, kehadiran peneliti di

81 Hidayat, R., & Anwar, S. “The Role of Researcher Presence in Qualitative Studies: Building
Trust and Authentic Data.” Journal of Qualitative Research Methodology, 5(2), 2021. 45-59.



69

lapangan merupakan fondasi utama dalam menghasilkan data yang valid dan
mendalam.®
D. Subjek Penelitian

Pemilihan informan dalam penelitian ini menggunakan teknik purposive
sampling, yaitu metode pengambilan sampel yang dilakukan dengan
menentukan sumber data berdasarkan pertimbangan tertentu sesuai kebutuhan
penelitian. Teknik ini dipilih karena memberikan keleluasaan bagi peneliti
untuk menetapkan informan yang memiliki pemahaman, pengalaman, dan
relevansi dengan topik yang diteliti. Dalam penelitian tentang pembentukan
konsep diri santri berbasis tasawuf dalam mengatasi kenakalan santri di
Pondok Pesantren Al-Inaroh, purposive sampling sangat penting untuk
memastikan bahwa data yang diperoleh benar-benar sesuai dengan tujuan
penelitian. Informan dipilih berdasarkan kriteria yang telah ditentukan, seperti
latar belakang, pengalaman hidup, serta keterlibatan mereka dalam aktivitas
keagamaan dan pendidikan di pesantren. Dengan demikian, metode ini-mampu
menghasilkan informasi yang lebih mendalam, kontekstual, dan valid guna
menjawab fokus penelitian.®® Dan teknik sering digunakan dalam penlitian
kualitatif. Dengan menggunakan teknik purposive sampling berdasarkan
seleksi kriteria subjek penelitian:
1. Santri: yang telah mengikuti program pembentukan konsep diri santri

berbasis tasawuf dipondok pesantren Al-Inaroh.

8 Suryana, A. “Direct Involvement of Researchers in Pesantren-Based Qualitative Research.”
Journal of Islamic Education Studies, 9(3), 2021. 133-147
® Yusuf, A. M. “Metodologi Penelitian Kualitatif.” Bandung: Prenada Media. 2025.



70

2. Pengasuh/ guru: yang telah mengiplementasikan program pembentukan

konsep diri sari berbasis tasawuf di Pondok pesantren Al-Inaroh.

3. Masyarakat setempat.

Dalam penelitian ini, yang menjadi subjek penelitian yang dipilih

melalui purposive sampling adalah santri, masyarakat, pengasuh pondok

pesantren. Informan yang dipilih memiliki pemahaman dan pengalaman

terkait pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf dalam aktifitas

kesehariannya selama dipondok pesantren.

Para

informan dipilih

berdasarkan kriteria dari sisi pengalaman sebelum mondok dan setelah

lama dipondok pesantren. Dan bagaimana para informan dapat membentuk

karaktersitik diri melalui tasawuf .

Berikut adalah daftar nama pengasuh, santri, pengajar, serta

masyarakat yang menjadi informan dalam penelitian ini:

Tabel 3.1 Daftar Informan Penelitian

No Nama Informan Jenis Informan Lama dipesantren
1 KH. M. Syarif Pengasuh Pesantren -
Toyyib Mubarok,
2 Ibu Nyai Masruroh Istri Pengasuh -
Pesantren

3 Nafila Santri 8 Tahun
4 Sirli Santri 7 Tahun
5 Himmah Santri 9 Tahun
6 Nafis Santri 8 Tahun
7 Lubabah Santri 8 Tahun
8 Amir Fauzi Santri 8 Tahun




71

9 Yusuf Muhammad Santri 8 Tahun
10 Zainal Musthofa Santri 8 Tahun
11 Ibu Munawarah Pengajar 10 Tahun
12 Ibu Ari Masyarakat -
13 Ibu Hj. Mufarrohah Masyarakat -
14 Ibu Siti Azizah Masyarakat -
15 Ibu Suheimi Pengajar -

Informan dalam penelitian ini dipilih dengan mempertimbangkan
variasi jenis santri yang mengalami selama menjadi santri dan
menjalankan tasawuf dalam dunia ke pesantrenan, serta dapat memahami
terhadap konsep diri yang berbasis tasawuf. Dengan adanya variasi ini,
penelitian diharapkan mendapatkan wawasan yang lebih luas mengenai
bagaimana konsep diri yang berbaasis tasawuf | dalam praktek di pondok
pesantren Al-Inaroh. Catatan: data nama informan, jenis informan, lama
dipondok pesanrtren, dan terkait konsep diri santri akan diperoleh secara
lengkap setelah proses wawancara dan observasi dilakukan. Jika
diperlukan data ini akan dapat diperbarui sesuai perkembangan penelitian
dilapangan. Sumber data dari penelitian ini didapatkan dari informan
peneliti adalah :

1. Sumber data didapatkan dari subjek yang diteliti meliputi semua

informasi yang digali yang berkaitan dengan tema penelitian



72

dilakukannya dengan cara wawancara dan juga observasi secara
langsung.
2. Data yang tertulis juga didapatkan dari jurnal, tesis, dan dokumen-
dokumen lainya yang mendukung.
E. Teknik Pengumpulan Data
Untuk memperoleh data yang valid, mendalam dan akurat sesuai
dengan tujuan penelitian digunakan beberapa teknik pengumpulan data yang
pada pendekatan fenomenologi transendental Moustakas, Yaitu, wawancara
mendalam, observasi dan dokumentasi. Ketiga dari teknik ini saling
melengkapi dalam menggali pemahaman, pengalaman dan praktik
pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf dalam mengatasi kenakalan
santri di pondok pesantren al-Inaroh jember.
1. Wawancara Mendalam (In-Depth Interview )

Wawancara - secara mendalam dilakukan . oleh  peneliti kepada
pengurus pondok pesantren untuk memperoleh  informasi lebih  lanjut
tentang tasawuf . Dengan para santri untuk menggali pengalaman, serta
beberapa faktor yang mempengaruhi konsep diri santri berbasis tasawuf
selama dipesantren. Dengan teknik purposive sampling. Wawancara ini
bersifat semi-terstruktur, dimana penliti menggunakan panduan wawancara
untuk memastikan semua hal atau topik yang relevan dengan keadaan yang
tercakup dipesantren. Akan tetapi peneliti tetap memberi kebebasan bagi

informan untuk berbagi pengalaman lebih dalam dan lebih terbuka.



73

Melalui wawancara ini peneliti tidak hanya mengumpulkan data,
akan tetapi juga menangkap suasana emosional, cara berpikir para
informan. wawancara adalah suatu penelitian yang merupakan proses
dalam memperoleh suatu informasi dengan cara Tanya jawab antara
peneliti dengan informan yang diteliti.®*

2. Observasi

Observasi digunakan untuk memperoleh pemahaman yang lebih
komprehensif dan kontekstual terhadap realitas sosial dilapangan. Peneliti
hadir langsung di Pondok Pesantren Al-Inaroh dan terlibat secara langsung
dalam aktifitas dipondok pesantren. Obesrvasi merupakan suatu penelitian
yang dilakukan melalui pengamatan secara menyeluruh pada sebuah
kondisi tertentu. Tujuan ini tidak lebih dari bentuk pengamatan dalam
memahami suatu perilaku kelompok maupun individu pada keadan
tertentu. > Pengumpulan data. melalui observasi langsung dipondok
pesantren al-inaroh untuk-memahami proses pembelajaran. dan tasawuf
dalam pembentukan konsep diri santri untuk mengatasi kenakalan santri.

3. Dokumentasi

Dokumentasi dilakukan guna sebagai pengumpulan data seperti
catatan harian, laporan kegiatan, dan bahan ajar yang digunakann
dipondok pesantren al-inaroh. dokumentasi ini juga mencakup catatan dari

hasil wawancara dan observasi yang dilakukan selama penelitian

8 Tersiana, Andra. “Metode Penelitian, Dengan Pendekatan Kualitatif dan Kuantitif”.
(Yogyakarta,2022). 12.
® Tersiana, Andra. “Metode Penelitian, Dengan Pendekatan Kualitatif dan Kuantitif”.
(Yogyakarta,2022). 12.



74

berlangsung. Peneliti dapat memastikan bahwa setiap temuan yang terjadi

dilapangan memiliki dasar refrensi yang kuat dari para informan dan dapat

dipertanggung jawabkan.

F. Analisis Data
Analisis data dalam penelitian ini menggunakan analisis data

fenomenolgi yang dikembangkan oleh Clark Moustakas . Model atau langkah
yang digunakan memiliki tahapan yang kritis dalam penelitian ini.
Horizonalisasi (tahap awal dalam analisis fenomenologi transendental),
Deskripsi Tektural (penggambaran detail), Deskripsi struktural (penjelasan
bagaimana suatu pengalaman terjadi), sintesis (tahap akhir dalam analisis
fenomenologis).®
1. Horizonalisasi (Horizonalization)

Peneliti mendeksripsikan pengalaman individu baik pengalaman dari
informan ataupun pengalaman dari. peneliti. sendiri.. Deksripsi dari
pengalaman dari informan.melalui wawancara untuk memperoleh data
melalui proses identifikasi sehingga mendapatkan data yang relevan
dengan fenomena yang diteliti. Tujuan dari horizonalization adalah untuk
memahami pengalaman informan secara mendalam dan mengidentifikasi
dari fenomena.

2. Deskripsi Tekstural (Textural Description)
Deksirpsi tesktural menggambarkan sebuah pengalaman yang

didapatkan oleh informan. Dimana pengalaman santri dalam membentuk

# Moustakas, C. “Phenomenological Research Methods.” Sage Publications. 1994.



75

konsep diri berbasis tasawuf dapat digambarkan bahwa partisipan
mendapatkan proses yang kompleks dan multidimensional. Dimana santri
mengalami perubahan dari cara berpikir, merasa, dan berprilak sebagai
hasil dari proses pembelajaran dan pengalaman spiritual.

. Deskripsi Struktural (Structural Description)

Dalam tahap ini peneliti mendeskripsikan bahwasanya partisipan
memiliki pengalaman multicultural, dimana proses deskripsi dapat dilihat
dari waktu dan tempat disaat pengalaman itu berlangsung. Pada tahap ini
peneliti melakukan analisis melalui hubungan antara struktur internal dan
eksternal. Internal dan eksternal pengalaman informan saling terkait dan
mempengaruhi satu sama lain. Pengalaman spiritual dan konsep diri santri
dipengaruhi lingkungan pondok pesantren dan pengaruh tasawuf
Sebaliknya, struktur internal santri dapat juga mempengaruhi cara mereka
berinteraksi dengan lingkungan pondok pesantren dan menerapkan prinsip-
prinsip tasawuf dalam kehidupan sehari-sehari.

. Sintesis (Synthesis)

Tahap akhir. Peneliti menggabungkann hasil analisis data untuk
memahami fenomena yang diteliti secara keseluruhan. Peneliti harus dapat
memahami makna dan signifikansi fenomena yang diteliti  secara
keselurahan. Tahap terakhir peneliti mendeskripsikan pembentukan konsep
diri berbasis tasawuf dipondok pesantren adalah merupakan proses yang
kompleks dan multidimensional yang melibatkan perubahan dalam cara

berpikir, merasa, dan berprilaku santri. Melalui pengalaman spiritual dan



76

penerapan prinsip-prinsip tasawuf , santri dapat mengembangkan konsep
diri yang positif dan kuat sehingga dapat membantu mereka mengatasi
kenakalan dan perilaku negatif.

Kesimpulan: kita dapat menyimpulkan setelah memerinci langkah
tersebut. bahwa teknik analisis data fenomenologi Clark Moustakas betul-
betul memiliki kunci dalam memahami suatu makna yang ada dari
pengalaman manusia. Pendekatan ini memungkinkan peneliti mendekati
realitas subjektif dengan suatu kecermatan dan ketelitian. Peneliti juga
menemukan suatu nuansa dan makna yang terkandung dalam pengalaman
manusia. Peniliti juga dapat memahami fenomena yang diteliti secara detail
dan akurat.

G. Keabsahan Data

Untuk memastikan data dalam penelitian ini agar benar-benar akurat maka
peneliti menggunakan teknik triangulasi sesuai pendekatan fenomenologi
transendental Moustakas. Untuk menjaga keabsahan data dalam penelitian
Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf dalam Mengatasi
Kenakalan Santri. Peneliti menggunakan Kriteria trustworthiness yang selaras
dengan fenomenologi transendental Moustakas. Yaitu, kredibilitas,
dependabilitas, confirmability, dan transferability. Keabsahan ini diperkuat
melalui teknik triangulasi dan prinsip utama fenomenologi seperti epoche,

reduction, dan imaginative variation.®” Berikut uraian keabsahan datanya:

¥ Creswell, J. W., & Poth, C.N. “Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing among five
approaches” (4" ed.) sage publications. 2018.



7

1. Credibility (Kredibilitas).

Kredibilitas dijaga agar temuan benar-benar menggambarkan pengalaman

santri tentang pembentukan konsep diri berbasis tasawuf dalam mengatasi

kenakalan. Teknik yang digunakan:

a. Triangulasi Sumber

Pertama, membandingkan pengalaman santri yang pernah

melakukan kenakalan, santri yang mengalami proses pembinaan tasawuf
dan Pembina dari pengasuh pesantren. Kedua, memeriksa konsistensi
narasi terkait latihan-latihan tasawuf (murogobah, mujahadah, riyadhah,
dzikir) dan dampaknya terhadap konsep diri santri.

b. Member Cheking (Pemeriksaan Anggota)

Peneliti menunjukan kembali hasil wawancara atau temuan awal
kepaada santri atau pengasuh untuk memastikan bahwa maknanya sesuai
dengan yang mereka maksudkan.

c. Prolonged Engagement (Interaksi Jangka Panjang)

Peneliti melakukan interaksi yang cukup lama dilingkungan
pesantren untuk memahami konteks spiritual, kegiatan tasawuf, dan
dinamika perubahan perilaku santri.

d. Epoche (Menangguhkan)

Peneliti menangguhkan penilaian pribadi terhadap konsep tasawuf

maupun kenakalan santri agar tidak mempengaruhi pemaknaan

pengalaman partisipan.



78

2. Dependability (kebergantungan)
Dependability memastikan bahwa proses penelitian berlangsung
secara konsisten dan dapat ditelusuri. Langkah yang digunakan:

a. Audit Trail (Catatan Kronologis)

Peneliti mendokumentasikan proses tahapan: pengumpulan data,
analisis (horizonalization, clustering, textural-structural description),
hingga perumusan esensi.

b. Triangulasi Metode

Pertama, menggunakan wawancara mendalam sebagai metode
utama. Kedua, Observasi aktivitas tasawuf, kajian Kitab, dzikir serta
pembinaa spiritual. Ketiga, dokumen pesantren seperti buku tata tertib,
catatan pembinaan santri. Dengan ini menunjukkan tidak hanya berasal
dari satu metode.

3. Confirmability (keterkonfirmasian)
Confirmability memastikan temuan berasal dari data, bukan bias
peneliti. Langkah yang dilakukan:

a. Epoche dan Refleixive Journal. Peneliti menuliskan refleksi diri:
pertama, asumsi tentang tasawuf. Kedua, pengalaman pribadi
dipesantren. Ketiga, potensi bias dalam menilai kenakalan santri. Ini
menjaga netralitas interpretasi.

b. Peer Debriefing (Proses Diskusi Kritis)

Konsultasi dengan pembimbing atau ahli tasawuf untuk menguji apakah

interpretasi temuan benar-benar bersumber dari data.



79

4. Transferability (keteralihan)

Penelitian menyediakan deskripsi tebal (thick description) sehingga
pembaca dapat menilai apakah temuan dapat diterapkan dipesantren lain.
deskripsi meliputi:

a. karakteristik pesantren dan budaya tasawuf yang diterapkan.
b. bentuk kegiatan pembinaan spiritual.
c. Tipologi kenakalan santri.
d. Pengalaman personal santri dalam pembentukan konsep diri.
H. Sistematika penulisan
Dalam penelitian yang berjudul ‘“Pembentukan Konsep Diri Santri
Berbasis Tasawuf dalam Mengatasi Kenakalan Santri di Pondok Pesantren
Al-Inaroh Jember” dengan subjudul “Studi Kasus di Pondok Pesantren Al-
Inaroh Jember”, peneliti menyusun sistematika penulisan secara terstruktur
agar pembahasan dapat tersampaikan secara.runtut dan. mudah dipahami.
Penentuan judul utama dan subjudul dilakukan untuk memberikan fokus yang
jelas terhadap topik penelitian, sekaligus menunjukkan konteks serta lokasi
penelitian secara spesifik. Adapun sistematika pembahasan dalam penelitian
ini disusun ke dalam enam bab, yang masing-masing memiliki fokus dan
fungsi tersendiri sebagai berikut:
Bab | Pendahuluan, Bab ini berisi uraian mengenai latar belakang
masalah yang melandasi pentingnya penelitian dilakukan. Di dalamnya
dijelaskan fenomena yang terjadi di lapangan, khususnya terkait pembentukan

konsep diri santri dan peran tasawuf dalam mengatasi kenakalan santri di



80

Pondok Pesantren Al-Inaroh. Selain itu, bab ini juga memuat rumusan
masalah, fokus penelitian, tujuan penelitian, manfaat penelitian baik secara
teoritis maupun praktis, serta definisi istilah yang digunakan. Seluruh
komponen dalam bab ini bertujuan memberikan gambaran awal mengenai
arah dan ruang lingkup penelitian.

Bab Il Kajian Pustaka, Pada bab ini, peneliti menguraikan landasan
teoritis dan kajian pustaka yang relevan dengan topik penelitian. Bab ini
mencakup hasil-hasil penelitian terdahulu yang memiliki keterkaitan dengan
pembentukan konsep diri, tasawuf , serta kenakalan santri. Selain itu, peneliti
juga mengulas berbagai teori dan konsep yang mendasari penelitian, seperti
teori konsep diri, teori pendidikan berbasis tasawuf , serta pendekatan moral
dalam konteks pesantren. Kajian pustaka ini berfungsi sebagai dasar teoritis
untuk memahami dan menganalisis hasil penelitian di bab-bab berikutnya.

Bab. Ill. Metode Penelitian, Bab ini menjelaskan secara rinci
pendekatan dan_jenis penelitian yang digunakan, yaitu pendekatan kualitatif
dengan metode studi kasus di Pondok Pesantren Al-Inaroh. Selanjutnya,
peneliti menguraikan lokasi penelitian, subjek dan objek penelitian, teknik
pengumpulan data yang meliputi observasi, wawancara, dan dokumentasi,
serta teknik analisis data yang digunakan untuk mengolah temuan di lapangan.
Selain itu, bab ini juga membahas mengenai keabsahan data yang diperoleh,
tahap-tahap penelitian dari awal hingga akhir, serta sistematika penulisan

laporan penelitian.



81

Bab IV Hasil Penelitian, Dalam bab ini, peneliti menyajikan paparan
data yang diperoleh selama proses penelitian di lapangan. Data disusun secara
sistematis sesuai fokus penelitian agar mudah dianalisis. Bab ini juga berisi
analisis mendalam terhadap temuan-temuan yang berkaitan dengan proses
pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf serta upaya pengasuh dan
pihak pesantren dalam mengatasi kenakalan santri. Analisis dilakukan dengan
mengaitkan temuan lapangan dengan teori dan konsep yang telah dibahas pada
bab sebelumnya, sehingga menghasilkan temuan yang kuat dan terverifikasi.

Bab V Pembahasan, Bab ini merupakan bagian penting yang berfungsi
untuk meNafsirkan dan mengkaji secara mendalam hasil penelitian. Peneliti
mendeskripsikan secara rinci implementasi nilai-nilai tasawuf  dalam
pembentukan akhlak santri serta dampaknya terhadap perilaku dan
pembentukan konsep diri mereka. Pembahasan dilakukan dengan cara
menghubungkan data empiris_dengan kerangka teori yang telah dipaparkan
pada Bab 1I, sehingga dapat diperoleh pemahaman yang komprehensif tentang
bagaimana tasawuf berperan dalam proses pendidikan moral dan spiritual di
Pondok Pesantren Al-Inaroh.

Bab VI Penutup, Bab terakhir ini memuat kesimpulan dari keseluruhan
hasil penelitian serta memberikan saran yang relevan bagi berbagai pihak, baik
bagi pengasuh pesantren, santri, maupun peneliti selanjutnya. Kesimpulan
disusun berdasarkan hasil analisis dan pembahasan, dengan menekankan pada
inti temuan penelitian mengenai pembentukan konsep diri santri berbasis

tasawuf sebagai upaya dalam mengatasi.



BAB IV
PEMAPARAN DATA DAN ANALISIS

A. Gambaran Objek Penelitian
Penelitian berfokus pada pembentukan konsep diri santri yang berbasis
tasawuf di pondok pesantren Al-Inaroh yang terletak di desa kertonegoro,
kecamatan jenggawah, kabupaten jember. Pondok pesantren al-Inaroh
merupakan salah satu pondok tua dijember, didirikan pada tahun 1955 oleh

KH. Ahmad Munir Mu’in.

PJ2C+4QQ Pondok Pesantren AL-INAROH kert... X

]

Gambar 4.1 — Peta Pondok Pesantren Al-Inaroh
Pondok pesantren Al-Inaroh merupakan lembaga pendidikan Islam
yang berlokasi di Jember, Jawa Timur. Yang berfokus pada sumber daya
manusia yang berakhlak mulia, berilmu pengetahuan dan berkomepetensi
tinggi. Pesantren Al-Inaroh memiliki santri yang berjumlah 490 orang. Dengan
reputasi yang baik dan dengan kualitas pendidikan yang unggul, pondok

pesantren Al-Inaroh menjadi magnet bagi para santri dari berbagai juru

82



83

indenesia, sehingga dapat menciptakan kesempatan bagi santri untuk belajar
dan berkembang bersama dengan teman-temannya dari latar belakang yang
berbeda demi membangun akhlak anak santri.

Pondok pesantren Al-Inaroh melakukan beberapa pendekatan
pendidikan yang holistik dan personal dengan memperhatikan keunikan dan
dengan perbedaan karakter setiap santri, sehingga dapat mengembangkan
potensi dari masing anak — anak santri, begitu juga dengan pendekatan secara
personal dilakukan dalam upaya pembentukan konsep diri santri begitu juga
dengan upaya untuk mencegah kenakalan santri secara aktif melaksanakan
program pembinaan dan pengawasan yang intensif, serta membrikan perhatian
husus kepada kebutuhan dan perkembangan santri, sehingga mereka dapat
tumbuh menjadi individu yang berakhlak mulia dan memiliki komitmen terkait
nilai-nilai agama.

Dengan bimbingan nilai-nilai tasawuf , santri tidak hanya dilatih
mengenali dirinya secara mendalam, tetapi juga diarahkan untuk membangun
karakter yang kuat, stabil, dan seimbang. Nilai-nilai seperti muragabah,
tawadhu’, dan ketulusan membantu santri mengembangkan konsep diri positif
yang berakar pada spiritualitas, bukan pada pengaruh eksternal yang bersifat
sementara. Proses pembentukan diri ini juga mencakup dimensi moral,
emosional, dan sosial, sehingga menghasilkan pribadi yang tidak hanya cerdas
secara spiritual tetapi juga matang dalam interaksi sosial. Melalui penghayatan
tasawuf , santri memandang kehidupan dengan lebih bijak, mampu mengelola

emosi, dan menempatkan diri dalam hubungan yang sehat dengan sesama.



84

Oleh karena itu, tasawuf berfungsi sebagai kerangka dasar yang memperkuat
pembentukan kepribadian santri secara holistik, mencetak karakter berakhlak
mulia yang siap menjalani peran sosial dengan penuh tanggung jawab dan
kesadaran spiritual.

Oleh karena itu, pemilihan pondok pesantren Al-Inaroh sebagai objek
penelitian menjadi relevan untuk melihat bagaimana pembentukan konsep diri
santri dengan berbasis tasawuf dalam mengatasi kenakalan anak santri. Tidak
hanya difahami sebagai doktrin keagamaan saja melainkan juga dengan
tindakan, praktek, keputusan dan sikap anak santri dalam menjalani aktivitas
sehari-hari. Penelitian ini mencoba menggali secara mendalam bagaimana
seorang santri terkait pemahamanya terhadap tasawuf sehingga dapat
membentuk paradigma dan perilaku santri dalam menghadapi dinamika
kehidupan.

. Pembentukan Konsep Diri Berbasis Tasawuf dalam Mengatasi
Kenakalan Santri di Pondok Pesantren Al-Inaroh Jember
1. Proses Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf di Pesantren
al-Inaroh
Hasil wawancara KH. M. Syarif Toyyib Mubarok,pengasuh pondok
pesantren al-Inaroh, terkait bagaimana proses pembentukan konsep diri
santri berbasis tasawuf? KH. M Syarif Toyyib menjawab:
“Pembentukan konsep diri santri dengan proses yang menekankan
pembentukan jati diri spiritual, moral, dan psikologis melalui

ajaran tasawuf. Proses ini tidak hanya menyentuh pada aspek
kognitif saja tetapi juga dengan qolb, Nafs dan perilaku.”



85

Peneliti juga bertanya kepada Ibu Nyai Masruroh sebagai istri
Pengasuh Pondok Pesantren Al-Inaroh jember. Terkait tasawuf? beliau
menjawab:

“Tasawuf bagian dari ajaran Islam yang menekankan pada
penyucian hati dengan cara mendekatkan diri kepada Allah,
melalui penghayatan spiritual yang mencapai magam
(tingkatan spiritual) dan hal keadaan bathin yang membawa
seorang hamba kepada makrifatullah. Yaitu pengenalan
yang benar terhadap Allah”

Pengamatan peneliti yang diperkuat dari hasil wawancara dari
pengasuh dan istri pengasuh pondok pesantren al-Inaroh. menunjukkan
bahwa interaksi intens dengan para santri, serta bimbingan rohani yang
selalu berkelanjutan, membantu santri membangun konsep diri yang lebih
positif dan terarah.

2. Faktor yang Mempengaruhi Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis

Tasawuf

Hasil wawancara KH. M. Syarif Toyyib Mubarok pengasuh

pondok pesantren al-Inaroh, terkait faktor pembentukan konsep diri santri
berbasis tasawuf? KH. M Syarif Toyyib menjawab:

“Ada faktor dari dalam diri santri, dari kondisi psikologis

santri. Makanya di tasawuf sangat menekankan

muhasabah. Sehingga kondisi psikologis stabil. Untuk

mempercepat pembentukan konsep diri. Ada juga

motivasi spiritual, untuk membangun keinginan untuk

dekat dengan Allah, niat menuntut ilmu karena Allah,

semakin kuat spiritual, semakin cepat internalisasi nilai

sufistik. Santri yang memiliki pemahaman agama dan

tasawuf lebih mudah menyerap nilai tazkiyatun nafs,

akhlak tasawuf, konsep diri sebagai hamba dan
khalifah.””®®

® KH. M. Syarif Toyyib Mubarok, wawancara. Jember, 06 Desember 2025.



86

3. Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf dapat Mengatasi Kenakalan Santri
Hasil wawancara KH. M. Syarif Toyyib Mubarok, pengasuh pondok
pesantren al-Inaroh, terkait bagaimana proses pembentukan konsep diri
santri berbasis tasawuf dapat mengatasi kenakalan santri? KH. M Syarif
Toyyib menjawab:

“Kenakalan santri seperti membangkang, bolos, merokok,
melawan aturan dan lain-lainya ini didominasi dari (nafs al-
ammarah) nafsu yang mendorong pada perilaku yang
cenderung merusak, dan maksiat, kelalaian, lemahnya
muroqobah. Lantas bagaimana kita agar dapat mengatasi
kenakalan santri, dengan cara menguatkan identitas
spiritual. Santri diajak mengenal jati diri. Contoh: “aku
bukan sekedar remaja, tetapi hamba Allah yang harus
menjaga amanah-Nya”

Peneliti juga menanyakan hal sama terkait apakah tasawuf dapat
mengatasi kenakalan santri kepada Ibu Nyai Masruroh, beliau menjawab:

“Kitab tasawuf ini sangat penting untuk diajarkan dan
diamalkan yakni dipraktekan, guna sebagai. ajaran terkait
spritualitas Islam dan dapat membantu mengatasi kenakalan
santri. Karena dari tasawuf santri-tau tentang bagaimana
caranya untuk mencapai kesadaran spiritual yang lebih
tinggi, dalam mengatasi Nafsu, mengontrol Nafsu dan
keinginan yang menyebabkan kenakalan. Begitu juga
dengan  keinginan duniawi. Tidak hanya itu guna
mengembangkan akhlak yang baik, mengembangkan sifat-
sifat terpuji. Mengembangkan empati. Dan mengajarkan
anak santri untuk mencari pertolongan llahi dalam
menghadapi kesulitan dan tantangan hidup.”®

Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan oleh peneliti

Internalisasi Tasawuf dalam mengatasi Kenakalan Santri di Pondok

® Ibu Nyai Masruroh, wawancara. Jember, 16 februari 2025.



87

Pesantren Al-Inaroh. Dengan adanya dua kegiatan keagamaan yaitu: satu,
kajian kitab. Dua, thorigoh.*
a. Kajian kitab
Internalisasi Tasawuf dalam Mengatasi Kenakalan Santri di
Pondok Pesantren Al-Inaroh dengan diadakan kegiatan kajian Kitab
tasawuf dengan menggunakan kitab Hikam Ibnu Atha’illah, Kitab yang
ditulis Ibnu Atha’illah Al-Sakandari. Bidayatul hidayah, Kitab ini ditulis
oleh Imam Al-Ghazali. Minhajul Abidin, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-
Ghazali. Ihya’ Ulumuddin, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Ghazali.
Risalatul Muawwanah, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Harawi. Adab
Sulukil Murid, Hidayatul Adzkiya, Arrisalatul Jami’ah, Kitab ini ditulis
oleh Al-Habib Ahmad bin Zain bin Alwi bin Ahmad Al-Alawi Al-
Habsyi. Ad-dhohirotul Musyarrofah, Kitab ini ditulis oleh Al-Habib
Umar. bin Muhammad bin Salim bin Hafidz bin Syekh Abu Bakar bin
Salim (Hadramut). Kegiatan kajian Kitab- ini dipimpin langsung oleh
pengasuh pondok pesantren al-inaroh KH. M. Syarif Toyyib Mubarok,

begitu juga dengan Ibu Nyai Masruroh.”

% Observasi, Jember, 16 februari 2025.
ol Observasi, Jember, 16 februari 2025.



88

Gambar 4.2 — Kegiatan Kajian santri Putra di Pondok Pesantren Al-Inaroh.

Gambar 4.3 — Kegiatan Kajian santri Putri di Pondok Pesantren Al-Inaroh.

b. Thoriqoh
Selain kajian kitab ada Thorigoh Alawiyyah yang dianut. Tariqoh
Alawiyah adalah salah satu tarekat sufi yang didirikan oleh para Habaib
Ba’ Alawi di Hadramaut (tarim). Dimulai dari Imam Ahmad bin Isa al

Muhajir dan disistematisasi oleh Imam Abdullah bin Alawi al-Haddad.*?

%2 Observasi, Jember, 16 februari 2025



89

Peneliti bertanya kepada Ibu Nyai Masruroh sebagai istri
Pengasuh Pondok Pesantren Al-Inaroh jember. Apakah dalam thorigoh
alawiyah terdapat baiat? Ibu Nyai menjawab:

“Thorigoh ini berupa manhaj (jalan hidup) dari pada
organisasi dengan baiat. Tidak mengharuskan murid
disumpah setia kepada seorang syekh. Pembimbingan
dilakukan secara alamiah lewat majlis ilmu (pengetahuan),
Amal (perbuatan), Tazkiyah (penyucian jiwa) adalah
proses membersihkan hati dari sifat tercela dan
menghiasinya dengan akhlak mulia sehingga dapat
membentuk menjadi muslim yang utuh.Tarekat ini
terkenal sangat fokus pada akhlak, keteladanan dan bukan
ritual yang rumit. Tujuan dari thoriqoh Alawiyah untuk
membantu individu untuk mencapai kesadaran spiritual
yang lebih tinggi dalam mendekatkan diri kepada Allah.
Tarekat ini bertujuan untuk mengembangkan akhlak yang
baik dan perilaku yang positif bagi santri.”®

Hasil dari observasi peneliti, ketika ada waktu kosong santri-santri
selalu memanfaatkan dengan membaca qosidah-qosidah salaf termasuk
gosidah Imam Haddad ketika masih ada waktu selesai kajian kitab.
Terkadang membaca sya’ir dari Ta 'lim Muta allim.”*

Peneliti bertanya amalan yang di istigomahkan untuk dibaca? Ibu
Nyai menjawab:

“Amalan sehari-hari ratib al-Haddad, ratib al-Attas, wirid
pagi petang, sholawat. Dan disetiap harinya dari bangun
tidur ada dzikirnya sampai hendak tidur lagi yaitu membaca
dzikir Khulashoh Madad Nabawi kitab dzikir harian Al-
Habib Umar al-Hafidz, dan mendapat ijazah langsung dari
al-Habib Umar al-Hafidz serta dari santri al-habib Umar al-
Hafidz. Santri al-Inaroh diajarkan membaca dengan cara
konsisten. Kenapa memakai dzikir dari kitab dzikir harian
Al-Habib Umar al-Hafidz dikarenakan beliau adalah murid
dari murid Al-Habib Umar al-Hafidz.”

% Ibu Nyai Masruroh, wawancara. Jember, 16 februari 2025.
** Observasi, Jember, 25 februari 2025



90

Menurut peneliti dari pola yang diterapkan Ibu Nyai kepada santri.
pondok pesantren ini telah menerapkan amaliyah tasawuf sebagai praktik-
praktik spiritual yang dilakukan oleh para sufi untuk mendekatkan diri
kepada Allah dengan meningkatkan kesadaran spiritual. Tujuan akhir
thoriqoh alawiyah bukan “kasyaf” atau pengalaman mistik, tetapi untuk
membentuk pribadi berakhlak, bermanfaat, lembut hati dan istigomah

dalam beribadah. Dan untuk menjaga keseimbangan dunia akhiratnya.

Gambar 4.4 — Kegiatan dzikir Bersama santri Putri di Pondok Pesantren Al-Inaroh.
4. Strategi Pembentukan Konsep Diri Berbasis Tasawuf dalam Konteks
Kehidupan Santri
Hasil wawancara KH. M. Syarif Toyyib Mubarok, pengasuh
pondok pesantren al-Inaroh, Bagaiman strategi pembentukan konsep diri
berbasis tasawuf dalam konteks kehidupan santri? KH. M Syarif Toyyib

menjawab:



91

“Strateginya, pertama, menguatkan kesadaran bathin
santri. Dengan cara tazkiyatun nafs (pembersihan jiwa).
Santri di bombing untuk membersihkan diri dari penyakit
hati. Berupa, hasad, marah, sombong, dendam. Dengan
cara latihan: istigfar, muhasabah sebelum tidur, membaca
dzikir hariannya. Kedua, muraqobah (kesadaran akan
pengawasan Allah).”®

Peneliti menyimpulkan ketika santri merasa selalu diawasi oleh
Allah Ini akan menjadi pengontrol perilaku otomatis. Sehingga santri
memiliki rasa malu melakukan hal yang tidak terpuji. Dan peneliti
mencoba mewawancarai beberapa informan dari para guru, santri dan
masyarakat.

Peneliti bertanya pada santri bernama Nafila yang sudah menimba
ilmu dipondok pesantren Al-Inaroh selama 8 tahun lamanya,, mengenai
pemahaman tentang tasawuf?, Nafila menjawab:

“Suatu pekerjaan yang mendekatkan seorang hambanya
dengan tuhannya. Nafila juga menuturkan banyak sekali
kenakalan yang dilakukan sebelum menjadi santri dan
bahkan disaat menjadi santri karena butuh proses terhadap
pengenalan itu tasawuf . Sebelum mengenal apa itu tasawuf
dan setelah mengenal tasaawuf.”

Peneliti bertanya kembali pada Nafila, Jenis kenakalan yang
dilakukan? Nafila menjawab:

“Salah satu kenakalan yang dilakukan adalah dari
kenakalan ringan, sampai pada tahap kenakalan berat.
seperti setiap mendapat perintah tidak langsung
dikerjakan pada saat itu juga. Akan tetap masih ditunda-
tunda. Kenakalan berat seperti kecanduan menonton film
dewasa. Dan Sebelum mengenal tasaawuf juga sangat
menyukai menonton film dewasa bahkan tanpa mengenal
apa itu dosa. Setelah mengenal sedikit berkurang

* KH. M. Syarif Toyyib Mubarok, wawancara. Jember, 06 Desember 2025.



92

menonton sesuatu hal yang tidak bermanfaat dalam
kehidupaan Nafila. Apalagi terkait tontonan yang
mengandung pornografi.sesudah tau bisa meminimalisir
bagaimana agar tidak menonton film dewasa dan tau cara
kembaali kepada Allah dengan cara penyucian jiwa,
dengan bertobat atas segala sesuatu yang dilakukan.
Walapun dengan usaha yang berulang ulang kali. Dengan
penyesalan yang amat dalam dan berjanji tidak melakukan
lagii. Dan yakin bahwa allah maha pemaaf, pengampun
atas segala khilaf yang dilakukan hambanya.®°

Peneliti bertanya kembali pada Nafila, apakah tasawuf dapat
mengatasi kenakalan? Nafila menjawab:

“Tasawuf dapat mengatasi kenakalan dan saya mendapat
ketenangan yang luar biasa. Setiap mengingat hal yang
selalu diajarkan oleh Ibu Nyai. Agar segera mengambil
wudhu, dan menyebut asma allah dengan tarikan nafas
yang dalam agar dapat merasakan kehadiran allah dalam
golb. Dilakukan terus menerus sampai lupa atas apa yang
sudah mengganggu fikiran. Dengan cara mengenal

tasawuf melalui bimbingan al mukarromah Ibu Nyai.
Nafila mulai bisa mengontrol diri dengaan baik.”

Peneliti mengamati bagaimana pemahaman Nafila terkait tasawuf
sehingga membentuk konsep diri seorang Nafila menjadi pribadi yang
lebih  terarah. Tidak lepas dari pengalaman-pengalaman. yang- sudah
Nafila lalui. Dalam hal ini tasawuf mengajarkan bahwa hakikat
kebahagiaan sejati tidak terletak pada pemuasan Nafsu duniawi, tetapi
pada ketenangan jiwa, kebersihan hati, serta kedekatan spiritual dengan
Allah SWT. Pemahaman ini memberikan pengaruh besar terhadap pola
pikir santri, sehingga mereka mulai melihat kehidupan bukan hanya
dalam perspektif duniawi, tetapi juga dalam perspektif ukhrawi.

Kesadaran ini membuat perilaku santri menjadi lebih terarah, penuh

*® Nafila, wawancara, jember, 16 februari 2025.



93

pertimbangan moral, dan tidak mudah terbawa arus keinginan sesaat.
Mereka mulai memahami bahwa setiap tindakan memiliki konsekuensi
spiritual, sehingga diperlukan kontrol diri, keikhlasan, dan kehati-hatian
dalam bertindak. Seiring meningkatnya penghayatan nilai tasawuf , santri
belajar mengutamakan ketenangan batin daripada kesenangan sementara,
sehingga nilai-nilai kesederhanaan, kesabaran, dan keikhlasan semakin

kuat tertanam dalam diri mereka.

Peneliti bertanya pada santri yang bernama Himmah, Santri di
pondok pesantren Al-Inaroh selama 9 tahun lamanya. mengenai

pemahaman tentang tasawuf?, Himmah menjawab:

“Tasawuf ilmu tentang mengenal allah. Dan juga agar lebih
bisa mendekatkan diri kpada allah. Dimana allah maha
mengetahui atas apa yang dilkukan hambanya.”

Peneliti bertanya kembali pada Himmah, Jenis kenakalan yang
dilakukan? Himmah menjawab:

“Kenakalan ringan yang dilakukan dipondok seperti
goshop. Kenakalan berat seperti melukai diri sendiri,
mengiris-ngiris tangan. Ada selalu keinginan untuk
melukai jika hasrat tidak terpenuhi. Suka nonton film
dewasa sampai ditahap kecanduan. Bahkan posisi jari
agak sedikit bengkok sebagai alat bantu dalam
menyalurkan hasrat untuk masturbasi.

Peneliti bertanya kembali pada Himmah, apakah tasawuf dapat
mengatasi kenakalan? Himmah menjawab:

“Saya masih selalu dalam tahap posisi dituntun oleh Ibu
Nyai dalam memperdalami tasawuf. Dengan kendala yang
berat walaupum dalam tahap memahami apa itu tasawuf.
tapi saya dapat merasakan bahwasanya tasawuf solusi
dalam mengatasi kenakalan. walapun posisi naik turun



94

keadaannya, saya mulai bisa mengontrol sedikit demi
sedikit dari kecanduan yang dialaami. Saya dalam proses
bimbingan Ibu Nyai dalam memperdalam tasawuf.
Dengan dzikir yang dirasakan oleh hati adalah hal yang
selalu Himmah coba praktikan dalam diri. Dan kondisi
Himmah Selaalu kambuh setiap perpulangan pondok
karena selalu mengulangi menonton adegan film dewasa
yang gampang di akses dari media sosial. Akhirnya
mengulangi hal yang sama melakukan lagi dan lagi. Akan
tetapi Himmah tidak pernah malu mengakui dan meminta
bantuan untuk dibimbing oleh Ibu Nyai sebagai mana
pengasuh pondok pesantren Al-Inaroh. Dan Ibu Nyai tak
pernah lelah membimbing Himmah.®’

Himmah menuturkan bahkan ada hal yang membuat menggugah
hati Himmah ketika perpulangan pondok. sedikit terenyuh dengan kalimat
uminya mengingatkan, uminya Berkata:

“Himmah enak sekarang masih ada umi, masih ada yang
mengingatkan. Tapi kalau sudah gak ada umi dirumah ini.
Umi sudah meninggal. Umi hanya bisa pasrah kepada allah
apapun yang terjadi ke himmah.”?®

Peneliti melihat bahwa ucapan umi Himmah sedikit menjadi
tamparan buat Himmah agar tidak terus menerus melakukan hal yang allah
benci. ' Ketika perpulangan dawuh umi nya ‘dan Ibu Nyai menjadi
pengingat. Ketika dipondok selalu dapat bimbhingan rohani dari Ibu Nyai.
Dua sosok yang luar biasa betul-betul memberikan pembelajaran yang luar
biasa dalam hidup Himmah. Sehingga perubahan diri Himmah terlihat
sangat signifikan tidak luput dari bimbingan Ibu Nyai dalam penerapan
tasawuf di hidup Himmah dan begitu juga dengan nasehat umi nya kepada

Himmah.

°” Himmah, wawancara, jember, 16 februari 2025
*® Himmah, wawancara, jember, 16 februari 2025



95

Peneliti bertanya pada santri yang bernama Nafis, Santri di pondok
pesantren Al-Inaroh selama 8 tahun lamanya. mengenai pemahaman

tentang tasawuf?, Nafis menjawab:

“Tasawuf itu adalah ilmu tentang bagaimana kita mengenal
allah, tentang ketauhidan, tentang bagaimana kitaa mengenal
tentang sifat-sifat nya allah.”

Peneliti bertanya kembali pada Nafis, apakah tasawuf dapat
mengatasi kenakalan? Nafis menjawab:

“Bahwasanya sebelum mengenal apa itu tasawuf dan setelah
mengenal tasawuf dapat membedakan hal yang signifikan
terkait apa tujuan kita hidup sebenarnya. Setelah mengenal
tasawuf setiap melakukan kesalahan saya tau apa yang harus
saya lakukan dalam artian bagaimana cara bertobat,
mengakui kesalahan, bertanggung jawab atas kesalahan.
Setiap perpulangan dari pondok dan bebas memegang
smartphone terkadang gampang mengikuti arus lagi. Melihat
sesuatu yang dilarang, yang tidak bermanfaat.”*

Peneliti mengamati pola nafis memahami tasawuf. Nafis dapat
merasakan - «dampak  yang - luar biasa setelah - mempelajari dan
memepraktekan tasawuf - dalam kesehariannya. Sehingga tau apa yang
harus dilakukannya. Nafis menegaskan setiap manusia bisa berencana
dan berusaha. Sementara hasil akhir berada ditangan Allah.

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa Nafis memiliki
pandangan yang seimbang terkait tasawuf dengan dapat diwujudkan dari
beberapa cara. Dalam meningkatkan kesadaran spiritual, mengamalkan

akhlak mulia, mengembangkan hubunganya dengan Allah, mengontrol

Nafsu dan emosi.

*° Nafis, wawancara, jember, 16 februari 2025



96

Peneliti bertanya pada santri yang bernama Sirli, Santri di pondok

pesantren Al-Inaroh selama 7 tahun lamanya. mengenai pemahaman

tentang tasawuf?, Sirli menjawab:

“Tasawuf adalah sebuah ilmu yang mengajarkan cara
mengenal tuhan yang sesungguhnya.”

Peneliti bertanya terkait kenakalan yang pernah dilakukan? Sirli

menjawab:

“Dari kenakalan ringan seperti menggosop, bahkan sedang.
seperti berbohong. Dan kenakalan berat seperti menyukai
sesama jenis. Dan Sirli mengakui dengan rasa yang ada
dalam dirinya adalah sebuah kesalahan yang fatal. Dan
tidak malu untuk meminta bimbingan kepada ibu nyai
sebagaimana pengasuh di pesantren. Setelah mendapat
bimbingan dari Ibu Nyai secara langsung, Sirli, mendapat
ketenangan hati, mulai menemukan jati diri. Mulai
menyadari setiap yang dilakukan adalah sebuah kesalahan
yang fatal. Selalu diajarkan terkait dzikir Qolbu ketika
mengingat hal-hal yang pernah dilakukan dan ketika ada
rasa ingin kembali melakukannya lagi.”

Peneliti -bertanya kembali pada - Sirli, apakah  tasawuf dapat

mengatasi kenakalan? Sirli menjawab:

“Sebelum mengenal tasawuf , Sirli, seperti anak remaja
pada umumnya menganggap sebuah kenakalan adalah hal
wajar dilakukan anak remaja. Tapi setelah mondok dan
setelah mengenal tasawuf mulai bisa mengontrol diri apa
yang dilarang oleh agama dan yang tidak. Tasawuf sangat
penting menurut Sirli untuk dipraktekan dalam sehari-hari
dikarenakan sebagai pegangan hidup dalam mengontrol
Nafsu dan emosi. Dan tau cara melaksanakan tafakkur, dan
intropeksi diri untuk meningkatkan kesadaran akan
kehadiran Allah swt.”*®

100

Sirli, wawancara, jember, 16 februari 2025



97

Peneliti mengamati pola Sirli, adalah anak remaja pada umumnya
yang tak lepas dari kenakalan diluar pesantren dan didalam pesantren.
Perbedaannya. Setelah Sirli mengetahui apa itu tasawuf . Sirli dapat
sedikit demi sedikit mengamalkan akhlak mulia, dengan meneladani
sifat-sifat Allah yang terpuji, seperti sabar, syukur, dan kasih sayang.
Walapun tidak bisa dipungkiri masih melakukan hal-hal yang dilarang
oleh agama akan tetapi masih ada control dalam diri walapun sedikit

untuk kembali dan mengingat Allah.

Peneliti bertanya pada santri yang bernama Lubabah, Santri di
pondok pesantren Al-Inaroh selama 8 tahun Ilamanya. mengenai

pemahaman tentang tasawuf?, Lubabah menjawab:

“Tasawuf semacam pengelolahan hati, dan terkait rasa-rasa
yang ada dihati.”

Peneliti bertanya kembali- pada Lubabah, apakah tasawuf dapat
mengatasi kenakalan? Lubabah menjawab:

“Setelah mempelajari tasawuf tau bahwasanya pentingnya
tasawuf dapat mengatasi kenakalan, begitu juga tau makna
ridho, dan ikhlas. Terkait kenakalan yang sering dilakukan
kenakalan ringan seperti ghosob, melanggar peraturan-
peraturan kecil yang termasuk kenakalan sedang. Pentingnya
memepelajari tasawuf dalam kehidupan, agar kehidupan
lebih terarah. Bisa mengelola Nafsu dengan baik. Selalu
mengingat allah dalam segala halnya.***

Peneliti bertanya pada guru al-lnaroh yang bernama Ibu

Munawaroh, mengenai pemahaman tentang tasawuf?, beliau menjawab:

101

Lubabah, wawancara, jember, 16 februari 2025



98

“Tasawuf adalah salah satu metode dalam pembersihan
jiwa”

Peneliti bertanya kembali pada Ibu Munawaroh, apakah tasawuf

dapat mengatasi kenakalan? Ibu Munawaroh menjawab:

“Selama mengajar dipesantren ibu Munawaroh melihat dan
merasakan bahwasanya tasawuf sangat memiliki andil
besar dalam kehidupan santri. Dan pelajaran yang harus
selalu ada disetiap pesantren dalam membantu membentuk
karakter anak santri, akhlak anak snatri. Tasawuf memiliki
pengaruh besar dalam kehidupan anak santri dengan
melalui bimbingan dan asuhan al-mukarrom ibu nyai
Masruroh selaku pengasuh dipondok pesantren Al-Inaroh.
dengan karakter anak santri yang memiliki perubahan
walaupun tidak cepat karena semua berproses dalam
mengenali dirinya sendiri dengan jalan tasawuf. Dan
pembelajaran tasawuf harusnya tidak hanya ada
dipesantren saja akan tetapi juga dalam kalangan
masyarakat. Karena pentingnya tasawuf dalam kehidupan
sehari-sehari. Dalam menjaga hubungan dengan tuhannya,
begitu juga dengan sesama mahluk ciptaannya.'®?

Peneliti bertanya pada guru al-Inaroh yang bernama Ibu Suheimi,

mengenai pemahaman tentang tasawuf?, beliau menjawab:

“Tasawuf adalah sebuah cara mengenal Allah dengan jalan

ma’rifatullah, dalam meningkatkan sebuah kesadaran akan
kehadirannya.”

Peneliti bertanya kembali pada lbu Suheimi, apakah tasawuf

dapat mengatasi kenakalan? Ibu Suheimi menjawab:

“Pembelajaran tasawuf  dikalangan pesantren sangat
membantu dalam pembentukan karakter santri. Sehingga
pembelajaran tasawuf  harus ada disetiap pesantren.
Melihat anak santri Al-Inaroh dengan anak yang dari luar
pesantren sangat jauh dari sisi akhlak dan karakternya.
Selama berada di Al-Inaroh sebagai pengajar bisa
menyaksikan betul pengaruh tasawuf pada anak santri,
sedikit demi sedikit selalu mengalami perubahan terhadap

102

Ibu Munawarroh, wawancara, jember, 16 februari 2025



99

santri, terkait kesadaran diri. Semua berkat bimbingan dari
dari  Al-mukarromah Ibu Nyai Masruroh berkat
bimbinganya anak santri bisa berubah dari sisi karakternya
secara bertahap ke hal yang lebih baik. Tasawuf ini
harusnya dikembangkan disetiap pesantren dan sangat
dibutuhkan untuk persiapan kembali kemasyarakat. Ketika
seorang belajar tasawuf dari sisi pemikiranpun akan
berbeda jauh sangat berbeda. Dikarenakan segala isi pikiran
akan menjadi lebih luas lagi. Tidak gampang menyalahkan
manusia lainnya. Semua akan kembali kepada takdir dan
akan dikembalikan kepada takdir. Saya sebagai pengajar
juga disini akan tetapi tetap mendapat bimbingan juga
secara langsung dari ibu nyai.**

Peneliti bertanya pada Ibu Ari sebagai masyarakat sekitar pondok
pesantren dan sebagai jamaah dari pengajian yang dibimbing langsung
oleh pengasuh pesantren Al-Inaroh. pemahaman tasawuf? Ibu Ari
menjawab:

“Tasawuf adalah sebuah cara mengenal Allah”

Peneliti bertanya kembali pada Ibu Ari, apakah tasawuf dapat

mengatasi kenakalan? Ibu Ari menjawab:

“Saya sedikit mengenal terkait apa itu tasawuf, akan tetapi
pembelajaran tasawuf - sangat penting diajarkan dan
diterapkan tidak hanya dipesantren akan tetapi juga
dihalayak masayarakat agar tidak mudah berprasangka
jellek kepada mahluk sesama. tidak gampang saling
menyalahkan satu sama lain. Tidak suka menggibah. Dan
tau cara bagaimana menyelesaikan suatu problem di
tengah — tengah hidup berdampingan dengan masyarakat.
Saya seorang ibu yang menitipkan anak untuk menimba
ilmu dipesantren dan tau betul bagaimana cara menyikapi
suatu problem dalam menghadapi ke tantruman anak
dipesantren. Dan saya bisa tenang menghadapi itu. Berkat
pembelajaran tasawuf dan penerapan dalam hidup saya
yang saya dapatkan dari al-mukarromah Ilbu Nyai
Masruroh.”*%*

103
104

Ibu Suheimi, wawancara, jember, 16 februari 2025
Ibu Ari, wawancara, jember, 16 februari 2025



100

Pernyataan ibu Ari mencerminkan bahwa tasawuf adalah seperti
makanan pokok yang harus kita makan setiap harinya, agar kita tetap
hidup. hidup harus dinikmati dengan penuh rahmat. Walaupun
mendapatkan takdir baik maupun takdir buruk. Karena semua adalah
bentuk cinta dari sang maha kuasa. Bersikap hushudzon juga adalah
bentuk cinta dari mahluk kepada sang pencipta.

Peneliti bertanya pada lbu Hj. Mufarrohah, sebagai masyarakat
sekitar pondok pesantren dan sebagai jamaah dari pengajian yang
dibimbing langsung oleh Ibu Nyai Masruroh, pemahaman tasawuf? lbu
Hj. Mufarrohah menjawab:

“Tasawuf , suatu ibadah untuk mengenal tuhan. Dan suatu
cara untuk membersihkan hati dari prkara dengki, iri,
dendam dan segala penyakit hati lainnya”

Peneliti bertanya kembali pada Ibu Hj. Mufarrohah, apakah
tasawuf dapat mengatasi kenakalan? lbu Hj. Mufarrohah menjawab:

“Sejauh ini pondok pesantren al-Inaroh dengan pondok
pesantren lainnya yang ibu ketahui terkait akhlak sangat
jauh berbeda melihat santri al-Inaroh terkait adab, akhlak
sangatlah luar biasa. Sehingga respon masyarakat sekitar
ini juga sangat luar biasa. Santri memiliki pendidikan
yang luar biasa serta bimbingan langsung dari Ibu Nyai.*®

Peneliti menyimpulkan dari pernyataan ibu Mufarrohah terkait

tasawuf dikalangan santri harus selalu dihidupkan. Karena tasawuf

adalah jiwa bagi santri, ruh bagi santri, yang tidak bisa dijauhkan. Ibarat

1% Ipu Mufarrohah, wawancara, jember, 16 februari 2025



101

badan berpisah dengan ruh-nya maka wafatlah jasadnya. Penerapan
tasawuf dipondok pesantren Al-Inaroh sangatlah luar biasa. Dari sisi
penerapan dan pembelajarannya, beserta bimbingan langsung dari
pengasuh al-Inaroh.

Peneliti bertanya pada Ibu Siti Azizah, sebagai masyarakat sekitar
pondok pesantren dan sebagai jamaah dari pengajian yang dibimbing
langsung oleh Ibu Nyai Masruroh, pemahaman tasawuf? Ibu Siti Azizah
menjawab:

“Tasawuf adalah ibadah. Tasawuf adalah cara mengenal
Allah, tasawuf adalah cara seseorang mencapai tingkat
spiritual yang tinggi dan sampai ketahap kebahagiaan didunia
dan akhirat.”

Peneliti bertanya kembali pada lbu Siti Azizah, apakah tasawuf
dapat mengatasi kenakalan? 1bu Siti Azizah menjawab:

“Tasawuf adalah cara kita mendekat dengan tuhan Kita.
Dengan cara banyak berdzikir, dan tafakkur. dan anak santri
al-lnaroh terkait akhlak, adab, kesopanan, sangat luar biasa
sehingga. tidak = diragukan lagi tasawuf dapat mengatasi
kenakalan. Saya rutin mengikuti pengajian yang selalu
diadakan oleh pondok pesantren Al-Inaroh. saya melihat
terkait Ibu Nyai selalu membimbing dengan sabar dan tak
pernah luput dari setiap anak santri di pondok pesantren ini.
begitu juga dengan para jamaahnya. Selalu mendapat
sentuhan ruhaniyah-nya secara langsung.*®®

Peneliti bertanya pada santri putra yang bernama Amir Fauzi,

Santri di pondok pesantren Al-Inaroh. mengenai pemahaman tentang

tasawuf?, Amir Fauzi menjawab:

106

Siti Azizah, wawancara, jember, 16 februari 2025



102

“Tasawuf adalah ilmu yang membahas cara mensucikan jiwa,
memperbaiki akhlak, dan mendekatkan diri kepada Allah swt
dengan metode riyadhoh (latinan diri).”**’

Peneliti bertanya terkait kenakalan seperti apa yang pernah

dilakukan? Amir Fauzi menjawab:

“Ringan, seperti Berbohong kecil dan mencontek. Sedang,
seperti Menyimpan konten terlarang. Berat, seperti Perilaku
asusila, penyalahgunaan narkoba/minuman keras.”

Peneliti bertanya kembali pada Amir Fauzi, apakah tasawuf dapat
mengatasi kenakalan? Amir fauzi menjawab:

“Ya, pendidikan tasawuf mampu mengatasi kenakalan
santri karena tasawuf fokus pada tazkiyatun nafs (penyucian
jiwa). Kenakalan santri sering bukan semata pelanggaran
aturan, tetapi gejala Hati yang keras, Emosi tidak stabil, dan
Kurang kesadaran diri.”**

Peneliti bertanya pada santri putra yang bernama Yusuf
Muhammad Santri di pondok pesantren Al-Inaroh. mengenai pemahaman

tentang tasawuf?, Yusuf Muhammad menjawab:

“Tasawuf adalah ilmu latihan harian untuk menjaga hati tetap
hidup bersama Allah.”

Peneliti bertanya  terkait = kenakalan seperti apa yang pernah

dilakukan? Yusuf Muhammad menjawab:

“Ringan, seperti Berbicara kasar, bercanda berlebihan dan
kurang sopan pada teman. Sedang, seperti Membantah
kepada ustadz/guru dan meremehkan nasihat. Berat,
seperti Menghina, mengancam, atau melecehkan guru dan
pengasuh.”'®®

197 Amir Fauzi, wawancara, Jember, 05 Desember 2025

Amir Fauzi, wawancara, Jember, 05 Desember 2025
109 yysuf Muhammad, wawancara, Jember, 05 Desember 2025

108



103

Peneliti bertanya kembali pada Yusuf Muhammad, apakah
tasawuf dapat mengatasi kenakalan? Yusuf Muhammad menjawab:

“lya, bisa. karena Ilmu Tasawuf menanamkan akhlakul
karimah didalam diri santri seperti Sabar, Tawadhu’,
Amanah, dan Jujur. Kenakalan santri pada dasarnya
adalah krisis akhlak, bukan krisis kecerdasan. Dengan
pendidikan tasawuf, santri tidak hanya tau mana yang
salah, tetapi malu berbuat salah karena hati sudah
terdidik.”**°

Peneliti bertanya pada santri putra yang bernama Zainal Musthofa

Santri di pondok pesantren Al-Inaroh. mengenai pemahaman tentang

tasawuf?, Zainal Musthofa menjawab:

“Tasawuf adalah fun ilmu atau jalan/thorigoh untuk
mencapai kemurnian tauhid, di mana seorang hamba benar-
benar fana' (meleburkan ego dirinya) dan hanya fokus pada
kehadiran Allah dalam hidupnya.”

Peneliti bertanya terkait kenakalan seperti apa yang pernah

dilakukan? Zainal Musthofa menjawab:

“Ringan seperti-Datang terlambat ke kelas atau jamaah dan
tidak rapi berpakaian. Sedang seperti Sengaja bolos
ngaji/madrasah. Berat seperti Kabur dari pesantren atau
meninggalkan lingkungan pendidikan tanpa izin.”

Peneliti bertanya kembali pada Zainal Musthofa, apakah tasawuf
dapat mengatasi kenakalan? Zainal Musthofa menjawab:

“Iya, bisa. kebanyakan kenakalan santri muncul karena
Merasa jenuh, Tidak menemukan makna mondok, dan
Merasa terpaksa untuk mondok. Tasawuf memberikan
makna spiritual terhadap proses belajar dan ketaatan
sehingga santri memahami bahwa Mondok adalah ibadah
dan Taat adalah jalan mendekat kepada Allah. dengan

110

Yusuf Muhammad, wawancara, Jember, 05 Desember 2025



104

makna yang benar maka kenakalan akan berkurang tanpa
adanya unsur paksaan.”***

Berdasarkan hasil wawancara dengan para informan peneliti
mengamati bahwasanya pembiasaan tasawuf seperti dzikir, muraqobah,
muhasabah, memiliki peran signifikan dalam membentuk konsep diri
santri agar lebih positif mengatasi kenakalan santri dan terkendali. Para
informan menjelaskan bahwa kedekatan spiritual yang dibangun melalui
kegiatan tasawuf mendorong santri untuk memahami dirinya secara lebih
mendalam, sehingga kecenderungan untuk melakukan kenakalan
mengalami penurunan. dari sisi pengasuh dan guru, peneliti menemukan
bahwa santri yang secara konsisten mengikuti pembinaan tasawuf
menunjukkan perubahan signifikan dalam perubahan sikap terutama
dalam aspek kedisiplinan, kepekaan, emosional dan rasa tanggung jawab.

Proses pembentukan tidak hanya diwujudkan melalui keteladanan
para guru yang memberikan bimbingan spiritual yang intensif. Para
informan juga menegaskan bahwa praktek tasawuf membantu santri
memahami nilai-nilai ‘moral dan spiritual yang kemudian menjadi
landasan dalam menahan diri dari perilaku menyimpang. Hasil
pengamatan lapangan memperlihatkan bahwa santri yang mendapatkan
pendampingan tasawuf secara berkelanjutan memiliki kemampuan
refleksi diri yang lebih baik, sehingga konflik internal maupun potensi

kenakalan dapat diminimalisasi. Selain itu keterlibatan aktif santri dalam

111

Zainal Musthofa, wawancara, Jember, 05 Desember 2025



105

kegiatan spiritual memberikan ruang bagi mereka untuk membangun
identitas diri yang lebih matang dan selaras dengan nilai-nilai yang

dijunjung pondok pesantren al-Inaroh.

C. Temuan Penelitian

Dari hasil penelitian santri mendapatkan Perubahan signifikan lainnya
yang muncul dari pembinaan berbasis tasawuf menurut Ibu Nyai Masruroh
terbukti memberikan dampak positif yang semakin meningkat dari tahun
ketahun dalam mengurangi tingkat kenakalan. dengan meningkatnya rasa
tanggung jawab, empati, dan kepekaan sosial dalam diri santri. Nilai-nilai
tasawuf yang menekankan pentingnya penyucian hati, pengendalian Nafsu,
serta penyadaran akan hubungan spiritual dengan Allah, membentuk karakter
santri menjadi lebih peka terhadap kebutuhan lingkungan sekitarnya. Mereka
mulai menunjukkan keinginan untuk terlibat dalam kegiatan positif, seperti
membantu teman yang. mengalami kesulitan, berpartisipasi dalam kegiatan
kebersihan pesantren, dan menjaga ketertiban asrama tanpa harus diperintah.
Kesiapan untuk membantu sesama ini tidak hanya muncul karena aturan
pesantren, tetapi didorong oleh dorongan batin yang tumbuh melalui
pembiasaan muhasabah, zikir, shalawat, dan riyadhah ruhaniyah. Dengan
demikian, peningkatan rasa tanggung jawab yang muncul bukan sekadar
perubahan permukaan, tetapi merupakan hasil dari proses internalisasi nilai

spiritual yang mendalam.



Tabel 4.1 Tabel Temuan Penelitian

106

No | Aspek Penelitian Temuan Utama Indikator Implikasi
Lapangan
1 Bentuk Terjadi peningkatan Pelanggaran Perlunya
Kenakalan Santri | signifikan dalam ringan, disiplin, bolos | intervensi
sedang, berat. kegiatan, khusus untuk
Perbuatan menguatkan
asusila karakter rohani
dan kontrol diri
2 | Faktor Penyebab | Faktor internal dan Kurang Pendeketan
Kenakalan eksternal berpengaruh pengawasan, | komprehensif
pola asuh berorientasi
keluarga, pembentukan
lingkungan konsep diri
pergaulan, diperlukan
dan Krisis
identitas
3 Peran Tasawuf | Tasawuf membantu Kegiatan Membantu
dalam membentuk konsep diri dzikir, wirid, | santri mengenal
Pembentukan | positif, khususnya aspek pembinaan diri, mengontrol
Konsep Diri muhasabah, tazkiyatun akhlak, emosi, dan
nafs, dan riyadhah. halagah memperbaiki
tasawuf rutin | perilaku.
4 Meningkatnya kesadaran | Santri lebih Tasawuf
p diri, kontrol diri, dan disiplin, terbukti sebagai
erubahan :
. tanggung jawab. menurun pendekatan
KopssR iy konflik efektif dalam
Santri Setelah O .
) meningkatnya | pembinaan
Pembinaan
Tasawuf keterbukaan karakter.
kepada guru
pembina.
5. Penurunan Program per]u
Efektivitas Efektif dalam menurunkan pelanggaran | diteruskan dan
Program kenakalan dan 30-50% diperkuat
Pembinaan memperkuat konsep diri (disesuaikan dengan
Tasawuf P P data evaluasi
penelitian). berkala.
6 Latihan rutin | Menghasilkan
Santri diarahkan pada dzikir, perubahan
Mekanisme pengenalan diri tafakkur, perilaku jangka
Pembentukan | (ma'rifatun nafs), bimbingan panjang dan
Konsep Diri pengendalian hawa nafsu, | rohani, karakter
Berbasis Tasawuf | dan internalisasi nilai-nilai | konseling spiritual kuat.
spiritual. berbasis

tasawuf.




107

Santri yang memahami dan menginternalisasi nilai-nilai tasawuf juga
menunjukkan perubahan perilaku dalam hal kerendahan hati, toleransi, dan
kemampuan mengelola ego. Mereka menjadi lebih suka mengalah demi
terciptanya keharmonisan dalam kehidupan asrama, serta lebih mudah meminta
maaf dan mengakui kesalahan ketika melakukan pelanggaran atau menyakiti
teman. Hal ini berbeda dengan kondisi sebelum pembinaan tasawuf , di mana
sebagian santri cenderung mempertahankan ego, enggan meminta maaf, atau
menunjukkan perilaku defensif saat mendapat teguran.

Pembinaan berbasis tasawuf menanamkan prinsip bahwa mengakui
kesalahan bukan tanda kelemahan, tetapi bagian dari kedewasaan spiritual.
Sikap seperti fawadhu’ (kerendahan hati), shabr (kesabaran), dan ikhlas
(ketulusan) menjadi pilar utama dalam proses ini. Santri belajar bahwa
menjaga hubungan baik dengan sesama adalah bagian dari ibadah dan
perwujudan akhlak mulia yang harus dijaga.

Transformasi orientasi hidup.ini semakin tampak dalam perilaku sehari-
hari, khususnya dalam cara santri mengambil keputusan, berperilaku dalam
pergaulan, serta menjalankan kewajiban sebagai murid dan anggota komunitas
pesantren. Dalam berbagai situasi, santri tidak lagi menilai suatu tindakan
semata-mata berdasarkan keuntungan pribadi atau kesenangan sesaat.
Sebaliknya, mereka mulai mempertimbangkan nilai moral, maslahat bersama,
dan dampak tindakan tersebut terhadap hubungan sosial mereka. Ketika
menghadapi konflik, santri berusaha menahan diri, memilih jalan damai, dan

mengutamakan sikap memaafkan. Ketika diberikan amanah, mereka berusaha



108

menjalankannya dengan penuh tanggung jawab. Bahkan dalam interaksi
sederhana seperti berbicara, bergaul, atau bekerja sama, mereka menunjukkan
kehalusan budi pekerti yang merupakan buah dari latihan spiritual yang
mendalam. Semua ini menunjukkan bahwa latihan tasawuf tidak hanya
mengubah cara berpikir, tetapi juga membentuk pola perilaku yang lebih
matang dan beretika.

Perubahan orientasi hidup yang terjadi pada santri memperlihatkan
keberhasilan pembinaan berbasis tasawuf dalam membentuk karakter secara
komprehensif. Perubahan ini bukan sekadar tampak pada perilaku yang terlihat
di permukaan, seperti kesopanan atau kedisiplinan, tetapi lebih jauh menyentuh
dimensi kepribadian yang lebih hakiki: cara santri memaknai hidup, tujuan
mereka dalam berbuat, dan prinsip moral yang mereka pegang. Tasawuf
menanamkan kesadaran bahwa setiap tindakan adalah bagian dari perjalanan
spiritual menuju Allah, sehingga setiap keputusan, hubungan sosial, dan bentuk
pengabdian. harus mencerminkan nilai-nilai ketulusan dan kemuliaan. Pada
tahap ini, santri tidak hanya menjadi pribadi yang baik secara sosial, tetapi juga
kuat secara spiritual, mantap dalam karakter, dan matang dalam mengelola diri.
Inilah tanda bahwa pendidikan tasawuf telah berhasil membentuk insan kamil
yang tidak hanya memahami kebaikan, tetapi juga menghidupkannya dalam
setiap aspek kehidupannya.

Dengan bekal nilai-nilai tasawuf , santri menjadi lebih siap menghadapi
berbagai tantangan kehidupan, baik di lingkungan pesantren maupun di luar

pesantren. Mereka mampu membuat keputusan yang lebih bijaksana karena



109

tidak lagi dipengaruhi oleh dorongan emosional atau Nafsu sesaat. Kepribadian
mereka menjadi lebih stabil, kuat, dan tenang dalam menghadapi konflik
maupun tekanan. Nilai muragabah (kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi)
membuat mereka lebih berhati-hati dalam bertindak; nilai mujahadah
menguatkan keteguhan dan kemampuan menahan diri; nilai tazkiyatun Nafs
menjaga hati dari penyakit-penyakit batin; sementara nilai mahabbah (cinta
kepada Allah) memberikan motivasi spiritual yang murni dalam setiap
aktivitas. Keseluruhan nilai ini membentuk santri menjadi individu yang
matang secara emosional, dewasa secara spiritual, dan kokoh secara moral.
Dengan konsep diri yang kuat dan landasan spiritual yang mendalam, santri
tidak hanya menjadi pribadi yang baik selama tinggal di pesantren, tetapi juga
memiliki fondasi karakter yang mampu mereka bawa untuk menjalani

kehidupan di masa depan dengan penuh kebijaksanaan.



BAB V
PEMBAHASAN
A. Sintesis Temuan

Berdasarkan hasil wawancara dengan beberapa informan, yang
kemudian dipadukan dengan observasi lapangan serta data-data yang
diperoleh melalui dokumentasi penelitian, peneliti menyusun sejumlah
temuan penting yang relevan dengan fokus kajian. Triangulasi dari tiga
sumber data tersebut memberikan gambaran yang lebih komprehensif
mengenai fenomena yang diteliti, baik dari perspektif pengalaman informan,
bukti empiris di lapangan, maupun catatan administratif pesantren. Dengan
demikian, peneliti dapat memaparkan temuan penelitian secara sistematis dan
mendalam sesuai dengan fokus penelitian yang telah ditetapkan:
1. Proses Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf Di

Pondok Pesantren Al-Inaroh.

Hasil penelitian menunjukkan pembentukan konsep diri_ santri
berlangsung melalui nilai-nilai tasawuf sebagaimana yang dikemukakan
oleh Imam Al-Ghazali. Santri dibimbing mengenal dirinya (ma rifat al-
nafs) secara spiritual sebagai hamba allah, sekaligus kecenderungan nafsu
yang harus dikendalikan. Menurut Imam Al-Ghazali seseorang yang
mengenal dirinya akan lebih mudah mengenal tuhannya, sebagaimana

ungkapannya:

110



111

43 e M ALE Lo (e

Artinya: barang siapa yang mengenal dirinya, sungguh ia
mengenal tuhannya. ™

Proses ma 'rifatul nafs (pengenalan diri) membantu seseorang
untuk memahami dirinya dan posisinya dihadapan Allah, apa yang pelu
dibersinkan dan diperbaiki selanjutnya melalui tahap takhalli yaitu
pengosongan diri dari sifat-sifat tercela. Tahap ini dilakukan melalui
penanaman kesadaran dosa, selanjutnya, santri diarahkan pada tahap
tahalli, yaitu pembiasaan sifat-sifat terpuji seperti sabar, ikhlas, jujur
dan taat. Tahap akhir ada tajalli, yaitu muculnya kesadaran batin santri
bahwa setiap perilaku merupakan bentuk penghambaan kepada allah.
Pada tahap ini konsep diri santri terbentuk sebagai pribadi yang
bertanggung jawab secara moral dan spiritual, sehingga mampu tampa
paksaan eksternal.

Dengan  demikian, Kkonsep diri santri mengalami proses
pembentukan yang tidak bersifat dangkal atau superficial, melainkan
bertumpu pada nilai-nilai spiritual yang mendalam dan berakar pada
ajaran tasawuf . Pembentukan ini tidak hanya menyentuh aspek

kognitif, seperti bagaimana santri menilai dirinya secara rasional,
tetapi juga mencakup dimensi emosional dan ruhani yang mendorong

mereka memahami identitas diri melalui hubungan dengan Allah

12 Al-Ghazali. “Ihya’ Ulum al-Din.” Beirut: Dar al-Kutub al-limiyyah.



112

SWT. '* Dengan fondasi spiritual tersebut, konsep diri santri
berkembang secara lebih stabil dan matang, sehingga mereka mampu
menghadapi tekanan sosial, konflik internal, dan dinamika kehidupan
pesantren dengan bijaksana. Proses ini menjadikan pembentukan
konsep diri bukan sekadar proses psikologis, tetapi juga perjalanan
spiritual yang membentuk karakter dan kepribadian santri secara
holistik.

Nilai tasawuf lainnya seperti tazkiyatun Nafs (penyucian jiwa)
dan mujahadahatun nafs (pengendalian diri) terbukti menjadi aspek
penting yang menguatkan struktur kepribadian santri dalam konteks
pendidikan pesantren. Tazkiyatun Nafs mendorong santri untuk
membersihkan diri dari berbagai sifat negatif seperti iri, marah,
dendam, malas, sombong, dan kecenderungan terhadap perilaku
maksiat. Melalui praktik ibadah yang teratur, zikir harian, pembacaan
shalawat, dan doa-doa tertentu, santri dilatih untuk melembutkan hati
serta menenangkan pikiran, sehingga dorongan hawa Nafsu dapat
diminimalkan secara bertahap.***

Di sisi lain, nilai mujahadah—yakni upaya sungguh-sungguh
dalam melawan hawa nafsu—mengajarkan santri bahwa perjuangan
terbesar yang harus mereka hadapi bukanlah melawan orang lain,

tetapi mengatasi kecenderungan negatif dalam diri sendiri. Dalam

3 Kurniawan, M., & Lestari, R. “Peran Tazkiyatun Nafs terhadap Regulasi Emosi Remaja
Pesantren.” Jurnal Psikologi Islam, 9(1), 2024. 23-37

14 Fauzan, M., & Syamsuddin, A. “Tawadhu’ dan Pembentukan Identitas Religius Santri: Analisis
Pendidikan Sufistik.” Jurnal Tarbiyah dan Tasawuf, 6(2), 2023. 101-118.



113

konteks  pesantren, mujahadah dilatih  melalui pembiasaan
kedisiplinan, kepatuhan terhadap aturan asrama, menjalankan jadwal
ibadah secara tertib, serta memperbanyak amalan sunnah seperti puasa,
salat malam, dan sedekah. Proses ini melatih santri untuk bersabar,
berkomitmen, dan memiliki daya tahan emosional yang kuat ketika
menghadapi godaan atau keinginan yang tidak sesuai dengan ajaran
agama. Melalui mujahadah, santri belajar untuk mengatur emosi
secara proporsional, mengutamakan perilaku positif, dan menghindari
tindakan-tindakan yang merugikan diri sendiri maupun lingkungan.
Pembiasaan ini menciptakan pola pengendalian diri yang kuat dan
berkelanjutan, sehingga santri lebih siap menghadapi tantangan hidup
di kemudian hari.'*® Dengan demikian, tazkiyatun Nafs dan mujahadah
menjadi dua pilar utama yang membentuk konsep diri santri dari aspek
emosional, = moral, . dan . spiritual secara simultan, sekaligus
memperkokoh karakter - mereka sebagai individu yang —matang,
bertanggung jawab, dan berakhlak mulia

Integrasi nilai-nilai tasawuf dalam pembentukan konsep diri
terbukti menghasilkan dampak signifikan terhadap stabilitas psikologis
dan arah hidup santri. Konsep diri yang dibentuk melalui pendekatan
sufistik tidak hanya membuat santri memahami identitasnya secara
sosial—sebagai anggota pesantren dan bagian dari komunitas belajar—

tetapi juga memahami kedudukannya sebagai ‘abd Allah hamba Allah

15 Rahmawati, 1., & Hasan, N. “Mujahadah al-Nafs sebagai Strategi Pengendalian Diri Santri di
Pesantren Salaf.” Jurnal IImu Pendidikan Islam, 12(1), 2025. 55-70.



114

yang memiliki tanggung jawab moral dan spiritual. Pemaknaan ini
membawa implikasi besar pada cara santri menilai dirinya dan
menjalani aktivitas sehari-hari. Temuan penelitian menunjukkan
bahwa santri yang mengalami pembinaan konsep diri berbasis tasawuf
cenderung memiliki identitas religius yang lebih kuat, perasaan harga
diri yang sehat, serta kepercayaan diri yang stabil dalam menjalankan
kewajiban akademik, ibadah, maupun kedisiplinan asrama. Mereka
mampu menghadapi tekanan, konflik kecil, atau tantangan lingkungan
sosial dengan ketenangan dan tidak mudah goyah oleh pengaruh
negatif.**°

Selain memperkuat identitas, konsep diri berbasis tasawuf
juga membentuk arah hidup santri menjadi lebih terfokus dan
bermakna. Hal ini terjadi karena tasawuf mengajarkan tujuan hidup
yang tidak terbatas pada pencapaian duniawi, tetapi juga pada tujuan
ukhrawi, yaitu mencari ridha - Allah,. memperbaiki - akhlak, dan
memberikan manfaat bagi sesama. Orientasi spiritual ini mengubah
cara santri dalam memandang masalah: bukan sebagai hambatan, tetapi
sebagai bagian dari tazkiyatun Nafs, proses penyucian jiwa yang
mendidik ketahanan mental dan kedewasaan emosional.''” Dengan
paradigma tersebut, santri lebih mampu mengontrol impuls, menunda

kepuasan sesaat, dan bertindak berdasarkan pertimbangan moral.

116 Kurniawan, M., & Lestari, R. “Peran Tazkiyatun Nafs terhadap Regulasi Emosi Remaja
Pesantren.” Jurnal Psikologi Islam, 9(1), 2024. 23-37.

Y Fauzan, M., & Syamsuddin, A. “Tawadhu’ dan Pembentukan Identitas Religius Santri: Analisis
Pendidikan Sufistik.” Jurnal Tarbiyah dan Tasawuf, 6(2), 2023. 101-118.



115

Perubahan orientasi diri ini menjadi faktor penting dalam pengurangan
perilaku kenakalan, karena keputusan yang diambil santri tidak lagi
didorong oleh keinginan instan, tetapi oleh nilai-nilai luhur yang
mereka yakini. Mereka juga lebih aktif berpartisipasi dalam kegiatan
positif dan menunjukkan tanggung jawab yang lebih besar dalam
menjaga keharmonisan lingkungan pesantren.

Proses pembentukan konsep diri santri berlangsung melalui
berbagai mekanisme pendidikan khas pesantren yang berorientasi pada
spiritualitas dan pembiasaan akhlak. pembiasaan akhlak seperti adab
berbicara, adab makan, adab dengan guru, serta adab menjaga amanah
menjadi aspek penting yang membentuk karakter santri secara terus
menerus. Hal ini tertuang dalam hadist HR. al-Bukhari, no. 1121;

Muslim, no. 2479 :

T [

G el s D A 0 (st UL U6 6 s
L Uy 0 2 25 0 5 2l e 05 L UGy, i
Artinya : Dari Abdullah bin Umar r.a., Rasulullah SAW bersabda:
“Sebaik-baik lelaki adalah Abdullah, andaikan ia memperbanyak salat
malam.” Salim (putra beliau) berkata: “Sejak itu Abdullah hampir tidak
tidur malam kecuali sedikit.” (HR. al-Bukhari, no. 1121; Muslim, no.
2479).118
Pendidikan khas pesantren yang berorientasi pada spiritualitas

seperti sholat malam dapat meningkatkan derajat seseorang di sisi Allah.

Dapat menekankan pembentukan jiwa kedekatan kepada Allah dan

18 HR. al-Bukhari, no. 1121; Muslim, no. 2479



116

pengamalan nilai-nilai agama secara nyata dalam kehidupan sehari-hari
bukan hanya dalam penguasaan ilmu pengetahuan.
Integrasi nilai tasawuf dalam pembentukan konsep diri santri
menghasilkan fondasi karakter yang kokoh dan berkelanjutan.
Kepribadian yang terbentuk melalui pembinaan sufistik ini membuat santri
lebih mandiri, lebih bijaksana dalam mengambil keputusan, dan lebih siap
menghadapi realitas kehidupan di luar pesantren. Nilai-nilai yang tertanam
tidak berhenti pada masa pendidikan di pesantren, tetapi terbawa dalam
pola hidup mereka di masa depan. Dengan demikian, tasawuf tidak hanya
membentuk konsep diri yang positif, tetapi juga menanamkan pondasi
karakter yang kuat, stabil, dan tahan terhadap berbagai tantangan moral.**®
Pendekatan ini menunjukkan bahwa pembinaan spiritual berbasis tasawuf
memiliki potensi besar sebagai model pendidikan karakter yang holistik
dan efektif dalam mencetak generasi berakhlak mulia.

2. Faktor-Faktor. yang Mempengaruhi Pembentukan Konsep Diri
Berbasis Tasawuf .
a. Pengalaman spiritual.

Pembentukan konsep diri santri dapat dipahami melalui
kerangka pemikiran Al-Ghazali yang menempatkan pengalaman
spiritual sebagai fondasi utama perkembangan pribadi. Melalui
rivadah, zikir, muhasabah, dan penyucian batin, santri menjalani

proses tajrid, yaitu pelepasan diri dari dominasi Nafsu dan distraksi

% Kurniawan, M., & Lestari, R. “Peran Tazkiyatun Nafs terhadap Regulasi Emosi Remaja

Pesantren ”. Jurnal Psikologi Islam, 9(1), 2024. 23-37.



117

duniawi. Proses ini menghasilkan kejernihan hati yang memungkinkan
santri mengenali hakikat dirinya (ma‘rifat al-Nafs) secara lebih
mendalam. Pemahaman diri tersebut kemudian membentuk konsep diri
yang lebih stabil, karena identitas mereka tidak lagi dibangun oleh
persepsi eksternal, melainkan oleh kesadaran spiritual yang matang.
Dengan demikian, pengalaman spiritual menurut Al-Ghazali berfungsi
sebagai mekanisme transformasional yang menata moralitas,
ketenangan batin, serta arah hidup santri, sehingga konsep diri mereka
tumbuh dengan landasan religius yang kuat dan konsisten.**
Pembentukan konsep diri santri dapat dipahami selaras dengan
pandangan Ibn ‘Arabi yang menempatkan pengalaman spiritual sebagai
proses ontologis yang mengangkat kesadaran manusia menuju ma ‘rifat.
Dalam perspektif ini, pengalaman spiritual bukan sekadar respons
emosional terhadap praktik keagamaan, tetapi merupakan perjumpaan
batin dengan tajalli, yakni hadirnya manifestasi sifat-sifat Allah dalam
kesadaran santri. Ketika santri merasakan tajalli, mereka menyadari diri
sebagai mikrokosmos yang memantulkan realitas Ilahi, sehingga
pemahaman tentang hakikat diri menjadi lebih mendalam dan
transenden. Kesadaran eksistensial semacam ini membentuk konsep diri
yang lebih terarah—santri memahami posisi, tujuan hidup, nilai moral,
dan identitas spiritualnya dalam kerangka hubungan dengan Tuhan.

Dengan demikian, konsep diri tidak hanya dibangun dari pengalaman

120 Al-Ghazali, A. H..” Ihya’ Ulum al-Din. Beirut”: Dar al-Kutub al-limiyah. (2005).



118

sosial, tetapi terutama dari kesadaran ruhani yang memetakan
keberadaan diri dalam konteks kosmik menurut ajaran Ibn Arabi. !
Pembentukan konsep diri santri dapat dijelaskan melalui
perspektif lbn Qayyim yang menempatkan pengalaman spiritual
sebagai proses transformasional dalam tazkiyatun Nafs. Pengalaman
spiritual yang lahir dari latihan kejiwaan—seperti muhasabah, zikir,
riyad ah, dan disiplin moral—menumbuhkan al-sakinah (ketenangan
batin), al-thuma’ninah (kemantapan diri), serta al-furgan (kejernihan
dalam membedakan benar dan salah). Ketiga kualitas ini membentuk
dasar internal bagi santri untuk memahami dirinya secara lebih stabil
dan objektif. Ketika hawa Nafsu ditundukkan dan hubungan dengan
Allah menguat, santri mengalami perubahan karakter yang signifikan:
lebih terkontrol, lebih disiplin, dan lebih matang dalam penilaian moral.
Proses ini. menghasilkan konsep. diri yang tidak hanya bersumber pada
pengalaman sosial, tetapi juga dibangun oleh integritas. spiritual dan
kedewasaan moral yang menjadi tujuan utama pendidikan ruhani

menurut 1bn Qayyim.??

. Pembinaan spiritual.

Pembinaan spiritual yang diberikan oleh guru atau pembimbing
ruhani memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan konsep diri
santri, karena melalui bimbingan tersebut santri diarahkan untuk

memahami dirinya secara lebih mendalam dan terarah. Menurut Ibnu

121 Tbn “Arabi. Futiih at al-Makkiyyah. Cairo: Al-Hay’ah al-‘Ammah 1i al-Kitab. 2019.

122

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Madarij al-Salikin. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 1996.



119

Arabi, guru spiritual berperan sebagai murshid yang menuntun murid
melewati proses penyucian batin hingga mencapai tingkat kesadaran
spiritual yang lebih tinggi. Melalui pengajaran, keteladanan, dan
pendampingan intens, guru membantu santri mengenali hakikat dirinya
sebagai makhluk yang memantulkan sifat-sifat Ilahi. Proses ini
menjadikan konsep diri santri lebih stabil, matang, dan terbentuk
berdasarkan kesadaran ruhani, bukan sekadar pengalaman luar.*?

Pembentukan konsep diri santri dalam perspektif Al-Ghazali
berkaitan erat dengan proses pembinaan spiritual yang berpusat pada
penyucian hati melalui zikir, muhasabah, riyadah, serta pengendalian
diri dari sifat-sifat tercela. Melalui proses ini, santri tidak hanya melatih
aspek kognitif dan moral, tetapi juga menata dimensi batin sehingga
mampu melihat dirinya dengan lebih jernih dan proporsional. Peran
guru . spiritual menjadi. sangat penting karena merekalah yang
membimbing santri menundukkan hawa Nafsu, menguatkan hubungan
dengan Allah, dan meneguhkan nilai-nilai akhlak mulia dalam- diri.
Dengan demikian, konsep diri santri terbentuk bukan semata oleh
lingkungan sosial, melainkan oleh kedalaman latihan ruhani yang
menghasilkan karakter matang, identitas religius yang kuat, serta
kesadaran diri yang terarah.'?*

Pembentukan konsep diri santri dalam perspektif Ibn Qayyim

sangat terkait dengan proses pembinaan spiritual yang berfokus pada

123 Ibn < Arabi, M. “ Fusus al-Hikam”. Beirut: Dar al-Kutub al-llmiyah. 2002.
124 Al-Ghazali. 1aya’ ‘Ulim al-Din. Beirut: Dar al-Ma‘rifah. 2020.



120

penundukan hawa Nafsu dan pelatihan jiwa melalui tahapan tazkiyatun
Nafs. Melalui bimbingan guru spiritual, santri dibawa menuju kondisi
al-sakinah (ketenangan batin), al-thuma 'ninah (kemantapan diri), dan
al-furgan (kejerninan moral), yang menjadi fondasi utama bagi
pengenalan diri yang sehat. Proses ini membentuk karakter santri yang
matang, disiplin, dan stabil secara emosional. Dengan kemampuan
mengendalikan dorongan negatif serta memahami konsekuensi moral
dari setiap tindakan, santri mengembangkan konsep diri yang
berlandaskan nilai-nilai ilahiah, bukan sekadar persepsi sosial.
Hasilnya, konsep diri mereka tumbuh kuat, terarah, dan mencerminkan

kedewasaan spiritual yang menjadi tujuan pendidikan pesantren.*?

. Lingkungan Pondok Pesantren.

Lingkungan pondok pesantren memiliki peran strategis dalam
membentuk konsep diri santri, karena suasana yang disiplin, religius,
dan penuh keteladanan menjadi ruang pembelajaran yang memengaruhi
cara santri memahami dirinya. Menurut Zarkasyi, lingkungan pesantren
yang kondusif—ditandai oleh interaksi harmonis, budaya adab,
bimbingan intensif guru, serta rutinitas ibadah—mendorong santri
menginternalisasi nilai-nilai positif yang membentuk identitas diri
secara sehat. Dalam lingkungan seperti itu, santri belajar mengelola
perilaku, mengembangkan harga diri yang stabil, serta membangun

kepercayaan diri yang berlandaskan spiritualitas. Dengan demikian,

125

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Madarij al-Salikin. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah. 1996.



121

atmosfer pesantren bukan hanya ruang pendidikan, tetapi juga ruang
pembentukan kepribadian dan konsep diri yang matang.*?°

Pembentukan konsep diri santri dapat dipahami melalui pandangan
Ibn Khaldun yang menegaskan bahwa lingkungan sosial dan budaya
(al-bi’ah) memiliki pengaruh kuat dalam membentuk watak dan
perilaku manusia. Dalam konteks pesantren, ritme ibadah yang teratur,
atmosfer religius, dan kultur kesalehan menjadi faktor eksternal yang
menata cara santri mengenali dirinya dan mengembangkan identitas
moralnya. Lingkungan yang baik dan konsisten mendorong santri untuk
menginternalisasi nilai-nilai kedisiplinan, kesabaran, dan tanggung
jawab, sehingga konsep diri mereka tumbuh stabil, positif, dan selaras
dengan nilai-nilai keagamaan. Dengan pembiasaan ibadah dan interaksi
dalam komunitas saleh, santri memperoleh kerangka batin yang
menuntun. - perilaku, = membentuk = kontrol . diri, = serta -memperkuat
kepercayaan diri mereka berdasarkan nilai spiritual.**’

Pembentukan konsep diri santri dapat dijelaskan melalui
pandangan Al-Ghazali yang menekankan bahwa lingkungan memiliki
peran fundamental dalam tahdzib al-akhlaq atau pembinaan akhlak.
Karena jiwa manusia mudah terpengaruh oleh kebiasaan dan perilaku

lingkungan, pesantren yang dipenuhi praktik ibadah, muhasabah, zikir,

serta budaya adab akan membentuk santri menjadi pribadi yang lebih

126 Zarkasyi, A. F.“Pondok Pesantren: Sejarah, Konsep, dan Perkembanganya”. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar. 2013.

27 Sulistyo, A., & Hamid, N. “Pengaruh Lingkungan Pesantren terhadap Pembentukan Konsep
Diri Santri.” Jurnal Pendidikan dan Sosial Keagamaan, 12(2), 2023. 134-149



122

tenang, rendah hati, dan stabil secara emosional. Melalui kebiasaan
spiritual yang konsisten, santri menginternalisasi nilai-nilai positif yang
memperkuat identitas religius dan struktur konsep diri mereka. Konsep
diri yang terbentuk tidak hanya berlandaskan penilaian sosial, tetapi
bertumpu pada kedekatan spiritual, orientasi moral, dan kesadaran diri
yang mendalam.'?®

d. Tasawuf dan Ajaran Islam.

Tasawuf dan ajaran Islam memiliki peran penting dalam
membentuk konsep diri santri karena keduanya menuntun individu
untuk memahami hakikat eksistensinya secara lebih mendalam.
Menurut Al-Qushayri, tasawuf bukan sekadar praktik ritual, tetapi jalan
penyucian jiwa yang membantu seseorang mengenali dirinya sebagai
hamba Allah yang memiliki tanggung jawab moral dan spiritual.
Melalui latihan seperti zikir, muhasabah, dan pengendalian hawa
Nafsu, santri mengalami_ peningkatan kesadaran batin. yang
memperjelas nilai-nilai, tujuan hidup, serta identitas dirinya. Dengan
demikian, tasawuf berfungsi sebagai fondasi pembentukan konsep diri
yang lebih matang, stabil, dan berorientasi pada kedekatan dengan
Allah SWT.'#

Pembentukan konsep diri santri dapat dipahami melalui pandangan
Al-Ghazali yang melihat tasawuf sebagai inti dari ajaran Islam dan

sarana utama untuk menata hati serta membentuk kepribadian. Melalui

128 Rahim, S., & Ma’arif, H. “Peran Lingkungan Spiritual Pesantren dalam Pembentukan Akhlak
dan Konsep Diri Santri ”. Jurnal Studi Pendidikan Islam, 18(1), 2024. 55-70.
123 Al-Qushayri, A. “Risalah al-Qushayriyah”. Beirut: Dar al-Kutub al-limiyah. 2001.



123

penyucian hati, penundukan hawa Nafsu, dan penguatan keikhlasan
sebagaimana dijelaskan dalam 7lhya’ ‘Ulim al-Din, santri diarahkan
untuk memahami dirinya secara jernih dan proporsional. Latihan-
latihan tasawuf seperti muhasabah, zikir, dan riyadah menjadi proses
internalisasi nilai yang membangun identitas diri yang stabil, rendah
hati, dan berorientasi pada ketakwaan.*° Dengan demikian, konsep diri
santri terbentuk tidak hanya melalui pengalaman sosial, tetapi juga
melalui pendalaman spiritual yang menuntun mereka menjadi pribadi
tenang, berakhlak mulia, dan dekat dengan Allah.

Pembentukan konsep diri santri dalam perspektif Ibn Qayyim
sangat terkait dengan pemahaman tasawuf yang selaras dengan syariat,
di mana tasawuf dipandang sebagai proses tazkiyatun Nafs untuk
menyucikan jiwa dan membangun stabilitas batin. Melalui praktik
riyadah dan muhasabah yang terarah, santri dilatih untuk mencapai al-
sakinah (ketenangan), al-thuma ninah (kemantapan), dan al-furgan
(kejernihan ‘moral). Kondisi batin ini memperkuat kemampuan santri
dalam mengendalikan diri, membedakan perilaku yang benar, serta
menjaga kemurnian niat dalam setiap tindakan. Dengan demikian,
konsep diri santri terbentuk melalui kedewasaan spiritual yang
menjadikan mereka pribadi yang berakhlak mulia, disiplin, dan

memiliki hubungan yang kuat dengan Allah SWT.*3*

130 Mustaqim, A., & Fadilah, N. “Internalisasi Tasawuf dalam Pembentukan Kepribadian dan
Konsep Diri Santri.” Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, 6(1), 2024. 41-56.

B! Ridwan, M., & Halim, S. “Tazkiyatun Nafs dan Penguatan Konsep Diri Santri dalam
Perspektif Pendidikan Islam.” Jurnal Tasawuf dan Tarbiyah, 9(1), 2025. 22-38.



124

Dengan demikian, konsep diri santri berbasis tasawuf dapat
menjadi salah satu solusi untuk mengatasi kenakalan santri. Namun
perlu diingat bahwa setiap individu memiliki kebutuhan dan masalah
yang unik, sehingga pendekatan yang digunakan juga harus disesuaikan
dengan kebutuhan dan masalah tersebut.

3. Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf Dapat Mengatasi Kenakalan
Santri.
a. Meningkatkan Kesadaran Spiritual.

Tasawuf memberikan landasan spiritual yang kuat bagi santri
untuk memahami hakikat dirinya melalui proses penyucian hati,
pengendalian hawa Nafsu, serta latihan-latihan ruhani seperti zikir,
muhasabah, dan riyadah. Melalui pendekatan ini, santri tidak hanya
belajar mengenali potensi dan kelemahan diri, tetapi juga menyadari
posisi eksistensialnya sebagai hamba Allah. yang memiliki tanggung
jawab moral. Kesadaran spiritual yang tumbuh dari praktik tasawuf
membuat santri mampu melihat dirinya dengan lebih jernih, memahami
tujuan hidup, serta menata orientasi perilakunya berdasarkan nilai-nilai
ilahiah, bukan sekadar dorongan emosional sesaat.™**

Dalam proses pendidikan pesantren, tasawuf berperan sebagai
sarana pembentukan karakter yang mendorong santri untuk berperilaku
positif dan stabil secara emosional. Kesadaran spiritual yang meningkat

menjadikan santri lebih tenang, lebih mampu mengendalikan diri, dan

132 Syaifuddin, M., & Lestari, F. “Implementasi Praktik Tasawuf dalam Pembentukan Karakter
dan Pengendalian Diri Santri Pesantren Salaf.” Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 2023. 88-102.



125

lebih berhati-hati dalam mengambil keputusan. Mereka terbiasa
menimbang konsekuensi moral dari setiap tindakan sehingga perilaku
impulsif dapat diminimalkan. Selain itu, nilai-nilai tasawuf seperti
tawadhu’, sabar, dan muragabah memperkuat akhlak mulia dan
menciptakan kepribadian yang matang. Dengan demikian, tasawuf
bukan hanya memperdalam spiritualitas, tetapi juga menjadi fondasi
bagi perubahan perilaku yang konstruktif dan berkelanjutan.
b. Mengembangkan akhlak yang baik.

Tasawuf menekankan pentingnya pengembangan akhlak mulia
sebagai fondasi pembentukan kepribadian, termasuk kesabaran, rasa
syukur, dan kasih sayang. Nilai-nilai ini membantu santri mengelola
emosi, menahan dorongan negatif, dan membangun kesadaran diri yang
lebih stabil. Dalam praktik pendidikan pesantren, ajaran tasawuf
menjadi sarana efektif untuk menanamkan nilai kesabaran dan syukur
dalam menghadapi.berbagai tantangan. Melalui latihan spiritual yang
berulang dan terstruktur, santri belajar memahami makna kesulitan,
menerima proses pendidikan dengan ikhlas, dan mengembangkan
kontrol diri sehingga mereka tidak mudah terpancing oleh perilaku
menyimpang.**?

Selain itu, tasawuf mengajarkan kasih sayang sebagai prinsip
penting dalam interaksi sosial, yang mendorong santri membangun

relasi harmonis dengan teman dan guru. Kasih sayang yang

133 Kholifah, S., & Mulyadi, A. “Internalisasi Nilai Tasawuf dalam Pembinaan Akhlak Santri di
Pesantren Modern ”. Jurnal Pendidikan Islam, 15(2), 2023. 101-116.



126

terinternalisasi mengurangi kecenderungan agresif, meminimalkan
konflik, dan meningkatkan empati, sehingga perilaku kenakalan dapat
ditekan secara signifikan."** Dengan perpaduan nilai sabar, syukur, dan
kasih sayang, tasawuf  menciptakan ekosistem pendidikan yang
menumbuhkan karakter santri yang matang, tenang, dan bertanggung
jawab. Ajaran tasawuf tidak hanya menjadi pedoman spiritual, tetapi
juga strategi efektif dalam membentuk perilaku positif dan mengurangi
kenakalan santri secara berkelanjutan.

c. Meningkatkan Rasa Tanggung Jawab.

Tasawuf memberikan kerangka spiritual yang membantu santri
memahami tanggung jawabnya sebagai seorang muslim sekaligus
anggota masyarakat. santri dilatih untuk menyadari posisinya sebagai
hamba Allah yang memiliki kewajiban moral, sosial, dan spiritual.
Kesadaran .ini--membuat. mereka memahami. bahwa setiap tindakan
membawa konsekuensi,. sehingga mereka terdorong untuk menjaga
perilaku, menghormati aturan pesantren, dan memperbaiki diri secara
terus-menerus. Nilai-nilai tasawuf = seperti ikhlas, amanah, dan
muragabah memperkuat rasa tanggung jawab internal dan
menumbuhkan komitmen untuk menjalani kehidupan yang selaras

dengan syariat.**

134 Rahmawati, N., & Firdaus, H. “Pengaruh Ajaran Sufistik terhadap Pengendalian Perilaku
Menyimpang Santri.” Jurnal Tasawuf dan Psikologi Islam, 8(1), 2024. 55-70.

135 Hasan, M., & Nurjanah, S. “Nilai-Nilai Tasawuf dalam Pembentukan Tanggung Jawab Sosial
Santri”. Jurnal Pendidikan Islam dan Karakter, 14(2), 2023. 77-94.



127

Di sisi lain, tasawuf juga membentuk kesadaran sosial santri
melalui ajaran kasih sayang, empati, dan pelayanan kepada sesama.*®
Santri yang memahami ajaran tasawuf melihat dirinya bukan hanya
sebagai individu, tetapi bagian dari komunitas yang harus dijaga
keharmonisannya. Dengan internalisasi nilai-nilai tersebut, mereka
lebih cenderung bersikap sopan, disiplin, dan peduli terhadap
lingkungan sosialnya. Orientasi moral yang terbentuk melalui
pembinaan sufistik ini menjadi faktor penting dalam mengurangi
perilaku negatif atau kenakalan. Dengan demikian, tasawuf tidak hanya
memperkuat spiritualitas santri, tetapi juga membangun tanggung jawab
sosial yang mendorong perilaku positif dan konstruktif dalam
kehidupan pesantren maupun masyarakat luas.

d. Mengurangi Stress dan Kecemasan.

Tasawuf dapat membantu santri mengatasi stres dan kecemasan
melalui proses penyucian hati, pengendalian hawa Nafsu, dan latihan
ruhani yang menenangkan seperti zikir, muhasabah, serta riyadah.
Praktik-praktik ini membuka ruang bagi santri untuk mengekspresikan
beban batin, menata pikiran, dan menenangkan diri dengan mengingat
Allah. Ketika santri menjalani rutinitas spiritual secara konsisten,
tingkat stres menurun dan kecemasan dapat terkelola dengan lebih baik.
Kondisi emosional yang stabil ini memberikan fondasi bagi mereka

untuk berpikir lebih jernih, bersikap sabar, serta merespons tekanan

138 Fadli, A., & Rohimah, L. “Ajaran Sufistik dan Penguatan Perilaku Prososial Santri di
Pesantren.” Jurnal Studi Keislaman dan Masyarakat, 12(1), 2024. 33-49.



128

dengan kedewasaan. Dengan demikian, tasawuf menjadi sarana
terapeutik yang efektif dalam mendukung kesehatan mental santri.**’

Di sisi lain, ketenangan batin yang lahir dari ajaran tasawuf
mengurangi potensi santri terlibat dalam perilaku menyimpang.
Kecemasan dan stres yang tidak terkelola sering kali memicu
kenakalan, agresivitas, atau perilaku impulsif. Namun, melalui nilai-
nilai tasawuf seperti tawadhu’, syukur, dan muragabah, santri belajar
mengontrol diri, menghindari tindakan merugikan, serta menjaga
hubungan harmonis dengan lingkungan. Spiritualitas yang kuat
membantu mereka fokus pada tujuan hidup yang positif dan
mengurangi ketergantungan pada pelampiasan perilaku negatif. **®
Dengan begitu, tasawuf tidak hanya meningkatkan kesehatan mental,
tetapi juga menjadi mekanisme penting dalam pencegahan kenakalan
santri secara berkelanjutan.

Implementasi nilai tasawuf . dalam ~manajemen pendidikan
pesantren merupakan fondasi penting yang mengarahkan proses
pembinaan santri menuju karakter spiritual, disiplin, dan berakhlak

mulia. Tasawuf tidak hanya dipahami sebagai ajaran teoritis, tetapi

diintegrasikan ke dalam berbagai aktivitas harian yang membentuk

37 pratiwi, S., & Hakim, R. “Pengaruh Praktik Zikir terhadap Penurunan Stres dan Kecemasan
Santri Pesantren Tradisional ”. Jurnal Psikologi Islam, 11(2), 2023. 77-92.

3% Maulana, A., & Syafri, H. “Peran Tasawuf dalam Meningkatkan Kesehatan Mental dan
Mengurangi Perilaku Menyimpang Santri.” Jurnal Studi Keislaman dan Pendidikan, 9(1), 2024.
55-70.



129

kesadaran batin santri."* seperti zikir, shalat malam, dan puasa sunnah
berfungsi sebagai latihan spiritual yang menumbuhkan keteguhan hati
dan pengendalian diri. Dengan demikian, tasawuf menjadi bagian dari
manajemen pesantren yang terstruktur, diarahkan bukan hanya untuk
taat aturan, tetapi membentuk kesadaran batin agar santri dapat
mengontrol diri secara mandiri.**°
e. Kegiatan Tasawuf Efektif Mengurangi Kenakalan melalui Penguatan

Kontrol Diri dan Ketenangan Emosi

Kegiatan bernuansa tasawuf seperti muhasabah rutin, zikir
berjamaah, riyadhah ruhaniyah, pembacaan shalawat, serta konseling
spiritual memiliki dampak signifikan terhadap peningkatan self-control
atau kemampuan pengendalian diri santri. Muhasabah rutin, yang
biasanya dilaksanakan pada malam hari atau setelah rangkaian kegiatan
tertentu, menjadi sarana refleksi mendalam bagi santri untuk menilai
kembali tindakan, ucapan; dan niat mereka sepanjang hari.*** Melalui
proses ini, santri dilatih untuk mengenali kesalahan, menyesali perilaku
yang menyimpang, dan menyusun komitmen baru untuk memperbaiki
diri.

Kegiatan ini tidak hanya membangun kesadaran moral, tetapi

juga memperkuat mekanisme kontrol internal yang membuat santri

139 Syafruddin, M., & Fauziah, 1. “Faktor Internal dan Eksternal Penyebab Kenakalan Remaja
dalam Pendidikan Berbasis Asrama . Jurnal Tarbiyah Nusantara, 12(1). 2024.
140 Azzawani, T. “Hubungan Spiritualitas dengan Kendali Diri Santri di Pesantren.” Jurnal Studi
Islam dan Pendidikan, 10(1). 2025.
! Suryadi, A., & Fatimah, N. “Pengaruh Muhasabah Terhadap Pengendalian Diri Santri di
Pesantren Modern.” Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 2023. 45-60.



130

tidak lagi bertindak berdasarkan dorongan spontan atau impulsif.
Sebaliknya, mereka mulai terbiasa mempertimbangkan nilai etika,
tanggung jawab, serta konsekuensi spiritual sebelum mengambil
tindakan. *** Praktik muhasabah yang dilakukan secara konsisten
membantu santri mengelola dorongan negatif seperti hasrat untuk
melanggar aturan, sikap malas dalam menjalankan tugas, atau
kecenderungan bersikap agresif saat menghadapi konflik. Dengan
demikian, muhasabah berfungsi sebagai latihan spiritual yang
membentuk karakter penuh kedewasaan emosional.

Di sisi lain, kegiatan zikir berjamaah dan riyadhah ruhaniyah
turut memperkuat keseimbangan batin santri melalui pengulangan nama
Allah (dzikrullah) yang berfungsi menenangkan pikiran, menurunkan
ketegangan emosional, serta meningkatkan rasa tenteram.'* Secara
psikologis, - zikir - dapat - menurunkan . tingkat . kecemasan dan
meningkatkan - kejernihan. berpikir, . sehingga. santri - lebih ~mampu
mengidentifikasi emosi mereka secara tepat dan merespons Situasi
dengan sikap yang lebih bijaksana. Pembacaan shalawat dan kegiatan
spiritual lainnya juga menciptakan suasana kebersamaan Yyang
harmonis, memperkuat ikatan sosial, dan menumbuhkan rasa solidaritas

antarsantri.

%2 Maulida, R., & Hanafiah, M. “Zikir Berjamaah dan Regulasi Emosi Santri: Studi pada
Pesantren Salafiyah.” Jurnal Psikologi Islam, 10(2), 2024. 87-103

143 Fathurrahman, L., & Zainuddin, M. “Riyadhah Ruhaniyah sebagai Upaya Pembentukan Self-
Control Santri.” Jurnal Studi Keislaman dan Tasawuf , 7(1), 2025. 21-38.



131

Sementara itu, konseling spiritual yang dibimbing oleh ustadz
atau pembina pesantren memberikan ruang dialog bagi santri untuk
mengungkapkan masalah pribadi, mendapatkan nasihat, serta
memperoleh bimbingan moral yang sesuai dengan kondisi mereka.
Dengan meningkatnya self-control, kestabilan emosi, dan kemampuan
mengelola diri, santri menjadi lebih disiplin dalam mengikuti aturan
pesantren, lebih mampu menahan diri dari tindakan-tindakan yang
berpotensi menimbulkan masalah, serta menunjukkan perubahan
perilaku ke arah yang lebih positif dan konstruktif. Secara keseluruhan,
kegiatan tasawuf berperan sebagai pilar penting dalam membangun
karakter santri yang matang secara spiritual, emosional, dan sosial.

Selain muhasabah dan zikir, penelitian juga mengungkap bahwa
riyadhah  ruhaniyah seperti shalat malam, puasa sunnah,
memperbanyak. istighfar, dan berbagai amalan . spiritual lainnya
memiliki _peran besar dalam membentuk pribadi santri yang lebih
matang secara emosional dan spiritual. Riyadhah menuntut konsistensi,
ketekunan, dan Ketulusan, sehingga menjadi bentuk latihan mental yang
sangat efektif dalam memperkuat karakter santri. Dalam konteks
kehidupan pesantren yang penuh dinamika, santri yang melaksanakan
riyadhah secara teratur cenderung mengalami peningkatan ketenangan

batin. *** Mereka lebih mampu mengelola stres yang muncul akibat

144 Fathurrahman, L., & Zainuddin, M. “Riyadhah Ruhaniyah sebagai Upaya Pembentukan Self-
Control Santri.” Jurnal Studi Keislaman dan Tasawuf , 7(1), 2025. 21-38.



132

beban akademik, konflik kecil dalam kehidupan asrama, maupun
tekanan sosial dari teman sebaya.

Pembiasaan riyadhah melatih santri untuk membangun
ketahanan mental, lebih sabar dalam menghadapi kesulitan, dan tidak
mudah menyerah ketika dihadapkan pada situasi yang menuntut kontrol
diri. Amalan-amalan spiritual seperti tahajud dan puasa bukan sekadar
ibadah sunnah, tetapi juga sarana efektif untuk menjaga keseimbangan
emosional dan memperkuat hubungan batin dengan Allah SWT.

Pembacaan shalawat, baik dilakukan secara individu maupun
kolektif, melengkapi proses pembinaan spiritual dengan menghadirkan
ketenangan dan kedamaian yang menghubungkan santri dengan
keteladanan Nabi Muhammad SAW. Melalui pembacaan shalawat,
santri tidak hanya meraih ketentraman emosional, tetapi juga terdorong
untuk meneladani akhlak Rasulullah, seperti kesabaran, ketabahan,
kejujuran, dan kasih sayang kepada sesama. '’

Penelitian menunjukkan bahwa pembacaan shalawat secara rutin
mampu menurunkan tingkat agresivitas, meredakan emosi negatif, dan
meningkatkan empati sosial. Suasana batin yang damai membuat santri
lebih mudah berinteraksi secara sopan, menjaga adab, serta
menghindari konfrontasi. *° Ketika hati lembut dan tenang melalui

shalawat, santri cenderung menunjukkan perilaku yang lebih tertib,

1% Rahmaniyah, S., & Yusuf, A. “Pembacaan Shalawat dan Dampaknya terhadap Stabilitas
Emosi Santri.” Jurnal IImu Pendidikan Islam, 13(2), 2023. 112-126.

146 Nurdin, S., & Amaliyah, U. “Praktik Tazkiyatun Nafs dalam Meningkatkan Kematangan
Emosional Santri”. Jurnal Tarbiyah & Sufisme, 8(1), 2025. 33-49.



133

toleran, serta menghargai perbedaan karakter teman-teman mereka.
Aktivitas ini menjadi jembatan penting antara pembinaan spiritual dan
pengembangan akhlak mulia, yang kemudian berdampak langsung pada
penurunan kenakalan santri di lingkungan pesantren.

Kegiatan konseling spiritual menjadi pelengkap yang
memperkuat keseluruhan proses pembinaan berbasis tasawuf . Dalam
sesi konseling, santri diberi ruang untuk berbicara mengenai persoalan
internal, baik emosional maupun spiritual, yang sering kali menjadi
akar dari perilaku menyimpang. Ustadz sebagai pembimbing tidak
hanya memberikan nasihat normatif, tetapi juga membantu santri
memahami pola pikir dan perasaan yang melatarbelakangi tindakan
mereka. Dengan pendekatan terapeutik berbasis spiritual, santri
dibimbing untuk mendekatkan diri kepada Allah, menyeimbangkan
emosi, serta melatih pengendalian hawa Nafsu.™*’

Ketika - aspek spiritual santri -menguat melalui - rangkaian
kegiatan tasawuf yang terstruktur, penelitian menemukan bahwa
perilaku impulsif, agresif, dan kecenderungan melanggar aturan
mengalami penurunan yang sangat signifikan. Penguatan spiritualitas
ini menciptakan mekanisme pengendalian diri dari dalam, yang jauh

lebih efektif dibanding mekanisme eksternal berbasis hukuman.

7 Hakim, R., & Sofyan, A. “Internalisasi Nilai Tasawuf dalam Menurunkan Perilaku Agresif
Santri.” Jurnal Pendidikan Karakter Islam, 6(2), 2024. 89-106.



134

Perubahan internal ini merupakan indikator bahwa nilai-nilai
tasawuf telah tertanam dan mulai berfungsi sebagai sistem moral yang
membimbing perilaku santri dalam kehidupan sehari-hari.**®

Perubahan perilaku tersebut tampak jelas dalam interaksi sosial
di lingkungan pesantren. Santri menjadi lebih menghormati guru, lebih
patuh terhadap aturan, serta menunjukkan sikap yang jauh lebih
bertanggung jawab. Mereka yang sebelumnya sering membolos
kegiatan, menggunakan gawai secara sembunyi-sembunyi, atau
menunjukkan perilaku kasar, kini mulai menunjukkan kedisiplinan dan
ketertiban dalam mengikuti jadwal harian pesantren.™*® Konflik antar
santri yang sebelumnya sering terjadi berangsur-angsur berkurang
karena santri kini lebih mampu mengontrol diri, menyelesaikan masalah
melalui dialog, dan menghindari konfrontasi fisik. Selain itu,
kepedulian - terhadap kebersihan lingkungan -meningkat; santri lebih
konsisten. menjaga kerapian -asrama, -mengembalikan -barang pada
tempatnya, dan terlibat aktif dalam kegiatan kebersihan bersama. Sikap
tersebut mencerminkan perkembangan aspek moral dan tanggung jawab
sosial yang sejalan dengan ajaran tasawuf tentang kebeningan hati,
keindahan akhlak, dan pentingnya menjaga harmoni dalam komunitas.

Tidak hanya itu, penelitian juga menemukan adanya

peningkatan kepekaan sosial dan solidaritas antar santri sebagai dampak

%8 Hakim, R., & Sofyan, A. “Internalisasi Nilai Tasawuf dalam Menurunkan Perilaku Agresif
Santri.” Jurnal Pendidikan Karakter Islam, 6(2), 2024. 89-106.

9 Nurdin, S., & Amaliyah, U. “Praktik Tazkiyatun Nafs dalam Meningkatkan Kematangan
Emosional Santri.” Jurnal Tarbiyah & Sufisme, 8(1), 2025. 33-49.



135

lanjutan dari internalisasi nilai-nilai sufistik. Santri menjadi lebih ringan
tangan dalam membantu teman yang kesulitan, saling mengingatkan
ketika ada yang lalai menjalankan kewajiban, dan bekerja sama dalam
berbagai kegiatan rutin seperti kajian kitab, gotong royong, serta ibadah
berjamaah. Kebiasaan-kebiasaan ini menunjukkan bahwa perubahan
yang terjadi tidak hanya bersifat sementara atau reaktif, tetapi
merupakan  transformasi  kepribadian yang mendalam dan
berkelanjutan.**°

Spiritualitas yang kuat berfungsi sebagai pondasi moral yang
membimbing santri untuk hidup lebih disiplin, sopan, dan berakhlak
mulia. Dengan demikian, kenakalan santri dapat ditekan secara efektif
melalui internalisasi nilai-nilai tasawuf yang konsisten, terarah, dan
diterapkan dalam kehidupan harian. Pendekatan ini menunjukkan
bahwa tasawuf  bukan hanya ajaran teoretis, tetapi juga metode praktis
yang mampu memperbaiki perilaku. dan.membentuk karakter. secara
menyeluruh.

Dengan demikian Konsep diri santri berbasis tasawuf dapat
menjadi solusi untuk mengatasi kenakalan santri dengan meningkatkan
kesadaran spiritual, mengembangkan akhlak yang baik, meningkatkan rasa
tanggung jawab serta dapat mengurangi stress dan kecemasan.

Implementasi pembinaan berbasis tasawuf dan kegiatan spiritual di

%0 Hasbi, H., & Widodo, P. “Konseling Spiritual Berbasis Tasawuf sebagai Strategi
Pengurangan Perilaku Menyimpang Santri.” Jurnal Bimbingan dan Konseling Islam, 9(1), 2024.
55-72.



136

pesantren terbukti menghasilkan perubahan signifikan dalam orientasi diri
santri. Perubahan ini tampak jelas pada pergeseran pola perilaku, dari
kecenderungan egoisme, keinginan untuk selalu menang sendiri, serta
respons emosional yang reaktif, menuju kesadaran spiritual yang lebih
mendalam dan terkendali. Santri yang sebelumnya mudah marah, impulsif,
dan sulit mengatur emosi, secara bertahap menunjukkan kemampuan
untuk menahan diri, mengendalikan dorongan negatif, serta berpikir lebih
jernih sebelum bertindak. Mereka menjadi lebih tenang dalam mengambil
keputusan, tidak mudah tersulut provokasi, dan lebih terbuka untuk
menerima perbedaan pendapat maupun keragaman karakter teman
sebayanya. Perubahan ini mencerminkan berkembangnya kematangan
emosional dan spiritual, yang menjadi indikator keberhasilan pembinaan
tasawuf sebagai pendekatan holistik dalam membentuk karakter santri.
Proses. pembentukan konsep diri. santri berlangsung. melalui berbagai
mekanisme pendidikan khas pesantren yang berorientasi pada spiritualitas
dan pembiasaan akhlak.
. Strategi Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf di
Terapkan dan di Maknai dalam Konteks Kehidupan Pesantren.
a. Pembiasaan Dzikir dan Wirid.
Santri yang membiasakan diri untuk melaksanakan dzikir dan wirid
secara rutin akan mengalami penguatan kesadaran spiritual yang
signifikan. Dzikir berfungsi sebagai latihan batin yang menenangkan

hati, mengurangi kecemasan, serta menumbuhkan rasa kedekatan



137

dengan Allah. Ketika santri mengulangi lafaz-lafaz zikir dan doa secara
konsisten, mereka belajar mengontrol emosi, menata pikiran, serta
menghadirkan ketenangan batin sebagai bagian dari kehidupan sehari-
hari. Proses ini membantu santri mengenali dirinya secara lebih jernih,
memahami kelemahan serta potensi dirinya, dan menempatkan
identitasnya dalam kerangka kehambaan kepada Allah.**

Kesadaran spiritual yang terbentuk melalui dzikir harian ini
memberikan dampak langsung terhadap perkembangan konsep diri
santri. Santri yang terbiasa berdzikir cenderung memiliki sikap lebih
tenang, lebih percaya diri, serta lebih stabil dalam menghadapi tekanan
sosial maupun akademik. Mereka mulai memandang diri secara positif,
memiliki orientasi hidup yang jelas, serta terdorong untuk memperbaiki
akhlak dan perilaku. Rutinitas dzikir juga menumbuhkan sifat sabar,
tawadhu’, dan. rasa syukur yang memperkuat struktur moral dan
emosional mereka.. Dengan demikian, dzikir dan wirid bukan. hanya
praktik ritual, tetapi menjadi sarana penting dalam pembentukan konsep
diri yang sehat, matang, dan berlandaskan nilai-nilai spiritual.

Kegiatan tasawuf yang dilakukan secara intensif memberikan
pengaruh signifikan terhadap perkembangan psikologis dan spiritual
santri. Pertama, kegiatan seperti zikir dan muhasabah terbukti
meningkatkan self-control, karena santri diajarkan untuk menahan

dorongan Nafsu dan mempertimbangkan konsekuensi moral sebelum

151 | estari, H., & Mansur, A. “Pengaruh Dzikir Rutin terhadap Ketenangan Batin dan Regulasi
Emosi Santri.” Jurnal Psikologi Islam, 10(2), 2023. 65-80.



138

bertindak. Self-control ini menjadi modal penting dalam mencegah
perilaku impulsif seperti marah, membolos, atau melanggar aturan.
Kedua, latihan ruhani seperti riyadhah amaliyah dan shalat malam
menumbuhkan ketenangan batin. Hal ini disampaikan dalam hadist HR.

Muslim, no. 2700 %
reele SO T ghnsy AU (o Ul 0554 ' it
s e Al 7Sy aSEl

Artinya “ Tidaklah suatu kaum berkumpul untuk berzikir kepada
Allah melainkan malaikat mengelilingi mereka, rahmat menaungi mereka,
ketenangan diturunkan kepada mereka, dan Allah menyebut mereka di
hadapan makhluk yang ada di sisi-Nya”.

Santri yang sebelumnya mudah gelisah atau stres akibat padatnya
aktivitas pesantren secara bertahap menjadi lebih stabil secara emosional.
Ketenangan batin ini tercipta karena santri merasakan kedekatan spiritual
dengan Allah, sehingga beban tugas dan tekanan sosial lebih mudah
dihadapi. Ketiga, tasawuf juga memperkuat empati sosial. Santri yang
rutin mengikuti kajian akhlak dan zikir berjamaah cenderung lebih lembut
dalam bersosialisasi, mudah memaafkan, dan peduli terhadap teman. Hal
ini terjadi karena tasawuf menanamkan nilai kasih sayang, rendah hati,
dan kesadaran bahwa semua manusia memiliki kelemahan. Keempat,

disiplin santri meningkat melalui rutinitas ibadah seperti pengaturan waktu

salat, kegiatan malam, dan pembacaan Al-Qur’an. Kedisiplinan ini bukan

32 hadist HR. Muslim, no. 2700



139

lagi dipahami sebagai tekanan, tetapi menjadi kebiasaan positif yang
tumbuh dari kesadaran spiritual. Dengan kata lain, pengaruh tasawuf tidak
hanya bersifat spiritual, tetapi juga psikologis, sosial, dan moral, sehingga
membentuk karakter santri secara lebih komprehensif.

Salah satu model yang diterapkan adalah pendampingan ustadz, di
mana santri yang sering melanggar aturan diberikan perhatian khusus
melalui dialog, nasihat ruhani, dan bimbingan akhlak.'® Ustadz tidak
sekadar menegur, tetapi membantu santri memahami akar masalah
spiritual yang melatarbelakangi pelanggaran. Selanjutnya, keteladanan kiai
menjadi intervensi paling kuat. Santri yang melihat kesederhanaan,
ketegasan, dan kelembutan kiai terdorong untuk mengikuti perilaku
tersebut. Keteladanan merupakan metode pendidikan tasawuf yang paling
dalam karena menyentuh hati santri secara langsung. Intervensi lainnya
adalah pemberian tugas ibadah bagi santri 'yang melanggar, seperti
membaca Al-Qur’an, memperbanyak istighfar, atau membantu kegiatan
kebersihan. Tugas-tugas ini bukan bentuk hukuman, tetapi terapi spiritual
untuk memperbaiki perilaku. Selain itu, pembiasaan lingkungan spiritual
seperti suasana asrama yang dipenuhi bacaan Al-Qur’an, zikir sore, dan
kegiatan kebersihan kolektif menciptakan atmosfer yang menekan
kenakalan. Lingkungan yang religius membuat santri merasa malu

melakukan pelanggaran karena seluruh sistem mendorong pada perilaku

153 Firdaus, M., & Rahman, Z. “Integrasi Tasawuf dalam Pembinaan Karakter Santri”. Jurnal
Pendidikan Islam Indonesia, 11(2). 2023.



140

positif.”>* Model intervensi berbasis tasawuf ini membentuk kontrol diri
yang bersumber dari kesadaran, bukan sekadar ketakutan terhadap
hukuman.

Melalui pembinaan akhlak yang terarah, santri berkembang
menjadi pribadi yang lebih matang secara spiritual dan moral. Mereka
belajar mengendalikan diri, bersikap sopan terhadap guru dan teman, serta
menjaga keharmonisan lingkungan pesantren. Pembiasaan perilaku baik
juga membentuk konsep diri yang positif, karena santri mulai melihat
dirinya sebagai individu yang mampu berbuat baik, bertanggung jawab,

dan memberikan manfaat bagi orang lain. >°

Dengan demikian,
pembimbingan akhlak tidak hanya membentuk kebaikan perilaku, tetapi
juga menciptakan karakter yang kuat dan kepribadian yang mulia sebagai
bekal menghadapi kehidupan di luar pesantren.

Bimbingan spiritual juga berfungsi 'membentuk - kedewasaan
emosional dan akhlak santri. Dengan pendampingan yang konsisten, santri
belajar mengontrol emosi, mengambil keputusan secara bijaksana, dan
menjaga integritas diri dalam interaksi sosial. Guru spiritual menanamkan
nilai-nilai seperti kejujuran, kesabaran, kerendahan hati, dan tanggung

jawab sehingga santri tumbuh menjadi pribadi yang berkarakter Kkuat.

Proses ini tidak hanya membentuk pemahaman diri yang positif, tetapi

%% Fathurrahman, A., & Maulana, D. “Pendekatan Spiritual dalam Penanganan Kenakalan
Santri.” Jurnal Tarbiyah Nusantara, 12(3). 2022.

% Hidayani, F., & Yusuf, A. “Peran Pembimbingan Akhlak dalam Pembentukan Kepribadian

Santri ”. Jurnal Tarbiyah dan Studi Keislaman, 9(1), 2024. 38-54.



141

juga menciptakan fondasi kepribadian yang matang dan siap menghadapi
dinamika kehidupan di luar pesantren.

Pengalaman spiritual yang terinternalisasi ini membantu santri
menata hati, menguatkan iman, serta mengembangkan kesadaran
mendalam mengenai keberadaan Allah dalam setiap langkah kehidupan.
Proses ini menjadi fondasi penting dalam pembentukan karakter religius
yang autentik.'>

Ketika santri terbiasa menjalankan aktivitas spiritual secara
konsisten, mereka mulai merasakan hubungan yang lebih personal dengan
Allah dan memahami makna ibadah sebagai kebutuhan rohani, bukan
sekadar kewajiban ritual. Kesadaran ini membuat mereka lebih berhati-hati
dalam bertindak, lebih mampu mengendalikan diri, serta lebih mudah
mengembangkan perilaku positif. Santri yang mengalami pengalaman
spiritual secara langsung. cenderung memiliki konsep diri yang lebih stabil,
merasa dihargai sebagai hamba Allah, dan memiliki tujuan hidup yang
lebih terarah. Dengan demikian, pengalaman spiritual tidak hanya
memperkaya dimensi keimanan, tetapi juga membentuk kepribadian yang
matang, berakhlak mulia, dan siap menghadapi tantangan kehidupan.

b. Pembiasaan perilaku positif.

Santri dapat dibiasakan berperilaku positif, seperti membantu orang

lain, sebagai bagian dari pembentukan karakter dan penanaman nilai-nilai

akhlak mulia di lingkungan pesantren. Pembiasaan ini dilakukan melalui

1% Anwar, M., & Kurniasih, D. “Pengalaman Spiritual dalam Pembinaan Karakter Religius
Santri.” Jurnal Pendidikan Islam, 15(2), 2023. 101-117.



142

kegiatan sehari-hari seperti gotong royong, saling menolong teman yang
kesulitan, menjaga kebersihan lingkungan, serta berpartisipasi dalam
kegiatan sosial pesantren. Ketika santri aktif terlibat dalam tindakan
prososial, mereka belajar memahami dirinya sebagai individu yang mampu
memberi manfaat bagi orang lain."’ Proses ini memperkuat rasa harga
diri, menumbuhkan empati, dan menanamkan keyakinan bahwa perilaku
baik membawa dampak positif bagi diri dan lingkungan.

Dengan tindakan positif yang dilakukan secara konsisten, santri
mengembangkan konsep diri yang lebih sehat dan stabil. Mereka mulai
memandang dirinya sebagai pribadi yang berperan penting dalam menjaga
harmoni sosial dan sebagai bagian dari komunitas yang saling peduli.
Pembiasaan membantu orang lain juga mengurangi kecenderungan
perilaku negatif karena santri terlatihn mengutamakan nilai kebaikan dan
tanggung jawab moral.. Pada akhirnya, praktik prososial tidak hanya
membentuk perilaku yang baik, tetapi juga membangun identitas diri yang
positif, matang, dan selaras dengan prinsip-prinsip Islam tentang kasih
sayang, tolong-menolong, dan kepedulian sosial.

c. Refleksi diri.

Santri dapat dibimbing secara rutin oleh guru maupun pembimbing
spiritual agar mereka mampu memahami kelebihan dan kekurangan
dirinya secara objektif. Melalui proses bimbingan yang terarah—baik

melalui muhasabah, dialog personal, maupun pengamatan perilaku sehari-

%7 Ramadhani, S., & Nurhakim, F. “Perilaku Prososial Santri dan Pengaruhnya terhadap
Pembentukan Konsep Diri Positif.” Jurnal Pendidikan Islam, 14(2), 2023. 88-104.



143

hari—santri diajak untuk mengenali potensi yang dapat dikembangkan
serta kelemahan yang perlu diperbaiki. Pendampingan ini membantu santri
membangun  self-awareness, memperbaiki pola  berpikir, dan
menumbuhkan kepercayaan diri yang sehat. Dengan pemahaman diri yang
lebih jelas, santri belajar menata tujuan hidup dan motivasi internalnya,
sekaligus membangun fondasi karakter yang kuat dan matang.*>®

Selain itu, bimbingan rutin juga mendorong peningkatan kesadaran
spiritual santri melalui penanaman nilai-nilai tauhid, zikir, muhasabah, dan
penguatan adab. Ketika santri mampu memahami dirinya dalam kerangka
kehambaan kepada Allah, mereka menjadi lebih tenang, bertanggung
jawab, dan berhati-hati dalam bertindak. Kesadaran spiritual yang tumbuh
secara konsisten menjadikan santri lebih peka terhadap nilai moral dan
lebih siap menghadapi tantangan kehidupan pesantren. Dengan demikian,
bimbingan rutin bukan hanya membentuk pemahaman diri yang positif,
tetapi juga ~memperkokoh. orientasi spiritual yang menjadi landasan
perilaku.

d. Pengembangan kesadaran sosial.

Santri dapat dibimbing untuk memahami pentingnya kesadaran
sosial melalui berbagai kegiatan sosial dan kemasyarakatan yang menjadi
bagian dari kurikulum kehidupan pesantren. Kegiatan seperti gotong
royong, membantu masyarakat sekitar, pengabdian desa, hingga

keterlibatan dalam kegiatan sosial pesantren membantu santri membangun

%8 Fitriyani, S., & Ma’arif, A. “Peran Bimbingan Konseling Islami dalam Pengembangan
Kesadaran Diri Santr ”i. Jurnal Bimbingan dan Pendidikan Islam, 12(2), 2023. 66-81.



144

empati, tanggung jawab, dan kepedulian terhadap sesama. Melalui
aktivitas ini, santri belajar bahwa kontribusi sosial merupakan bagian dari
ajaran Islam yang menekankan rahmatan lil ‘alamin. Pengalaman langsung
dalam membantu orang lain memperluas pemahaman santri tentang peran
dirinya di tengah masyarakat, sekaligus melatih kemampuan berinteraksi
secara positif dan penuh adab.**®

Partisipasi dalam kegiatan sosial juga berperan penting dalam
pengembangan konsep diri yang positif. Ketika santri merasa mampu
memberi manfaat dan berperan dalam komunitas, mereka membangun rasa
percaya diri, harga diri yang sehat, serta identitas diri yang berorientasi
pada kebaikan. Kesadaran sosial yang terbentuk melalui interaksi langsung
ini memperkuat karakter santri sebagai individu yang peduli, bertanggung
jawab, dan mampu bekerja sama. Pada akhirnya, bimbingan terhadap
kesadaran sosial tidak hanya membentuk perilaku prososial, tetapi juga
memperkaya struktur. konsep diri santri secara spiritual, moral, dan
emosional.'®

Dalam * konteks kehidupan santri, strategi pembentukan diri
berbasis tasawuf dapat dimaknai sebagai berikut:

a. Meningkatkan kesadaran spiritual dan keimanan.

b. Mengembangkan akhlak yang baik dan perilaku positif

c. Meningkatkan kontrol diri dan kesadaran diri.

% Rahmadi, F., & Lestari, D. “Kegiatan Sosial Pesantren dan Pengaruhnya terhadap
Pembentukan Kesadaran Sosial Santri.” Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 2023. 72-87.

160 Amar, M., & Fauziah, N. “Peran Aktivitas Prososial dalam Meningkatkan Konsep Diri dan
Empati Santri.” Jurnal Tarbiyah dan Studi Keislaman, 9(2), 2024. 55-70



145

d. Mengembangkan rasa tanggung jawab dan kesadaran sosial.
e. Meningkatkan kesadaran akan kehadiran Allah SWT dalam
kehidupan sehari-hari.

Penerapan strategi pembentukan konsep diri berbasis tasawuf
memberikan fondasi yang kuat bagi santri untuk memahami dirinya secara
lebih mendalam dan terarah. Tasawuf menekankan pentingnya proses
tazkiyatun Nafs—penyucian jiwa—melalui zikir, muhasabah, riyadah,
dan penguatan akhlak mulia. Melalui proses ini, santri belajar mengenali
potensi diri, menerima kekurangan dengan bijak, serta menata orientasi
hidup berdasarkan nilai ketakwaan. Kesadaran spiritual yang tumbuh dari
latihan-latihan tasawuf membantu santri membangun konsep diri yang
stabil, rendah hati, dan berorientasi pada kebaikan. Mereka tidak hanya
memahami dirinya sebagai individu, tetapi sebagai hamba Allah yang
memiliki tanggung jawab moral dan spiritual.

Pembentukan konsep. diri yang positif pada akhirnya membentuk
karakter santri menjadi lebih tenang, bijaksana, dan mampu
mengendalikan diri dalam menghadapi situasi sulit. Tasawuf mengajarkan
nilai-nilai seperti sabar, syukur, muragabah, dan kasih sayang, yang
berfungsi sebagai pedoman dalam berperilaku sehari-hari. Dengan
memahami nilai-nilai ini, santri lebih mudah menghindari perilaku
impulsif atau menyimpang dan lebih memilih untuk bertindak berdasarkan
prinsip keadilan, empati, dan tanggung jawab. Mereka juga belajar

menjalin hubungan sosial yang harmonis, menghargai perbedaan, serta



146

menjaga integritas dalam setiap tindakan. Proses ini secara langsung
memperkuat struktur konsep diri yang positif, yang menjadi modal
psikologis penting bagi perkembangan kepribadian.

Ketika santri telah memiliki konsep diri yang kuat dan matang,
mereka mampu berperan sebagai agen perubahan positif dalam
masyarakat. Bekal spiritualitas yang kokoh, dikombinasikan dengan
kemampuan pengendalian diri dan kesadaran sosial, menjadikan santri
figur yang mampu memberi teladan di lingkungannya. Mereka dapat
berkontribusi dalam kegiatan sosial, menyebarkan nilai-nilai kebaikan,
serta menjadi bagian dari solusi atas berbagai permasalahan sosial. Dengan
demikian, strategi pembentukan konsep diri berbasis tasawuf tidak hanya
memberikan manfaat bagi perkembangan individu santri, tetapi juga
memiliki dampak transformasional bagi masyarakat luas melalui peran
aktif santri sebagai agen perubahan yang membawa nilai-nilai moral,

spiritual, dan kemanusiaan.



BAB VI
PENUTUP
A. Kesimpulan

1. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pembentukan konsep diri santri
berbasis tasawuf merupakan pendekatan yang efektif dan relevan dalam
membangun karakter santri secara holistik di Pondok Pesantren Al-Inaroh.
Konsep diri yang terbentuk tidak hanya mencakup pemahaman kognitif
mengenai jati diri, tetapi juga penghayatan spiritual yang menghubungkan
santri dengan nilai-nilai ketuhanan. Melalui nilai-nilai tasawuf seperti
muragabah, tawadhu’, tazkiyatun Nafs, dan mujahadah, santri belajar
memahami kedudukannya sebagai hamba Allah yang berkewajiban menjaga
perilaku dan akhlak. Nilai-nilai ini membentuk kesadaran diri yang kuat dan
mendalam sehingga santri mampu mengenali potensi, kelemahan, dan
tanggung jawabnya.

2. Faktor yang mempengaruhi pembentukan konsep diri yang didasarkan pada
tasawuf membuat orientasi hidup santri lebih terarah, stabil, dan berakar
pada kesadaran spiritual yang mendalam. Dengan demikian, pembentukan
konsep diri berbasis tasawuf menjadi pondasi utama dalam membangun
sistem pendidikan pesantren yang tidak hanya fokus pada aspek akademik,
tetapi juga pembinaan moral, emosional, dan spiritual.

3. Konsep diri berbasis tasawuf dapat mengatasi kenakalan, Penelitian ini juga
menemukan bahwa kegiatan-kegiatan tasawuf seperti muhasabah rutin,

zikir berjamaah, riyadhah ruhaniyah, pembacaan shalawat, serta konseling

147



148

spiritual berpengaruh signifikan terhadap peningkatan self-control,
ketenangan batin, dan stabilitas emosi santri. Kegiatan-kegiatan tersebut
membantu santri meresapi nilai-nilai spiritual yang kemudian diinternalisasi
menjadi pola pikir dan perilaku positif. Sehingga dapat mengatasi kenakalan
santri.

. Strategi pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf diterapkan dan
dimaknai dalam konteks kehidupan pesantren dengan strategi Zikir
berjamaah menenangkan kondisi psikologis santri, riyadhah ruhaniyah
melatih kedisiplinan dan menumbuhkan keteguhan hati, sementara
muhasabah membantu santri mengevaluasi diri sehingga tidak lagi bertindak
impulsif. Konseling spiritual memberikan ruang aman bagi santri untuk
mengungkapkan kegelisahan dan mendapatkan bimbingan sufistik yang
menyentuh aspek batin. Penguatan aspek internal ini terbukti secara empiris
menurunkan perilaku agresif, kecenderungan melanggar aturan, dan konflik
antarsantri. Dengan stabilitas emosi yang lebih baik, santri mampu
mengambil keputusan dengan pertimbangan moral, serta lebih mudah
mengendalikan dorongan negatif yang kerap muncul dalam masa remaja.
Kegiatan tasawuf , dengan demikian, menjadi metode efektif dalam
merawat kondisi psikologis dan spiritual santri secara simultan. Keteladanan
kiai memberikan pengaruh kuat melalui model perilaku yang dicontohkan
langsung oleh figur yang dihormati santri. Pendampingan ustadz menjadi
jembatan emosional dan spiritual yang membantu santri memahami

kesalahan dan memperbaiki diri.



149

B. Saran

Berdasarkan hasil penelitian mengenai pembentukan konsep diri santri
berbasis tasawuf dalam mengatasi kenakalan di Pondok Pesantren Al-Inaroh,
disarankan agar pihak pesantren terus memperkuat integrasi nilai-nilai tasawuf
dalam seluruh aspek pembinaan, baik melalui kegiatan kurikuler maupun
pembiasaan harian. Program muhasabah rutin, zikir berjamaah, riyadhah
ruhaniyah.

Selain itu, pesantren terus diharapkan memperluas lingkungan spiritual
yang kondusif dengan menciptakan budaya pesantren yang menekankan
kesadaran diri, disiplin, dan tanggung jawab. Pengawasan kolektif melalui
kelompok kecil, halagah akhlak, dan kegiatan sosial dapat menjadi sarana
memperkuat konsep diri santri secara berkelanjutan. Pesantren juga disarankan
untuk menyediakan layanan konseling spiritual yang terstruktur agar santri
yang mengalami Kkrisis konsep diri atau tekanan emosional dapat memperoleh
pendampingan profesional dan bermakna. Bagi penelitian selanjutnya,
diperlukan kajian lebih mendalam mengenai pengaruh faktor keluarga,
lingkungan digital, dan media sosial terhadap pembentukan konsep diri santri,
sehingga model pembinaan berbasis tasawuf dapat dikembangkan lebih
komprehensif. Dengan demikian, pembentukan konsep diri santri yang
berkarakter, matang secara emosional, dan kuat secara spiritual dapat terwujud
sebagai upaya berkelanjutan dalam mencegah kenakalan dan memperkuat

kualitas pendidikan pesantren.



150

DAFTAR PUSTAKA

A. Habibi, 2023. “Konsep Pendidikan Tasawuf pada Remaja untuk
Mencegah Kenakalan ™.

Abd. Hadi, Asrori, Rusman. 2021. “Penelitian Kualititatif: Studi Fenomenologi,
Case Study, Grounded Theory, Etnografi, Biografi.” (puwokerto: Pena
Persada,) 13.

Abidin, Ahmad Zainul, Muhammad Akmansyah, and Amirudin Amirudin. 2023.
"Potret Kenakalan Santri di Pondok Pesantren: Analisis Faktor, Bentuk
dan Upaya Penanggulangannya.” Hikmah 20.1 : 105-120.

Nashrullah, A. M. A,. & Rismawati, R. 2022. “Implementasi Nilai-Nilai Tasawuf
dalam Pembinaan Akhlak Santri di PP Al-Fattah Pule”.

Ahmad, Zainul Abidin. 2023. “Upaya Pondok Pesantren dalam Menanggulangi
Kenakalan Santri di Pondok pesantren Al-Hidayah Keputran Kecamatan
Sukoharjo Kabupaten Pringsewu”. Diss. UIN Raden Intan Lampung.

Al Qodli, Achmad Zaid, and Budi Haryanto. 2024. "Analisis Faktor Faktor yang
Melatar Belakangi Kenakalan Santri di Pondok Pesantren.” Jurnal PAI
Raden Fatah 6.3 : 764-778.

Al-Ghazali, A. H.. 2005.” Thya’ Ulum al-Din. Beirut”: Dar al-Kutub al-1imiyah.

Al-Ghazali. 2020. 1 hya’ ‘Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

Al-Habib Umar bin- Muhammad bin Salim bin Hafidz bin Syekh Abu Bakar bin
Salim, 2010. “Ad-Dhohirotul Musyarrofah”. (Hadramaut: Dar al-Fagih.) 7.

APA:September,2015.https://ia803106.us.archive.org//22items/etaocin/terjemah%?2
ORisalah%20Al-Jaamiah.pdf

Al-Qushayri, A. 2001. “Risalah al-Qushayriyah”. Beirut: Dar al-Kutub al-1imiyah.

Amar, M., & Fauziah, N. 2024. “Peran Aktivitas Prososial dalam Meningkatkan
Konsep Diri dan Empati Santri.” Jurnal Tarbiyah dan Studi Keislaman,
9(2), 55-70.

Anwar, M., & Kurniasih, D. 2023. “Pengalaman Spiritual dalam Pembinaan
Karakter Religius Santri.” Jurnal Pendidikan Islam, 15(2), 101-117.

Assawqi, Hefdon. 2021.“Pendidikan Akhlaqul Karimah Perspektif lImu
Tasawwuf.” Penerbit Adab.


https://ia803106.us.archive.org/22items/etaoin/terjemah%20Risalah%20Al-Jaamiah.pdf
https://ia803106.us.archive.org/22items/etaoin/terjemah%20Risalah%20Al-Jaamiah.pdf

151

Astuti, Rahayu Fuji. 2015. "Internalisasi nilai-nilai agama berbasis tasawuf di
pondok pesantren salafiyah al-gadir sleman yogyakarta." Jurnal
Pendidikan Islam dan Keguruan 3.2 : 114.

Azzawani, T. 2025. “Hubungan Spiritualitas dengan Kendali Diri Santri di
Pesantren.” Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 10(1).

Bandura, 2023. Theories Of Crime And Deviance.
Charlotte Nickerson, 2025. Hirschi’s Social Control Theory of Crime.

Clark Moustakas, C. 1994. “Phenomenological Research Methods.” Sage
Publications.

Creswell, J. W., & Poth, C.N. 2018. “Qualitative Inquiry and Research Design:
Choosing among five approaches” (4™ ed.) sage publications.

Dalimunthe, Reza Pahlevi, and Muhammad Valiyyul Haqg. 2021. "Keselarasan
Antara Tasawuf dan Kehidupan Nabi Muhammad.” Syifa al-Qulub:
Jurnal Studi Psikoterapi Sufistik 6.

Daradjat, Zakiah. 2000. “Kesehatan Mental” Jakarta: Rineka Cipta.

Daulay, H. P., Dahlan, Z., & Lubis, C. A. 2021. “Takhalli, tahalli dan tajalli.”
Pandawa, 3(3), 348-365

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan
Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia. Jakarta: LP3ES, 2011.

Fadli, A., & Rohimah, L. 2024.“Ajaran Sufistik dan Penguatan Perilaku
Prososial Santri di Pesantren.” Jurnal Studi Keislaman dan Masyarakat,
12(1), 33-49.

Fathurrahman, A., & Maulana, D. 2022. “Pendekatan Spiritual dalam
Penanganan Kenakalan Santri.” Jurnal Tarbiyah Nusantara, 12(3).

Fathurrahman, L., & Zainuddin, M. 2025. “Riyadhah Ruhaniyah sebagai Upaya
Pembentukan Self-Control Santri.” Jurnal Studi Keislaman dan Tasawuf ,
7(1), 21-38.

Fauzan, M., & Syamsuddin, A. 2023. “Tawadhu’ dan Pembentukan Identitas
Religius Santri: Analisis Pendidikan Sufistik.” Jurnal Tarbiyah dan
Tasawuf , 6(2), 101-118.


https://www.simplypsychology.org/author/charlottenickerson

152

Firdaus, M., & Rahman, Z. 2023. “Integrasi Tasawuf dalam Pembinaan Karakter
Santri”. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 11(2).

Firdausi, M., & Hasan, R. 2023. “Efektivitas pembinaan tasawuf dalam
menurunkan perilaku menyimpang remaja pesantren.” Jurnal Pendidikan
Islam Indonesia, 11(2).

Fitriani, N., & Putra, R. 2024. “Konsep Diri dan Regulasi Emosi Peserta Didik
dalam Konteks Pendidikan Modern.” Jurnal Psikologi Pendidikan
Nusantara, 5(1), 12-25.

Fitriyani, S., & Ma’arif, A. 2023. “Peran Bimbingan Konseling Islami dalam
Pengembangan Kesadaran Diri Santr”’i. Jurnal Bimbingan dan Pendidikan
Islam, 12(2), 66-81.

Fuad, Asep Rifqi, and Ibnu Imam Al Ayyubi. 2021. "Tasawuf Sunni: Berkenalan
Dengan Tasawuf Junaidi Al-Bagdadi.” Jurnal Al Burhan 1.2 : 21-29

Hadist HR. Muslim, no. 2700

Hakim, R., & Sofyan, A. 2024. “Internalisasi Nilai Tasawuf dalam Menurunkan
Perilaku Agresif Santri.” Jurnal Pendidikan Karakter Islam, 6(2), 89—106.

Hasan, M., & Nurjanah, S. 2023. “Nilai-Nilai Tasawuf dalam Pembentukan
Tanggung Jawab Sosial Santri”. Jurnal Pendidikan Islam dan Karakter,
14(2), 77-94.

Hasanah, U.  2023. “Rabi’ah al-Adawiyah and the Concept of Divine Love in
Sufism.” Jurnal Studi Islam dan Tasawuf , 12(3), 101-118.

Hashi, H., & Widodo, P. 2024. “Konseling Spiritual Berbasis Tasawuf sebagai
Strategi Pengurangan Perilaku Menyimpang Santri.” Jurnal Bimbingan
dan Konseling Islam, 9(1), 55-72.

Hasbullah. 2023. “Dasar-Dasar Ilmu Pendidikan”. Jakarta: Rineka Cipta.

Hidayani, F., & Yusuf, A. 2024. “Peran Pembimbingan Akhlak dalam
Pembentukan Kepribadian Santri”. Jurnal Tarbiyah dan Studi Keislaman,
9(1), 38-54.

Hidayat, R., & Anwar, S. 2021. “The Role of Researcher Presence in Qualitative
Studies: Building Trust and Authentic Data.” Journal of Qualitative
Research Methodology, 5(2), 45-59.

Hirschi, Travis. 2002. “Cause of Delinguency (Reprint Edition).” Transaction
Publishers.

HR. al-Bukhari, no. 1121; Muslim, no. 2479



153

Hurlock, Elizabeth B. 2002. “Psikologi Perkembangan:suatu pendekatan
sepanjang Rentang Kehidupan.” Edisi 5. Jakarta: Erlangga.

Husnaini, R. 2020. “Hati, diri dan jiwa (ruh).” Jaqfi: Jurnal Aqidah dan Filsafat
Islam, 1(2), 62-74.

Ibn ‘Arabi, M. 2002. ““ Fusus al-Hikam”. Beirut: Dar al-Kutub al-l1Imiyah.

Ibn ‘Arabi. 2019. “Futiih at al-Makkiyyah.” Cairo: Al-Hay’ah al-‘Ammah li al-
Kitab.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. 1996. “Madarij al-Salikin.” Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[lmiyyah.

Ifit Novita sari, Lilla Puji Lestari, Dedy Wijaya Kusuma, Siti Mafulah, Diah Puji
Nali Brata, Karwanto, Supriyono, Jauhara Dian Nurul Iffah, Asri
Widiatsih, Edy Setiyo Utomo, Ifdlolul Magfiroh, Marinda Sari Sofiyana,
dan Devita Sulistiana. 2022. “Metode Penelitian Kualitatif,” (Malang:
Unisma Press,) 4.

Iskandar, Z., Asmara, S., & Sutatminingsih, R. 2020. “Membentuk konsep diri
melalui budaya tutur: Tinjauan psikologi komunikasi.” Medan:
Puspantara.

Janah, Luluk Atul, Abdul Bashith, and Akhmad Nurul Kawakip. 2025.
"Implementation of Sheikh Ahmad Rifa'i's Sufism Values at the Miftahul
Muhtadin Pati Islamic Boarding School.” al-Afkar, Journal For Islamic
Studies 8.4 : 471-482.

Kartono, Kartini. 2014. “Patologi Sosial 2: Kenakalan Remaja.” Jakarta: Raja
Grafindo Persada.

Kholifah, S., & Mulyadi,  A. 2023." “Internalisasi Nilai Tasawuf dalam
Pembinaan Akhlak Santri di Pesantren Modern . Jurnal Pendidikan Islam,
15(2), 101-116.

Kurniawan, M., & Lestari, R. 2024. “Peran Tazkiyatun Nafs terhadap Regulasi
Emosi Remaja Pesantren.” Jurnal Psikologi Islam, 9(1), 23-37.

Lestari, H., & Mansur, A. 2023. “Pengaruh Dzikir Rutin terhadap Ketenangan
Batin dan Regulasi Emosi Santri.” Jurnal Psikologi Islam, 10(2), 65-80.

Lestari, I. P., et al. 2021. “Model Pencegahan Kenakalan Remaja dengan
pendidikan Agama islam.” Penerbit Adab.

Mastuhu. 1994. “Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren”. INIS.



154

Maulana, A., & Syafri, H. 2024. “Peran Tasawuf dalam Meningkatkan
Kesehatan Mental dan Mengurangi Perilaku Menyimpang Santri.” Jurnal
Studi Keislaman dan Pendidikan, 9(1), 55-70.

Maulida, R., & Hanafiah, M. 2024. “Zikir Berjamaah dan Regulasi Emosi Santri:
Studi pada Pesantren Salafiyah.” Jurnal Psikologi Islam, 10(2), 87-103

Moustakas, C. 1994 “Phenomenological Research Methods.” Sage Publications.

Mustaqim, A., & Fadilah, N. 2024. “Internalisasi Tasawuf dalam Pembentukan
Kepribadian dan Konsep Diri Santri.” Jurnal Pendidikan Islam Nusantara,
6(1), 41-56.

Nurdin, S., & Amaliyah, U. 2025. “Praktik Tazkiyatun Nafs dalam Meningkatkan
Kematangan Emosional Santri.” Jurnal Tarbiyah & Sufisme, 8(1), 33-49.

Nurhadi, S. 2025. “Tasawuf Nabawi sebagai Model Pendidikan Spiritual.”
Indonesian Journal of Islamic Education, 10(1), 27—42.

Prasetiya, Benny, Bahar Agus Setiawan, and Sofyan Rofi. 2019. "Implementasi
Tasawuf Dalam Pendidikan Agama Islam: Independensi, Dialog Dan
Integrasi.” POTENSIA: Jurnal Kependidikan Islam 5.1 : 64-78.

Pratiwi, S., & Hakim, R. 2023. “Pengaruh Praktik Zikir terhadap Penurunan
Stres dan Kecemasan Santri Pesantren Tradisional”. Jurnal Psikologi
Islam, 11(2), 77-92.

Rahim, S., & Ma’arif, H. 2024. “Peran Lingkungan Spiritual Pesantren dalam
Pembentukan Akhlak dan Konsep Diri Santri”. Jurnal Studi Pendidikan
Islam, 18(1), 55-70.

Rahmadi, F., & Lestari, D. 2023. ‘Kegiatan Sosial Pesantren dan Pengaruhnya
terhadap Pembentukan Kesadaran Sosial Santri.” Jurnal Pendidikan Islam,
15(1), 72-87.

Rahman, A., & Sholeh, F. 2023. “Pengaruh tazkiyatun Nafs terhadap
pengendalian diri santri pesantren modern.” Jurnal Psikologi Islami, 8(2).

Rahmaniyah, S., & Yusuf, A. 2023. “Pembacaan Shalawat dan Dampaknya
terhadap Stabilitas Emosi Santri.” Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 13(2),
112-126.

Rahmatullah, A. S. 2019. “kenakalan Remaja dalam Perspektif Psikologi
Pendidikan Islam.” Gaceindo.



155

Rahmatullah, A. S., & Purnomo, H. 2020. “Kenakalan remaja kaum santri di
pesantren  (Telaah  deskriptif-fenomenologis).”  Ta’allum:  Jurnal
Pendidikan Islam, 8(2), 222—-245.

Rahmawati, 1., & Hasan, N. 2025. “Mujahadah al-Nafs sebagai Strategi
Pengendalian Diri Santri di Pesantren Salaf.” Jurnal Ilmu Pendidikan
Islam, 12(1), 55-70.

Rahayu, N. A., 2023. “Efektivitas Bimbingan Keagamaan dalam Mengatasi
Kenakalan Santri di PP Ar-Riyadh Kerinci Kanan”.

Rahmawati, N., & Firdaus, H. 2024. “Pengaruh Ajaran Sufistik terhadap
Pengendalian Perilaku Menyimpang Santri.” Jurnal Tasawuf dan
Psikologi Islam, 8(1), 55-70.

Ramadhani, S., & Nurhakim, F. 2023. “Perilaku Prososial Santri dan
Pengaruhnya terhadap Pembentukan Konsep Diri Positif.” Jurnal
Pendidikan Islam, 14(2), 88-104.

Ratu Kusumawati, 2024. “Konsep Diri Santri Mukim Penghafal Al-Qur’an yang
Mengikuti Metode Q” (Tesis MA, UIN Sunan Kalijaga.).

reswell, J. W., & Poth, C. N. 2021. “Qualitative Inquiry and Research Design:
Choosing Among Five Approaches.” 4th ed. SAGE Publications.

Ridwan, M., & Halim, S. 2025. “Tazkiyatun Nafs dan Penguatan Konsep Diri
Santri dalam Perspektif Pendidikan Islam.” Jurnal Tasawuf dan Tarbiyah,
9(1),22-38.

Risman, 2025. “Kenakalan Remaja di Kalangan Santri Ponpes As ‘adiyah” (Tesis,
Uin Sunan Kalijaga ).

Rohman, R., Wahab, A. A., & Islam, M. H. 2022. “Konsep tasawuf Imam al-
Ghazali dari aspek moral dalam kitab Bidayatul Hidayah”. Jurnal
Pendidikan dan Konseling (JPDK), 4(5), 1509-1514.

Silverman, D. 2023. “Doing Qualitative Research.” 6th ed. SAGE Publications.

Sudarsono. 2012. ““ Kenakalan Remaja.” Rineka Cipta.

Sulistyo, A., & Hamid, N. 2023. “Pengaruh Lingkungan Pesantren terhadap
Pembentukan Konsep Diri Santri.” Jurnal Pendidikan dan Sosial

Keagamaan, 12(2), 134-149

Suryadi, A., & Fatimah, N. 2023. “Pengaruh Muhasabah Terhadap Pengendalian
Diri Santri di Pesantren Modern.” Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 45—60.



156

Suryana, A. 2021. “Direct Involvement of Researchers in Pesantren-Based
Qualitative Research.” Journal of Islamic Education Studies, 9(3), 133—
147

Suryaningsih, D. 2024. “Perubahan emosional dan akhlak santri melalui program
tazkiyatun Nafs.” Jurnal At-Tarbiyah, 9(1).

Susanti, Agus. 2017. "Penanaman Nilai-Nilai Tasawuf dalam Pembinaan
Akhlak." Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 7.2 : 277-298.

Syafruddin, M., & Fauziah, 1. 2024. “Faktor Internal dan Eksternal Penyebab
Kenakalan Remaja dalam Pendidikan Berbasis Asrama . Jurnal Tarbiyah
Nusantara, 12(1).

Syaifuddin, M., & Lestari, F. 2023. “Implementasi Praktik Tasawuf dalam
Pembentukan Karakter dan Pengendalian Diri Santri Pesantren Salaf.”
Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 88-102.

Tersiana, Andra. 2022. “Metode Penelitian, Dengan Pendekatan Kualitatif dan
Kuantitif”. (Yogyakarta). 12.

Triana, Neni, et al. 2023. "Integrasi Tasawuf Dalam Pendidikan Islam dii Pondok
Pesantren.” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam 12.01.

Ulwan, Abdullah Nashih. 2000. “Pendidikan Anak dalam Islam.” Gema Insani.

Widad Athiyah, 2022. “Hubungan Konsep Diri dan Zuhud terhadap Motivasi
Berprestasi Santri’’.

Wulandari, A. Y. 2022. “Pengaruh kecemasan matematis dan konsep diri
terhadap hasil belajar matematika siswa kelas XI MIPA 2 SMA Negeri 2
Luwu Timur (Tesis IAIN Palopo.)

Yusuf, A. M. 2025. “Metodologi Penelitian Kualitatif.” Bandung: Prenada Media.
2025.

Yusuf, R. N., et al. 2021. “Implikasi asumsi konsep diri dalam pembelajaran
orang dewasa.” Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(4), 1144-1151.

Zamakhsyari Dhofier, 2011. “Tradisi Pesantren,” LP3ES.

Zarkasyi, A. F. 2013. “Pondok Pesantren: Sejarah, Konsep, dan
Perkembanganya”. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Zulkarnain, Iskandar, M. Si, and Sakhyan Asmara. 2020. “Membentuk konsep diri
melalui budaya tutur: Tinjauan psikologi komunikasi.” Puspantara.



157

PEDOMAN WAWANCARA

PEMBENTUKAN KONSEP DIRI SANTRI BERBASIS TASAWUF
DALAM MENGATASI KENAKALAN SANTRI DIPONDOK PESANTREN
AL-INAROH

1. Tujuan
Kegiatan wawancara dilakukan untuk memperoleh informasi tentang:

a. Memahami dan mendekskripsikan proses pembentukan konsep diri santri
berbasis tasawuf dipondok pesantren al-Inaroh

b. Menjelaskan faktor-faktor yang mempengaruhi pembentukan konsep diri
santri berbasis tasawuf dalam konteks kehidupan dipondok pesantren al-
Inaroh Jember

c. Menjelaskan makna dan bentuk aktualisasi konsep diri santri berbasis tasawuf

dalam menghadapi dan mengatasi kenakalan santri dipondok pesantren al-
Inaroh Jember.

d. mengeksplorasi strategi dan praktik nyata yang diterapkan oleh pihak
pesantren dalam menumbuhkan dan memperkuat jpembentukan konsep diri
santri berbasis tasawuf dipondok pesantren al-Inaroh.

2. Informasi
Informasi hasil wawancara didapatkan dari informan yaitu:
a. Pengasuh
b. Guru
c. Santri
d. Masyarakat

Kisi-kisi pedoman wawancara terdapat pada table berikut:



158

Kisi-kisi Panduan Wawancara dengan Pengasuh Pondok Pesantren

Sumber Tema atau Topik Pertanyaan
Informasi/ Wawancara
Responden

1.1 Bagaimana proses pembentukan
konsep diri santri berbasis

tasawuf?
Pembentukan Konsep |1.2 Faktor yang mempengaruhi
Diri Berbasis Tasawuf pembentukan  konsep  diri
Pengasuh Pondok berbasis tasawuf?
Z?s?ntren 2.1 Bagaimana konsep diri  berbasis
-Inaroh .
tasawuf dapat mengatasi kenakalan
santri?
Mengatasi Kenakalan di | 2.2 Bagaimana strategi pembentukan
Pesantren konsep diri berbasis tasawuf dalam

konteks kehidupan santri?

Kisi-kisi Panduan Wawancara dengan Pengajar Pondok Pesantren

Sumber Tema atau Topik Pertanyaan
Informasi/ Wawancara
Responden
1.1 Bagaimana pemahaman anda terkait
tasawuf?
Tasawuf 1.2 Seberapa penting tasawuf dapat
Pengajar/Guru mengatasi dalam mengatasi
Pondok Pesantren kenakalan?

Al-Inaroh 2.1 Apakah al-Inaroh Menganut thorigoh?

Thorigoh Jika benar, maka thoriqoh apa yang

dianut?




159

Kisi-kisi Panduan Wawancara dengan Santri

Sumber Tema atau Topik Pertanyaan
Informasi/ Wawancara
Responden
1.1 Bagaimana pemahaman anda terkait
tasawuf?
Tasawuf 1.2 Apakah tasawuf dapat mengatasi
Santri Pondok kenakalan?
Pesantren Al-
Inaroh

2.1 Jenis kenakalan apa yang pernah
Kenakalan dilakukan dari sedang, ringan dan berat?

Kisi-kisi Panduan Wawancara dengan Masyarakat

Sumber Tema atau Topik Pertanyaan
Informasi/ Wawancara
Responden
1.1 Bagaimana pemahaman anda terkait
Santri Pondok tasawuf?
Pesantren Tasawuf 1.2 Apakah tasawuf dapat mengatasi

Al-Inaroh kenakalan?




160

Wawancara dengan Kiyai KH. M. Syarif Toyyib Mubarok pengasuh pondok
pesantren Al-Inaroh:

Waktu : 06 Desember 2025

Jam :09:00 WIB

Tempat  : Pondok Pesantren Al-Inaroh
Responden : Kiyai KH. M. Syarif Toyyib Mubarok

Transkip Wawancara:

1. Bagaimana Proses Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis
Tasawuf?
Jawaban: Pembentukan konsep diri santri dengan proses yang menekankan
pembentukan jati diri spiritual, moral, dan psikologis melalui ajaran
tasawuf. Proses ini tidak hanya menyentuh pada aspek kognitif saja tetapi
juga dengan qgolb, Nafs dan perilaku.”

2. Faktor Yang Mempengaruhi Pembentukan Konsep Diri Berbasis
Tasawuf?
Jawaban: ada faktor dari dalam diri santri, dari kondisi psikologis santri.
Makanya ditasawuf sangat menekankan muhasabah. Sehingga kondisi
psikologis stabil. Untuk mempercepat pembentukan konsep diri. Ada juga
motivasi spiritual, untuk membangun keinginan untuk dekat dengan Allah,
niat menuntut ilmu karena Allah, semakin kuat spiritual, semakin cepat
internalisasi nilai sufistik. Santri yang memiliki pemahaman agama dan
tasawuf lebih mudah menyerap nilai tazkiyatun nafz, akhlak tasawuf,

konsep diri sebagai hamba dan khalifah.



161

3. Bagaimana Konsep Diri Berbasis Tasawuf Dapat Mengatasi
Kenakalan Santri?
Jawaban: Kenakalan santri seperti membangkang, bolos, merokok,
melawan aturan dan lain-lainya ini didominasi dari (nafs al-ammarah)
nafsu yang mendorong pada perilaku yang cenderung merusak, dan
maksiat, kelalaian, lemahnya murogobah. Lantas bagaimana agar dapat
mengatasi kenakalan dengan cara menguatkan identitas spiritual. Santri
diajak menegnal jati diri. Contoh: “aku bukan sekedar remaja, tetapi

hamba Allah yang harus menjaga amanah-Nya

4. Bagaimana Strategi Pembentukan Konsep Diri Berbasis Tasawuf
dalam Konteks Kehidupan Santri?
Jawaban: strateginya, pertama, menguatkan kesadaran bathin santri.
Dengan cara tazkiyatun nafs (pembersihan jiwa). Santri di bombing untuk
membersihkan diri dari penyakit hati. Berupa, hasad, marah, sombong,
dendam. Dengan cara latihan: " istigfar, muhasabah sebelum tidur,
membaca dzikir hariannya. Kedua, muragobah (kesadaran akan

pengawasan Allah).



162

Wawancara dengan Ibu Nyai Pondok Pesantren Al-Inaroh

Waktu : 16 Februari 2025

Jam :09:00 WIB

Tempat  : Pondok Pesantren Al-Inaroh
Responden : 1bu Nyai Masruroh

Transkip Wawancara:

1. Pemahaman Ibu Nyai Terkait Tasawuf?
Jawaban: tasawuf bagian dari ajaran Islam yang menekankan pada
penyucian hati dengan cara kedekatan dengan Allah, melalui pengahayatan
spiritual yang mencapai magam (tingkatan spiritual) dan hal keadaan bathin
yang membawa seorang hamba kepada makrifatullah. Yaitu pengenalan
yang benar terhadap Allah.

2. Seberapa Penting Kajian Kitab Tasawuf dalam Mengatasi Kenakalan
Santri?
Jawaban: kajian kitab tasawuf ini sangat penting untuk diajarkan dan
diamalkan yakni dipraktekan, guna sebagai ajaran terkait spritualitas Islam.
Karena dari tasawuf = santri tau tentang bagaimana caranya untuk mencapai
kesadaran spiritual yang lebih tinggi, dalam mengatasi Nafsu, mengontrol
Nafsu dan keinginan yang menyebabkan kenakalan. Begitu juga dengan
keinginan duniawi. Tidak hanya itu guna mengembangkan akhlak yang
baik, mengembangkan sifat-sifat terpuji. Mengembangkan empati. Dan
mengajarkan anak santri untuk mencari pertolongan Ilahi dalam menghadapi
kesulitan dan tantangan hidup.lbu Nyai Masruroh mengatakan selalu

memanfaatkan waktu kosong dengan membaca qosidah-gosidah salaf



163

termasuk qosidah Imam Haddad ketika masih ada waktu selesai kajian
kitab. Terkadang membaca sya’ir dari Ta’lim Muta’allim. Dan disela-sela
waktu kosong juga disetiap harinya dari bangun tidur ada dzikirnya sampai
hendak tidur lagi yaitu membaca dzikir Khulashoh Madad Nabawi kitab
dzikir harian Al-Habib Umar al-Hafidz. Santri diajarkan membaca dengan
cara konsisten. Kenapa memakai dzikir dari kitab dzikir harian Al-Habib
Umar al-Hafidz dikarenakan beliau adalah murid dari murid Al-Habib Umar
al-Hafidz.

. Ada berapa Kitab Tasawuf yang dikaji?

Jawaban: dengan diadakan kegiatan kajian kitab tasawuf dengan
menggunakan kitab Hikam Ibnu Atha’illah, kitab yang ditulis lbnu
Atha’illah Al-Sakandari. Bidayatul hidayah, Kitab ini ditulis oleh Imam
Al-Ghazali. Minhajul Abidin, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Ghazali. Ihya’
Ulumuddin, Kitab ini ditulis oleh Imam Al-Ghazali. Risalatul Muawwanah,
Kitab ini ditulis_oleh Imam_Al-Harawi. Adab Sulukil Murid, = Hidayatul
Adzkiya, Arrisalatul Jami’ah, Kitab ini ditulis oleh Al-Habib Ahmad bin
Zain bin Alwi bin Ahmad Al-Alawi Al-Habsyi. Ad-dhorotul Musyarrofah,
Kitab ini ditulis oleh Al-Habib Umar bin Muhammad bin Salim bin Hafidz
bin Syekh Abu Bakar bin Salim (Hadramut). Kegiatan kajian kitab ini
dipimpin langsung oleh pengasuh pondok pesantren al-inaroh KH. M. Syarif

Toyyib Mubarok, begitu juga dengan Ibu Nyai Masruroh.



164

4. Pondok Pesantren Al-Inaroh Apakah Menganut Thorigah Tertentu?
Jawaban: Selain kajian kitab ada Thorigoh Alawiyyah yang dianut.
Tarigoh Alawiyah. salah satu tarekat sufi yang didirikan oleh Sayyid
Ahmad al-Alawi. Tujuan dari thorigoh Alawiyah untuk menbantu individu
untuk mencapai kesadaran spiritual yang lebih tinggi dalam mendekatkan
diri kepada Allah. Tarekat ini bertujuan untuk mengembangkan akhlak

yang baik dan perilaku yang positif bagi santri.



165

Wawancara dengan Santri

Waktu : 16 Februari 2025
Jam :10:00 WIB
Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh

Berapa lama Mondok : 8 Tahun
Responden : Nafila

Transkip Wawancara

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?

Jawaban: suatu pekerjaan yang mendekatkan seorang hambanya dengan
tuhannya. Nafila juga menuturkan banyak sekali kenakalan yang dilakukan
sebelum menjadi santri dan bahkan disaat menjadi santri karena butuh
proses terhadap pengenalan itu tasawuf . Sebelum mengenal apa itu
tasawuf dan setelah mengenal tasaawuf.

2. Jenis Kenakalan yang dilakukan dari Sedang, Ringan dan Berat?
Jawaban: Salah satu kenakalan Nafila dari kenakalan ringan, sampai pada
tahap kenakalan berat. seperti - setiap mendapat perintah tidak langsung
dikerjakan pada saat itu juga. Akan tetap masih ditunda-tunda. Kenakalan
berat seperti kecanduan menonton film dewasa. Dan Sebelum mengenal
tasaawuf juga sangat menyukai menonton film dewasa bahkan tanpa
mengenal apa itu dosa. Setelah mngenal sedikit berkurang menonton
sesuatu hal yang tidak bermanfaat dalam kehidupaannya. Apalagi terkait
tontonan yang mengandung pornografi.sesudah tau bisa meminimalisir
bagaimana agar tidak menonton film dewasa dan tau cara kembaali

kehadapan tuhannya dengan cara penyucian jiwa, dengan bertobat atas



166

segala sesuatu yang dilakukan. Walapun dengan usaha yang berulang
ulang kali. Dengan penyesalan yang amat dalam dan berjanji tidak
melakukan lagii. Dan yakin bahwa allah maha pemaaf, pengampun atas
segala khilaf yang dilakukan hambanya.

. Apakah Tasawuf dapat Mengatasi Kenakalan ?

Jawaban: Tasawuf dapat mengatasi kenakalan dan saya mendapat
ketenangan yang luar biasa. Setiap mengingat hal yang selalu diajarkan
oleh Ibu Nyai. Agar segera mengambil wudhu, dan menyebut asma allah
dengan tarikan nafas yang dalam agar dapat merasakan kehadiran allah
dalam qgolbu. Dilakukan terus menerus sampai lupa atas apa yang sudah
mengganggu fikirannya. Dengan cara mengenal tasawuf  melalui
bimbingan Ibu Nyai. Nafila mulai bisa mengontrol dirinya dengaan baik.
Nafila menjadi pribadi yang lebih terarah. Tidak lepas dari pengalaman-

pengalaman yang sudah Nafila lalui.



167

Wawancara dengan Santri

Waktu : 16 Februari 2025
Jam :11:00 WIB
Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh

Berapa lama Mondok : 9 Tahun
Responden : Himmah

Transkip Wawancara

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?

Jawaban: Tasawuf ilmu tentang mengenal allah. Dan juga agar lebih bisa
mendekatkan diri kpada allah. Dimana allah maha mengetahui atas apa
yang dilakukan hambanya. Himmah masih dalam posisi dituntun oleh Ibu
Nyai dalam memperdalami tasawuf . Dengan kendala yang berat
walaupum dalam tahap memahami apa itu tasawuf . Karena posisi naik
turun keadaan Himmah dan mulai bisa mengontrol sedikit demi sedikit
dari kecanduan yang himmah alaami.

2. Jenis Kenakalan yang dilakukan dari Sedang, Ringan dan Berat?
Jawaban: Kenakalan ringan yang dilakukan dipondok seperti goshop.
Kenakalan berat seperti melukai diri sendiri, mengiris-ngiris tangannya.
Ada selalu keinginan untuk melukai jika hasrat tidak terpenuhi. Suka
nonton film dewasa sampai ditahap kecanduan. Bahkan posisi jari agak
sedikit bengkok sebagai alat bantu dalam menyalurkan hasrat untuk

masturbasi.



168

3. Apakah Tasawuf Dapat Mengatasi Kenakalan ?
Jawaban: Tasawuf dapat mengatasi kenakalan, saya masih dalam proses
bimbingan dalam memperdalam tasawuf. Dengan dzikir yang dirasakan
oleh hati adalah hal yang selalu Himmah coba praktikan dalam diri
himmah. Dan kondisi Himmah Selaalu kambuh setiap perpulangan pondok
karena selalu mengulangi menonton adegan film dewasa yang gampang
dari hape himmah. Akhirnya mengulangi hal yang sama melakukan lagi
dan lagi. Akan tetapi Himmah tidak pernah malu mengakui dan meminta
bantuan untuk dibimbing oleh al mukarromah Ibu Nyai Dan selalu dapat
bimbingan dari Ibu Nyai. ada hal yang menggugah hati Himmah ketika
perpulangan pondok. sedikit terenyuh dengan kaalimat umi mengingatkan,
uminya Berkata: “himmah enak sekarang masih ada umi, masih ada yang
Mengingatkan. Tapi kalau sudah gak ada umi dirumah ini. Umi sudah
meninggal. Umi hanya bisa pasrah kepada allah apapun yang terjadi ke
himmah.” ucapan umi sedikit menjadi taamparan buat himmah agar tidak
terus menerus melakukan hal yang allah benci. Ketika perpulangan ingat
dawuh umi. Ketika diponndok selalu dapat bimbingan rohani dari Ibu
Nyai. Dua sosok yang luar biasa betul-betul memberikan pembelajaran

yang luar biasa dalam hidup Himmabh.



169

Wawancara dengan Santri

Waktu : 16 Februari 2025
Jam :12:00 WIB
Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh

Berapa lama Mondok : 8 Tahun
Responden - Nafis

Transkip Wawancara

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?
Jawaban: Tasawuf itu adalah ilmu tentang bagaimana kita mengenal allah,
tentang ketauhidan, tentang bagaimana kitaa mengenal tentang sifat-sifat

nya allah.
2. Apakah Tasawuf Dapat Mengatasi Kenakalan?

Jawaban: iya, dapat mengatasi kenakalan. bahwasanya sebelum mengenal
apa itu tasawuf dan setelah mengenal tasawuf dapat membedakan hal yang
signifikan terkait apa tujuan Kita hidup sebenarnya. Setelah mengenal
tasawuf setiap melakukan kesalahan saya tau apa yang harus saya lakukan
dalam artian bagaimana cara bertobat, mengakui kesalahan, bertanggung
jawab atas kesalahan. Setiap perpulangan dari pondok dan bebas memegang
smartphone terkadang gampang mengikuti arus lagi. Melihat sesuatu yang

dilarang, yang tidak bermanfaat.



170

Wawancara dengan Santri

Waktu : 16 Februari 2025
Jam :12:00 WIB
Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh

Berapa lama Mondok : 7 Tahun
Responden : Sirli

Transkip Wawancara
1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?
Jawaban: Tasawuf adalah sebuah ilmu yang mengajarkan cara mengenal

tuhan yang sesungguhnya.

2. Jenis Kenakalan yang dilakukan dari Kenakalan Sedang, Ringan dan
Berat?
Jawaban: “dari kenakalan ringan seperti menggosop, bahkan sedang.
seperti- berbohong. Dan kenakalan berat seperti-menyukai. sesama jenis.
Dan Sirli mengakui dengan rasa yang ada dalam dirinya adalah sebuah
kesalahan yang fatal. Dan tidak malu untuk meminta bimbingan kepada
ibu nyai sebagaimana pengasuh di pesantren. Setelah mendapat bimbingan
dari Ibu Nyai secara langsung, Sirli, mendapat ketenangan hati, mulai
menemukan jati diri. Mulai menyadari setiap yang dilakukan adalah
sebuah kesalahan yang fatal. Selalu diajarkan terkait dzikir Qolbu ketika
mengingat hal-hal yang pernah dilakukan dan ketika ada rasa ingin

kembali melakukannya lagi.



171

3. Apakah Tasawuf dapat Mengatasi Kenakalan?
Jawaban: Sebelum mengenal tasawuf. Sirli, seperti anak remaja pada
umumnya menganggap sebuah kenakalan adalah hal wajar dilakukan anak
remaja. Tapi setelah mondok dan setelah mengenal tasawuf mulai bisa
mengontrol diri apa yang dilarang oleh agama dan yang tidak. Tasawuf
sangat penting menurut Sirli untuk dipraktekan dalam sehari-hari
dikarenakan sebagai pegangan hidup dalam mengontrol Nafsu dan emosi.
Dan tau cara melaksanakan tafakkur, dan intropeksi diri untuk

meningkatkan kesadaran akan kehadiran Allah swt.



172

Wawancara dengan Santri

Waktu : 16 Februari 2025
Jam :13:00 WIB
Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh

Berapa lama Mondok : 8 Tahun
Responden : Lubabah

Transkip Wawancara
1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?
Jawaban: Tasawuf semacam pengelolahan hati, dan terkait rasa-rasa yang

ada dihati.
2. Jenis Kenakalan yang dilakukan dari Sedang, Ringan dan Berat?

Jawaban: Terkait kenakalan ringan seperti ghosob, melanggar peraturan-

peraturan kecil yang termasuk sedang.

3. Apakah Tasawuf dapat Mengatasi Kenakalan?
Jawaban: setelah mempelajari tasawuf tau bahwasanya pentingnya tasawuf
dapat mengatasi kenakalan, begitu juga tau makna ridho, dan ikhlas.
Terkait kenakalan yang sering dilakukan kenakalan ringan seperti ghosob,
melanggar peraturan-peraturan kecil yang termasuk kenakalan sedang.
Pentingnya memepelajari tasawuf dalam kehidupan, agar kehidupan lebih
terarah. Bisa mengelola Nafsu dengan baik. Selalu mengingat allah dalam

segala halnya.



173

pentingnya memepelajari tasawuf dalam kehidupan, agar kehidupan lebih
terarah. Bisa mengelola Nafsu dengan baik. Selalu mengingat allah dalam

segala halnya.



174

Wawancara dengan Santri

Waktu : 05 Desember 2025

Jam :13:00 WIB

Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh
Berapa lama Mondok : 8 Tahun

Responden : Amir Fauzi

Transkip Wawancara

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?
Jawaban: Tasawuf adalah ilmu yang membahas cara mensucikan jiwa,
memperbaiki akhlak, dan mendekatkan diri kepada Allah swt dengan
metode riyadhoh (latihan diri).

2. Kenakalan Seperti Apa yang Pernah dilakukan?
Jawaban: Ringan, seperti Berbohong kecil dan mencontek. Sedang, seperti

Menyimpan konten terlarang. Berat, seperti Perilaku asusila,

penyalahgunaan narkoba/minuman keras.

3. /Apakah Tasawuf dapat Mengatasi Kenakalan?
Jawaban: Ya, pendidikan tasawuf mampu mengatasi kenakalan santri
karena tasawuf fokus pada tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). Kenakalan

santri sering bukan semata pelanggaran aturan, tetapi gejala Hati yang

keras, Emosi tidak stabil, dan Kurang kesadaran diri.



175

Wawancara dengan Santri

Waktu : 05 Desember 2025
Jam :13:00 WIB
Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh

Berapa lama Mondok : 8 Tahun

Responden : Yusuf Muhammad

Transkip Wawancara

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?
Jawaban: Tasawuf adalah ilmu latihan harian untuk menjaga hati tetap
hidup bersama Allah.

2. Kenakalan Seperti Apa yang Pernah dilakukan?
Jawaban: Ringan, seperti Berbicara kasar, bercanda berlebihan dan kurang
sopan pada teman. Sedang, seperti Membantah kepada ustadz/guru dan
meremehkan nasihat. Berat, seperti Menghina, mengancam, atau
melecehkan guru dan pengasuh.

3. Apakah Tasawuf dapat Mengatasi Kenakalan?
Jawaban: iya, bisa. karena llmu Tasawuf menanamkan akhlakul karimah
didalam diri santri seperti Sabar, Tawadhu’, Amanah, dan Jujur.
Kenakalan santri pada dasarnya adalah krisis akhlak, bukan Krisis
kecerdasan. Dengan pendidikan tasawuf, santri tidak hanya tau mana yang

salah, tetapi malu berbuat salah karena hati sudah terdidik.



176

Wawancara dengan Santri

Waktu : 05 Desember 2025
Jam :13:00 WIB
Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh

Berapa lama Mondok : 8 Tahun
Responden : Zainal Musthofa

Transkip Wawancara

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?
Jawaban: Tasawuf adalah fun ilmu atau jalan/thorigoh untuk mencapai
kemurnian tauhid, di mana seorang hamba benar-benar fana' (meleburkan
ego dirinya) dan hanya fokus pada kehadiran Allah dalam hidupnya.

2. Jenis Kenakalan yang dilakukan dari Ringan, Sedang, Berat?

Jawaban: Ringan seperti Datang terlambat ke kelas atau jamaah dan tidak
rapi berpakaian. Sedang seperti Sengaja. bolos ngaji/madrasah. Berat
seperti-Kabur dari pesantren atau meninggalkan-lingkungan pendidikan

tanpa izin.
3. Apakah Tasawuf Dapat Mengatasi Kenakalan?

Jawaban: lya, bisa. kebanyakan kenakalan santri muncul karena Merasa
jenuh, Tidak menemukan makna mondok, dan Merasa terpaksa untuk
mondok. Tasawuf memberikan makna spiritual terhadap proses belajar dan
ketaatan sehingga santri memahami bahwa Mondok adalah ibadah dan
Taat adalah jalan mendekat kepada Allah. dengan makna yang benar maka

kenakalan akan berkurang tanpa adanya unsur paksaan.



177

Wawancara dengan Guru

Waktu : 16 Februari 2025

Jam :14:00 WIB

Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh
Responden . Ustadzah Munawwaroh

Transkip Wawancara

1.

Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?

Jawaban:Tasawuf adalah salah satu metode dalam pembersihan jiwa.
Apakah Tasawuf Dapat Mengatasi Kenakalan Anak Santri?

Selama mengajar dipesantren saya melihat dan merasakan bahwasanya
tasawuf sangat memiliki andil besar dalam kehidupan santri. Dan
pelajaran yang harus selalu ada disetiap pesantren dalam membantu
membentuk karakter anak santri, akhlak anak snatri. Tasawuf memiliki
pengaruh besar dalam kehidupan anak santri dengan melalui bimbingan
dan asuhan al-mukarrom ibu nyai Masruroh selaku pengasuh dipondok
pesantren Al-Inaroh. dengan karakter anak santri yang memiliki perubahan
walaupun tidak cepat karena semua berproses dalam mengenali dirinya
sendiri dengan jalan tasawuf . pembelajaran tasawuf harusnya tidak hanya
ada dipesantren saja akan tetapi juga dalam kalangan masyarakat. Karena
pentingnya tasawuf dalam kehidupan sehari-sehari. Dalam menjaga

hubungan dengan tuhannya, begitu juga dengan sesama mahluk ciptaann.



178

Wawancara dengan Guru

Waktu : 16 Februari 2025

Jam :14:30 WIB

Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh
Responden : Ustadzah Suheimi

Transkip Wawancara

1.

Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?

Jawaban: Tasawuf adalah sebuah cara mengenal Allah dengan jalan
ma’rifatullah, dalam meningkatkan sebuah kesadaran akan kehadirannya.
Apakah Tasawuf Dapat Mengatasi Kenakalan Anak Santri?

Jawaban: pembelajaran tasawuf dikalangan pesantren sangat membantu
dalam pembentukan karakter santri. Sehingga pembelajaran tasawuf harus
ada disetiap pesantren. Melihat anak santri Al-Inaroh dengan anak yang
dari luar pesantren sangat jauh dari sisi akhlak dan karakternya. Selama
berada di- Al-Inaroh sebagai. pengajar bisa menyaksikan betul pengaruh
tasawuf  pada anak santri, sedikit demi sedikit selalu mengalami
perubahan terhadap santri, terkait kesadaran diri. Semua berkat bimbingan
dari Al-mukarrom ibu nyai Masruroh berkat bimbinganya anak santri bisa
berubah dari sisi karakternya secara bertahap ke hal yang lebih baik.
Tasawuf ini harusnya dikembangkan disetiap pesantren dan sangat
dibutuhkan untuk persiapan kembali kemasyarakat. Ketika seorang belajar
tasawuf dari sisi pemikiranpun akan berbeda jauh sangat berbeda.

Dikarenakan segala isi pikiran akan menjadi lebih luas lagi. Tidak



179

gampang menyalahkan manusia lainnya. Semua akan kembali kepada
takdir dan akan dikembalikan kepada takdir. Saya ini sebagai pengajar

disini akan tetapi juga masih mendapat bimbingan juga dari ibu nyai.



180

Wawancara dengan Masyarakat

Waktu : 16 Februari 2025

Jam : 15:00 WIB

Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh
Responden - Ibu Ari

Transkip Wawancara

1.

Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?

Jawaban: saya sebagai masyarakat sekitar pondok pesantren dan sebagai
jamaah dari pengajian yang dibimbing langsung oleh Ibu Nyai. Yang saya
tau terkait Tasawuf adalah sebuah cara mengenal Allah.

Apakah Tasawuf Dapat Mengatasi Kenakalan Anak Santri?

Jawaban: saya hanya sedikit mengenal terkait apa itu tasawuf , akan tetapi
beliau menyampaikan bahwasanya pembelajaran tasawuf sangat penting
diajarkan ' dan diterapkan- tidak hanya dipesantren akan tetapi juga
dihalayak masayarakat agar tidak mudah berprasangka jellek kepada
mahluk sesama. tidak gampang saling menyalahkan satu sama lain. Tidak
suka menggibah. Dan tau cara bagaimana menyelesaikan suatu problem di
tengah — tengah hidup berdampingan dengan masyarakat. Saya ini juga
seorang ibu yang menitipkan anak untuk menimba ilmu dipesantren dan
tau betul bagaimana cara menyikapi suatu problem dalam menghadapi ke
tantruman anaknya dipesantren. Dan beliau bisa tenang menghadapi itu.

Berkat pembelajaran yang didapatkan dari ibu nyai Masruroh.



181

Wawancara dengan Masyarakat

Waktu : 16 Februari 2025

Jam :15:30 WIB

Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh
Responden : Ibu Hj. Mufarrohah

Transkip Wawancara

1. Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?
Jawaban: saya ini masyarakat sekitar pondok dan sekaligus jamaah
pengajian dari Ibu Nyai Maruroh. Yang saya tau tasawuf suatu ibadah
untuk mengenal Allah. Dan suatu cara untuk membersihkan hati dari
perkara dengki, iri, dendam dan segala penyakit hati lainnya.

2. Apakah Tasawuf Dapat Mengatasi Kenakalan Anak Santri?
Jawaban: saya hanya sedikit mengenal terkait apa itu tasawuf , sejauh ini
pondok pesantren. Al-Inaroh dengan pondok pesantren lainnya yang ibu
ketahui terkait akhlak sangat jauh berbeda melihat santri Al-Inaroh terkait
adab, akhlak sangatlah luar biasa. Sehingga respon masyarakat juga sangat
luar biasa. Santri memiliki pendidikan yang luar biasa serta bimbingan

langsung dari Ibu Nyai.



182

Wawancara dengan Masyarakat

Waktu : 16 Februari 2025

Jam :16:00 WIB

Tempat : Pondok Pesantren Al-Inaroh
Responden - Ibu Siti Azizah

Transkip Wawancara

1.

Apa Pemahaman Anda Tentang Tasawuf ?

Jawaban: saya ini masyarakat sekitar pondok dan sekaligus jamaah
pengajian dari Ibu Nyai Maruroh. Yang saya tau tasawuf adalah ibadah.
Tasawuf adalah cara mengenal tuhannya, tasawuf adalah cara seseorang
mencapai tingkat spiritual yang tinggi dan sampai ketahap kebahagiaan
didunia dan akhiratnya.

Apakah Tasawuf Dapat Mengatasi Kenakalan Anak Santri?

Jawaban:; bahwasanya tasawuf “adalah cara kita mendekat dengan tuhan
kita. Dengan cara banyak berdzikir, dan tafakkur. dan anak santri Al-
Inaroh terkait akhlak, adab, kesopanan, sangat luar biasa. Saya ini rutin
mengikuti pengajian yang selalu diadakan oleh pondok pesantren Al-
Inaroh. terkait bimbingan ibu nyai selalu tak pernah luput dari setiap anak
santri di pondok. begitu juga dengan para jamaahnya. Selalu mendapat
sentuhan ruhaniyah-nya. Jadi tasawuf sangat dapat membantu untuk

mengatasi kenakalan.



183

LAMPIRAN

Dokumentasi penelitian Bersama bu nyai pondok pesantren al inaroh

(16 Februari 2025)




184




NO TANGGAL KETERANGAN PARAF
' | 16 pebwa mﬁ:ﬂrﬁ:p‘:ﬂ'zw '
2 | b pbuan [Wewevcars dopn tvmges Mgl 4
| 16 peotven | Wi e ouniai fhayuich | A
* 1t pBren Mo ogan St it * lpee—
| 16 pebuon  Maewan dogen Sobi St i —
S | 16 eamor  fidmanors Sonsan Sartyi ik ’ &‘!’_
"1t et | s S G Nt 7 Yl
* 16 pthran Jingan Lidodal 8&9_
Y T T -
O 16 phuart | puge porsic Womed IOM“?""
W | 05 ebuor beamon doye Magate o | Plisc—
2| 1 pebuas e hoge Mol o Mg "z
B N N wmémmrg‘dal\u ) fom—
N e ki ! »Wa.‘,.u.q«um.w‘» ey
0510/ vl (oo Sngo My gyl - [

“ e

JURNAL PENELITIAN

PEMBENTUKAN KONSEP DIRI SANTRI BERBASIS TASAWUF DIDALAM
MENGATASI KENAKALAN SANTRI
DI PONDOK PESANTREN AL-INAROH

& _'. ) 11N
0t Duawber  ugumnase WLP M St
17 f L A A D 17
! AY vl »
18 18
19 19
20 20

185



186

Surat keterangan izin penelitian

S KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA 180T
Q"L UNIVERSITAS ISLAM NEGERI! KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER . 129
PASCASARJANA :

“““““ - ;*"n'““ I Mataram No 1 Mangli, Jemoar, Kode Pos 68136 Telg (0331} 447550 Fax (01331 427005
b T T e, pascassriansiulnkhss ac id Website - hliecoiscs ysabbas 8o id

Na : B.3241/Un.22/DPS WD/PP.00.9/11/2025
Lampiran e
Perihal : Permohonan lzin Penelitian untuk Penyusunan Tugas Akhir Studi
Yth.
Pengasuh pondok pesantren al-inaroh
Di -
Tempat

Assalamu'alaikum Wr.Wh

Dengan hormal, kami mengajukan permohonan izin penelitian di
iembaga yang Bapak/lbu pimpin untuk keperluan penyusunan tugas akhir
studi mahasiswa berikut ini:

Nama : Lallatul Mubarokah

NIM ¢ 233206080014

Program Studi : Studi Islam

Jenjang ¢ Magister {S2)

Waktu Penelitian 3 Bulan (terhitung mulai tanggal diterbitkannya surat)
Judul : Pembentukan konsep diri santri berbasis tasawuf

didalam mengatas| kenakalan santn di pondok
pesantren al-inaroh
Demlkian surat keterangan ini dibuat untuk dipergunakan sebagaimana

mestinya.
Wassalamu'alaikum Wr. Wb

Jember, 10 November 2025
An. Direktur,
Wakil Direkiur

Saihan

Tembusan :
Direktur Pascasarjana

' Dokumest inl yeiah ditands 1ngen] setars aleharon
\‘ Token @ ugWTWIpQ @



187

Surat izin selesai penelitian

PONDOK PESANTREN AL-INAROH PUTRI

JI. Jember - Ambulu, Krajan Selatan, Kertonegoro, Jenggawah,

Telepon +62 823-3278-2974
E-mail : alinahptr4d70@gmail.com

SURAT KETERANGAN
NOMOR :003/AP/SK/X1/2025

Yang bertanda tangan di bawah ini menerangkan bahwa :

Nama : Lailatul Mubarokah

NIM : 233206080014

Adalah benar-benar telah selesai melakukan penelitian di Pondok Pesantren Al-
Inaroh Putri dalam rangka penyelesaian penyusunan Tugas Akhir Studi dengan
judul “Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis Tasawuf Didalam Mengatasi
Kenakalan Santri Di Pondok

Pesantren Al-Inaroh”,

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dapat dipergunakan sebagaimana
mestinya.

Jember, 23 November 2025

Pengasuh Putri

"N \/,’
P .27
L) 27

“Nyat-Hj, Masruroh



188

Surat Keterangan TIM UPT Pengembangan Bahasa UIN KHAS

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA r =)

UNIVERSITAS ISLAM NEGER! KIA| HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER | 1505/

él |La UPT PENGEMBANGAN BAHASA S

P Jt Mataram § Mangh, Kolwoes, Jawa Timur indonasia Kodo Pos 68135 L cratirieo)

o Telp (0331) 487550, Fax (0331) 427005, 68135, emal upburkhas@unkhas acd, S
WS A0SE e webstn: hipl waw upb unkhas ac id

SURAT KETERANGAN
Nomor. B-015/Un.20/U.3/128/12/2025

Dengan ini menyatakan bahwa abstrak Tesis berikut;

Nama Penulis . Lailatul Mubarokah
Prodi . 828l
Judul (Bahasa Indonesia) : Pembentukan Konsep Diri Santri Berbasis

Tasawuf di dalam Mengatasi Kenakalan Santri
di Pondok Pesantren Al-Inarch Jember

Judul (Bahasa arab) D dpall g o Ll I g ggdall Gy 4G
e LY S dpne o Ll S gl da e
Judul (Bahasa inggris) . The Formation of Santri Self-Concept Based

on Sufism in Addressing Student Misconduct
at Al-Inaroh Islamic Boarding School, Jember

Telah diperiksa dan disahkan oleh TIM UPT Pengembangan Bahasa UIN Kiai Haji
Achmad Siddiq Jember.
Demikian surat keterangan ini dibuat uniuk digunakan sebagaimana mestinya.




189

e KEMENTRIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA Il
UNIVERSITAS ISLAM NEGERIKIAI HAJI ACHMAD SIDDIQJEMBER c,,g,,::;;l

PASCASARJANA 180
i e Jl. Mataram No. 01 Mangli, Kaliwates, Jember, Jawa Timur, Indonesia KodePos . cgggpfé'.;l
Tk 68136 Telp. (0331) 487550
Fax (0331) 427005e-mail :uinkhas@gmail.com Website : hitp//www_uinkhas.ac.id

SURAT KETERANGAN
BEBAS TANGGUNGAN PLAGIASI
Nomor: 3419/Un.22/DPS WD/PP.00.9/11/2025

Yang bertanda tangan di bawah ini Direktur Pascasarjana Universitas Islam Negeri
Kiai Haji Achmad Siddiq Jember dengan ini menerangkan bahwa telah dilakukan cek

similaritas* terhadap Tesis.
Nama 1 : | Lailatul Mubarokah
NIM 1233206080014
Prodi : | Studi Istam (S2)
Jenjang : | Magister (S2)

dengan hasil sebagai berikut:
BAB ORIGINAL MINIMAL ORIGINAL
Bab | (Pendahuluan) 21 % 30 %
Bab Il (Kajian Pustaka) 26 % 30 %
Bab Il (Metode Penelitian) 26 % 30 %
Bab IV (Paparan Data) 1 % 15%
Bab V (Pembahasan) 1 % 20 %
Bab VI (Penutup) 2 % 10 %

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dipergunakan sebagai salah satu syarat
menempuh ujian Tesis,

I IN I\ \ 'FRSITAS IS] mﬂmume
k;,.\,v \ | ‘,‘)‘4»_/L~) -\:L,. l“ L !
an Durektur
A A k <N Y1
JAD H ACH DIO
j A/
] 1 \% . S.Ag., M.Pd.|
P. 197202172005011001
*Menggunakan Aplikasi Turnitin



190

Riwayat Hidup

Lailatul Mubarokah dilahirkan di Mekkah, tanggal 22 April
1990, anak Ke-Satu dari empat bersaudara. Pasangan bapak
KH. Nashir Abdul Majid (Almarhum.) dan Ibu Nyai Hj. Nur

Azizah (Almarhumah). Alamat JI. Dusun Krajan, Desa

Selodakon, Kecamaatan Tanggul, Kabupaten Jember,
Provinsi Jawa Timur, PP Al-Majidi. HP. 081233648147. e-mail:

aymubarok90@gmail.com.

Menempuh pendidikan dasar dan menengah dikampung halamannya. lulus
SD pada tahun 2002 Selanjutnya, melanjutkan pendidikan ke Sekolah Menengah
Pertama (MTS) dan menyelesaikannya pada tahun 2005 Setelah itu, menempuh
pendidikan di Sekolah Menengah Atas/Kejuruan (Aliyah) dan lulus pada tahun
2008. Setelah itu melanjutkan Strata Satu (S1) di Stain Jember tidak sampai
selesai. Dan menyelesaikan pendidikan kembali Strata Satu (S1) di Universitas
Al-Falah As-Sunniyah Kencong, Jember. Fakultas Tarbiyyah, Program Studi
Pendidikan Agama Islam (PAl), dan lulus pada tahun 28 Agustus 2023. Dan
Pendidikan saat ini adalah Pascasarjana UIN Kiai Achmad Siddig Jember

Program Studi Islam dan menyelesaikan pada tahun 2025.


mailto:aymubarok90@gmail.com

