
i 

 

SENI REOG PONOROGO DESA KESILIR (1965-2019 ): 

MENAPAKI JEJAK KESENIAN MASYARAKAT 

MATARAMAN DI JEMBER 

 

SKRIPSI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Umi Navilatul Mardiyah 

Nim  212104040007 

 

 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

FAKULTAS USHULUDDIN, ADAB DAN HUMANIORA 

2025



 

ii 

 

SENI REOG PONOROGO  DESA KESILIR (1965-2019 ):  

MENAPAKI JEJAK KESENIAN MASYARAKAT 

MATARAMAN DI JEMBER 
 

 

 

SKRIPSI 

 

 

Diajukan kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

untuk memenuhi salah satu persyaratan memperoleh 

 Gelar Sarjana Humaniora (S.Hum)  

Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora 

 Program Studi Sejarah dan Peradaban Islam 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Umi Navilatul Mardiyah 

Nim 212104040007 

 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

FAKULTAS USHULUDDIN, ADAB DAN HUMANIORA 

2025 



 

iii 

 

  



https://v3.camscanner.com/user/download


 

v 

 

MOTTO 
 

ُولِي الّْلَْبَاب رَةٌ لّيِ هيمْ عيب ْ ْ قَصَصي مَا كَانَ حَدييْ ثاً ي ُّفْتَ رٰى وَلٰكينْ تَصْدييْقَ الَّذييْ ۗ   لَقَدْ كَانَ فِي
ن ُ  يْلَ كُليِ شَيْءٍ وَّهُدًى وَّرَحْْةًَ ليقَِوْمٍ ي ُّؤْمي  ࣖوْنَ بَ يَْْ يَدَيْهي وَتَ فْصي

Sungguh, pada kisah mereka benar-benar terdapat pelajaran bagi orang-orang 

yang berakal sehat. (Al-Qur’an) bukanlah cerita yang dibuat-buat, melainkan 

merupakan pembenar (kitab-kitab) yang sebelumnya, memerinci segala sesuatu, 

sebagai petunjuk, dan rahmat bagi kaum yang beriman. 

(Q.S Yusuf 111). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                        

 Ma’had Tahfidh Yanbu’ul Qur’an Kudus, Al-Qur’an Al-Quddus (Kudus: CV. Mubarokatan 

Thoyyibah, 2021). 



 

vi 

 

PERSEMBAHAN  
 

Karya ini saya dedikasikan kepada Almamater tercinta, Program Studi Sejarah 

dan Peradaban Islam, Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Humaniora, Universitas 

Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, serta kepada seluruh insan 

akademik yang memiliki kepedulian terhadap bidang Sejarah dan Peradaban 

Islam, khususnya terhadap kesenian pertunjukan Reog. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

  



 

vii 

 

KATA PENGANTAR 

 Puji syukur atas kehadirat Allah swt, karena dengan limpahan rahmat, 

taufik, serta hidayah dan inayah-Nya, kepada kita semua. Sholawat serta salam 

tetap tercurahkan limpahan kepada Nabi Agung Muhammad saw., yang telah 

menuntun kita dari kegelapan meuju jalan yang terang benderang yaitu ajaran 

agama Islam. Perjuangan penulis dalam perencanaan, pelaksanaan dan 

penyusunan penulisan skripsi yang berjudul “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir 

(1965-2019): Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman di Jember ” dapat 

terselesaikan dengan lancar. Terselesaikannya penulisan skripsi ini, penulis sadari 

karena bantuan dan peran berbagai pihak. Oleh karena itu, penulis menyadari dan 

menyampaikan terima kasih yang sedalam-dalamnya kepada: 

1. Rektor Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achamd Siddiq Jember Bapak 

Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M.M., CPEM., atas kesempatan dan fasilitas 

yang diberikan kepada penulis untuk mengikuti dan menyelesaikan 

Program Sarjana.  

2.  Dekan Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora Bapak Prof. Dr. 

Ahidul Asror, M.Ag. dan seluruh jajaran Dekanat yang lain atas 

kesempatan yang diberikan kepada penulis untuk menjadi mahasiswa 

Program Studi Sejarah dan Peradaban Islam pada Program Sarjana 

Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora UIN KHAS Jember. 

3. Ketua Jurusan Studi Islam Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora 

UIN KHAS Jember Bapak Dr. Win Usuluddin, M.Hum. atas bimbingan 

dan motivasi yang diberikan selama proses perkuliahan. 



 

viii 

 

4. Koordinator Program Studi Sejarah dan Peradaban Islam Bapak Dr. 

Akhiyat, S.Ag., M.Pd. atas bimbingan, motivasi serta diskusi-diskusi yang 

menarik dan membangun selama proses perkuliahan.  

5.  Dosen Pembimbing Skripsi Ibu Dahimatul Afidah, M.Hum. yang selalu 

sabar dalam membimbing, memberikan motivasi, bantuan, dukungan, dan 

meyakinkan penulis untuk bisa menyelesaikan penulisan skripsi ini.  

6.  Seluruh dosen Program Studi Sejarah dan Peradaban Islam, Fakultas 

Ushuluddin, Adab dan Humaniora, Universitas Islam Negeri Kiai Haji 

Achmad Siddiq Jember yang telah memberikan ilmu serta pengalaman 

selama proses perkuliahan.  

7.  Seluruh pegawai lingkungan Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora, 

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Ahmad Siddiq Jember atas informasi-

informasi yang telah diberikan. 

8.  Kepada kedua orang tuaku Bapak Busari dan Ibu Sholihah, terima kasih 

selalu berjuang dalam mengupayakan yang terbaik untuk kehidupan 

penulis, berkorban keringat, tenaga dan pikiran. Meski tidak sempat 

merasakan pendidikan sampai bangku perkuliahan, namun mereka mampu 

mendidik penulis, memberikan motivasi, dukungan dan tak kenal lelah 

mendoakan yang terbaik, sehingga penulis mampu menyelesaikan 

studinya sampai meraih gelar sarjana. Pengorbanan dan doa yang mereka 

panjatkan setiap hari menjadi sumber kekuatan terbesar bagi penulis untuk 

terus melangkah dan tidak menyerah.  



 

ix 

 

9. Ucapan terima kasih yang sebesar-besarnya saya sampaikan kepada adik-

adik tersayang yang selalu memberi semangat, keceriaan, dan warna di 

setiap proses perjuangan ini. Kehadiran kalian menjadi sumber motivasi 

yang tak ternilai, mengingatkan saya untuk terus berjuang dan tidak mudah 

menyerah. Terima kasih atas doa, dukungan, serta candaan yang mampu 

menghapus lelah di tengah perjalanan panjang penyusunan karya ini. 

Semoga kebersamaan dan kasih sayang di antara kita senantiasa terjaga, 

dan kalian pun dapat meraih cita-cita yang lebih tinggi di masa depan. 

10. Seluruh narasumber yang telah bersedia membantu memberikan informasi 

data yang dibutuhkan penulis dalam proses penelitian skripsi, sehingga 

skripsi ini dapat terselesaikan. 

11. Sahabat penulis dibangku perkuliahan selama empat tahun ini yaitu: 

Nanda Erlina, Nur Aini Putri Diah Febriana, dan Raras Dayinta Hastutik. 

Terima kasih selalu memberikan semangat, motivasi dan masukan 

masukan, dan juga membersamai penulis sehingga dapat menyelesaikan 

skripsi ini. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada Miftakhul 

Jannah yang senantiasa menemani dan mendampingi penulis selama 

proses penelitian. 

12. Ucapan terima kasih yang sebesar-besarnya saya sampaikan kepada 

teman-teman seperjuangan di PPTQ Darul Istiqomah, yang telah menjadi 

bagian penting dalam perjalanan hidup dan penyusunan skripsi ini. Terima 

kasih atas kebersamaan, dukungan, doa, serta semangat yang tak pernah 

surut dalam suka maupun duka. Lingkungan persaudaraan yang terjalin di 



 

x 

 

pondok menjadi tempat belajar yang berharga, tidak hanya dalam hal ilmu, 

tetapi juga dalam kesabaran, keikhlasan, dan arti perjuangan. Semoga 

kebersamaan dan silaturahmi ini senantiasa terjaga, serta menjadi 

kenangan indah yang selalu menguatkan di masa mendatang. 

Akhirnya, semoga segala amal baik yang telah dilakukan mendapat 

balasan sebaik mungkin dari Allah Swt. Dalam penulisan skripsi ini 

penulis menyadari bahwa skripsi ini jauh dari kata sempurna. Atas segala 

kekurangan serta kekhilafan yang ada, penulis sepenuh hati meminta maaf 

yang sebesar-besarnya. 

Jember, 15 November 2025 

 

 

 

Penulis 

 

 

 

 

  



 

xi 

 

ABSTRAK  
 

Umi Navilatul Mardiyah, 2025. “ Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-

2019): Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman Di Jember”.  

Budaya Mataraman yang berasal dari eks-Karesidenan Madiun dan Kediri 

menyebar ke Jember melalui gelombang migrasi sejak masa kolonial. Di Desa 

Kesilir, Kecamatan Wuluhan, masyarakat keturunan Ponorogo mempertahankan 

identitas budayanya melalui kesenian Reog Ponorogo. Kesenian ini menjadi 

simbol solidaritas dan spiritualitas yang diwariskan lewat sanggar-sanggar seni 

seperti Singo Brojo dan Singo Mudho. Selain sebagai hiburan, Reog berperan 

penting dalam menjaga kesinambungan budaya Mataraman di perantauan serta 

memperkaya kehidupan sosial masyarakat lokal. 

Fokus penelitian dalam skripsi ini yaitu: 1) Bagaimana Sejarah 

Kedatangan Masyarakat Mataraman ke Jember pada asa Kolonial? 2) Bagaimana 

sejarah terbentuknya Kesenian Reog sebagai budaya Masyarakat Mataraman pada 

masa kolonial? 3) Bagaimana perkembangan kesenian Reog Ponorogo desa 

Kesilir Kabupaten Jember sebagai kebudayaan masyarakat Mataraman tahun 

1965-2019?. Berdasarkan fokus penelitian tersebut, terdapat tiga tujuan dalam 

penelitian ini, yaitu: 1) Untuk mengkaji latar belakang kedatangan masyarakat 

Mataraman pada masa kolonial 2) Untuk mengkaji sejarah terbentuknya kesenian 

Reog sebagai budaya masyarakat Mataraman 3) Untuk mengkaji perkembangan 

kesenian Reog di desa Kesilir sebagai kebudayaan masyarakat Mataraman tahun 

1965-2019.  

Skripsi ini menggunakan metode penelitian sejarah, menurut Kuntowijoyo 

dibagi menjadi lima tahapan, yaitu: Pemilihan judul, pengumpulan sumber sejarah 

(heuristik), kritik sumber atau verivikasi sumber, interpretasi, dan historiografi. 

Penelitian ini menggunakan sumber arsip Belanda, sumber tertulis dan wawancara 

dari kelompok Reog. 

Hasil dari Penelitian  pembukaan lahan perkebunan oleh pengusaha 

kolonial dan sistem tenaga kerja kontrak mendorong migrasi besar-besaran 

masyarakat Mataraman ke Jember bagian selatan, yang kemudian membentuk 

pola permukiman bercorak etnis dan melahirkan masyarakat multikultural dengan 

identitas budaya khas. Dalam konteks ini, kesenian Reog Ponorogo menjadi 

medium pelestarian dan ekspresi identitas masyarakat Mataraman di perantauan, 

sekaligus menegaskan ketahanan budaya mereka di tengah perubahan sosial, 

politik, dan religius. Dinamika kelompok seperti Singo Mudho dan Singo Brojo 

memperlihatkan kemampuan komunitas lokal dalam merevitalisasi warisan tradisi 

dan menjadikan Reog sebagai ruang diplomasi kultural menghadapi arus 

modernisasi serta klaim identitas lintas daerah..  

Kata Kunci: Reog Ponorogo, Mataraman, Migrasi.  

 

 

 

 



 

xii 

 

DAFTAR ISI 

MOTTO .................................................................................................................................... v 

PERSEMBAHAN .................................................................................................................... vi 

KATA PENGANTAR ............................................................................................................ vii 

ABSTRAK ............................................................................................................................... xi 

DAFTAR ISI ........................................................................................................................... xii 

DAFTAR TABEL.................................................................................................................. xiv 

DAFTAR GAMBAR .............................................................................................................. xv 

BAB I  PENDAHULUAN ........................................................................................................ 1 

A. Konteks Penelitian ............................................................................................................. 1 

B. Fokus Penelitian ................................................................................................................ 6 

C. Ruang Lingkup Penelitian ................................................................................................. 7 

D. Tujuan Penelitian............................................................................................................... 7 

E. Manfaat Penelitian ............................................................................................................. 8 

F. Penelitian Terdahulu ........................................................................................................ 10 

G. Kerangka Konseptual ...................................................................................................... 13 

H. Metode Penelitian ............................................................................................................ 16 

I. Sistematika Pembahasan ................................................................................................... 21 

BAB II  Kedatangan Masyarakat Mataraman di Jember Pada Masa Kolonial .............. 23 

A. Pembukaan Lahan Perkebunan oleh Pengusaha Swasta Kolonial .................................. 23 

B. Migrasi Penduduk Sebagai Tenaga Kerja di Sektor Perkebunan .................................... 27 

C. Terbentuknya Pola Pemukiman Masyarakat Kolonial .................................................... 31 

BAB III  KESENIAN REOG SEBAGAI BUDAYA  MASYARAKAT MATARAMAN 

DI JEMBER ............................................................................................................................ 36 

A.  Karakteristik Masyarakat Mataraman ............................................................................ 36 

1. Budaya ........................................................................................................................ 36 

2. Pola Pemukiman ........................................................................................................... 36 

3.  Bahasa ......................................................................................................................... 43 

B. Reog Ponorogo sebagai Budaya Masyarakat Mataraman ............................................... 46 

C. Persebaran Budaya Reog Ponorogo ................................................................................ 55 



 

xiii 

 

BAB IV PERKEMBANGAN SENI REOG PONOROGO DI KESILIR .......................... 60 

A.Sejarah Awal Terbentuknya Reog Ponorogo di Kesilir ................................................... 60 

B. Perkembangan Reog Ponorogo Pasca Kemerdekaan hingga munculnya Tragedi G-30 

SPKI.. ................................................................................................................................... 65 

C. Perkembangan Reog Ponorogo era Orde Baru (1968-1998) ........................................... 68 

D. Perkembangan Reog Ponorogo di Kesilir (1999-2019) .................................................. 72 

BAB V...................................................................................................................................... 80 

PENUTUP ............................................................................................................................... 80 

A.Kesimpulan ...................................................................................................................... 80 

B. Saran ................................................................................................................................ 81 

DAFTAR PUSTAKA ............................................................................................................. 82 

LAMPIRAN ............................................................................................................................ 89 

 

 

  



 

xiv 

 

Daftar Tabel 
 

Tabel 1Komposisi Penduduk di Afdeling Jember pada tahun 1930 M ................. 32 

Tabel 4.2 Susunan Kepengurusan Reog ................................................................ 75 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

xv 

 

DAFTAR GAMBAR 
 

Gambar 1Pementasan Reog Ponorogo tahun 1920 dengan bentuk Dhadak Merak 

sederhana. ............................................................................................................... 50 

Gambar 2 Bentuk awal Dhadak Merak dalam pementasan Reog Ponorogo tahun 

1922. ....................................................................................................................... 50 

Gambar 3 Pementasan Reog Ponorogo tahun 1928 dengan Dhadak Merak 

berornamen padat. .................................................................................................. 51 

Gambar 4 Bentuk transisi Dhadak Merak dalam pementasan Reog Ponorogo 

tahun 1930 .............................................................................................................. 52 

Gambar 5 dhadak merak tahun 1956 ..................................................................... 52 

Gambar 6 dhadak merak sekarang ......................................................................... 53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111562
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111562
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111563
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111563
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111564
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111564
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111565
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111565
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111566
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111567


 

 

 

1 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Konteks Penelitian 

 

Keberagaman budaya Indonesia sangat kaya dan beragam, salah 

satunya adalah budaya masyarakat Mataraman yang berasal dari wilayah eks-

karsidenan Madiun dan Kediri. Budaya ini memiliki ciri khas tersendiri dan 

telah menyebar ke berbagai daerah gelombang migrasi, termasuk ke wilayah 

Jember. 

Salah satu contoh keberagaman budaya Indonesia yang terkenal adalah 

kesenian Reog Ponorogo, yang merupakan perpaduan antara budaya Jawa dan 

pengaruh dari budaya lain, termasuk elemen mistis dan ritual.
1
 Reog tidak 

hanya menjadi simbol identitas budaya masyarakat Ponorogo, tetapi juga 

mencerminkan akulturasi yang terjadi akibat interaksi antarbudaya. Kesenian 

ini menampilkan tarian yang megah, kostum yang berwarna-warni, dan musik 

yang dinamis, sehingga menarik perhatian banyak orang, baik lokal maupun 

wisatawan.
2
 

Keberagaman budaya di Indonesia juga dipengaruhi oleh migrasi, baik 

dari dalam maupun luar negeri. Perpindahan penduduk antarpulau dan 

antarwilayah telah menciptakan akulturasi budaya yang memperkaya tradisi 

lokal. Misalnya, di beberapa daerah pesisir, pengaruh budaya Tionghoa, Arab, 

dan India dapat terlihat dalam seni, kuliner, serta adat istiadat setempat. Selain 

                                                        
 

1
 A Supriyanto, “Reog Ponorogo: Antara Tradisi Dan Modernitas,” 2018, 46. 

 
2
 D.P Sari, “Akulturasi Budaya Dalam Kesenian Reog Ponorogo,” Jurnal Ilmu Sosial Dan 

Humaniora 5 (2020): 126. 

 

1 



 

 

 

2 

itu, interaksi antar suku bangsa di Indonesia telah melahirkan budaya baru 

yang unik, seperti perpaduan bahasa, tarian, dan musik yang mencerminkan 

harmoni dalam keberagaman .
3

 Migrasi ini membuktikan bahwa budaya 

Indonesia terus berkembang dan beradaptasi tanpa kehilangan identitas 

aslinya. 

Kebudayaan Indonesia merupkan hasil dari akumulasi sejarah panjang 

migrasi, pertukaran budaya, serta pengruh kolonialisme. Salah satu budaya 

yang memiliki akar sejarah kuat dalah budaya masyarakat Mataraman. Yaitu 

subkultural masyarakat jawa yang berasal dari wilayh eks karesidenan Madiun 

dan Kediri. Budaya Mataraman sendiri mencerminkan nilai-nilai unggah 

ungguh, kerja keras,, reliugiusitas, dan solidaritas sosial yang tinggi.
4
 

 Gelombang migrasi masyarakat Mataraman ke wilayah timur Pulau 

Jawa, khususnya Kabupaten Jember, dipicu oleh tekanan ekonomi dan sosial 

pada masa kolonial Belanda. Kebijakan tanam paksa dan eksploitasi sumber 

daya manusia serta tanah menyebabkan banyak warga Jawa bagian tengah 

bermigrasi ke daerah yang menawarkan peluang kerja baru seperti Jember.
5
 

Data sensus Hindia Belanda tahun 1930 mencatat migrasi keluar dari 

Yogyakarta ke wilayah Karesidenan Besuki, termasuk Kabupaten Jember, 

sebagai salah satu yang paling signifikan.
6
 Di antara wilayah tujuan migrasi, 

                                                        
 

3
 Armansyah, Mirna Taufik, and Nina Damayanti, “Dampak Migrasi Penduduk Pada 

Akulturasi Budaya Di Tengah Masyarakat,” GEODIKA 6 (2022): 32. 

 
4
 I Dewa Gde Satrya, “Belajar Nilai Dari Keluarga Jawa Mataraman,” Universitas Ciputra, 

2016, https://www.ciputra.ac.id/library/belajar-nila-dari-keluarga/. 

 
5
 Soegijanto Padmo, “Perpindahan Penduduk Dan Ekonomi Rakyat Jawa, 1900-1980,” 

Humaniora, 1999, 1. 

 
6
 Refi Refiyanto, “Wanita Dalam Pusaran Ekonomi: Migrasi Orang Yogyakarta Ke Besuki 

Tahun 1930,” Jurnal Wanita & Keluarga 1 (2020): 28. 



 

 

 

3 

Kesilir menjadi tempat berkumpulnya penduduk keturunan Ponorogo yang 

membawa serta budaya dan keseniannya. 

Budaya Mataraman yang berasal dari eks-Karesidenan Madiun dan 

Kediri dikenal memiliki sistem nilai yang kuat seperti unggah-ungguh (tata 

krama), religiusitas, dan solidaritas sosial. Nilai-nilai ini kemudian tercermin 

dalam bentuk kesenian dan tradisi masyarakat migran di Jember, khususnya 

dalam seni pertunjukan Reog dan tata ruang tempat tinggal mereka. Identitas 

Mataraman tak hanya hidup dalam narasi asal-usul, tetapi juga terpelihara 

dalam praktik budaya sehari-hari seperti seni pertunjukan, adat istiadat, dan 

arsitektur rumah tradisional. 

Selain Reog, bentuk kebudayaan masyarakat Mataraman lainnya 

tercermin dalam seni arsitektur rumah mereka. Rumah-rumah tradisional yang 

dibangun oleh para pendatang dari Ponorogo dan sekitarnya di Desa Kesilir 

menggunakan model arsitektur Joglo, Limasan, dan Kampung. Rumah-rumah 

tersebut biasanya menggunakan bahan kayu jati, atap tinggi berbentuk limas . 

Keberadaan arsitektur ini memperkuat identitas kebudayaan yang mereka 

bawa dan wariskan kepada generasi berikutnya.Seni Reog Ponorogo menjadi 

simbol budaya paling menonjol yang bertahan di Desa Kesilir. Dikenal 

sebagai seni pertunjukan yang mencerminkan nilai-nilai spiritual, 

kepahlawanan, dan kearifan lokal, Reog telah menjadi warisan tak benda yang 

dilestarikan melalui sanggar-sanggar seni di desa tersebut. Salah satu sanggar 

yang terkenal adalah Sanggar Reog Singo Brojo yang telah berdiri sejak awal 



 

 

 

4 

abad ke-20 dan menjadi pusat aktivitas budaya masyarakat keturunan 

Mataraman di Jember. 

Keberadaan sanggar-sanggar Reog di Desa Kesilir tidak dapat 

dilepaskan dari gelombang besar migrasi masyarakat Mataraman ke wilayah 

Jember pada akhir abad ke-19 hingga awal abad ke-20. Berdasarkan data 

sensus Hindia Belanda tahun 1930, tercatat sebanyak 6.967 jiwa (3.923 laki-

laki dan 3.044 perempuan) dari total 82.498 penduduk migran asal Ponorogo 

menetap di wilayah Jember, menjadikannya sebagai salah satu daerah tujuan 

utama migrasi Mataraman. Migrasi ini tidak hanya memengaruhi 

pertumbuhan penduduk, tetapi juga memperkenalkan nilai-nilai budaya, 

sistem sosial, dan kesenian tradisional ke wilayah baru.
7
 

Pertumbuhan jumlah desa di Jember yang signifikan antara tahun 1845 

hingga 1883 juga menjadi indikasi kuat adanya lonjakan penduduk akibat 

migrasi. Dari hanya 36 desa pada 1845, wilayah ini berkembang menjadi 117 

desa pada 1883. Kasus seperti pemekaran Desa Jember Kidul menjadi Desa 

Keranjingan menunjukkan dampak demografis dari arus migrasi tersebut
. 8

 

Desa Kesilir, sebagai salah satu wilayah yang menerima banyak pendatang 

dari Ponorogo, menjadi pusat pelestarian budaya Mataraman yang hidup 

dalam bentuk kesenian Reog, adat istiadat, serta arsitektur rumah tradisional. 

Desa Kesilir merupakan sebuah desa yang berada di Kabupaten 

Jember sebelah selatan. Terletak di Kecamatan Wuluhan sekitar 7 Km dari 

                                                        
 

7
 Departement van Economische Zaken, Volkstelling 1930 Deel III Inhemsche Bevolking 

Van Oost-Java, 1930. 

 
8
 Edy Burhan Arifin, “Pertumbuhan Kota Jember Dan Munculnya Budaya Pandhalungan”,” 

UNEJ, 2006. 



 

 

 

5 

pantai selatan, secara geografis Distrik Kesilir terletak di ujung bagian timur 

kecamatan Wuluhan yang berbatasan langsung dengan kecamatan Ambulu, 

luasnya lahan pertanian yang terdapat di Desa Kesilir menjadikan sebagian 

besar penduduknya bermata pencaharian petani dengan bukti lain 

melimpahnya penghasilan padi setiap tahunya .
9
 

Keberadaan dua sanggar Reog utama di Desa Kesilir, yakni Singo 

Brojo dan Singo Mudho, memainkan peran penting dalam pelestarian budaya 

Mataraman. Sanggar Singo Brojo yang berdiri sejak awal abad ke-20 menjadi 

pionir dalam membangun ruang ekspresi seni sekaligus menjadi wadah 

interaksi sosial bagi komunitas keturunan Ponorogo di Kesilir. Sanggar ini 

tidak hanya berfungsi sebagai tempat latihan, tetapi juga sebagai ruang 

transmisi nilai budaya, spiritualitas, dan tata krama Jawa yang diwariskan dari 

generasi ke generasi.
10

 

Pada tahun 1987, berdiri Sanggar Singo Mudho sebagai bentuk 

regenerasi dan ekspansi aktivitas kesenian Reog di desa ini. Meski berbeda 

era pendiriannya, kedua sanggar tetap memiliki visi yang sama: menjaga 

keberlangsungan budaya leluhur melalui kesenian Reog. Aktivitas mereka 

tidak hanya terbatas pada latihan rutin, tetapi juga meliputi pertunjukan dalam 

acara desa, peringatan hari besar, dan kerja sama dengan komunitas seni lain 

di Jember. Fungsi sosial Reog di Kesilir kini berkembang menjadi bagian dari 

                                                        
 

9
 Uki Yunita, “Ekonomi Politik ‘Rent-Seeking’ Dalam Jaringan Kepentingan Pertambangan 

Emas Di Jember (Studi: Pertambangan Emas Di Gunung Manggar Desa Kesilir Kecamatan 

Wuluhan Kabupaten Jember-Jawa Timur),” Universitas Airlangga 2015 (n.d.): 58–61. 
10

 Wawancara mbah Purnomo, 18  Februari 



 

 

 

6 

sistem nilai masyarakat, menyatukan unsur hiburan, spiritualitas, dan 

pendidikan budaya.
11

 

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan diatas, peneliti merasa 

tertarik untuk melakukan sebuah studi yang mendalam mengenai “Seni Reog 

Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat 

Mataraman Di Jember ” di desa Kesilir, Kecamatan Wuluhan. Penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan pemaparan yang jelas, dan detail mengenai 

berbagai aspek yang berkaitan dengan arah perkembangan. 

B. Fokus Penelitian 

 

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, maka penulis merumuskan 

masalah yang akan dibahas dalam penelitian ini sebagai berikut: 

1. Bagaimana sejarah Kedatangan Masyarakat Mataraman ke Jember 

padamasa Kolonial? 

2. Bagaimana sejarah terbentuknya Kesenian Reog  sebagai budaya 

Masyarakat Mataraman pada Masa kolonial ? 

3. Bagaimana Perkembangan Kesenian Reog Ponorogo  Desa Kesilir, 

Kabupaten Jember sebagai kebudayaan Masyarakat Mataraman tahun 

1965-2019 ? 

  

                                                        
11

 Wawancara Mas Afid, 18 Februari 



 

 

 

7 

C. Ruang Lingkup Penelitian 

 

1. Temporal 

Peneliti mengambil kurun waktu pembahasan dari tahun 1965 

sampai dengan 2019, dimana pada tahun 1965 karena masa tersebut 

menjadi fase penting dalam perkembangan kesenian Reog Ponorogo di 

Jember Selatan. Pada masa itu, banyak kelompok kesenian sempat 

mengalami penurunan akibat stigma politik pasca-G30S yang mengaitkan 

kesenian rakyat dengan gerakan PKI. Namun, Reog kemudian kembali 

bangkit dan hidup lagi sebagai bagian dari semangat budaya masyarakat. 

Tahun 2019 merupakan perkembangan jumlah sanggar yang paling akhir 

berdiri. 

2. Spasial 

Penelitian ini dilakukan di Desa Kesilir, Kecamatan Wuluhan, 

dipilihnya desa Kesilir, Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa desa tersebut 

merupakan tempat tinggal bagi banyak keturunan migran yang berasal dari 

wilayah Mataraman, yang mana membawa serta tradisi budaya mereka, 

termasuk kesenian Reog dan wayang . 

D. Tujuan Penelitian 

 

Tujuan dari penelitian ini tidak terlepas dari rumusan masalah di atas, 

adapun tujuan dari penelitian ini sebagai berikut: 

1. Untuk Mengkaji Latar Belakang Kedatangan Masyarakat 

Mataraman ke Jember Pada Masa Kolonial 



 

 

 

8 

2. Untuk mengkaji sejarah terbentuknya Kesenian Reog di Desa 

Kesilir 

3. Untuk mengkaji Perkembangan Kesenian Reog di Desa Kesilir 

sebagai Kebudayaan Masyarakat Mataraman tahun 1920-2019. 

E. Manfaat Penelitian 

 

Adapun beberapa manfaat yang diharapkan dari adanya penelitian ini 

sebagai berikut: 

1. Manfaat Teoritis 

Dari manfaat teoritis diharapkan hasil penelitian berguna bagi 

pengembangan ilmu pengetahuan, menjadi pengetahuan baru bagi 

masyarakat mengenai “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): 

Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman Di Jember” dan juga 

untuk Untuk Mengkaji Sejarah Seni dengan menelusuri Perkembangan 

seni Reog yang berada di Kesilir, termasuk menunjukkan bagaimana 

komunitas keturunan keturunan orang Ponorogo di Jember membangun 

dan mempertahankan identitasnya melalui kesenian Reog dan juga latar 

belakang kedatangan masyarakat mataraman, penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan ilmu sejarah seni, 

kajian budaya, serta pemahaman mengenai perkembangan seni tradisional. 

2. Manfaat Praktis 

  



 

 

 

9 

a. Bagi peneliti 

Penelitian yang dilakukan ini diharapkan dapat menambah 

wawasan dan juga pengetahuan bagi peneliti, serta dapat 

mengembangkan kemampuan mengolah data mengenai materi yang 

diteliti yaitu tentang “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): 

Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman Di Jember” 

b. Bagi Mahasiswa 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan pengetahuan baru 

kepada mahasiswa mengenai “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir 

(1965-2019): Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman Di 

Jember”. Juga dapat membantu melestarikan dalam historiografi seni 

pertunjukan tradisional, khususnya Reog Ponorogo, dengan 

menggambarkan perjalanan sejarah Seni Reog Ponorogo yang berada 

di Desa Kesilir. 

c. Bagi UIN KHAS Jember 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi salah satu bahan 

referensi bagi program studi serta menambah daftar kepustakaan 

akademik. Penelitian ini juga diharapkan juga menjadi bahan masukan 

dalam mengembangkan ilmu pengetahuan khususnya penelitian 

mengenai “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): Menapaki 

Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman Di Jember ”. 

  



 

 

 

10 

F. Penelitian Terdahulu 

 

Penelitian ini bermaksud untuk memberikan panduan bagi peneliti 

tentang permasalahan yang terkait dengan tema yang dikaji dan bagaimana 

peneliti sebelumnya menyelesaikan permasalahan tersebut di konteks yang 

berbeda. 

Penelitian yang ditulis oleh Retna Restiyana dengan judul “Eksistensi 

Sanggar Seni Reog Singo Budoyo di Desa Pontang, Kecamatan Ambulu, 

Kabupaten Jember Tahun 1970-2012”. Penelitian ini membahas keberadaan 

dan kelangsungan Sanggar seni Reog singo Budoyo dari Tahun 1970 hingga 

2012, dan juga menganalisis perjalanan sejarah dan perkembangan seni Reog 

di Desa Pontang, aspek yang ditekankan dalam penelitian ini adalah sejarah 

dan latar belakang berdirinya sanggar Seni Reog Singo Budoyo,
12

 faktor-

faktor yang mempengaruhi eksistensi dan perkembangan seni Reog termasuk 

dukungan masyarakat dan pemerintah, juga dampak perubahan sosial, politik, 

dan ekonomi terhadap kesenian Reog. Persamaan Sama-sama membahas 

fokus penelitian eksistensi dan revitalisasi Reog Ponorogo, perbedaan 

Perbedaan utama antara kedua penelitian terletak pada pendekatan dan tujuan 

akhir penelitian. 

Penelitian yang ditulis oleh Suharto yang berjudul “Model penelitian 

dan penjelasan Sejarah Sosial: Kelompok Reog sebagai Diaspora Warga 

Ponorogo di Jember tahun 1950-2005”. Makalah ini membahas pembentukan 

kelompok Reog oleh penduduk Ponorogo di Jember dari tahun 1950 hingga 

                                                        
 

12
 Retna Restiyana, “Eksistensi Sanggar Seni Reog Singo Budoyo Di Desa Pontang, 

Kecamatan Ambulu, Kabupaten Jember Tahun 1970-2012,” UNEJ, 2016. 



 

 

 

11 

2005, menyoroti diaspora budaya dan proses asimilasi- strukturalisme yang 

berkontribusi pada transformasi identitas sosial budaya mereka selama 

periode tersebut. Persamaan dari penelitian ini dan penelitian yang akan 

diteliti adalah sama-sama fokus membahas kesenian Reog Ponorogo yang 

termasuk sebagian dari identitas budaya masyarakat perantauan jember,
13

 

perbedaan nya adalah penelitian yang akan diteliti peneliti adalah lebih 

menitikberatkan pada aspek sejarah dan kaitanya dengan budaya mataraman 

sementara penelitian ini adalah lebih fokus pada dinamika sosial budaya 

mataraman. 

Penelitian yang ditulis oleh Didit Kurniawan Wintoko, Febriyanto 

Hermawan,  Lukman  Hakim  Alfaridzi  yang  berjudul “ Menciptakan 

Kerukunan Antar Dua Suku Melalui Kesenian Reog Ponorogo di Kabupaten 

Banyuwangi ”. Dalam penelitian ini menjelaskan peran kesenian Reog 

Ponorogo dalam menciptakan kerukunan antara dua suku di Kabupaten 

Banyuwangi, dengan menyoroti bagaimana pertunjukan Reog berfungsi 

sebagai alat pemersat antar komunitas etnis. Persamaan dari penelitian ini 

adalah sama membahas Reog Ponorogo sebagai bagian dari budaya 

masyarakat, perbedaan keduanya adalah fokus penelitian yang berbeda.
14

 

Penelitian yang ditulis oleh Putri Kusvianti, Alifa Nur Wijayanti, 

Satria Mahardika Tri Purnama, dan Febriyanto Hermawan yang berjudul 

“Identitas Seni Reog Sebagai Media Mempertahankan Kerukunan Antar Suku Di 

                                                        
 

13
 S Suharto, “Model Penelitian Dan Penjelasan Sejarah Sosial: Kelompok Reog Sebagai 

Diaspora Warga Ponorogo Di Jember Tahun 1950-2005,” Historia, 2023. 

 
14

 Didit Kurniawan Wintoko, Febriyanto Hermawan, and Lukman Hakim Alfaridzi, 

“Menciptakan Kerukunan Antar Dua Suku Melalui Kesenian Reog Ponorogo Di Kabupaten 

Banyuwang,” Tuturan Jurnal Ilmu Komunikasi , Sosial Dan Humaniora, 2024. 



 

 

 

12 

Kecamatan Sukowono Kabupaten Jember”. Penelitian ini membahas bagaimana 

kesenian Reog digunakan sebagai media untuk mempertahankan kerukunan 

antara suku Jawa dan Madura di Kecamatan Sukowono, Jember, melalui 

integrasi nilai-nilai sosial dan religi dalam pertunjukan Reog. Persamaan 

kedua penelitian ini adalah sama membahas Reog Ponorogo sebagai bagian 

dari budaya masyarakat dan sama menyoroti peran Reog dalam interogasi 

sosial budaya namun dengan fokus yang berbeda yaitu Reog di Sukowono 

Reog sebagai alat integrasi budaya dan Religi sedangkan di Desa Kesilir Reog 

sebagai bagian dari sejarah dan identitas budaya Mataraman. 
15

 

Penelitian yang ditulis oleh Vivin Wulandari Eka Putri yang berjudul “ 

Dinamika Kesenian Tradisional Reog Ponorogo, Kecamatan Yosowilangun, 

Kabupaten Lumajang Tahun 1990-2015”. Penelitian ini menyoroti bagaimana 

Reog Ponorogo yang dibawa oleh imigran dari ponorogo pada awal 1900-an 

mengalami adaptasi dan transformasi di Lumajang yang diperkenalkan sejak 

tahun 1908, seiring waktu Reog mulai berkembang dan diadopsi oleh 

masyarakat lokal, termasuk yang berdarah madura, terdapat perubahan dalam 

unsur pementasan dan fungsi adaptasi Kesenian Reog. Persamaan penelitian 

kedua nya adalah sama membahas Reog Ponorogo dan sama menggunakan 

pendekatan sejarah, perbedaan keduanya yaitu penelitian Reog di Lumajang 

lebih menekankan pada transformasi kesenian Reog dan penyesuain dengan 

                                                        
 

15
 Febriyanto Hermawan Putri Kusvianti, Alifa Nur Wijayanti, Satria Mahardika Tri 

Purnama, “‘Identitas Seni Reog Sebagai Media Mempertahankan Kerukunan Antar Suku Di 

Sukowono,’” Buddayah: Jurnal Pendidikan Antropologi 5 (2023). 



 

 

 

13 

budaya Madura dan Lumajang sedangkan penelitian milik peneliti berfokus 

pada jejak sejarah dan peran reog dalam Masyarakat Mataraman.
16

 

Berdasarkan penelitian terdahulu diatas dapat disimpulkan bahwa 

penelitian yang membahas seputar kesenian reog dan sejarah reog sudah ada 

sebelumnya  yakni membahas tentang kesenian Reog Ponorogo sebagai 

bentuk ekspresi budaya masyarakat Jawa, khususnya para perantau asal 

Ponorogo, dengan penekanan pada berbagai aspek kajian yang meliputi 

eksistensi sanggar seni, proses diaspora dan asimilasi budaya, fungsi sosial-

religius dalam menjaga kerukunan masyarakat, serta proses adaptasi dan 

transformasi kesenian terhadap lingkungan budaya setempat, tetapi masih 

belum ada penelitian yang membahas kesenian Reog di Wilayah Kesilir dan 

mengaitkan dengan kedatangan masyarakat Mataraman yang ada di Jember. 

Oleh karena itu,  peneliti akan fokus membahas sejarah kedatangan 

masyarakat Mataraman di Jember khususnya wilayah Jember selatan serta 

bagaimana perkembangan Seni Reog sebagai peninggalan budaya yang eksis 

sampai sekarang. 

G. Kerangka Konseptual 

Kerangka konseptual atau kerangka berpikir menrupakan bentuk 

konseptual yang menggambarkan bagaimana teori berhubungan dengan 

berbagai faktor yang telah diidentifikasi sebagai masalah penting dalam 

penelitian. Dalam hal ini, kerangka konseptual atau kerangka berpikir 

berperan sebagai panduan dalam menjelaskan sudut pandang yang diambil 

                                                        
 

16
 Vivin Wulandari Eka Putri, “Dinamika Kesenian Tradisional Reog Ponorogo, Kecamatan 

Yosowilangun, Kabupaten Lumajang Tahun 1990-2015,” UNEJ, 2017. 



 

 

 

14 

peneliti. Dengan demikian, kerangka konseptual mencerminkan keterkaitan 

dari berbagai konsep yang berkaitan dengan masalah diteliti, dan membantu 

menjelaskan serta mengarahkan topik yang dibahas dalam penelitian. 
17

 

Dalam penelitian ini menggunakan Teori Difusi Budaya Yang 

dicetuskan oleh Koentjaraningrat Menurut Koentjaraningrat, penyebaran 

unsur budaya dapat berlangsung melalui berbagai mekanisme seperti 

perpindahan penduduk, aktivitas perdagangan, penjajahan, maupun interaksi 

sosial secara langsung. Di Indonesia, fenomena ini umumnya berkaitan erat 

dengan mobilitas masyarakat yang membawa serta tradisi dan nilai-nilai 

budayanya ke daerah baru.
18

 

Proses difusi tersebut tidak hanya memindahkan bentuk kesenian 

secara fisik, tetapi juga membawa nilai-nilai simbolik, struktur pertunjukan, 

serta makna kultural yang melekat pada Reog. Para pendatang Mataraman 

menjadikan Reog sebagai sarana mempertahankan identitas budaya di wilayah 

baru, sehingga kesenian ini tetap dipentaskan dan diwariskan secara turun-

temurun. Dengan demikian, difusi Reog berlangsung melalui jalur migrasi 

permanen dan pembentukan komunitas budaya. 

Seiring berjalannya waktu, kesenian Reog yang telah terdifusi ke 

Jember Selatan kemudian mengalami proses akulturasi. Akulturasi terjadi 

ketika unsur budaya Reog berinteraksi dengan budaya lokal setempat, baik 

dalam konteks sosial, ekonomi, maupun geografis. Dalam proses ini, Reog 

tidak ditinggalkan atau digantikan oleh budaya lokal, melainkan mengalami 

                                                        
 

17
 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R & D (Bandung: Alfabeta, 

CV, 2013). 

 
18

 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009). 



 

 

 

15 

penyesuaian tertentu tanpa menghilangkan identitas dasarnya sebagai 

kesenian Mataraman. 

Akulturasi Reog di Jember Selatan dapat terlihat dari penyesuaian 

konteks pertunjukan, seperti fungsi Reog yang tidak hanya dipentaskan dalam 

upacara tradisional tertentu, tetapi juga dalam acara hajatan masyarakat, 

perayaan desa, dan kegiatan sosial lainnya. Selain itu, terdapat penyesuaian 

dalam durasi pertunjukan dan tata kelola kelompok Reog agar selaras dengan 

kondisi sosial masyarakat setempat. Meskipun demikian, unsur pokok Reog 

baik dari segi tokoh, simbol, maupun pakem pertunjukan tetap dipertahankan, 

sehingga kepribadian budaya Mataraman tidak hilang. 

Dengan demikian, hubungan antara difusi dan akulturasi dalam 

kesenian Reog bersifat berkelanjutan dan saling melengkapi. Difusi 

menjelaskan bagaimana Reog sampai dan berkembang di Jember Selatan, 

sementara akulturasi menjelaskan bagaimana kesenian tersebut bertahan dan 

beradaptasi dalam lingkungan budaya yang berbeda. Kedua proses ini 

menunjukkan bahwa Reog di Jember Selatan merupakan hasil dari dinamika 

budaya yang hidup, bukan sekadar replika dari Reog di daerah asalnya. 

Seni Reog yang berkembang di wilayah Jember Selatan 

mencerminkan bagaimana elemen-elemen budaya Mataraman mengalami 

adaptasi hingga menjadi bagian dari kearifan lokal masyarakat setempat. Reog 

tidak sekadar dipelihara sebagai warisan budaya pendatang, tetapi juga 

disesuaikan dengan nilai-nilai dan tradisi lokal. Dalam pelaksanaannya, 



 

 

 

16 

pertunjukan Reog sering dihadirkan dalam upacara adat seperti ruwatan dan 

bersih desa, yang menjadi wadah penguatan identitas dan solidaritas sosial.  

H. Metode Penelitian 

 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode 

penelitian sejarah, metode penelitian sejarah, metode penelitian sejarah 

adalah suatu kumpulan yang sistematis dari sebuah prindip-prinsip serta 

aturan yang ditujukan untuk membantu secara efektif dalam proses 

pengumpulan bahan- bahan sumber dari sejarah. Dalam menilai atau 

menguji sumber-sumber itu secara kritis dan kemudian disajikan dalam 

bentuk tertulis dari hasil-hasil pencapaian.
19

 Penelitian sejarah mempunyai 

lima tahap yaitu : Pemilihan Topik, Pengumpulan sumber, Verifikasi 

(Kritik Sejarah), Intrepretasi: analisis dan sintesis, dan Historiografi.
20

 

1. Pemilihan Topik Penelitian 

Sebelum melakukan penelitian, langkah awal yang harus diambil 

adalah menentukan judul atau memilih topik penelitian. Penulis dalam 

pemilihan topiknya harus memenuhi beberapa persyaratan. Topik tersebut 

harus menarik, memiliki keunikan, dan substansi masalah dalam topik 

harus memiliki arti penting, baik bagi pengetahuan ilmiah maupun untuk 

                                                        
 

19
 Wasino and Endah Sri Hartantik, Metode Penelitian Sejarah (Dari Riset Hingga 

Penulisan) (Yogyakarta: Magnum Pustaka, 2018). 

 
20

 Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, n.d.). 



 

 

 

17 

kegunaan tertentu. Selain itu, masalah yang terkandung dalam topik harus 

memungkinkan untuk diteliti. 
21

 

Studi tentang " Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1920-2019): 

Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman Di Jember” dipilih 

karena mencerminkan fenomena penting yang berdampak signifikan 

terhadap perkembangan budaya di wilayah ponorogo . Wilayah ini yang 

dikenal sebagai bagian dari kawasan budaya jawa dengan tradisi yang 

kuat, Penelitian ini didasari dengan banyaknya masyarakat keturunan dari 

wilayah Ponorogo di Desa Kesilir. 

2. Heuristik 

Heuristik adalah tahap pengumpulan data berupa sumber-sumber 

tertulis dan tidak tertulis dari peristiwa masa lampau baik berupa sumber 

primer maupun sumber sekunder 

a. Sumber Primer 

Sumber primer dalam penelitian sejarah merujuk pada 

dokumen-dokumen asli yang memberikan informasi langsung 

mengenai peristiwa atau fenomena tertentu, sumber primer yang 

didapatkan berupa hasi sensus penduduk tahun 1930 yang diperoleh 

dari website resmi arsip Belanda yakni KITLV, DELPHER dan 

wawancara dengan pemilik dan para pemain Reog diantaranya yaitu: 

1. Bapak Wijianto (54 tahun, ketua reog Singo Brojo)  

2. Mbah Ruslan (70 tahun, salah satu anggota reog singo Mudho) 

                                                        
 

21
 Hadi Oktama, “Perkembangan Perkebunan Teh Cibuni Kabupaten Bandung Dan 

Pengaruhnya Terhadap Kehidupan Buruh Petik Tahun 2001-2005,” Universitas Pendidikan 

Indonesia, 2016. 



 

 

 

18 

3. Bapak Afid (35 tahun, anggota Reog Singo Mudho dan Pendiri 

sanggar seni Kiprah wetan) 

4. Bapak Tukino (42 tahun, Ketua Sanggar seni Reog singo Mudho) 

5. Mbah Purnomo (70 tahun, Pemilik Sanggar Seni Singo Brojo) 

Dalam penelitian ini wawancara yang mendalam digunakan 

untuk untuk menggali informasi lebih dan informan yang memiliki 

pengetahuan terkait reog di Kesilir. 

a. Sumber sekunder 

Sumber sekunder merupakan sumber sumber pendukung yang 

melengkapi dan memberikan konteks terhadap sumber primer, dalam 

penelitian ini sumber sekunder diperoleh dari data studi kepustakaan 

yang mencakup beragam referensi seperti jurnal, artikel,buku, skripsi 

dan sumber literatul lainya. Semua sumber tersebut dipilih karena 

relevensinya dengan pokok pembahasan penelitian ini. 

3.  Kritik sumber (Verifikasi) 

Setelah berbagai kategori sumber sejarah terkumpul, langkah 

selanjutnya adalah verifikasi, atau yang juga dikenal sebagai kritik, untuk 

memastikan keabsahan sumber. Dalam proses ini, duan aspek utama yang 

harus diuji adalah keaslian sumber melalui kritik eksternal dan kesahihan 

sumber melalui kritik internal.
22

 Tujuan dari kritik sumber ini adalah 

mendapatkan fakta-fakta historis yang otentik. 

  

                                                        
 

22
 Dudung abdurrahman, Metodologi Penelitian Sejarah Islam (Penerbit Ombak, 2011). 



 

 

 

19 

a. Kritik Eksternal 

Kritik ekstern adalah jenis kritik sumber yang bertujuan 

menilai keaslian sumber berdasarkan aspek fisik atau tampilan luar 

sumber tersebut. Dalam penelitian, kritik ekstern dilakukan dengan 

memeriksa elemen-elemen seperti bentuk dokumen, jenisnya, dan 

tanggal ditemukannya. Untuk sumber wawancara, kritik ekstern 

dilakukan dengan menilai latar belakang narasumber dan relevansi 

kontribusinya terhadap peristiwa atau kegiatan yang dikaji. 

b. Kritik Intern 

Kritik intern adalah jenis kritik sumber yang melibatkan 

pengujian terhadap isi dan makna sumber untuk memastikan 

bahwa fakta sejarah yang diperoleh akurat dan dapat dipercaya. 

Pada tahap ini, peneliti menganalisis sumber-sumber primer 

maupun sekunder. Melalui kritik intern, peneliti berusaha 

menemukan dan mengevaluasi kebenaran dalam berbagai sumber, 

termasuk artikel, jurnal, dan hasil wawancara. 

4. Interpretasi 

Interpretasi atau penafsiran adalah tahap keempat dalam penelitian 

sejarah yang memiliki peran penting dalam memahami makna dari fakta-

fakta yang telah dikumpulkan. Menurut Kuntowijoyo, tahap interpretasi 

ini terdiri atas dua bagian utama, yaitu analisis (penguraian) dan sintesis 



 

 

 

20 

(menyatukan),
23

 yang masing-masing memiliki fungsi yang berbeda 

namun saling melengkapi. 

Dalam konteks penelitian ini, peneliti menggunakan metode 

analisis untuk menafsirkan sumber-sumber terkait yang telah diverifikasi 

kebenaranya. Setiap dokumen, wawancara, dan bukti sejarah lainya 

dianalisis secara cermat. Setelah melalui proses analisis, peneliti kemudian 

menyusun semua fakta yang telah diperiksa ke dalam satu kesatuan narasi 

yang jelas dan runtut melalui proses sintesis. Berdasarkan berbagai sumber 

arsip, wawancara, dan kajian pustaka, dapat disintesiskan bahwa 

perkembangan kesenian Reog Ponorogo di Jember tidak hanya merupakan 

hasil migrasi masyarakat Ponorogo, tetapi juga bagian dari proses adaptasi 

sosial dan negosiasi identitas budaya dalam masyarakat Pendalungan. 

Reog berfungsi sebagai sarana hiburan, pengikat solidaritas, sekaligus 

simbol ketahanan identitas kultural di tengah perubahan sosial dan politik. 

Hasil akhir dari tahap intepretasi ini adalah sebuah pandangan sejarah 

yang lebih mendalam dan akurat. 

5. Historiografi 

Tahap terakhir dalam penelitian sejarah adalah Historiografi, yaitu 

proses penulisan ulang peristiwa sejarah berdasarkan sumber-sumber yang 

telah diverivikasi dan dianalisisis secara mendalam. Historiografi 

bertujuan untuk menyusun hasil penelitian secara sistematis dan 

                                                        
 

23
 Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah. 



 

 

 

21 

kronologis agar persitiwa sejarah dapat dipaparkan dengan runtut dan dan 

logis. 

I. Sistematika Pembahasan 

 

Sistematika dalam penulisan skripsi dibagi menjadi lima Bab. 

Bab I berisi tentang pendahuluan yang meliputi konteks 

penelitianyang hendak dikaji, kemudian dilanjutkan dengan perumusan 

masalah, tujuan dan manfaat penelitian, ruang lingkup penelitian, penelitian 

terdahulu, Kerangka Konseptual, metodologi penelitian dan sistematika 

pembahasan. 

Bab II berisi tentang Kedatangan Masyarakat Mataraman di Jember 

Pada Masa Kolonial. Pada pembahasan ini dimulai dengan pembukaan lahan 

perkebunan oleh pengusaha swasta kolonial yang menjadi latar belakang 

banyaknya migrasi penduduk dan terbentuknya pola pemukiman yang 

disebabkan oleh masyarakat kolonial. 

Bab III Berisi tentang Kesenian Reog sebagai budaya masyarakat 

mataraman di Jember. Pada pembahasan ini mencakup karakteristik 

masyarakat Mataraman yang meliputi budaya, pola pemukiman, dan bahasa 

yang menjadikan berdirinya kesenian reog.   

Bab IV Berisi tentang perkembangan seni reog Ponorogo di Kesilir. 

Pada bagian ini mengkaji tentang sejarah terbentuknya kesenian reog 

Ponorogo di Kesilir pada tahun 1965-2019, yang dimulai pasca kemerdekaan 

hingga 2019.  



 

 

 

22 

Bab V merupakan pembahasan akhir dalam penelitian ini. Akhir dari 

penulisan ini ditutup dengan kesimpulan dan saran. 



23 

 

BAB II  

Kedatangan Masyarakat Mataraman di Jember Pada Masa 

Kolonial 

A. Pembukaan Lahan Perkebunan oleh Pengusaha Swasta Kolonial  

Setelah dibubarkannya VOC pada akhir abad ke-18, pemerintah kolonial 

Belanda menghadapi kesulitan ekonomi yang cukup berat akibat meningkatnya 

beban utang dan menurunnya pendapatan negara. Untuk mengatasi kondisi 

tersebut, Belanda mengambil alih seluruh aset serta wilayah kekuasaan VOC di 

Hindia Belanda mulai tahun 1800. Berbagai upaya reformasi ekonomi sempat 

dilakukan, termasuk penerapan sistem pajak tanah dan penyerahan hasil bumi 

secara sukarela. Namun, kebijakan tersebut tidak berjalan efektif karena kuatnya 

struktur sosial feodal di Jawa yang membuat hasil pertanian sulit diawasi dan 

pendapatan negara tetap rendah. Situasi ini menimbulkan kebutuhan mendesak 

bagi pemerintah kolonial untuk mencari cara baru agar wilayah jajahan mampu 

memberikan keuntungan ekonomi yang besar bagi negeri induk.
24

 

Dari latar belakang itulah muncul gagasan Johannes van den Bosch, 

Gubernur Jenderal Hindia Belanda, untuk menerapkan kebijakan pertanian yang 

lebih sistematis dan berorientasi pada ekspor. Pada tahun 1830, ia 

memperkenalkan Sistem Tanam Paksa (Cultuurstelsel), yaitu kewajiban bagi 

penduduk Jawa untuk menyerahkan sebagian tanahnya—sekitar seperlima 

bagian—untuk ditanami komoditas ekspor seperti kopi, tebu, dan nila. Hasil 

panen dari lahan tersebut disetorkan kepada pemerintah sebagai bentuk 

                                                        
 

24
 Hendra Kurniawan, ““Dampak Sistem Tanam Paksa Terhadap Dinamika Perekonomian 

Petani Jawa 1830–1870,” Socia: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial 11 (n.d.): 164–165. 



 

 

 

24 

pembayaran pajak. Pelaksanaannya dilakukan melalui birokrasi tradisional lokal 

dengan melibatkan bupati dan kepala desa sebagai pengatur tenaga kerja rakyat. 

Meskipun secara resmi dimaksudkan untuk meningkatkan pendapatan kolonial 

dan memperbaiki ekonomi rakyat, praktik di lapangan justru menunjukkan bahwa 

sistem ini menjadi bentuk eksploitasi terhadap tanah dan tenaga kerja petani yang 

menimbulkan penderitaan luas di pedesaan Jawa.
25

 

Penerapan sistem tersebut kemudian diperluas ke berbagai wilayah di 

Pulau Jawa, salah satunya Karesidenan Besuki di Jawa Timur. Wilayah ini dipilih 

karena memiliki kesuburan tanah yang tinggi, ketersediaan lahan pertanian yang 

luas, serta jumlah penduduk yang memadai untuk dijadikan tenaga kerja di 

perkebunan. Migrasi penduduk dari Madura dan Jawa bagian tengah turut 

menambah jumlah pekerja, sehingga Besuki berkembang menjadi kawasan 

penting dalam produksi tanaman ekspor. Pelaksanaan tanam paksa di daerah ini 

berfokus pada komoditas kopi dan tebu, yang didukung oleh pembangunan 

infrastruktur seperti jalan, jembatan, dan saluran irigasi. Keberlangsungan sistem 

tersebut membawa perubahan ekonomi yang signifikan, dari kehidupan agraris 

berbasis subsisten menuju ekonomi uang yang lebih terbuka, meskipun di sisi lain 

juga memperdalam ketimpangan sosial dan memperkuat dominasi kolonial atas 

masyarakat pedesaan. 

Dalam penerapannya, sistem tanam paksa di wilayah Karesidenan Besuki 

difokuskan pada budidaya kopi dan tebu sebagai hasil pertanian unggulan yang 

bernilai tinggi di pasar ekspor. Pemerintah kolonial memanfaatkan struktur 

                                                        
 

25
 Kurniawan, ““Dampak Sistem Tanam Paksa Terhadap Dinamika Perekonomian Petani 

Jawa 1830–1870.” 



 

 

 

25 

pemerintahan lokal dengan melibatkan bupati dan kepala desa untuk mengatur 

jalannya produksi, pengumpulan hasil, serta pengawasan terhadap para petani. 

Guna menunjang kelancaran kegiatan perkebunan, dibangun pula berbagai sarana 

infrastruktur seperti jalan, jembatan, dan saluran irigasi agar proses distribusi hasil 

panen dapat berjalan lebih efisien.
26

 

 Kebijakan ini memberikan manfaat ekonomi yang besar bagi pemerintah 

kolonial dan sebagian kalangan bangsawan pribumi, namun membawa 

konsekuensi sosial yang kompleks bagi masyarakat luas. Dari satu sisi, sistem 

tersebut mendorong munculnya ekonomi uang dan mempercepat perubahan dari 

ekonomi subsisten menuju ekonomi perdagangan. Akan tetapi, di sisi lain, sistem 

ini juga menegaskan eksploitasi terhadap tanah serta tenaga kerja petani, yang 

pada akhirnya memperdalam kesenjangan sosial dan memperlemah kesejahteraan 

masyarakat pedesaan.
27

 

Keberadaan masyarakat Mataraman di wilayah Jember, khususnya di 

bagian selatan, tidak terlepas dari dinamika sejarah migrasi penduduk yang dipicu 

oleh perkembangan pesat industri perkebunan sejak masa kolonial. Sejak paruh 

kedua abad ke-19, Jember telah berkembang sebagai salah satu pusat produksi 

komoditas ekspor penting seperti tembakau, kopi, dan tebu. 
28

 perkembangan ini 

ditopang oleh masuknya modal swasta Eropa pasca diberlakukanya Agrarisce Wet 

                                                        
 

26
 Ika Hafidiana Prayugi, “‘Sistem Tanam Paksa (Cultuurstelsel) Di Karesidenan Besuki 

Tahun 1830–1870,’” Skripsi, Universitas Jember, 2012. 

 
27

 Ika Hafidiana Prayugi, “‘Sistem Tanam Paksa (Cultuurstelsel) Di Karesidenan Besuki 

Tahun 1830–1870” 

 
28

 Ratna Endang Widuatie dan Retno Winarni, ““The Formation of Ethnically Distinct 

Villages in Jember during the Colonial Period (1870-1942,” Indonesian Historical Studies 2 

(2024): 109. 



 

 

 

26 

1870, yang memberi peluang kepada perusahaan asing untuk menyewa dan 

mengelola lahan-lahan luas di Hindia Belanda termasuk di Jember.
29 

Transformasi Jember menjadi pusat perkebunan berdampak langsung pada 

kebutuhan akan tenaga kerja yang masif. Skala operasional perkebunan yang terus 

meningkat, mulai dari pembukan lahan baru, penanaman, pemeliharaan, hingga 

proses panen dan pengolahan hasil, menuntut pasokan buruh yang jauh 

melampaui kapasitas populasi lokal Jember pada saat itu. Oleh karena itu, untuk 

menjamin kelangsungan dan pertumbuhan industri perkebunan, pemerintah 

kolonial bersama para pengusaha secara aktif melakukan upaya mobilisasi dan 

mendatangkan tenaga kerja dari berbagai daerah luar Jember.  
30

 

Untuk memenuhi kebutuhan ini, pemerintah kolonial dan para pengusaha 

perkebunan merekrut buruh dari wilayah padat penduduk, termasuk dari kawasan 

Mataraman seperti Madiun, Ponorogo, Kediri, dan sekitarnya. Pola migrasi ini 

pada umumnya dilakukan melalui sistem kuli kontrak, yaitu perekrutan tenaga 

kerja dalam ikatan kontrak selama beberapa tahun, di mana mereka bekerja di 

sektor perkebunan dengan imbalan upah yang minim dan kondisi kerja yang 

seringkali eksploitatif. 
31

 

Sistem kuli kontrak merupakan salah satu mekanisme penting yang 

mendorong migrasi besar-besaran masyarakat Jawa, termasuk dari wilayah 

Mataraman, ke daerah-daerah perkebunan di luar tempat asal mereka. Dalam 

konteks Jember, sistem ini menjadi sarana utama yang digunakan oleh pemerintah 

                                                        
 

29
 Nawiyanto, Terbentuknya Ekonomi Perkebunan Di Kawasan Jember (Yogyakarta: 

LaksBang PRESSindo, 2018). 

 
30

 Winarni, ““The Formation of Ethnically Distinct Villages in Jember during the Colonial 

Period (1870-1942.” 

 
31

 Nawiyanto, Terbentuknya Ekonomi Perkebunan Di Kawasan Jember. 



 

 

 

27 

kolonial dan pengusaha swasta untuk memenuhi kebutuhan tenaga kerja di sektor 

perkebunan yang terus berkembang sejak akhir abad ke-19. Kondisi ini sejajar 

dengan yang terjadi di Sumatera Timur, di mana banyak orang Jawa yang 

bermigrasi ke Deli karena tekanan ekonomi di kampung halaman dan janji 

kehidupan yang lebih baik, namun akhirnya terjebak dalam sistem kerja 

eksploitatif. Para kuli tersebut diikat oleh kontrak kerja yang ketat dan seringkali 

tidak memahami isi perjanjian karena buta huruf. Mereka juga dikontrol oleh 

sistem Poenale Sanctie, yaitu aturan hukum yang mengizinkan majikan memberi 

hukuman fisik kepada buruh yang dianggap melanggar kontrak.
32

 

B. Migrasi Penduduk Sebagai Tenaga Kerja di Sektor Perkebunan 

Perkembangan sektor perkebunan di Jawa Timur pada masa kolonial 

menjadi salah satu faktor utama yang mendorong meningkatnya mobilitas 

penduduk dari berbagai daerah di Pulau Jawa. Kebutuhan tenaga kerja yang besar 

untuk mengelola tanaman ekspor seperti kopi, tebu, dan tembakau menyebabkan 

pemerintah kolonial mendorong perpindahan penduduk ke wilayah yang sedang 

dibuka untuk kegiatan agrikultur. Arus migrasi ini banyak berasal dari daerah 

padat penduduk seperti Madura dan wilayah pedalaman Jawa yang memiliki 

tekanan ekonomi tinggi. Perpindahan tersebut tidak hanya bersifat spontan, tetapi 

juga menjadi bagian dari kebijakan pemerintah kolonial yang terencana untuk 

memenuhi kebutuhan buruh di perkebunan besar. 
33

  Wilayah Karesidenan 

Besuki, termasuk Jember, menjadi salah satu tujuan utama migrasi karena 

                                                        
 

32
 Ervin Herdiansya, “Kehidupan Kuli Kontrak Jawa Di Perkebunan Tembakau Sumatera 

Timur Tahun 1929-1942,” Journal Pendidikan Sejarah 5 (2017). 

 
33

 Hartono, “Migrasi Orang-Orang Madura Di Ujung Timur Jawa Timur”,” HIstoria: 

Jurnal Pendidikan Dan Sejarah Universitas Negeri Yogyakarta, n.d. 



 

 

 

28 

memiliki tanah yang subur, lahan luas, serta letak geografis yang strategis untuk 

pengembangan kegiatan perkebunan.
34

 

Para imigran asal Jawa menetap dalam jumlah besar di wilayah Kabupaten 

Jember, terutama sebagai pedagang di pusat-pusat kota seperti Djember, ibu kota 

kabupaten Rambipoedji, dan Tanggoel, serta di daerah-daerah di antaranya. 

Sementara itu, sebagian lainnya bekerja sebagai petani di wilayah barat dan 

selatan Jember yang pada masa itu masih tergolong kurang berkembang. 

Permukiman masyarakat Madura juga tersebar di kawasan-kawasan tersebut, 

meskipun jumlahnya relatif lebih sedikit dibandingkan dengan penduduk Jawa, 

sehingga beberapa daerah cenderung didominasi oleh masyarakat Jawa. 
35

 

Aktivitas pembukaan lahan dan penebangan hutan umumnya dilakukan 

oleh tenaga kerja asal Jawa, khususnya dari daerah Bodjonegoro, Ponorogo, dan 

sekitarnya. Adapun tenaga kerja Madura sebagian besar terlibat dalam pengolahan 

lahan perkebunan kopi. Mereka umumnya merupakan pekerja musiman dari luar 

daerah yang datang untuk bekerja dalam jangka waktu tertentu, kemudian kembali 

ke Madura untuk mengerjakan lahan pertanian mereka sendiri. Namun demikian, 

tidak sedikit di antara mereka yang pada akhirnya memilih menetap di wilayah 

Jember setelah memperoleh kesempatan yang memungkinkan untuk bermukim 

secara permanen.
36

 

                                                        
 

34
 Nawiyanto, “‘Agricultural Development in a Frontier Region of Java: Besuki 1870–the 

Early 1990s’,” 2018. 

 
35

 Onderzoek Naar de Oorzaken van de Mindere Welvaart Der Inlandsche Bevolking Op 

Java En Madoera 1912-1914 (kolff, n.d.). 

 
36

 Onderzoek Naar de Oorzaken van de Mindere Welvaart Der Inlandsche Bevolking Op 

Java En Madoera 1912-1914. 



 

 

 

29 

Kedatangan para migran memberikan dampak yang besar terhadap 

perkembangan ekonomi di wilayah perkebunan. Mereka menjadi tulang punggung 

dalam kegiatan produksi tanaman ekspor, baik pada masa sistem tanam paksa 

maupun pada masa berkembangnya perkebunan swasta setelah diberlakukannya 

Undang-Undang Agraria tahun 1870.  
37

 Migrasi tersebut tidak hanya berfungsi 

dalam konteks ekonomi, tetapi juga menciptakan perubahan sosial yang 

signifikan. Di Jember misalnya, banyak pekerja Madura yang menetap secara 

permanen di sekitar wilayah perkebunan dan kemudian membentuk komunitas 

dengan identitas sosial dan budaya tersendiri. Fenomena ini memperlihatkan 

bahwa perpindahan penduduk ke sektor perkebunan tidak hanya terkait dengan 

kebutuhan tenaga kerja, tetapi juga menjadi sarana pembentukan struktur sosial 

baru di wilayah kolonial. 

Kondisi kerja para migran di perkebunan umumnya cukup berat. Mereka 

bekerja dengan sistem kontrak yang ketat, waktu kerja panjang, serta upah yang 

rendah. Pengawasan dilakukan oleh pihak mandor dan pejabat lokal yang berada 

di bawah kendali pemilik perkebunan. Situasi ini memperlihatkan ketimpangan 

antara pemilik modal kolonial dan buruh pribumi. 
38

Meskipun demikian, bagi 

sebagian migran, bekerja di perkebunan dianggap sebagai kesempatan untuk 

memperbaiki kehidupan ekonomi. Mereka mulai mengenal sistem ekonomi uang, 

menerima upah, dan berinteraksi dengan kegiatan perdagangan lokal.  
39

 

                                                        
 

37
 Nawiyanto, “‘Agricultural Development in a Frontier Region of Java: Besuki 1870–the 

Early 1990s’,.” 

 
38

 Renzalonica Ghaisani, “‘Budaya Populer Pekerja Madura Di Perkebunan Kopi Gumitir 

Jember (1912–1957),’” Warunayama: Jurnal Sejarah Dan Budaya, 2020. 

 
39

 R. E. Elson, “‘Sugar Factory Workers and the Emergence of “Free Labour” in 

Nineteenth-Century Java,’” Modern Asian Studies 16 (1982). 



 

 

 

30 

Struktur kerja semacam ini juga menyebabkan terjadinya eksploitasi 

tenaga kerja dalam jangka panjang, di mana para pekerja terikat kontrak dan 

memiliki kebebasan yang sangat terbatas dalam menentukan nasibnya.
40

  Dalam 

beberapa kasus, kondisi kerja yang keras, tekanan fisik yang tinggi, serta 

minimnya perlindungan sosial menyebabkan menurunnya tingkat kesehatan dan 

meningkatnya angka kematian di kalangan pekerja.
41

 

Arus migrasi juga memengaruhi kondisi demografis di wilayah Besuki dan 

Jember. Peningkatan jumlah penduduk menyebabkan terbentuknya permukiman 

baru dengan latar belakang etnis yang beragam, seperti kampung Madura atau 

kampung Jawa.
42

 Pola permukiman tersebut mencerminkan proses interaksi sosial 

dan kultural antara pendatang dan penduduk asli yang menghasilkan bentuk-

bentuk adaptasi dan akulturasi budaya. Kehadiran masyarakat pekerja perkebunan 

turut melahirkan struktur sosial baru yang lebih kompleks dibandingkan dengan 

sistem feodal sebelumnya. Dengan demikian, migrasi penduduk sebagai tenaga 

kerja di sektor perkebunan bukan sekadar fenomena ekonomi, melainkan bagian 

penting dari proses pembentukan struktur sosial, budaya, dan ekonomi masyarakat 

Jawa Timur pada masa kolonial.
43

 

Migrasi masyarakat Mataraman ke Jember tidak hanya dipicu oleh daya 

tarik lapangan kerja yang ditawarkan oleh perkebunan, tetapi juga oleh kondisi 

                                                        
 

40
 Daniëlle Teeuwen, “‘Plantation Women and Children: Recruitment Policies, Wages and 

Working Conditions of Javanese Contract Labourers in Sumatra, c. 1870–1940,’” Tijdschrift Voor 

Sociale En Economische Geschiedenis (TSEG) 12 (2015). 

 
41

 Pim de Zwart, Daniel Gallardo Albarran, and Auke Rijpma, “‘The Demographic Effects 

of Colonialism: Forced Labor and Mortality in Java, 1834–1879,’” The Journal of Economic 

History, 79 (2019). 

 
42

 Winarni, ““The Formation of Ethnically Distinct Villages in Jember during the Colonial 

Period (1870-1942.” 

 
43

 Nawiyanto, “‘Agricultural Development in a Frontier Region of Java: Besuki 1870–the 

Early 1990s’,.” 



 

 

 

31 

sosial-ekonomi di daerah asal. Wilayah Mataraman pada masa itu menghadapi 

tekanan ekonomi akibat sempitnya lahan garapan, pertumbuhan penduduk yang 

tinggi, serta rendahnya hasil pertanian. Dalam situasi seperti ini, merantau ke 

daerah seperti Jember menjadi pilihan rasional untuk mencari penghidupan yang 

lebih baik.
44

 

 

C. Terbentuknya Pola Pemukiman Masyarakat Kolonial  
 

Penataan ruang kota Jember pada masa kolonial dibentuk berdasarkan 

kepentingan sosial dan ekonomi pemerintahan Belanda. Tata kota berkembang 

secara konsentris dengan alun-alun sebagai pusat aktivitas pemerintahan dan 

perdagangan. Di kawasan ini berdiri bangunan penting seperti gereja, kantor pos, 

pengadilan, dan stasiun yang menjadi simbol kekuasaan kolonial. 
45

Wilayah 

tersebut dihuni oleh golongan Eropa, sedangkan tidak jauh dari pusat kota 

terdapat kawasan Pecinan yang ditempati oleh masyarakat Tionghoa. Pemerintah 

kolonial menerapkan sistem wijkenstelsel yang memisahkan kelompok Tionghoa 

dari penduduk pribumi untuk menjaga kendali ekonomi.
46

 

Kawasan Pecinan berperan penting dalam kegiatan ekonomi kota. Di sana 

tumbuh berbagai aktivitas perdagangan, pendidikan, dan sosial, seperti berdirinya 

Chung Hua School pada tahun 1911 serta berkembangnya Pasar Tanjung dan 

pertokoan di Jompo sebagai pusat perekonomian masyarakat. 
47

 Pola permukiman 

                                                        
 

44
 Kuntowijoyo, Perubahan Sosial Dalam Masyarakat Agraris: Madura 1850-1940 (Diva 

Press, 2017). 

 
45

 Khosiatin Muyassyaroh, “TATA RUANG KAWASAN KOTA JEMBER TAHUN 1819-

1929,” Digilib UINKHAS, 2023. 

 
46

 Jergian Jodi and Badrun, “‘Eksistensi Kawasan Pecinan Dalam Bentuk Pemenuhan Tata 

Ruang Kota Jember, 1930–1970,’” Local History & Heritage 2 (2022). 

 
47

 Jodi and Badrun. 



 

 

 

32 

di sekitar kawasan ini memperlihatkan keteraturan khas tata ruang kolonial yang 

memadukan fungsi hunian dan perdagangan. 

Di luar pusat kota, masyarakat pribumi menempati wilayah yang 

disesuaikan dengan latar belakang etnis dan pekerjaan. Penduduk Madura banyak 

bermukim di Jember bagian utara, sedangkan masyarakat Jawa (Mataraman) 

menempati bagian selatan. 
48

 Perbedaan ini dipengaruhi oleh pola migrasi. 

Masyarakat Madura datang secara mandiri melalui jalur Situbondo–Bondowoso 

dan menetap di wilayah utara yang memiliki lahan subur. Sebaliknya, penduduk 

Jawa direkrut oleh pihak perkebunan sebagai tenaga kerja di sektor tembakau, 

kopi, dan karet di wilayah selatan seperti Ambulu dan Puger.
49

 

Tabel di bawah ini menunjukkan jumlah penduduk berdasarkan golongan 

etnis di beberapa distrik di wilayah Jember sebagaimana tercatat dalam sumber 

arsip kolonial. Data ini penting untuk memahami kondisi demografis serta 

distribusi penduduk pada masa pemerintahan kolonial. 

 

Distrik  Pribumi Cina Arab Eropa Total 

Jember 139.955 3.357 233 902 144.447 

Mayang 94.962 512 12 212 95.698 

Kalisat 131.856 958 81 211 133.105 

Wuluhan 127.162 1.038 142 238 128.625 

Rambipuji 131.929 925 81 153 133.088 

Tanggul 151.042 1.324 120 453 152.957 

Puger 143.468 1.321 36 334 145.159 

Jumlah 920.374 9.452 705 2.548 933.079 
 

Tabel 1Komposisi Penduduk di Afdeling Jember pada tahun 1930 M 

Sumber: Memories van Overgave van den Residentie Besoeki 1931 

                                                        
 

48
 Muyassyaroh, “TATA RUANG KAWASAN KOTA JEMBER TAHUN 1819-1929.” 

 
49

 Ali Zainal, ““Lahirnya Masyarakat ‘Madura Swasta’ Di Tanah Tapal Kuda,” Tirto,id, 

2019, https://tirto.id/lahirnya-masyarakat-madura-swasta-di-tanah-tapal-kuda-hgA9. diakses 

tanggal 17 Oktober 2025 



 

 

 

33 

 

Tabel di atas memperlihatkan komposisi penduduk berdasarkan golongan 

etnis di beberapa distrik di wilayah Jember pada tahun 1930 M. Dari data tersebut 

terlihat bahwa kelompok pribumi mendominasi jumlah penduduk di setiap distrik, 

dengan total mencapai 920.374 jiwa dari keseluruhan 933.079 penduduk. 

Sementara itu, golongan etnis lain seperti Cina, Arab, dan Eropa memiliki jumlah 

yang jauh lebih kecil, namun tetap menunjukkan adanya interaksi sosial dan 

ekonomi antar kelompok di wilayah ini. Keberagaman etnis tersebut 

mencerminkan bahwa wilayah Jember pada masa kolonial sudah menjadi ruang 

multikultural yang dinamis, terutama karena faktor migrasi dan perkembangan 

ekonomi perkebunan. 

Fenomena migrasi Madura turut memperkaya keragaman sosial tersebut 

dengan munculnya kelompok masyarakat yang dikenal sebagai “Madura Swasta”. 

Mereka adalah pendatang dari Madura yang bermigrasi secara sukarela, bukan 

karena sistem kerja paksa atau kolonial, melainkan karena dorongan ekonomi dan 

sosial untuk mencari kehidupan yang lebih baik. Di sisi lain, masyarakat Jawa di 

wilayah selatan Jember banyak menetap di lingkungan perkebunan yang dikelola 

oleh perusahaan kolonial. 
50

 

Kehidupan mereka diatur dalam sistem sosial yang lebih terstruktur, di 

mana interaksi antara pekerja, mandor, dan pihak perusahaan membentuk pola 

kehidupan tersendiri yang berbeda dengan masyarakat Madura Swasta yang lebih 

bebas dan mandiri. Dengan demikian, kondisi demografis dan migrasi di wilayah 

Jember pada masa itu tidak hanya menggambarkan distribusi penduduk, tetapi 

                                                        
 

50
 Zainal. “Lahirnya Masyarakat ‘Madura Swasta’ Di Tanah Tapal Kuda” 17 Oktober 2025 



 

 

 

34 

juga memperlihatkan dinamika sosial yang terbentuk akibat perbedaan latar 

belakang dan sistem kehidupan masing-masing kelompok. 

Selain dua kelompok besar tersebut, etnis Arab juga datang ke Jember 

sekitar tahun 1930-an, seiring dengan meluasnya lahan perkebunan swasta 

kolonial. Mereka awalnya berasal dari Bondowoso dan menetap di kawasan 

belakang Masjid Jami’ Jember, membentuk permukiman yang dikenal sebagai 

Kampung Arab. Meskipun jumlahnya tidak sebanyak kelompok Tionghoa dan 

Belanda, komunitas Arab berperan penting dalam bidang perdagangan kain, 

minyak wangi, dan hasil pertanian. Dalam perkembangannya, keluarga-keluarga 

Arab berbaur dengan masyarakat lokal dan mengalami integrasi sosial yang kuat, 

terutama melalui aktivitas ekonomi dan perkawinan antaretnis.
51

 

Secara keseluruhan, struktur pemukiman Jember memperlihatkan 

pembagian ruang berdasarkan etnis dan status sosial. Pusat kota mencerminkan 

kekuasaan kolonial, wilayah utara berkembang dengan karakter agraris 

masyarakat Madura, dan bagian selatan menjadi kawasan perkebunan masyarakat 

Jawa.
52

 Pembagian ruang ini kemudian melahirkan bentuk akulturasi budaya yang 

disebut Pendalungan, yaitu perpaduan antara unsur budaya Jawa dan Madura yang 

menjadi ciri khas masyarakat Jember hingga kini. 

Warisan penataan ruang kolonial tidak hanya menghasilkan bentuk ruang 

yang terstruktur, tetapi juga melahirkan pola identitas sosial yang terus bertahan 

                                                        
 

51
 Rizky Faradila, “SEJARAH AWAL PERKEMBANGAN DAN INTEGRASI SOSIAL 

JARINGAN ARAB DI JEMBER TAHUN 1930 HINGGA SAAT INI (STUDI TERHADAP FAM 

ARAB DI JEMBER),” Digilib UINKHAS, 2023. 

 
52

 Abd.Rosid et al., “Struktur Dan Dinamika Kehidupan Komunitas Pecinan Di Kota 

Jember Selama Periode Kolonial Belanda,” Maharsi : Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Sosiologi 

06 (2024). 



 

 

 

35 

hingga saat ini. Kawasan inti kota yang dulu menjadi pusat pemerintahan kolonial 

masih memegang fungsi sentral sebagai lokasi aktivitas administrasi dan 

perdagangan. Begitu pula daerah Pecinan yang sejak masa kolonial menjadi basis 

kegiatan ekonomi warga Tionghoa, hingga kini tetap dikenal sebagai pusat 

jaringan niaga mereka. Sementara itu, kawasan selatan Jember, yang sejak awal 

ditempati para pekerja perkebunan asal Jawa (Mataraman), tetap mempertahankan 

corak sosial-budaya Mataraman yang kuat. Artinya, pola ruang yang dibentuk 

pada masa kolonial telah mendorong proses percampuran antaretnis yang 

kemudian terbentuk dan bertahan  menjadi identitas kultural masyarakat 

Pendalungan, yaitu perpaduan budaya Jawa dan Madura yang terus 

dinegosiasikan dalam kehidupan sosial masyarakat Jember masa kini. 

 

 

 

 



 

 

 

36 

BAB III  

KESENIAN REOG SEBAGAI BUDAYA  MASYARAKAT 

MATARAMAN DI JEMBER 

A.  Karakteristik Masyarakat Mataraman  

1. Budaya   

Karakter budaya masyarakat Mataraman di Jember mencerminkan 

warisan kebudayaan Jawa tradisional yang berasal dari wilayah eks-

Karesidenan Madiun dan Kediri, yang termasuk dalam kawasan budaya 

Jawa pedalaman. Pembentukan komunitas Mataraman di Jember tidak 

terlepas dari proses migrasi penduduk Jawa pedalaman, khususnya pada 

masa pembukaan wilayah perkebunan pada era kolonial. Proses migrasi 

tersebut tidak hanya memindahkan penduduk secara fisik, tetapi juga 

membawa serta sistem nilai, struktur sosial, dan ekspresi budaya 

Mataraman yang kemudian beradaptasi dengan konteks lokal Jember 

Selatan. 
53

 

 

                                                        
 

53
 Djoko Saryono, “ Pengembangan Budaya Mataraman di Jawa Timur”, Sastra Indonesia, 

2021 

 

38 



 

 

 

37 

Dalam perspektif antropologi budaya, karakteristik masyarakat 

Mataraman dapat dipahami melalui pendekatan interpretatif sebagaimana 

dikemukakan oleh Clifford Geertz, yang memandang kebudayaan Jawa 

sebagai suatu sistem nilai dan simbol yang berfungsi mengatur perilaku 

sosial, membentuk etika hidup, serta menjaga keteraturan dan harmoni 

dalam masyarakat. Menurut Geertz, orientasi utama kebudayaan Jawa 

pedalaman adalah upaya mempertahankan keseimbangan sosial dan 

pegendalian diri guna menghindari konflik terbuka.Secara kultural, 

masyarakat Mataraman di Jember memiliki corak sosial budaya yang 

berbeda dari masyarakat pesisir maupun budaya Madura. 
54

 

Perbedaan tersebut tampak jelas dalam penekanan terhadap 

harmoni sosial, kesopanan, dan keteraturan hubungan sosial. Nilai-nilai 

seperti rukun, tepa slira, nrimo, dan andhap asor menjadi pedoman utama 

dalam kehidupan bermasyarakat. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai 

mekanisme pengendalian sosial yang menjaga kohesi komunitas serta 

menciptakan stabilitas dalam relasi sosial sehari-hari. 

                                                        
54

 Clifford Geertz, The Religion of Jawa, terj Aswab Mahasin & Bur Rasuanto, Komunitas 

bambu Depok, 2013 



 

 

 

38 

Secara filosofis, masyarakat Mataraman sangat menekankan 

prinsip ketertiban dan kerukunan sosial (rukun) sebagai landasan hidup 

bersama. Etika unggah-ungguh atau tata krama menjadi acuan dalam 

bertutur kata dan bersikap, terutama dalam hubungan sosial yang bersifat 

hierarkis. Sikap ewuh pakewuh, yaitu rasa sungkan atau segan terhadap 

orang lain, turut membentuk perilaku sosial masyarakat sebagai upaya 

menjaga keharmonisan relasi dan menghindari gesekan sosial.
55

 Pola ini 

sejalan dengan pandangan Geertz yang menempatkan kesopanan dan 

pengendalian diri sebagai inti etos budaya Jawa.Bahasa Jawa berperan 

sebagai penanda identitas kultural yang kuat dalam masyarakat 

Mataraman.  

Penggunaan bahasa Jawa dengan tingkat tutur seperti ngoko dan 

krama masih dipertahankan dan memiliki fungsi sosial yang penting dalam 

menegaskan hierarki, penghormatan, dan etika sosial. Dalam kerangka 

Geertz, bahasa tidak hanya dipahami sebagai alat komunikasi, melainkan 

sebagai simbol budaya yang mencerminkan struktur sosial dan tatanan 

nilai masyarakat Jawa pedalaman. Praktik berbahasa ini sekaligus 

membedakan masyarakat Mataraman dari komunitas Pendalungan maupun 

masyarakat pesisir yang cenderung lebih egaliter. 

                                                        
55

 Sri Handayani,” Unggah-Ungguh dalam etika Jawa”, Uin Syarif Hidayatullah Jakarta 

Skripsi 



 

 

 

39 

Dalam struktur sosialnya, masyarakat Mataraman di Jember 

memperlihatkan pola hubungan yang bersifat komunal dan hierarkis. 

Penghormatan terhadap sesepuh, tokoh adat, tokoh agama, dan aparat desa 

masih kuat, seiring dengan praktik gotong royong yang menjadi ciri 

kehidupan sosial pedesaan. Struktur sosial ini mencerminkan sistem nilai 

budaya Mataraman yang menempatkan keteraturan, keselarasan, dan 

keharmonisan sebagai fondasi kehidupan bermasyarakat. 

Karakteristik budaya masyarakat Mataraman tersebut kemudian 

terefleksikan dalam ekspresi kesenian tradisional yang mereka pelihara. 

Kesenian Reog tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai 

medium simbolik yang merepresentasikan nilai-nilai budaya, struktur 

sosial, serta identitas kolektif masyarakat Mataraman. Dalam kerangka 

pemikiran Clifford Geertz, Reog dapat dipahami sebagai sistem simbol 

budaya yang mengartikulasikan etos masyarakat Mataraman, mulai dari 

nilai kepemimpinan, solidaritas sosial, hingga pandangan tentang kekuatan 

dan keteraturan sosial. Dengan demikian, keberadaan Reog di Jember 

tidak sekadar menunjukkan keberlanjutan tradisi, tetapi juga menegaskan 

identitas budaya masyarakat Mataraman di wilayah perantauan. 

2. Pola Pemukiman 
 

Pola pemukiman masyarakat keturunan Mataraman di Jember Selatan 

merefleksikan perpaduan antara warisan budaya Jawa dan adaptasi terhadap 

lingkungan baru. Konsep ruang dalam budaya Jawa tradisional tidak hanya 

berorientasi pada fungsi fisik, melainkan dipahami sebagai tempat (place) yang 



 

 

 

40 

sarat makna sosial, spiritual, dan kosmologis. Rumah bagi orang Jawa merupakan 

pusat kehidupan yang menghubungkan individu dengan keluarga, masyarakat, 

dan kekuatan adikodrati, dengan susunan ruang yang bersifat hirarkis dari 

pendopo (ruang sosial) ke pringgitan (ruang perantara) hingga dalem atau sentong 

tengah (ruang sakral).
56

 Nilai ini terbawa oleh masyarakat Mataraman ketika 

bermigrasi ke wilayah Jember Selatan, sehingga membentuk pola permukiman 

yang berorientasi pada kebersamaan keluarga besar dan keterhubungan sosial. 

Migrasi besar-besaran masyarakat Jawa ke wilayah Jember Selatan terjadi 

sejak masa kolonial, terutama sebagai tenaga kerja di perkebunan tembakau dan 

kopi.
57

 Keberadaan perkebunan membuka ruang ekonomi baru, tetapi juga 

memengaruhi pola hunian. Para migran memilih mendirikan rumah secara 

berkelompok di sekitar lahan perkebunan agar mudah mengakses tempat kerja 

sekaligus mempertahankan solidaritas sosial. Dalam konteks ini, rumah tidak 

sekadar hunian, melainkan juga pusat aktivitas komunal seperti slametan, kenduri, 

dan gotong royong yang memperkuat identitas komunitas Mataraman di tanah 

perantauan. Pola hunian mengelompok ini didukung oleh mekanisme pewarisan 

tanah yang menempatkan rumah anak-anak di sekitar rumah orang tua, 

menciptakan klaster keluarga yang rapi dan berkesinambungan.
58

 

Para migran Jawa yang bermukim di wilayah Jember Selatan juga 

membentuk pola pemukiman tersendiri. Pola tersebut berbeda dengan masyarakat 

                                                        
56

 J. Lukito Kartono, “Konsep Ruang Tradisional Jawa Dalam Konteks Budaya,” Dimensi Interior 

3 (2005): 124–36. 

 
57

 Rodiah Fitriana, “V. LANDBOUW MAATSCHAPPIJ OUD DJEMBER: Sejarah Berdirinya 

Perusahaan Hingga Nasionalisasi Tahun 1859–1958,” Digilib UINKHAS, 2025. 
58

 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa (Jakarta: Balai Pustaka, 1984). 

   



 

 

 

41 

Madura yang cenderung berlandaskan hubungan genealogis. Pada komunitas 

migran Jawa, penataan permukiman lebih didasarkan pada kesamaan asal daerah. 

Misalnya, di Desa Kesilir terdapat kawasan yang dikenal sebagai Kampung 

Ponorogo, di Desa Tamansari terdapat Kampung Bojonegoro, di Desa Karang 

Duren terdapat Kampung Madiun, sementara di Desa Mlokorejo berkembang 

komunitas asal Bagelan.
59

 

Dalam kawasan baru tersebut, para migran Jawa berusaha 

mempertahankan ciri-ciri arsitektur rumah dari daerah asal mereka. Contohnya, di 

Desa Kesilir banyak dijumpai rumah bergaya joglo meskipun dalam bentuk 

sederhana. Rumah joglo tersebut umumnya dilengkapi dengan regol (pintu 

gerbang), pagar, serta kandang sapi atau kerbau di bagian depan, suatu ciri yang 

lazim dijumpai di Ponorogo. Begitu pula di kampung-kampung Jawa lainnya, 

pola permukiman dan bentuk rumah tetap menyesuaikan dengan tradisi daerah 

asal para migran.
60

 

Fenomena ini memiliki kesamaan dengan pola pemukiman etnis Using di 

Desa Kemiren, Banyuwangi Pola permukiman Using dibentuk oleh sistem 

kekerabatan, orientasi kosmologis, dan aktivitas budaya yang menjadikan seluruh 

desa sebagai ruang budaya: rumah, jalan utama, sawah, makam, dan masjid 

menjadi bagian dari sistem sosial
 
yang terintegrasi.

61
 Demikian pula, masyarakat 

                                                        
59

 Edy Burhan Arifin et al., DEWAN PERWAKILAN RAKYAT DAERAH Dalam Perkembangan 

Kabupaten Jember (Jember, n.d.). 

 
60

 Arifin et al. DEWAN PERWAKILAN RAKYAT DAERAH Dalam Perkembangan Kabupaten 

Jember 

  
61

 Nindya Sari Tri Kurnia Hadi Muktining Nur, Antariksa, “Pelestarian Pola Permukiman 

Masyarakat Using Di Desa Kemiren Kabupaten Banyuwangi,” Jurnal Tata Kota Dan Daerah 2 

(2010): 59. 



 

 

 

42 

Mataraman di Jember Selatan memanfaatkan ruang rumah dan halaman sebagai 

pusat aktivitas ritual dan sosial, sementara lahan perkebunan di sekitar desa 

menjadi sumber penghidupan sekaligus ruang budaya. Kesamaan ini 

menunjukkan bahwa, meskipun berada di daerah migrasi dan berhadapan dengan 

perubahan akibat ekonomi perkebunan, pola pemukiman Mataraman tetap berakar 

pada nilai-nilai tradisi Jawa yang menekankan keselarasan dengan keluarga, 

masyarakat, dan lingkungan.  

Aspek penting lainnya dalam pola permukiman masyarakat Mataraman 

adalah keberadaan ruang publik dan ruang sosial yang mendukung interaksi sosial 

yang harmonis. Misalnya, tradisi seperti slametan, nyadran, dan pertunjukan 

kesenian jaranan dilakukan secara kolektif di halaman rumah atau ruang terbuka 

desa. Tradisi ini menjadi bagian tak terpisahkan dari struktur sosial masyarakat 

Mataraman yang menjunjung tinggi nilai harmoni, toleransi, dan gotong royong. 

Ketika ruang fisik dimaknai sebagai bagian dari kehidupan sosial dan spiritual, 

maka permukiman bukan lagi sekadar kumpulan bangunan, melainkan juga ruang 

budaya yang dinamis.
62

 

Hal ini sejalan mengenai pola permukiman masyarakat di Madura yang 

walaupun berbeda wilayah budaya, menunjukkan kemiripan dalam hal fungsi 

rumah sebagai representasi identitas sosial dan sistem nilai kolektif. Dalam 

konteks masyarakat Mataraman, rumah tidak dibangun secara acak, melainkan 

mengikuti tatanan tertentu yang dipengaruhi oleh faktor kekerabatan, status sosial, 

                                                        
 

62
 Taufik Al Amin, “Pola Harmoni Sosial Masyarakat Mataraman Di Kota Kediri,” Jurnal 

Sosiologi Nusantara 5 (2019): 137–61. 

  



 

 

 

43 

dan kedekatan spiritual. Ruang-ruang ini tidak hanya merepresentasikan relasi 

sosial horizontal (antarwarga), tetapi juga relasi vertikal antara manusia dan yang 

adikodrati.
63  

Oleh karena itu, pola permukiman masyarakat Mataraman dapat 

dilihat sebagai cerminan nilai-nilai utama mereka, yakni keteraturan, 

keharmonisan, serta penghormatan terhadap tradisi dan warisan leluhur. Pola ini 

turut memperkuat karakteristik budaya masyarakat Mataraman di wilayah Jember 

yang hingga kini masih bertahan dan diwariskan lintas generasi.  

Dengan demikian, pola pemukiman Mataraman di Jember Selatan dapat 

dipahami sebagai hasil interaksi antara budaya asal dan kondisi baru yang 

dihadapi. Pola ini tidak hanya mencerminkan keberlanjutan nilai-nilai tradisional 

Jawa, tetapi juga strategi adaptasi terhadap dinamika ekonomi dan sosial yang 

dihadapi para migran. Pola hunian yang mengelompok dalam lingkup keluarga 

besar menjadi penanda penting identitas budaya Mataraman, sekaligus bukti 

bahwa budaya ruang Jawa mampu bertahan dan menyesuaikan diri di tengah 

perubahan zaman. 

3. Bahasa 
 

Para migran Jawa banyak bermukim di wilayah Jember Selatan, bahasa 

Jawa sebagai alat penuturnya dan sebagian besar mereka tidak faham tentang 

bahasa Madura. 
16

Bahasa ini kemudian menjadi ciri khas komunitas migran yang 

menetap secara berkelompok yang membentuk pola pemukiman yang cenderung 

berdekatan dengan sesama perantau. 
17

Sebelah timur daerah sub-Kebudayaan 

                                                        
63

 Antariksa Sudikno, “Studi Karakteristik Pola Permukiman Di Kecamatan Labang, Madura,” 

Univesitas Brawijaya, 2005, https://www.researchgate.net/publication/314724566. 

 
15

  



 

 

 

44 

Jawa Tengah adalah daerah sungai Brantas, yang juga melingkupi daerah-daerah 

sekitar kota Madiun dan Kediri di bagian baratnya, dan kota Malang. Lumajang 

dan Jember di bagian timur nya. Logat yang diucapkan di daerah itu sangat 

dipengaruhi oleh logat Solo Yogya, dan bahkan mirip sekali.
18

 

Penggunaan bahasa Jawa memiliki kedudukan penting sebagai media 

interaksi sosial dan pewarisan nilai-nilai budaya. Dialek yang digunakan 

umumnya merefleksikan ciri khas Mataraman, yang cenderung halus serta 

mempertahankan tingkatan tutur (ngoko, madya, krama) sebagaimana ditemukan 

dalam masyarakat Jawa bagian barat. Penelitian mengenai praktik berbahasa 

dalam komunitas Jawa-Mataraman menunjukkan bahwa nilai harmoni sosial 

dijunjung tinggi melalui penggunaan bahasa yang sopan dan bertingkat. Hal 

tersebut tercermin dalam beragam aktivitas sosial dan budaya, seperti slametan, 

pertunjukan jaranan, hingga interaksi keagamaan yang melibatkan berbagai 

lapisan masyarakat. 

Bahasa Jawa dalam budaya Mataraman juga berperan sebagai media 

pelestarian tradisi. Melalui bahasa Jawa dengan sistem unggah-ungguh basa, nilai 

sopan santun, penghormatan kepada orang tua, dan kesadaran hierarki sosial 

diwariskan dari generasi ke generasi.
19

 Bagi komunitas Mataraman di Jember 

Selatan, penggunaan bahasa Jawa juga menjadi penanda identitas sekaligus 

pengikat solidaritas di tengah kehidupan migran yang bercampur dengan etnis 

lain. lebih jauh, bahasa berfungsi sebagai medium tradisi lisan dan kesenian, 

                                                        
 

18
 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa. 

 
17

  Agustina Dewi setyari Latifatul Laiqoh, Agus Sariono, “Pemertahanan Bahasa Jawa Di 

Dusun Gumuk Limo, Desa Nogosari, Rambipuji, Jember,” Seniotika: Jurnal Ilmu Sastra Dan 

Linguistik 25 (2024): 115–30. 

 
16

 Arifin, “Pertumbuhan Kota Jember Dan Munculnya Budaya Pandhalungan”.” 



 

 

 

45 

misalnya dalam tembang, doa ritual, hingga seni pertunjukan reog, di mana pesan 

moral dan ajaran leluhur disampaikan. Dengan demikian, bahasa Mataraman tidak 

hanya menjaga keberlanjutan komunikasi, tetapi juga menjadi sarana utama dalam 

melestarikan nilai budaya dan identitas lokal. 
20

 

Bahasa Jawa tetap dipertahankan oleh para migran sejak mereka menetap 

di Jember. Hal ini didorong oleh pandangan bahwa bahasa merupakan unsur 

hakiki yang berfungsi sebagai lambang kebanggaan daerah, identitas etnik, 

sekaligus sarana komunikasi antarsesama komunitas Jawa. Selain bahasa, para 

migran juga membawa serta kesenian tradisional dari daerah asal mereka untuk 

dikembangkan di lingkungan domisili baru di Jember. Kesenian tradisional 

tersebut antara lain Reog Ponorogo, Jaranan, Wayang Kulit, Ketoprak, dan 

Ludruk. 
20

 

Bahasa Jawa merupakan sarana pewarisan nilai leluhur yang masih dijaga 

meskipun berada dalam lingkungan multietnis. Melalui penggunaan bahasa di 

ranah keluarga, komunitas, hingga kegiatan sosial budaya, masyarakat Mataraman 

dapat mempertahankan adat istiadat serta memperkuat solidaritas kelompok. 

Dengan demikian, bahasa Jawa tidak hanya sekadar warisan linguistik, melainkan 

juga instrumen penting untuk menjaga kesinambungan tradisi budaya Mataraman 

di Jember Selatan.
21

 Dalam konteks masyarakat Mataraman di Jember Selatan, 

penggunaan bahasa Jawa Mataraman di ruang domestik maupun sosial menjadi 

strategi penting dalam menjaga kesinambungan nilai-nilai budaya, solidaritas 

                                                        
 

20
 Fransisca Tjandrasih Adji, “Pelestarian Bahasa Lokal: Studi Kasus Pada Naskah-Naskah 

Jawa,” Universitas Sanata Dharma, 2015. 

 
19

 Koentjaraningrat. 

 
20

 Arifin et al., DEWAN PERWAKILAN RAKYAT DAERAH Dalam Perkembangan 

Kabupaten Jember. 



 

 

 

46 

kelompok, dan kelestarian tradisi di tengah arus multietnis dan modernisasi.
22

 

B. Reog Ponorogo sebagai Budaya Masyarakat Mataraman  

Reog Ponorogo merupakan salah satu kesenian tradisional yang hidup dan 

berkembang di wilayah budaya Mataraman, khususnya Ponorogo dan sekitarnya. 

Bagi masyarakat Mataraman, Reog bukan sekadar pertunjukan hiburan, tetapi 

juga sarana untuk mengekspresikan nilai-nilai keberanian, kesetiaan, dan 

spiritualitas yang menjadi bagian dari identitas mereka. Dalam perkembangannya, 

cerita asal-usul Reog memiliki beberapa versi yang berkembang di tengah 

masyarakat. Secara umum, kisah Reog dapat diklasifikasikan ke dalam tiga versi 

utama, yaitu versi Bantarangin, Ki Ageng Kutu, dan Bathoro Katong. 

Versi Bantarangin merupakan versi yang paling umum dikenal oleh 

masyarakat Ponorogo, yang menyebut bahwa awal mula Reog bersumber dari 

kisah asmara Prabu Klono Sewandono dari Kerajaan Bantarangin terhadap Dewi 

Sanggalangit putri dari Kerajaan Kediri. Dalam proses menuju lamaran tersebut, 

Klono Sewandono melakukan perjalanan dan pertarungan panjang hingga berhasil 

menaklukkan Singo Barong, lalu pengalaman perjalanan tersebut kemudian 

diwujudkan dalam bentuk pertunjukan Reog. Narasi ini disebut sebagai “versi 

rakyat” karena diwariskan secara lisan dan menjadi dasar cerita yang terus 

diterapkan dalam pementasan Reog hingga kini, termasuk saat perayaan budaya 

seperti Grebeg Suro.
23

 Versi Bantarangin menggambarkan dimensi heroik dan 

estetika tradisi. 

                                                        
 

22
 Astri Widyaruli Anggraeni, “Pemertahanan Bahasa Using Pada Masyarakat Multietnis,” 

Pendidikan Bahasa Dan Sastra 1 (2016): 162–74. 

 
21

 Siti Haniyyah, “Pelestarian Budaya Jawa Melalui Pembelajaran Kreatif Di Desa 

Slogoretno,” Jurnal Candi: Cendekiawan Pendidikan Humaniora 1 (2021): 65–72. 



 

 

 

47 

Versi ini memandang Reog sebagai media protes politik yang dibuat oleh 

Ki Ageng Kutu pada masa akhir kekuasaan Majapahit di bawah pemerintahan 

Prabu Brawijaya V. Dalam versi ini, Ki Ageng Kutu atau Suryangalam 

menciptakan simbol-simbol dalam Reog sebagai bentuk kritik terhadap lemahnya 

kepemimpinan kerajaan, dimana kepala harimau yang dihiasi bulu merak 

melambangkan bahwa kekuasaan raja telah dikuasai pihak lain. Dengan demikian, 

versi ini menunjukkan bahwa Reog tidak sekadar bersifat hiburan rakyat, tetapi 

juga lahir sebagai ekspresi kritik sosial-politik pada masa tersebut.
24

 

Versi Islam menjelaskan bahwa ketika ajaran Islam mulai menyebar di 

Ponorogo,  namun juga memiliki fase sejarah yang disebut sebagai “versi Islam”. 

Pada masa pemerintahan Bathara Katong sekitar tahun 1486, Reog dijadikan 

sarana dakwah untuk menyebarkan agama Islam di Ponorogo. Pada periode ini 

terjadi penyesuaian simbol-simbol dalam Reog, misalnya penghapusan unsur 

“gemblakan” yang kemudian diganti dengan penari jathil perempuan, serta 

penambahan elemen bernuansa Islam seperti adanya tasbih pada paruh burung 

merak (dadak merak) dan penafsiran angka 17 pada gamelan sebagai lambang 

jumlah rakaat shalat wajib. Dengan demikian, Reog versi Islam bukan sekadar 

cerita alternatif, tetapi merupakan bagian dari perjalanan historis Reog yang 

menunjukkan adanya proses islamisasi dalam kesenian tersebut.25
 Sementara versi 

Bathoro Katong menandai proses adaptasi budaya lokal terhadap nilai-nilai Islam 

                                                        
 

23
 Andini Idha et al., “SEJARAH DAN FILOSOFI REOG PONOROGO VERSI 

BANTARANGIN,” Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran 5 (2022). 

 
24

 “Reog Ponorogo : Sejarah Dan Perjalanannya Menuju ICH UNESCO,” disbudpar, 2022, 

https://disbudparpora.ponorogo.go.id/reog-ponorogo-sejarah-dan-perjalanannya-menuju-ich-

unesco/. 



 

 

 

48 

Reog di Jember menunjukkan ciri yang cenderung berkiblat pada Reog 

Ponorogo versi Bantarangin, 
26

 yang berakar pada legenda Kerajaan Bantarangin 

dan kisah cinta Prabu Kelana Sewandana dengan Dewi Songgolangit dari 

Kerajaan Kediri.
27

 Dengan berpijak pada versi Bantarangin tersebut, bentuk dan 

struktur kesenian Reog, termasuk unsur utamanya yakni Dhadak Merak, juga 

mengalami perkembangan yang mengikuti dinamika zaman. Revolusi bentuk 

Dhadak Merak menjadi salah satu aspek penting yang mencerminkan proses 

adaptasi Reog dari masa ke masa. 

Kesenian Reog Ponorogo merupakan produk budaya yang dibangun 

melalui narasi mitologis dan sistem simbolik yang berkembang secara dinamis 

dalam masyarakat pendukungnya. Berbagai kajian menunjukkan bahwa Reog 

tidak memiliki satu narasi asal-usul yang tunggal, melainkan tersusun atas 

beragam versi mitologi yang dipengaruhi oleh tradisi animisme dinamisme, cerita 

Panji, kritik sosial pada masa Majapahit, hingga proses islamisasi di Ponorogo. 

Keberagaman narasi tersebut tidak dimaknai sebagai pertentangan historis, 

melainkan sebagai konstruksi budaya yang membentuk makna simbolik Reog 

sebagai seni pertunjukan rakyat.
64

 

Dalam struktur pertunjukan Reog, mitologi tersebut diwujudkan melalui 

tokoh-tokoh simbolik seperti Warok, Bujang Ganong (Ganongan), Jathilan, dan 

Singo Barong. Warok dipahami sebagai representasi kekuatan spiritual, 

kewibawaan, dan kepemimpinan moral masyarakat Jawa, sementara Bujang 

                                                        
 

25
 Asmoro Achmadi, “PASANG SURUT DOMINASI ISLAM TERHADAP KESENIAN 

REOG PONOROGO,” IAIN Walisongo Semarang XIII (2013). 
64

  Pramono, M. H. A. “Acculturation of Islamic Culture in Reog Ponorogo Art. 

Javanologi”, hlm. 45–52. (2023) 



 

 

 

49 

Ganong melambangkan kecerdikan, keberanian, dan suara kritis rakyat yang hadir 

dalam bentuk gerak lincah dan ekspresif. Jathilan merepresentasikan prajurit atau 

kekuatan kolektif yang menekankan nilai loyalitas dan kedisiplinan, sedangkan 

Singo Barong berfungsi sebagai simbol kekuasaan dan dominasi yang sarat 

dengan makna filosofis dan kritik sosial. Keberadaan tokoh-tokoh tersebut 

menegaskan bahwa Reog bukan sekadar seni hiburan, melainkan media transmisi 

nilai budaya dan identitas kolektif masyarakat pendukungnya.
65

 

kajian tentang akulturasi menunjukkan bahwa unsur-unsur simbolik dalam 

Reog mengalami penyesuaian makna seiring dengan perubahan sosial dan religius 

masyarakat, khususnya dalam konteks masuknya Islam. Proses tersebut 

berlangsung tanpa menghilangkan struktur dasar pertunjukan Reog, sehingga 

Reog tetap mempertahankan identitas budayanya sebagai kesenian tradisional 

yang adaptif. Dengan demikian, Reog dapat dipahami sebagai kesenian yang 

merepresentasikan proses difusi dan akulturasi budaya melalui sistem mitologi 

dan simbol yang terus direinterpretasi sesuai konteks sosial masyarakat.
66

 

Berdasarkan hasil penelusuran terhadap berbagai dokumentasi visual Reog 

Ponorogo dari arsip budaya dan sumber daring, diketahui bahwa bentuk Dhadak 

Merak mengalami perkembangan yang signifikan dari masa ke masa. Perubahan 

ini dapat diamati melalui perbandingan beberapa foto pementasan Reog dari tahun 

1920 hingga periode modern, yang mencerminkan proses transformasi bentuk 

                                                        
65

 Mufarizuddin & Fisabilillah, A. (2022). Makna Simbolik dan Mitologi dalam Kesenian 

Reog Ponorogo. Jurnal Seni dan Budaya, hlm. 33–40. 
66

  Anwar, dkk. (2024). Retakan Narasi Historis Reyog Ponorogo. Tambo: Jurnal Sejarah 

dan Budaya, hlm. 12–19 

 
27

 Andini Idha, “Sejarah Dan Filosofi Reog Ponorogo Versi Bantarangin,” Review 

Pendidikan Dan Pengajaran (JRPP) 5 (2022): 73. 

 
26

 Wawancara dengan Mas Afidh  



 

 

 

50 

Gambar 1Pementasan Reog Ponorogo tahun 1920 

dengan bentuk Dhadak Merak sederhana. 

sesuai dengan perkembangan fungsi dan konteks sosial kesenian Reog itu sendiri. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pada awal kemunculannya sekitar tahun 1920, bentuk Dhadak Merak 

masih sangat sederhana. Kepala Singo Barong digambarkan dalam bentuk topeng 

hewan besar dengan rangka bambu ringan dan hiasan kain polos tanpa ornamen 

bulu merak. Pementasan pada masa ini masih bersifat ritual dan dilakukan di 

ruang terbuka desa, menandakan bahwa fungsi  

 

 

 

 

 

 

 

Memasuki tahun 1922, bentuk Dhadak Merak mulai menunjukkan adanya 



 

 

 

51 

perkembangan. Kepala Singo Barong tampak lebih besar dengan susunan bulu 

yang mulai membentuk kipas di bagian atas, meskipun belum terlalu padat. Pada 

periode ini, tampak adanya kesadaran seniman Reog untuk memperkuat unsur 

visual dalam pertunjukan. Komposisi penari juga tampak lebih tertata 

dibandingkan dengan periode sebelumnya, menunjukkan bahwa Reog mulai 

berfungsi sebagai pertunjukan yang dapat dinikmati masyarakat luas. 

 

 

 

 

 

 

 

Perubahan semakin tampak pada tahun 1928, di mana Dhadak Merak 

mengalami peningkatan dari segi estetika. Bulu merak mulai disusun lebih rapat 

dan simetris, membentuk kipas besar di atas kepala Singo Barong. Hiasan 

mahkota dan kain bermotif tradisional juga mulai digunakan untuk memperindah 

tampilan. Perubahan ini menunjukkan adanya upaya memperkuat daya tarik 

visual Reog agar sesuai dengan konteks pertunjukan publik yang mulai populer 

pada masa tersebut 

 

 

 



 

 

 

52 

 

 

 

 

 

 

 

Pada tahun 1930, bentuk Dhadak Merak terlihat semakin megah. Struktur 

kepala Singo Barong tampak lebih kokoh dan dihiasi dengan bulu merak yang 

menjulang tinggi, sedangkan rangkanya tetap menggunakan bahan bambu dan 

kulit hewan asli. Bentuk ini menandai masa transisi Reog dari kesenian ritual 

menjadi kesenian pertunjukan yang bersifat estetis dan hiburan rakyat. Pada masa 

ini pula, bentuk Reog versi Bantarangin mulai dikenal sebagai model utama yang 

memengaruhi bentuk Reog selanjutnya 

 

 

 

 

 

 

 

Selanjutnya pada tahun 1956, Reog Ponorogo mencapai puncak 



 

 

 

53 

kemegahannya dalam bentuk tradisional. Kepala Singo Barong dibuat dari kulit 

macan asli, sementara bulu merak disusun menjulang tinggi setinggi dua meter. 

Reog pada masa ini tampil sebagai pertunjukan budaya yang megah dan menjadi 

simbol identitas daerah Ponorogo. Kekuatan fisik penari dalam menopang 

Dhadak Merak dengan rahang menjadi daya tarik utama yang menggambarkan 

keberanian dan ketangguhan masyarakat Ponorogo. 

 

 

 

 

 

 

 

Secara keseluruhan, perubahan bentuk Dhadak Merak dari tahun 1920 

hingga masa modern menunjukkan adanya proses adaptasi yang terus 

berlangsung. Meskipun bentuk dan bahan pembuatannya mengalami banyak 

modifikasi, nilai filosofisnya tetap dipertahankan. Dhadak Merak masih menjadi 

simbol kekuatan, keindahan, dan kebanggaan budaya masyarakat Jawa Timur. 

Dhadhak Reog Ponorogo merupakan wujud seni yang sarat akan nilai 

estetika dan makna filosofis, serta mengalami perubahan bentuk yang cukup 

berarti sepanjang perjalanan sejarahnya. Transformasi tersebut tidak berlangsung 

secara terisolasi, melainkan sangat berkaitan dengan situasi sosial, politik, dan 

ekonomi masyarakat pada masanya. Sejak kemunculannya pada tahun 1920-an 



 

 

 

54 

yang masih sederhana—tanpa bulu merak dan dimainkan oleh dua orang sebagai 

jegol hingga tahun 1940-an ketika bentuk dan susunan bulu merak mulai lebih 

tertata, proses perubahan terus terjadi. Pada masa pemerintahan Sukarno, elemen 

cohong merak diperkenalkan untuk memberikan kesan yang lebih hidup dan 

realistis, sementara pada era Orde Baru terjadi upaya standarisasi bentuk Dhadak 

Merak sebagai bagian dari kebijakan kebudayaan yang berlaku saat itu.
28

 

Meskipun mengalami berbagai penyesuaian, Dhadak Merak tetap 

mempertahankan nilai simboliknya sebagai lambang raja dan ratu, yang 

mencerminkan pandangan hidup serta keindahan budaya masyarakat Jawa Timur. 

Dengan demikian, perubahan bentuk Dhadak Merak dapat dimaknai sebagai 

cerminan dinamika sejarah dan sosial yang melingkupinya, sekaligus 

menunjukkan kemampuan seni tradisional ini untuk beradaptasi tanpa kehilangan 

jati dirinya. Topeng ini bukan sekadar karya seni pertunjukan, tetapi juga media 

yang merepresentasikan identitas dan pandangan masyarakat terhadap 

keharmonisan antara tradisi, kekuasaan, dan nilai-nilai keindahan yang diwariskan 

lintas generasi.
29

 

Bentuk kebudayaan Reog Ponorogo dapat dipahami melalui dua wujud 

ekspresi utama, yaitu tradisi lisan dan pertunjukan seni. Tradisi lisan berupa cerita 

asal-usul, legenda kepahlawanan, mitos tokoh, hingga mantra menjadi basis 

gagasan dan nilai di balik Reog. Cerita-cerita rakyat itu mengandung filosofi, 

moral, dan pandangan hidup masyarakat Ponorogo yang terus diwariskan melalui 

                                                        
 

28
 Heri Wijayanto, Alip Sugianto, and Ekapti Wahjuni Djuwitaningsih, “Tracing the 

Historical Evolution of Form and Aesthethic Meaning in Dhadak Merak Reyog Ponorogo, 1920s-

1990s,” Paramita: Historical Studies Journal, 2024. 

 
29

 Wijayanto, Sugianto, and Djuwitaningsih. “Tracing the Historical Evolution of Form and 

Aesthethic Meaning in Dhadak Merak Reyog Ponorogo, 1920s-1990s,” 



 

 

 

55 

tuturan dari generasi tua kepada generasi muda. Tradisi lisan inilah yang 

membentuk kerangka naratif, makna simbolik, serta spirit budaya yang kemudian 

diterjemahkan ke dalam bentuk visual.
30

 

Sementara itu, seni pertunjukan Reog menjadi medium konkret yang 

mewujudkan nilai-nilai dan narasi tersebut dalam bentuk yang dapat dilihat, 

didengar, dan dirasakan langsung. Reog memadukan unsur tari, musik gamelan, 

kostum, topeng singo barong, karakter jathil, bujang ganong, serta simbol-simbol 

lainnya dalam satu pertunjukan sakral sekaligus hiburan publik. Bentuk 

kebudayaan ini tidak hanya menghadirkan tontonan estetis, tetapi juga fungsi 

sosial, spiritual, dan edukatif. Dengan demikian, Reog menjadi bentuk 

kebudayaan yang mengintegrasikan ide (nilai), aktivitas (praktik seni), dan artefak 

(peralatan pertunjukan), serta menjadi wahana regenerasi identitas, pelestarian 

memori kolektif, dan pengikat solidaritas sosial masyarakat Ponorogo.
31

 

C. Persebaran Budaya Reog Ponorogo 

 

Reog Ponorogo berakar kuat dari Kabupaten Ponorogo dan sejak lama 

dianggap sebagai identitas budaya utama daerah tersebut 
32

. Seiring 

perkembangan sosial dan mobilitas masyarakat, kesenian ini menyebar luas ke 

berbagai wilayah di Pulau Jawa seperti Jember
33

, Surabaya, dan Banyuwangi, 

serta tampil di berbagai kota besar nasional, termasuk Jakarta, melalui proses 

migrasi komunitas Ponorogo, penyelenggaraan festival, dan promosi kebudayaan 

                                                        
 

30
 Siwi Tri Purnami and Hima Azmi Azizah, “Art and Narrative in Reog Ponorogo: 

Collaboration of Oral Tradition and Performance as Cultural Heritage,” Journal of English 

Language and Education 10 (2025). 

 
31

 Genardi Atmadiredja et al., “Preservation of Reog Ponorogo in Contemporary Society,” 

Advances in Social Science, Education and Humanities Research 829, 2024. 



 

 

 

56 

oleh pemerintah.
34

 Seiring perkembangan sosial dan mobilitas masyarakat, 

kesenian ini menyebar luas ke berbagai wilayah di Pulau Jawa seperti Jember, 

Surabaya, dan Banyuwangi, serta tampil di berbagai kota besar nasional, termasuk 

Jakarta, melalui proses migrasi komunitas Ponorogo, penyelenggaraan festival, 

dan promosi kebudayaan oleh pemerintah.
35

 

Mekanisme penyebaran Reog berlangsung melalui berbagai jalur yang 

saling terkait. Migrasi dan pembentukan komunitas diaspora menjadi faktor utama 

oleh masyarakat perkebunan di Jember Selatan yang memungkinkan seni ini 

berkembang di luar wilayah asal. 
36

  Festival, grebeg, dan paket pariwisata seperti 

Grebeg Suro serta program promosi pemerintah daerah memperluas ruang tampil 

dan menjadikan Reog sebagai produk budaya yang dikemas untuk publik 

nasional
37

 . Dalam konteks diplomasi budaya, peran pemerintah dan diaspora 

berkontribusi terhadap legitimasi Reog sebagai bagian dari representasi 

kebudayaan Indonesia di dunia internasional 
38

. Selain itu, inovasi artistik seperti 

perubahan bentuk tarian, kostum, dan elemen visual dilakukan agar lebih sesuai 

                                                        
 

34
 Wintoko, Hermawan, and Alfaridzi, “Menciptakan Kerukunan Antar Dua Suku Melalui 

Kesenian Reog Ponorogo Di Kabupaten Banyuwang.” 

 
33

 Suharto, “Model Penelitian Dan Penjelasan Sejarah Sosial: Kelompok Reog Sebagai 

Diaspora Warga Ponorogo Di Jember Tahun 1950-2005.” 

 
32

 Krisna Megantari, “Penerapan Strategi City Branding Kabupaten Ponorogo ‘Ethnic Art 

of Java,’” Sosial Politik Humaniora 7 (2019). 

 
35

 Wintoko, Hermawan, and Alfaridzi. 

 
38

 Luqman Arya Handoko et al., “KOTA REYOG SEBAGAI CITY BRANDING 

KABUPATEN PONOROGO ( ANALISA AKUN INSTAGRAM @PARIWISATAPNG ),” 

Universitas Muhammadiyah Ponorogo, 2020. 

 
37

 Megantari, “Penerapan Strategi City Branding Kabupaten Ponorogo ‘Ethnic Art of 

Java.’” 

 
36

 Suharto, “Model Penelitian Dan Penjelasan Sejarah Sosial: Kelompok Reog Sebagai 

Diaspora Warga Ponorogo Di Jember Tahun 1950-2005.” 



 

 

 

57 

dengan pasar pariwisata dan selera penonton modern. 
39

 Sementara itu, media 

sosial mempercepat penyebaran informasi dan visibilitas Reog, tetapi juga 

memperkuat konflik identitas terutama dalam sengketa klaim budaya antara 

Indonesia dan Malaysia .
40

 

Perkembangan Reog di era modern ditandai oleh proses sekularisasi, 

komersialisasi, dan adaptasi terhadap nilai-nilai sosial-keagamaan. Transformasi 

ini terlihat dari kemunculan pertunjukan Reog versi festival yang menonjolkan 

aspek estetika dan hiburan dibanding nilai sakralnya. 
41

 Pengaruh Islam dalam 

masyarakat Ponorogo turut menggeser unsur mistik dalam ritual Reog sehingga 

beberapa bentuk pertunjukan menghilangkan atau menyesuaikan elemen ritual 

agar sesuai dengan norma keagamaan. 
42

Kini dikenal dua bentuk utama 

pertunjukan Reog, yaitu Reog Festival yang dikelola pemerintah dan Reog 

Obyokan yang lebih berbasis komunitas; keduanya menggambarkan perbedaan 

orientasi antara pelestarian nilai tradisi dan kebutuhan komersial.
43

 Selain 

perubahan bentuk dan fungsi, terjadi pula inovasi pada materi dan estetika seperti 

penggunaan bahan baru dalam pembuatan kostum ganongan demi efisiensi dan 

daya tarik visual .
44

 Fungsi sosial Reog pun berkembang, tidak hanya sebagai seni 

                                                        
 

39
 Maryono, “REOG KEMASAN SEBAG AIASET PARIWISATA UNGGULAN 

KABUPATEN PONOROGO,” HARMONIA JURNAL PENGETAHUAN DAN PEMIKIRAN SENI 

VIII (2007). 

 
40

 Vivi Vellanita Wanda Danayabti, Evi Muaviah, and Jeny Casuarina Dias Safira, “The 

Influence of Islamic in Ritual Shifted of Reog Ponorogo,” 2021, https://doi.org/10.4108/EAI.27-

10-2020.2304154. 

 
43

 Imam Kristianto, “KESENIAN REYOG PONOROGO DALAM TEORI 

FUNGSIONALISME,” TAMUMATRA 1 (2019). 

 
42

 M Irfan Riyadi, Anwar Mujahidin, and Muh. Tasrif, “Conflict and Harmony between 

Islam and Local Culture in Reyog Ponorogo Art Preservation,” El Harakah 18 (2016). 

 
41

 Maryono, “REOG KEMASAN SEBAG AIASET PARIWISATA UNGGULAN 

KABUPATEN PONOROGO.” 

 
44

 Maryono, “REOG KEMASAN SEBAG AIASET PARIWISATA UNGGULAN 

KABUPATEN PONOROGO.” 



 

 

 

58 

pertunjukan, tetapi juga sebagai media pendidikan karakter di sekolah ,
45

 alat 

promosi daerah dalam strategi city branding 
46

, serta sarana rekonsiliasi sosial 

antar-komunitas di daerah penerima .
47

 

Dinamika pelestarian Reog dipengaruhi oleh sejumlah faktor seperti 

migrasi penduduk, ekonomi pariwisata, kebijakan publik, perkembangan 

keagamaan, serta peran media sosial .
48

 Pemerintah daerah memanfaatkan Reog 

sebagai ikon identitas dan daya tarik wisata, sementara komunitas diaspora di 

perantauan berperan aktif dalam menjaga kesinambungan tradisi .
49

 Namun, di sisi 

lain, muncul ketegangan antara orientasi komersialisasi dan pelestarian nilai 

sakral, terutama antara kelompok festival yang mendapat dukungan pemerintah 

dengan kelompok obyokan yang mengedepankan otonomi komunitas .
50

 Sengketa 

budaya antara Indonesia dan Malaysia memperkuat diskursus mengenai 

autentisitas dan kepemilikan, yang semakin diperuncing oleh wacana di media 

sosial.
51

 Upaya pelestarian yang terdokumentasi meliputi pembuatan film 

dokumenter untuk edukasi publik,
52

peningkatan literasi budaya lokal ,
53

 serta 

                                                        
 

45
 Nufikha Dwi Pertiwi and Arief Sudrajat, “Nilai Karakter Budaya Seni Reog Ponorogo 

Pada Kegiatan Ektrakurikuler Di Sekolah,” JURNAL IDEAS 8 (2022). 

 
46

 Handoko et al., “KOTA REYOG SEBAGAI CITY BRANDING KABUPATEN 

PONOROGO ( ANALISA AKUN INSTAGRAM @PARIWISATAPNG ).” 

 
47

 Wintoko, Hermawan, and Alfaridzi, “Menciptakan Kerukunan Antar Dua Suku Melalui 

Kesenian Reog Ponorogo Di Kabupaten Banyuwang.” 

 
50

 Kristianto, “KESENIAN REYOG PONOROGO DALAM TEORI 

FUNGSIONALISME.” 

 
49

 Suharto, “Model Penelitian Dan Penjelasan Sejarah Sosial: Kelompok Reog Sebagai 

Diaspora Warga Ponorogo Di Jember Tahun 1950-2005.” 

 
48

 Kristianto, “KESENIAN REYOG PONOROGO DALAM TEORI 

FUNGSIONALISME.” 

 
51

 Danayabti, Muaviah, and Safira, “The Influence of Islamic in Ritual Shifted of Reog 

Ponorogo.” 

 
52

 Ade Yusup Surandi, Winny Gunarti Widya Wardani, and Dhika Quarta Rosita, 

“Perancangan Film Dokumenter Bathara Katong Dan Reog Ponorogo Sebagai Upaya Pelestarian 

Kesenian Tradisi Jawa Timur,” Cipta 2 (2024). 



 

 

 

59 

kegiatan pendidikan ekstrakurikuler yang mengajarkan nilai-nilai karakter melalui 

seni Reog.
54

 Meski berbagai program pelestarian telah dijalankan, bukti empiris 

mengenai dampak diplomasi budaya dan hasil hukum dari sengketa kepemilikan 

budaya masih terbatas. Keseluruhan kajian menunjukkan bahwa penyebaran Reog 

Ponorogo merupakan hasil interaksi kompleks antara migrasi, kebijakan 

pemerintah, pengaruh agama, serta dinamika pasar budaya, yang menjadikannya 

salah satu bentuk kesenian tradisional paling adaptif di Indonesia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                                                                                                                        
 

53
 Yolan Priatna, “MELEK INFORMASI SEBAGAI KUNCI KEBERHASILAN 

PELESTARIAN BUDAYA LOKAL,” Publication Library and Information Science 1 (2017). 

 
54

 Pertiwi and Sudrajat, “Nilai Karakter Budaya Seni Reog Ponorogo Pada Kegiatan 

Ektrakurikuler Di Sekolah.” 



 

 

 

60 

BAB IV 

PERKEMBANGAN SENI REOG PONOROGO DI KESILIR 

A.Sejarah Awal Terbentuknya Reog Ponorogo di Kesilir  

Kesenian Reog yang berkembang di wilayah Jember Selatan memiliki 

keterkaitan erat dengan dinamika migrasi dan penyebaran budaya masyarakat 

Jawa bagian barat, khususnya dari wilayah Mataraman seperti Ponorogo, Madiun, 

dan Kediri. Pada masa kolonial Belanda, sekitar akhir abad ke-19 hingga awal 

abad ke-20, pemerintah kolonial membuka sejumlah wilayah di selatan Jember 

sebagai kawasan perkebunan tebu, kopi, dan karet. Pembukaan lahan tersebut 

membutuhkan tenaga kerja dalam jumlah besar sehingga mendorong terjadinya 

mobilitas penduduk dari berbagai daerah di Jawa Tengah dan Jawa Timur bagian 

barat menuju Jember.  

Kondisi historis tersebut selaras dengan keterangan sumber lisan yang 

menyebutkan bahwa keberadaan Reog di wilayah Kesilir telah berlangsung sejak 

masa awal pembukaan perkebunan. Narasumber menyatakan bahwa  

“reog di Kesilir ini sudah ada sejak zaman dulu, kemungkinan sudah lebih 

dari seratus tahun, karena sudah ada sejak orang-orang dari daerah 

Mataraman datang ke sini untuk bekerja di perkebunan, bahkan sebelum 

generasi kakek kami menetap.”
67

 

 

 Berdasarkan keterangan tersebut, usia kesenian Reog di Kesilir dapat 

diperkirakan telah mencapai sekitar satu abad dan berkembang sebagai bagian 

dari proses transmisi budaya yang dibawa oleh para pendatang Mataraman dalam 

konteks migrasi tenaga kerja perkebunan. 

Pada mulanya, keberadaan kesenian Reog di wilayah Jember Selatan 

                                                        
 

67
 Mas Afidh diwawancarai penulis tanggal 25 september 

 

60 



 

 

 

61 

berpusat di Desa Tutul. Perkembangan selanjutnya menunjukkan terjadinya 

perpecahan kelompok sehingga para pelaku kesenian berpencar dan menyebar ke 

wilayah Pontang dan Kesilir. Kondisi tersebut sebagaimana diungkapkan oleh 

Mas Afidh yang menyatakan bahwa 

“awalnya reog itu ada di Tutul, lalu kelompoknya pecah dan para 

pemainnya berpencar ke Pontang dan Kesilir; dulu latihan sering 

dilakukan di satu rumah, tetapi sekarang alat-alatnya sudah tidak ada, dan 

soal tahunnya juga tidak bisa dipastikan karena reog ini sudah ada bahkan 

sebelum kakek saya datang, serta pada waktu itu reog belum berbentuk 

paguyuban, melainkan hanya perkumpulan warga yang memiliki alat 

musik.”
68

   

 

Setelah beberapa tahun, kelompok awal ini mengalami kemunduran 

karena sebagian anggota pindah ke wilayah lain, terutama Pontang dan Kesilir. 

Namun, semangat untuk melestarikan Reog tidak hilang. Anggota-anggota yang 

berpindah tempat membawa serta tradisi tersebut dan kembali menghidupkan 

kegiatan latihan di lingkungan baru. Proses ini menunjukkan adanya kontinuitas 

budaya di antara masyarakat perantau Jawa di Jember Selatan. Perpindahan lokasi 

kesenian juga memperlihatkan bagaimana Reog mengalami adaptasi terhadap 

lingkungan sosial baru yang lebih heterogen, di mana masyarakat Jawa 

berinteraksi dengan kelompok etnis lain seperti Madura dan Osing. 

Di wilayah Kesilir, keberadaan kelompok Reog pada masa lalu diketahui 

cukup berkembang. Berdasarkan keterangan salah satu narasumber, disebutkan 

bahwa pada kurun waktu sekitar dekade 1960–1980-an pernah terdapat beberapa 

kelompok Reog yang aktif melakukan latihan dan pementasan. Pak Ramelan 

tersebut menuturkan: 

                                                        
68

 Mas Afidh diwawancarai penulis tanggal 25 september 



 

 

 

62 

 “ Mbiyen neng silir kiro-kiro enek petang Reog, kabeh mlaku, sering 

tampil lek enek hajatan mbek acara neng ndeso. Tapi suwi-suwi akeh seng 

bubar” 

“Dulu di Kesilir itu ada sekitar empat kelompok reog. Latihannya jalan 

semua, sering pentas kalau ada hajatan atau acara desa. Tapi lama-lama 

banyak yang bubar.” 

 

Seiring berjalannya waktu, keberadaan kelompok Reog tersebut mengalami 

penyusutan. Dari sejumlah kelompok yang pernah ada, hanya dua kelompok yang 

masih bertahan hingga saat ini. Hal tersebut kembali ditegaskan oleh Pak 

Ramelan yang sama, sebagai berikut: 

“Saiki garek loro, Reog Etan mbek Reog Kulon liyane wes nggak onok” 

“Sekarang yang masih hidup tinggal dua, Reog Wetan sama Reog 

Kulon. Yang lainnya sudah tidak ada.”
69

 

 

Kedua kelompok yang masih eksis tersebut kemudian mengalami 

perkembangan dan perubahan penamaan. Reog Wetan selanjutnya dikenal dengan 

nama Singo Mudho, sedangkan Reog Kulon berkembang menjadi kelompok 

Singo Brojo.⁵Dalam perjalanan waktu, kelompok Reog ini mengalami beberapa 

kali perubahan lokasi latihan. Berdasarkan hasil wawancara dengan Mas Afidh, 

salah satu informan menjelaskan: 

“Dulu reog sini di Krajan tempatnya di rumah Pak Ndaru. Dari rumah Pak 

Drajat ke selatan, ada perempatan, terus ke timur ada rumah joglo di situ. 

Sesepuhnya Mbah Glendot. Setelah Mbah Glendot meninggal, latihannya 

dipindah ke sini.” 

 

Keterangan tersebut menunjukkan bahwa pada fase awal, aktivitas latihan 

Reog di wilayah Krajan berpusat di rumah Pak Ndaru dengan Mbah Glendot 

sebagai tokoh sesepuh yang memiliki peran penting dalam menjaga 

keberlangsungan kesenian Reog. Setelah wafatnya Mbah Glendot, lokasi latihan 

                                                        
69

 Pak Ramelan diwawancarai oleh penulis tanggal 25 september 



 

 

 

63 

kemudian dipindahkan ke rumah Mbah Molo, yang juga dikenal dengan nama 

Mbah Kusni.Mbah Molo. Sejak saat itu, kelompok Reog ini kembali aktif dan 

dikenal dengan nama baru Singo Mudho, yang melambangkan semangat 

kebangkitan para generasi muda dalam melestarikan kesenian Reog di Kesilir.
3
 

Kelompok Reog Wetan (Singo Mudho) memiliki sejarah panjang dan merupakan 

penerus dari kelompok Reog yang lebih tua bernama Krajan Etan, yang didirikan 

oleh Pak Kilan dan Pak Talmi. Berdasarkan hasil wawancara dengan salah satu 

sesepuh kelompok, diketahui bahwa praktik kesenian Reog pada masa awal 

belum dilakukan secara terbuka. Mas Afidh menuturkan: 

“Dulu sebelum namanya Singo Mudho, namanya itu Singo Mulyo. Zaman 

dulu kalau latihan atau main reog masih sembunyi-sembunyi, tidak berani 

terang-terangan.” 

 

Keterangan tersebut menunjukkan bahwa pelaksanaan kesenian Reog pada 

masa awal menghadapi keterbatasan ruang sosial, baik karena kondisi keamanan, 

norma sosial, maupun situasi politik pada masa itu. Oleh karena itu, latihan dan 

pementasan Reog lebih sering dilakukan secara tertutup dan terbatas di 

lingkungan tertentu.
4
 

Kelompok Reog Kulon (Singo Brojo) muncul dari komunitas kesenian 

yang berlokasi di bagian barat Dusun Krajan. Penamaan “Brojo” diambil dari 

nama seorang tokoh sepuh yang dihormati oleh masyarakat setempat dan diyakini 

sebagai keturunan perantau asal Ponorogo. Tokoh tersebut memiliki peran penting 

dalam memperkenalkan sekaligus mewariskan kesenian Reog kepada warga di 

sekitarnya. Hal ini sebagaimana disampaikan oleh salah satu narasumber: 

“Singo Brojo itu namanya diambil dari nama sesepuh di sini. Beliau itu 

keturunan dari Ponorogo dan yang pertama ngenalkan reog di wilayah 



 

 

 

64 

Kesilir.” 

 

Berdasarkan keterangan narasumber lainnya, kegiatan latihan kelompok 

Reog Kulon pada masa awal dilakukan secara sederhana dan berpindah-pindah 

tempat. Seorang informan menjelaskan: 

“Mbiyen awal latihan e neng omahe mbah Rofi’I, bar kui sekitar taon 

1970 pindah neng Mbah Mo, yawes sakbare kui panggah neng kene” 

 

“Dulu latihannya pertama di rumah Mbah Rofi’i. Terus sekitar tahun 1970 

pindah ke rumah Mbah Mo. Sejak itu latihannya tetap di situ.” 

 

Mbah Mo diketahui merupakan keturunan ketiga dari garis keluarga 

perantau asal Ponorogo yang menetap di wilayah tersebut. Keberadaan Mbah Mo 

sebagai tokoh keluarga sekaligus pelaku seni menjadikan rumahnya sebagai pusat 

aktivitas kesenian Reog Kulon. Hingga saat ini, kelompok Singo Brojo masih 

aktif melakukan latihan dan pementasan, serta kerap dilibatkan dalam berbagai 

kegiatan masyarakat, seperti hajatan warga, peringatan hari besar, maupun festival 

budaya tingkat desa dan kecamatan.⁵ 

Kisah berdirinya kedua kelompok Reog tersebut memperlihatkan bahwa 

kesenian Reog di Jember Selatan tidak hanya merupakan hasil adopsi dari 

Ponorogo, melainkan merupakan hasil dari proses difusi budaya (cultural 

diffusion) yang berlangsung secara alami melalui jaringan migran dan hubungan 

sosial antardaerah. Sejalan dengan teori difusi budaya yang dikemukakan oleh 

Koentjoroningrat, proses penyebaran kebudayaan terjadi melalui interaksi sosial 

yang berkelanjutan antara individu atau kelompok yang memiliki latar budaya 

berbeda. Dalam hal ini, Reog menjadi media yang efektif untuk mempertahankan 

                                                        
5
 Pak Wijianto, diwawancarai oleh Penulis tanggal 25 September. 



 

 

 

65 

identitas Mataraman di lingkungan sosial yang baru. 

Selain menjadi sarana hiburan dan ekspresi estetika, Reog di Jember 

Selatan juga berfungsi sebagai alat integrasi sosial. Melalui kegiatan latihan dan 

pementasan, warga dapat memperkuat rasa kebersamaan, gotong royong, dan 

solidaritas komunitas. Di tengah arus modernisasi dan berkurangnya minat 

generasi muda terhadap kesenian tradisional, keberadaan kelompok-kelompok 

Reog seperti Singo Mudho dan Singo Brojo menunjukkan daya tahan budaya 

masyarakat Mataraman yang hidup di wilayah pesisir Jember Selatan. Dengan 

demikian, Reog tidak hanya merepresentasikan warisan seni pertunjukan, tetapi 

juga menjadi simbol keteguhan identitas kultural masyarakat Jawa di tanah 

migrasi. 

B. Perkembangan Reog Ponorogo Pasca Kemerdekaan hingga munculnya 

Tragedi G-30 SPKI 

Setelah Indonesia memproklamasikan kemerdekaan pada tahun 1945, 

kesenian Reog Ponorogo mengalami perkembangan pesat baik dari segi jumlah 

kelompok maupun fungsi sosialnya. Dalam suasana politik nasional pada masa 

Orde Lama, kesenian rakyat berperan penting sebagai sarana membangkitkan 

semangat kebangsaan dan media komunikasi antara pemerintah dan masyarakat. 

Di berbagai daerah, termasuk di Jawa Timur, kesenian Reog bahkan kerap 

dimanfaatkan sebagai alat propaganda dan mobilisasi massa oleh sejumlah partai 

politik besar seperti PNI, PKI, NU, dan Masyumi.
6
 

Meskipun pada tingkat nasional kesenian Reog sempat mengalami 

                                                        
 

6
 Fernandi Aris Stiawan, “Kesenian Reyog Sebagai Alat Propaganda Dan Mobilisasi Massa 

Partai Politik Di Ponorogo Tahun 1955–1965,” Avatara E-Journal Pendidikan Sejarah 4 (2016). 



 

 

 

66 

politisasi, hal tersebut tidak terjadi di wilayah Kesilir, Jember Selatan. Kesenian 

Reog di Kesilir lebih berkembang sebagai media hiburan rakyat dan sarana 

mempererat hubungan sosial antarmasyarakat. Pertunjukan Reog sering digelar 

dalam acara desa, hajatan, dan sedekah bumi, yang menjadi ajang bagi warga 

untuk mengekspresikan rasa syukur, memperkuat solidaritas sosial, serta 

melestarikan identitas budaya Jawa di lingkungan perantauan.
7
 Melalui kegiatan 

tersebut, Reog berperan penting dalam membangun rasa kebersamaan dan 

mempertegas keberadaan nilai-nilai gotong royong di tengah masyarakat 

multietnis Jember Selatan. 

Selain itu, kesenian Reog di Kesilir juga mengalami proses penyesuaian 

terhadap nilai-nilai keagamaan yang semakin kuat di tengah masyarakat. Unsur-

unsur mistik seperti sesaji dan pemanggilan roh perlahan mulai ditinggalkan, 

sementara nilai moral seperti keberanian, kesetiaan, dan kebersamaan tetap dijaga 

sebagai inti pertunjukan.
8
 Penyesuaian ini menunjukkan kemampuan Reog di 

Kesilir untuk beradaptasi dengan perubahan sosial dan spiritual masyarakat tanpa 

kehilangan makna budayanya. 

Namun, pada masa peristiwa G30S 1965, kondisi sosial-politik nasional 

yang tidak stabil berdampak pada hampir seluruh kegiatan kesenian rakyat di 

berbagai daerah, termasuk di wilayah Jember Selatan. Berdasarkan keterangan 

Mas Afidh, situasi tersebut menimbulkan rasa takut dan kehati-hatian di kalangan 

pelaku seni Reog di Kesilir. Salah satu informan menuturkan: 

“Zaman G30S itu orang-orang pada takut. Reog juga ikut kena. Banyak 

yang berhenti, alat-alat disimpan, tidak berani main terang-terangan.” 

                                                        
 

7
 Fernandi Aris Stiawan, “Kesenian Reyog Sebagai Alat Propaganda Dan Mobilisasi Massa 

Partai Politik Di Ponorogo Tahun 1955–1965”, 



 

 

 

67 

 

Kondisi tersebut menyebabkan beberapa kelompok Reog memilih untuk 

menghentikan sementara kegiatan pertunjukan dan menyimpan perlengkapan 

kesenian sebagai langkah antisipatif terhadap situasi nasional yang dianggap 

rawan. Meski demikian, tidak seluruh aktivitas kesenian benar-benar terhenti. 

Seorang narasumber lain menjelaskan bahwa sebagian seniman Reog tetap 

berupaya menjaga keberlangsungan tradisi dengan cara yang lebih tertutup: 

“Latihan masih ada, tapi diam-diam. Biasanya di sekitar Gunung 

Manggar, jauh dari pemukiman. Yang penting reognya tetap hidup.” 

 

Praktik latihan secara sembunyi-sembunyi tersebut menunjukkan adanya 

strategi adaptasi yang dilakukan oleh para pelaku seni dalam menghadapi tekanan 

sosial-politik. Di tengah situasi yang penuh ketidakpastian, komitmen seniman 

Reog untuk tetap melestarikan kesenian tradisional menjadi bukti kuat bahwa 

Reog tidak hanya dipahami sebagai hiburan semata, tetapi juga sebagai bagian 

dari identitas budaya dan warisan leluhur yang harus dijaga keberlangsungannya, 

meskipun berada dalam kondisi yang tidak memungkinkan untuk dipertunjukkan 

secara terbuka.⁹ 

Dengan demikian, perkembangan Reog di Kesilir pada masa Orde Lama 

tidak dapat dilepaskan dari konteks sejarah nasional, tetapi pada dasarnya bersifat 

mandiri dan berorientasi pada pelestarian nilai-nilai budaya lokal. Kesenian ini 

menjadi simbol solidaritas sosial, kebanggaan identitas, dan keteguhan 

masyarakat dalam mempertahankan warisan budaya Jawa di tengah perubahan 

sosial dan politik yang melingkupi masa itu.  

                                                        
 

9
 Mas Afid, diwawancarai oleh penulis tanggal 25 September 



 

 

 

68 

C. Perkembangan Reog Ponorogo era Orde Baru (1968-1998) 

Masa peralihan dari Orde Lama ke Orde Baru sekitar tahun 1966 menjadi 

titik penting dalam perjalanan kesenian Reog, termasuk di wilayah Kesilir, 

Jember Selatan. Setelah mengalami kevakuman akibat situasi politik pasca 

peristiwa G30S/1965, Reog kembali tampil di ruang publik dalam suasana sosial 

yang lebih terkendali. Pemerintah pada masa ini berusaha menata ulang ekspresi 

budaya rakyat agar sejalan dengan ideologi Pancasila dan visi pembangunan 

nasional yang menekankan stabilitas politik serta moralitas sosial. 

Pada awal era Orde Baru (1967–1972), kebijakan ekonomi liberal menjadi 

salah satu faktor yang memengaruhi perubahan arah kebijakan budaya nasional. 

Meskipun terjadi peningkatan pada produk-produk budaya seperti media massa 

dan barang mewah, kebijakan budaya yang berorientasi pada “Pembangunan 

Nasional” justru dinilai terlalu membatasi ruang gerak para seniman dan pelaku 

seni. Setiap kegiatan kebudayaan di berbagai wilayah Indonesia harus melalui 

proses perizinan yang ketat hingga ke tingkat kepolisian, meskipun secara hukum 

hal tersebut tidak diwajibkan selama kegiatan tidak mengganggu kepentingan 

umum. Kondisi ini menunjukkan bahwa pada masa awal Orde Baru, modernisasi 

berjalan berdampingan dengan kontrol politik yang kuat terhadap kegiatan 

kebudayaan. 

Kebijakan tersebut sejalan dengan arah Pola Umum Pembangunan 

Nasional sebagaimana tercantum dalam TAP MPR No. IV/MPR/1978 tentang 

Garis-Garis Besar Haluan Negara (GBHN), yang menegaskan bahwa 

pembangunan di bidang kebudayaan diarahkan untuk memperkuat kepribadian 



 

 

 

69 

bangsa, menumbuhkan semangat kebangsaan, serta menunjang keberhasilan 

pembangunan nasional di bidang lain.
10

 

Kebijakan budaya yang lahir di bawah pemerintahan Orde Baru membawa 

pengaruh besar terhadap bentuk dan nilai kesenian Reog. Melalui berbagai 

instruksi pembinaan kesenian daerah yang dilakukan oleh dinas kebudayaan 

maupun aparat kecamatan, kesenian rakyat diarahkan agar tampil “bersih”, tertib, 

dan mencerminkan nilai-nilai moral yang dianggap sesuai dengan norma 

masyarakat. Dalam konteks ini, Reog mengalami proses purifikasi moral dan 

standardisasi awal terhadap bentuk pertunjukannya. 

Salah satu bentuk penghapusan yang paling menonjol adalah dihapusnya 

peran gemblak, yaitu penari jathil laki-laki muda yang dahulu diasuh oleh warok. 

Tradisi ini, yang semula memiliki makna spiritual dan simbolik dalam laku 

warok, mulai dipandang negatif seiring dengan meningkatnya pengaruh nilai-nilai 

keagamaan dan moralitas sosial pada dekade 1970-an. Pemerintah daerah bersama 

tokoh masyarakat kemudian mendorong agar penari jathil digantikan oleh 

perempuan. Pergeseran ini tidak hanya mengubah struktur koreografi, tetapi juga 

menggeser makna kesenian Reog dari ekspresi spiritual menuju hiburan rakyat 

yang lebih diterima secara sosial dan religius.
11

 

Selain penghapusan moral, pada akhir 1970-an hingga menjelang 1988 

pemerintah mulai mendorong adanya pembinaan bentuk pertunjukan agar lebih 

                                                        
 

10
 Tod Jones, Kebudayaan Dan Kekuasaan Di Indonesia: Kebijakan Budaya Selama Abad 

Ke-20 Hingga Era Reformasi (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia & KITLV-Jakarta, 2015), 

148–50. 

 
11

 Nia Ulfia Krismawati, Warto Warto, and Nunuk Suryani, “Eksistensi Warok Dan 

Gemblak Di Tengah Masyarakat Muslim Ponorogo Tahun 1960–1980,” Religió: Jurnal Studi 

Agama-Agama, 2018, 130–35. 



 

 

 

70 

tertata. Reog di berbagai daerah, termasuk di Kesilir, diarahkan untuk tampil 

dalam kegiatan resmi seperti peringatan hari besar nasional, pentas kecamatan, 

dan lomba seni tingkat kabupaten. Upaya ini menandai munculnya bentuk 

standardisasi awal, di mana Reog tidak lagi tampil secara spontan sepenuhnya, 

melainkan mulai mengikuti struktur dan durasi yang lebih teratur. 

Kebijakan kebudayaan pada masa Orde Baru memposisikan kesenian 

tradisional, termasuk Reog Ponorogo, sebagai unsur penting dalam agenda 

pembangunan nasional. Kesenian ini tidak lagi digunakan sebagai sarana politik, 

melainkan dijadikan lambang identitas daerah serta media untuk menumbuhkan 

semangat nasionalisme. Melalui peran Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 

pemerintah mendorong penyelenggaraan berbagai festival dan perlombaan seni 

daerah.
12

 Dalam kerangka tersebut, Reog Ponorogo memperoleh status sebagai 

kesenian resmi yang kerap ditampilkan dalam upacara kenegaraan, peringatan 

hari-hari besar, maupun kegiatan promosi pariwisata 

Di Kesilir sendiri, para pelaku seni menanggapi perubahan ini dengan cara 

beradaptasi tanpa kehilangan akar tradisinya. Mereka tetap mempertahankan gaya 

Reog Obyogan dengan ciri khas musik pengiring yang kuat, suasana pertunjukan 

yang akrab dengan penonton, serta improvisasi yang hidup. Adaptasi ini 

menunjukkan bahwa meskipun pemerintah berusaha menata kesenian sesuai 

dengan norma resmi, masyarakat Kesilir masih mampu mempertahankan karakter 

rakyat Reog sebagai bagian dari identitas lokal mereka. 

Pada awal dekade 1990-an, kelompok Reog Singo Mudho menunjukkan 

                                                        
 

12
 Bekti Galih Kurniawan & Marzuki, “Tradisi Reog Ponorogo Sebagai Budaya Penguat 

Jati Diri Bangsa,.” 



 

 

 

71 

perkembangan yang cukup pesat dan menonjol di wilayah Kesilir. Setelah melalui 

proses panjang dalam melengkapi perlengkapan pertunjukan—mulai dari topeng , 

kostum penari jathil, hingga seperangkat alat musik pengiring seperti kenong, 

kempul, dan gong—kelompok ini mulai dikenal luas, tidak hanya di lingkup desa, 

tetapi juga di daerah sekitarnya. Seorang narasumber yang terlibat langsung 

dalam proses tersebut menuturkan: 

“Awal tahun sembilan puluhan itu Singo Mudho mulai lengkap. Dadak 

merak, jathilan, alat-alat musik sudah ada semua. Dari situ mulai sering 

dipanggil pentas.” 

 

Perkembangan tersebut membuka peluang bagi kelompok Reog Singo 

Mudho untuk tampil di luar wilayah asalnya. Berdasarkan keterangan 

narasumber, kelompok ini kemudian mendapatkan undangan resmi untuk mengisi 

rangkaian pertunjukan di luar daerah. Hal tersebut sebagaimana disampaikan oleh 

Pak Ramelan berikut: 

”Wektu kui. Awake dhewe tau diundang neng Probolinggo, Pentase suwe, 

meh sakwulan ful”  

 

“Waktu itu kami pernah dipanggil ke Probolinggo. Pentasnya lama, 

hampir satu bulan penuh. Itu jadi pengalaman besar buat kelompok.” 

 

Kesempatan tampil di Probolinggo tersebut tidak hanya menjadi ajang 

pembuktian kemampuan artistik kelompok Reog Singo Mudho, tetapi juga 

berfungsi sebagai sarana memperluas jejaring kesenian antardaerah. Melalui 

interaksi dengan komunitas seni di wilayah lain, kelompok ini memperoleh 

pengalaman baru sekaligus pengakuan sosial yang memperkuat posisi Reog Singo 

Mudho sebagai salah satu kelompok Reog yang diperhitungkan di kawasan 

Jember Selatan pada periode tersebut.¹³ 



 

 

 

72 

Dengan demikian, masa Orde Baru menjadi fase yang berpengaruh besar 

terhadap perkembangan dan persebaran Reog Ponorogo. Kebijakan pemerintah 

pada satu sisi menimbulkan proses penyeragaman dan komersialisasi terhadap 

seni tradisional, namun di sisi lain memberikan ruang bagi upaya pelestarian serta 

pengakuan budaya di tingkat nasional. Bagi komunitas migran di Jember Selatan, 

perubahan tersebut justru memperteguh fungsi Reog sebagai penanda identitas 

budaya sekaligus sarana mempererat hubungan sosial dalam kehidupan 

masyarakat sehari-hari. 

D. Perkembangan Reog Ponorogo di Kesilir (1999-2019) 

Pada periode setelah tahun 1999, dinamika kelompok-kelompok Reog di 

Kesilir memperlihatkan pola pasang surut yang erat kaitannya dengan proses 

regenerasi dan kesinambungan tradisi. Kondisi ini tampak jelas pada kelompok 

Reog Singo Brojo, yang sempat mengalami masa kevakuman cukup lama akibat 

minimnya keterlibatan generasi muda. Pak Wijianto menjelaskan kondisi tersebut 

sebagai berikut: 

“Setelah tahun 1999 itu Singo Brojo sempat lama tidak jalan. Anak-anak 

mudanya tidak ada yang neruskan, jadi ya berhenti dulu.” 

 

Situasi tersebut perlahan berubah ketika sejumlah pemuda yang 

sebelumnya hanya berperan sebagai penonton mulai menunjukkan ketertarikan 

untuk terlibat langsung dalam kegiatan Reog. Proses kebangkitan kembali 

kelompok ini terjadi sekitar tahun 2009, sebagaimana disampaikan oleh Pak 

Wijianto: 

                                                        
 

13
 Pak Ramelan, di wawancarai penulis tanggal 25 september 



 

 

 

73 

“Mulai sekitar 2009, anak-anak muda di sini mulai kumpul lagi. Yang dulu 

cuma nonton, akhirnya ikut main reog. Dari situ Singo Brojo hidup lagi.” 

 

Kebangkitan kembali kelompok Reog Singo Brojo ditandai dengan 

terbentuknya formasi anggota yang relatif baru, dengan generasi muda mengambil 

peran sebagai pemain sekaligus penggerak utama. Para anggota lama berperan 

sebagai pendamping dan pemberi arahan, sehingga terjadi proses alih 

pengetahuan dan nilai secara langsung. Fenomena ini menunjukkan adanya 

mekanisme regenerasi alami dalam komunitas Reog di Kesilir, di mana tradisi 

tidak hanya diwariskan secara simbolik, tetapi juga dihidupkan kembali melalui 

praktik kesenian oleh generasi penerus. Dengan demikian, keberlangsungan 

kesenian Reog di Kesilir dapat terus terjaga hingga masa kini, meskipun 

menghadapi berbagai tantangan sosial dan kultural.¹⁴ 

Pada masa Reformasi, praktik kesenian Reog di wilayah Kesilir 

menunjukkan bentuk yang semakin menyesuaikan dengan situasi dan kebutuhan 

masyarakat setempat, serta melibatkan berbagai lapisan warga tanpa batasan usia 

maupun latar belakang. Perubahan tersebut tercermin dalam aktivitas sejumlah 

sanggar, seperti Singo Mudho, Singo Brojo, dan Kiprah Saka Wetan, yang 

berperan penting dalam menjaga kesinambungan tradisi melalui kegiatan latihan 

rutin dan keterlibatan generasi muda. Seorang narasumber menjelaskan kondisi 

tersebut sebagai berikut: 

“Setelah Reformasi, reog di sini lebih terbuka. Siapa saja boleh ikut, dari 

anak-anak sampai orang tua. Tidak ada batasan.” 

 



 

 

 

74 

Selain fokus pada pelatihan, sanggar-sanggar tersebut juga aktif terlibat 

dalam berbagai kegiatan sosial dan keagamaan di tingkat desa. Hal ini 

sebagaimana disampaikan oleh informan lain: 

“Kalau sekarang, reog itu lebih sering dipanggil warga. Buat nikahan, 

khitanan, sedekah bumi. Jarang ikut lomba, yang penting tetap tampil di 

masyarakat.” 

 

Keterangan tersebut menunjukkan bahwa aktivitas Reog pada masa 

Reformasi tidak lagi berorientasi pada perlombaan formal, melainkan lebih 

menekankan fungsi sosial dan kulturalnya sebagai bagian dari kehidupan sehari-

hari masyarakat. Dengan terus hadir dalam acara-acara komunal, Reog tidak 

hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media pemersatu warga dan 

sarana pewarisan nilai-nilai budaya kepada generasi berikutnya. Keberlangsungan 

kegiatan sanggar-sanggar tersebut menjadi bukti bahwa kesenian Reog tetap hidup 

dan relevan di tengah dinamika sosial masyarakat Kesilir.¹⁵ 

Pembentukan sanggar baru seperti Kiprah Saka Wetan pada akhir dekade 

2010-an juga menjadi bukti adanya regenerasi budaya di tingkat masyarakat 

menunjukkan proses pewarisan nilai, norma, dan praktik budaya secara 

berkelanjutan yang dilakukan oleh generasi muda melalui partisipasi aktif dalam 

kegiatan sosial dan kebudayaan setempat. Sanggar ini melibatkan anak-anak usia 

sekolah dasar yang dilatih setiap Minggu pagi, dengan tujuan menanamkan nilai-

nilai tradisi, kedisiplinan, dan kebersamaan melalui seni Reog.
16

 

  

                                                        
 

15
 Bapak Tukino, diwawancarai oleh penulis tanggal 26 oktober  

 
16

 Haryo Pamungkas, “Sanggar Kiprah Saka Wetan Kesilir, Cerita Di Balik Upaya 

Pelestarian Seni Tradisi Reog Di Jember,” IMAJI SOCIOPRENEUR, 2021, 

https://imajisociopreneur.id/id/sanggar-kiprah-saka-wetan-kesilir-cerita-di-balik-upaya-

pelestarian-seni-tradisi-reog-di-jember. 



 

 

 

75 

Tabel 4.2 Susunan Kepengurusan Reog 

Nama Komunitas Reog Periode         Ketua / Pimpinan 

Reog Singo Mudho      1986–1997       Bapak Katimun     

 Reog Singo Mudho     1998–sekarang Bapak Tukino      

Kiprah Saka Wetan    2019–sekarang   Bapak Afidh       

Reog Singo Brojo     1920–1979       tidak diketahui   

Reog Singo Brojo     1980           Pak Bonasir       

Reog Singo Brojo     vakum ±5 tahun kegiatan tidak aktif                                             

Reog Singo Brojo     2009–2023       Bapak Wiji        

Reog Singo Brojo     2023–sekarang   Mas Angga         
 

Data tersebut menunjukkan bahwa pola kepemimpinan komunitas Reog di 

wilayah penelitian bersifat dinamis. Beberapa kelompok seperti Reog Singo 

Mudho dan Kiprah Saka Wetan memiliki kesinambungan kepemimpinan yang 

relatif stabil. Namun berbeda dengan Reog Singo Brojo, yang mengalami 

perubahan struktur lebih kompleks, Reog Singo Brojo diketahui telah berdiri sejak 

tahun 1920 berdasarkan berdasarkan informasi yang disampaikan oleh para 

narasumber warga. Namun demikian, rentang kepemimpinan pada masa-masa 

awal tidak dapat ditelusuri secara detail karena kurangnya arsip tertulis serta 

sebagian besar pelaku generasi awal telah meninggal.  

Informasi yang relatif dapat dipastikan baru ditemukan pada periode 

sekitar tahun 1980, yaitu ketika kelompok ini dipimpin oleh Pak Bonasir. Pada 

periode berikutnya, kelompok ini sempat mengalami kevakuman selama kurang 

lebih lima tahun, kemudian aktif kembali pada tahun 2009 dengan susunan 

kepengurusan baru. Variasi ini menggambarkan bahwa keberlangsungan kesenian 

tradisional pada tingkat komunitas sangat dipengaruhi oleh kondisi internal 

masing-masing kelompok, terutama terkait regenerasi dan ketersediaan sumber 

daya pelaku. 



 

 

 

76 

Dengan adanya struktur kepengurusan Reog di tingkat kelompok, sanggar, 

dan paguyuban yang semakin tertata pasca Reformasi, seni tradisi Reog tidak 

hanya berfungsi sebagai wadah ekspresi kesenian masyarakat, tetapi juga menjadi 

organisasi budaya yang memiliki tata kelola internal, sistem keanggotaan, serta 

mekanisme regenerasi yang jelas. Kondisi ini sekaligus memperkuat kapasitas 

komunitas Reog dalam berjejaring, melakukan advokasi budaya, serta 

bernegosiasi dengan pemerintah daerah maupun pemerintah pusat untuk 

kepentingan pelestarian tradisi. Pada titik tertentu, kapasitas kelembagaan ini 

menjadi modal sosial yang memungkinkan Reog memasuki arena kebijakan 

nasional. 

Perkembangan Reog Ponorogo di Kesilir pada era pasca Reformasi 

menunjukkan bahwa seni tradisi ini tidak lagi sekadar menjadi ritual dan hiburan 

komunitas,
70

 namun telah bertransformasi menjadi instrumen representasi 

identitas sekaligus medium artikulasi budaya lokal di wilayah Jember Selatan. 

Kebijakan kebudayaan nasional pasca 1998 membuka ruang yang semakin luas 

bagi komunitas masyarakat untuk mengekspresikan identitas kulturalnya, 

termasuk ekspresi seni pertunjukan berbasis tradisi. Narasi kebebasan berekspresi 

budaya menjadi ciri paling menonjol pada masa reformasi, di mana negara secara 

formal memastikan jaminan pengakuan keberagaman budaya sebagai kekayaan 

bangsa, sehingga membuka kesempatan bagi setiap daerah dan komunitas untuk 

menampilkan serta mempromosikan kekayaan budaya mereka di ruang publik dan 

dalam skala yang lebih luas. 

                                                        
70

 Aini Nur Fadilah, “Penurunan Eksistensi Kesenian Reog Ponorogo di Kalangan 

Generasi Muda Akibat Modernisasi”, Kompasiana,  diakses tanggal 19 Desember 2025 



 

 

 

77 

Dalam konteks itu, Reog Ponorogo di Kesilir Jember tidak berdiri dalam 

ruang sosial yang terisolasi, tetapi dibentuk melalui relasi kultural dengan 

Ponorogo sebagai daerah asal tradisi, serta bertumpu pada jaringan migrasi orang-

orang Jawa bagian barat (wilayah Mataraman) pada masa kolonial dan 

pascakolonial. Setelah Reformasi, pemerintah daerah Ponorogo semakin 

menguatkan revitalisasi Reog di tingkat nasional melalui festival, branding 

budaya, dan diplomasi kultural. Media nasional seperti Antara News mencatat 

bahwa festival ini menjadi wadah untuk terus “membumikan” Reog agar tidak 

terhenti pada ranah lokal Ponorogo semata. Festival tahunan ini merupakan 

bentuk intervensi kebijakan daerah tingkat kabupaten dalam kerangka nasional 

untuk memperluas jejaring Reog secara nasional dan internasional.
17

 

Catatan sejarah lokal juga menunjukkan bahwa festival Reog 

sesungguhnya bukan tradisi baru yang muncul tiba-tiba pasca Reformasi. Sejarah 

festival modern Reog Ponorogo diketahui sudah dimulai sejak tahun 1984 dan 

pada masa tersebut hanya diikuti oleh delapan grup saja, serta masih dipusatkan di 

halaman SMP Negeri 1 Ponorogo. Pola awal festival ini menggambarkan 

bagaimana upaya memperluas tradisi Reog dimulai dari skala lokal tingkat 

kecamatan, kemudian tumbuh menjadi festival skala nasional.
18

 Festival Nasional 

Reog Ponorogo (FNRP) secara resmi mulai diselenggarakan pada tahun 1995 

sebagai acara yang terstruktur secara nasional. Penentuan tahun ini berkaitan 

dengan inisiatif  Pemerintah Kabupaten Ponorogo yang bekerja sama dengan 

tokoh masyarakat dan komunitas seni lokal dalam upaya menjadikan perlombaan 

                                                        
 

17
 Dewanto Samodro, “Reog Ponorogo (1) - Upaya Membumikan Lewat Festival Reyog,” 

ANTARA, 2019, https://www.antaranews.com/berita/1033318/reog-ponorogo-1-upaya-

membumikan-lewat-festival-reyog. Diakses tanggal 7 November 



 

 

 

78 

serta pertunjukan Reog sebagai event rutin tahunan yang lebih terorganisir dan 

mendapat pengakuan luas di tingkat nasional. 

Keterhubungan antara perkembangan Reog di tingkat lokal dan 

transformasi kebijakan nasional semakin terlihat ketika pemerintah Kabupaten 

Ponorogo memanfaatkan regulasi nasional, seperti Undang-Undang Nomor 32 

Tahun 2004 tentang Pemerintahan Daerah, untuk menegaskan bahwa urusan 

kebudayaan merupakan domain penting otonomi daerah. Dengan dasar ini, 

legitimasi politis dan administratif untuk melakukan perlindungan, promosi dan 

diplomasi Reog menjadi semakin kuat. Dalam konteks yang sama, pemerintah 

Ponorogo juga mampu meraih legitimasi formal di tingkat nasional, melalui 

pengakuan Reog sebagai Warisan Budaya Takbenda Indonesia pada tahun 2013 

dengan nomor registrasi 201300028, yang memberi bobot formal atas Reog 

sebagai milik resmi bangsa Indonesia, bukan milik daerah tertentu saja. Validitas 

administratif ini kemudian menjadi dasar argumentasi kuat dalam menghadapi 

isu-isu klaim budaya oleh negara lain. Meskipun demikian, Reog yang 

berkembang di berbagai daerah, termasuk Jember, belum memiliki pengakuan 

internasional sebelum tahun 2024. Tradisi ini sebelumnya hanya tercatat dalam 

inventaris nasional Warisan Budaya Takbenda Indonesia dan belum masuk dalam 

daftar warisan budaya UNESCO. Pengakuan resmi baru diberikan pada 3 

Desember 2024 ketika UNESCO menetapkan Reog Ponorogo sebagai Warisan 

Budaya Takbenda, sehingga momen tersebut menjadi tonggak penting dalam 

legitimasi Reog di tingkat global.
19 

                                                        
 

18
 Ronaa Nisa’us Sholikhah, “Sejarah Festival Reog Di Ponorogo, Awalnya Hanya Diikuti 

8 Grup,” Espos.id, 2022, https://regional.espos.id/sejarah-festival-reog-di-ponorogo-awalnya-

hanya-diikuti-8-grup-1380038. Diakses tanggal 7 November 



 

 

 

79 

Dinamika yang terjadi dalam relasi budaya dan politik ini bukan hanya 

terjadi di Ponorogo sebagai pusat, namun respons lokal di tempat-tempat 

persebaran Reog juga nyata. Ketika muncul isu klaim budaya oleh negara 

tetangga, respon sosial di Jember pun muncul spontan. Di Ambulu, Jember, 

paguyuban dan grup Reog pernah melakukan aksi demonstrasi di ruang publik 

sebagai bentuk protes dan penegasan identitas bahwa Reog merupakan bagian dari 

budaya bangsa Indonesia. Aksi serupa juga dilakukan oleh berbagai kelompok 

Reog di wilayah Jember Selatan, yang secara kolektif menunjukkan sikap tegas 

dalam mempertahankan dan mengafirmasi identitas budaya mereka.
20

 PPID 

Kabupaten Jember mencatat adanya unjuk rasa Reog di depan Pendopo Wahyu 

Wibawa Graha sebagai simbol bahwa Reog di Jember bukan grup pinggiran, 

tetapi bagian dari jaringan kultural Reog Indonesia yang aktif dalam membela hak 

identitas budayanya.
21

 

  

                                                        
 

19
 “Reog Ponorogo : Sejarah Dan Perjalanannya Menuju ICH UNESCO.” Diakses tanggal 7 

November 

 
21

 Satuan Polisi Pamong Praja, “Unjuk Rasa Reog Ponorogo Di Depan Pendopo Wahyu 

Wibawa Graha Kabupaten Jember,” PPID Kabupaten Jember, 2022, 

https://ppid.jemberkab.go.id/berita/unjuk-rasa-reog-ponorogo-di-depan-pendopo-wahyu-wibawa-

graha-kabupaten-jember. Diakses tanggal 7 November 

 
20

 Yudi Indrawan, “Gegara Diklaim Negara Tetangga, Paguyuban Reog Gelar Demo Di 

Alun Alun Ambulu Jember,” BANGSAONLINE.com, 2022, 

https://bangsaonline.com/berita/103772/gegara-diklaim-negara-tetangga-paguyuban-reog-gelar-

demo-di-alun-alun-ambulu-jember#google_vignette. Diakses tanggal 7 November 



 

 

 

80 

BAB V  

PENUTUP 
 

 

A. Kesimpulan 

Perkembangan sosial-budaya masyarakat Jember erat terkait kolonialisme 

dan ekspansi perkebunan sejak abad ke-19. Kebijakan agraria dan kebutuhan 

tenaga kerja mendorong migrasi dari Mataraman dan Madura, yang membentuk 

struktur demografis, pola ruang kolonial, serta interaksi sosial. Proses ini 

melahirkan identitas Pendalungan sebagai hasil akulturasi budaya Jawa dan 

Madura yang membentuk karakter masyarakat Jember hingga kini.  

Perkembangan kesenian Reog Ponorogo dalam masyarakat Mataraman, 

khususnya di Jember Selatan, mencerminkan proses difusi budaya yang dinamis 

melalui migrasi, adaptasi sosial, dan interaksi multietnis. Reog tidak hanya 

berfungsi sebagai warisan budaya dan simbol identitas Mataraman, tetapi juga 

menjadi arena negosiasi nilai antara tradisi, agama, dan modernitas. Transformasi 

bentuk, fungsi, serta persebarannya menunjukkan kemampuan masyarakat dalam 

mempertahankan akar budaya di tengah perubahan sosial dan konflik, termasuk 

klaim budaya antarnegara. masyarakat Jawa-Mataraman dalam menghadapi 

tantangan globalisasi dan pergeseran. 

 

 

 

80 



 

 

 

81 

Perkembangan kesenian Reog Ponorogo di Kesilir, Jember Selatan, 

mencerminkan difusi budaya dan ketahanan identitas masyarakat Jawa perantauan 

lintas generasi. Sejak awal abad ke-20 hingga masa Reformasi, Reog berfungsi 

sebagai hiburan rakyat sekaligus sarana perjuangan identitas, terutama saat 

muncul isu klaim budaya oleh negara lain. Respons masyarakat terlihat melalui 

solidaritas dan penguatan komunitas. Regenerasi lewat kelompok Singo Mudho, 

Singo Brojo, dan Kiprah Saka Wetan menunjukkan kemampuan Reog beradaptasi 

terhadap perubahan sosial tanpa kehilangan makna, serta menegaskan perannya 

sebagai simbol identitas lokal dan nasional. 

B. Saran  

Setelah penulis menyelesaikan penelitian dan penulisan skripsi yang 

berjudul  “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): Menapaki Jejak 

Kesenian Masyarakat Mataraman di Jember”. Harapan bagi peneliti-peneliti 

selanjutnya memperluas lokasi penelitian ke desa lain-lain di wilayah Jember 

selatan yang memiliki kesenian Reog untuk melihat variasi perkembangan Reog 

di lingkungan perantauan. Untuk memperluas pemahaman tentang adaptasi 

budaya Reog juga dapat melakukan studi komparatif Antar-Diaspora.  

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

82 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Jurnal: 

A’yunin, Quinne Ummu, and Riadi Syafutra Siregar. “Local Wisdom Inheritance 

Strategy in Reog Ponorogo Artisty.” Riwayat Educational Journal of History 

and Humanities, 2024. 

Abd.Rosid, Feri Andika, Fira Mariska, and Rokhmawati. “Struktur Dan Dinamika 

Kehidupan Komunitas Pecinan Di Kota Jember Selama Periode Kolonial 

Belanda.” Maharsi : Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Sosiologi 06 (2024). 

Achmadi, Asmoro. “PASANG SURUT DOMINASI ISLAM TERHADAP 

KESENIAN REOG PONOROGO.” IAIN Walisongo Semarang XIII (2013). 

Adji, Fransisca Tjandrasih. “Pelestarian Bahasa Lokal: Studi Kasus Pada Naskah-

Naskah Jawa.” Universitas Sanata Dharma, 2015. 

Amin, Taufik Al. “Pola Harmoni Sosial Masyarakat Mataraman Di Kota Kediri.” 

Jurnal Sosiologi Nusantara 5 (2019): 137–61. 

Anggraeni, Astri Widyaruli. “Pemertahanan Bahasa Using Pada Masyarakat 

Multietnis.” Pendidikan Bahasa Dan Sastra 1 (2016). 

Anwar, dkk. 2024. “Retakan Narasi Historis Reyog Ponorogo.” Tambo: Jurnal 

Sejarah dan Budaya, 12–19. 

Arifin, Edy Burhan. “Pertumbuhan Kota Jember Dan Munculnya Budaya 

Pandhalungan”.” UNEJ, 2006. 

Armansyah, Mirna Taufik, and Nina Damayanti. “Dampak Migrasi Penduduk 

Pada Akulturasi Budaya Di Tengah Masyarakat.” GEODIKA 6 (2022): 32. 

Atmadiredja, Genardi, Damardjati Kun Marjanto, Ihya Ulumuddin, and Unggul 

Sudrajat. “Preservation of Reog Ponorogo in Contemporary Society.” 

Advances in Social Science, Education and Humanities Research 829, 2024. 

Bekti Galih Kurniawan & Marzuki. “Tradisi Reog Ponorogo Sebagai Budaya 

Penguat Jati Diri Bangsa,.” Jurnal Budaya Nusantara 5 (2022): 77. 

Danayabti, Vivi Vellanita Wanda, Evi Muaviah, and Jeny Casuarina Dias Safira. 

“The Influence of Islamic in Ritual Shifted of Reog Ponorogo,” 2021. 

https://doi.org/10.4108/EAI.27-10-2020.2304154. 

Daniëlle Teeuwen. “‘Plantation Women and Children: Recruitment Policies, 

Wages and Working Conditions of Javanese Contract Labourers in Sumatra, 

c. 1870–1940.’” Tijdschrift Voor Sociale En Economische Geschiedenis 

(TSEG) 12 (2015). 



 

 

 

83 

Handoko, Luqman Arya, Puthut Hermansyah, Novita Kharisma, Tian Ovi 

Septiyana, Titin Puji Saputri, Dian Suluh Kusuma Dewi, and Huta Manngala. 

“KOTA REYOG SEBAGAI CITY BRANDING KABUPATEN 

PONOROGO ( ANALISA AKUN INSTAGRAM @PARIWISATAPNG ).” 

Universitas Muhammadiyah Ponorogo, 2020. 

Haniyyah, Siti. “Pelestarian Budaya Jawa Melalui Pembelajaran Kreatif Di Desa 

Slogoretno.” Jurnal Candi: Cendekiawan Pendidikan Humaniora 1 (2021): 

65–72. 

Hartono. “Migrasi Orang-Orang Madura Di Ujung Timur Jawa Timur”.” 

HIstoria: Jurnal Pendidikan Dan Sejarah Universitas Negeri Yogyakarta, 

n.d. 

Herdiansya, Ervin. “Kehidupan Kuli Kontrak Jawa Di Perkebunan Tembakau 

Sumatera Timur Tahun 1929-1942,.” Journal Pendidikan Sejarah 5 (2017). 

Idha, Andini. “Sejarah Dan Filosofi Reog Ponorogo Versi Bantarangin.” Review 

Pendidikan Dan Pengajaran (JRPP) 5 (2022): 73. 

Idha, Andini, Atik Aminah, Hernin Diah, Sonia Laila, Yusmita Indrastuti, and 

Darmadi. “SEJARAH DAN FILOSOFI REOG PONOROGO VERSI 

BANTARANGIN.” Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran 5 (2022). 

J. Lukito Kartono. “Konsep Ruang Tradisional Jawa Dalam Konteks Budaya.” 

Dimensi Interior 3 (2005): 124–36. 

Jodi, Jergian, and Badrun. “‘Eksistensi Kawasan Pecinan Dalam Bentuk 

Pemenuhan Tata Ruang Kota Jember, 1930–1970.’” Local History & 

Heritage 2 (2022). 

Krismawati, Nia Ulfia, Warto Warto, and Nunuk Suryani. “Eksistensi Warok Dan 

Gemblak Di Tengah Masyarakat Muslim Ponorogo Tahun 1960–1980,.” 

Religió: Jurnal Studi Agama-Agama, 2018, 130–35. 

Kristianto, Imam. “KESENIAN REYOG PONOROGO DALAM TEORI 

FUNGSIONALISME.” TAMUMATRA 1 (2019). 

Kurniawan, Hendra. ““Dampak Sistem Tanam Paksa Terhadap Dinamika 

Perekonomian Petani Jawa 1830–1870.” Socia: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial 11 

(n.d.): 164–165. 

Latifatul Laiqoh, Agus Sariono, dan Agustina Dewi setyari. ““ Pemertahanan 

Bahasa Jawa Di Dusun Gumuk Limo, Desa Nogosari, Rambipuji, Jember.” 

Seniotika: Jurnal Ilmu Sastra Dan Linguistik 25 (2024): 115–30. 

Maryono. “REOG KEMASAN SEBAG AIASET PARIWISATA UNGGULAN 

KABUPATEN PONOROGO.” HARMONIA JURNAL PENGETAHUAN 



 

 

 

84 

DAN PEMIKIRAN SENI VIII (2007). 

Megantari, Krisna. “Penerapan Strategi City Branding Kabupaten Ponorogo 

‘Ethnic Art of Java.’” Sosial Politik Humaniora 7 (2019). 

Mufarizuddin, dan A. Fisabilillah. 2022. “Makna Simbolik dan Mitologi dalam 

Kesenian Reog Ponorogo.” Jurnal Seni dan Budaya, 33–40. 

Nawiyanto. “‘Agricultural Development in a Frontier Region of Java: Besuki 

1870–the Early 1990s’,” 2018. 

Padmo, Soegijanto. “Perpindahan Penduduk Dan Ekonomi Rakyat Jawa, 1900-

1980.” Humaniora, 1999, 1. 

Pertiwi, Nufikha Dwi, and Arief Sudrajat. “Nilai Karakter Budaya Seni Reog 

Ponorogo Pada Kegiatan Ektrakurikuler Di Sekolah.” JURNAL IDEAS 8 

(2022). 

Priatna, Yolan. “MELEK INFORMASI SEBAGAI KUNCI KEBERHASILAN 

PELESTARIAN BUDAYA LOKAL.” Publication Library and Information 

Science 1 (2017). 

Pramono, M. H. A. 2023. “Acculturation of Islamic Culture in Reog Ponorogo 

Art.” Javanologi, 45–52. 

Purnami, Siwi Tri, and Hima Azmi Azizah. “Art and Narrative in Reog Ponorogo: 

Collaboration of Oral Tradition and Performance as Cultural Heritage.” 

Journal of English Language and Education 10 (2025). 

Putri Kusvianti, Alifa Nur Wijayanti, Satria Mahardika Tri Purnama, Febriyanto 

Hermawan. “‘Identitas Seni Reog Sebagai Media Mempertahankan 

Kerukunan Antar Suku Di Sukowono,.’” Buddayah: Jurnal Pendidikan 

Antropologi 5 (2023). 

R. E. Elson. “‘Sugar Factory Workers and the Emergence of “Free Labour” in 

Nineteenth-Century Java.’” Modern Asian Studies 16 (1982). 

Refiyanto, Refi. “Wanita Dalam Pusaran Ekonomi: Migrasi Orang Yogyakarta Ke 

Besuki Tahun 1930.” Jurnal Wanita & Keluarga 1 (2020): 28. 

Renzalonica Ghaisani. “‘Budaya Populer Pekerja Madura Di Perkebunan Kopi 

Gumitir Jember (1912–1957).’” Warunayama: Jurnal Sejarah Dan Budaya, 

2020. 

Riyadi, M Irfan, Anwar Mujahidin, and Muh. Tasrif. “Conflict and Harmony 

between Islam and Local Culture in Reyog Ponorogo Art Preservation,.” El 

Harakah 18 (2016). 



 

 

 

85 

Sari, D.P. “Akulturasi Budaya Dalam Kesenian Reog Ponorogo.” Jurnal Ilmu 

Sosial Dan Humaniora 5 (2020): 126. 

Saryono, Djoko. 2021. “Pengembangan Budaya Mataraman di Jawa Timur.” 

Sastra Indonesia. 

Stiawan, Fernandi Aris. “Kesenian Reyog Sebagai Alat Propaganda Dan 

Mobilisasi Massa Partai Politik Di Ponorogo Tahun 1955–1965.” Avatara E-

Journal Pendidikan Sejarah 4 (2016). 

Sudikno, Antariksa. “Studi Karakteristik Pola Permukiman Di Kecamatan 

Labang, Madura.” Univesitas Brawijaya, 2005. 

https://www.researchgate.net/publication/314724566. 

Suharto, S. “Model Penelitian Dan Penjelasan Sejarah Sosial: Kelompok Reog 

Sebagai Diaspora Warga Ponorogo Di Jember Tahun 1950-2005.” Historia, 

2023. 

Surandi, Ade Yusup, Winny Gunarti Widya Wardani, and Dhika Quarta Rosita. 

“Perancangan Film Dokumenter Bathara Katong Dan Reog Ponorogo 

Sebagai Upaya Pelestarian Kesenian Tradisi Jawa Timur.” Cipta 2 (2024). 

Tri Kurnia Hadi Muktining Nur, Antariksa, Nindya Sari. “Pelestarian Pola 

Permukiman Masyarakat Using Di Desa Kemiren Kabupaten Banyuwangi.” 

Jurnal Tata Kota Dan Daerah 2 (2010). 

Wijayanto, Heri, Alip Sugianto, and Ekapti Wahjuni Djuwitaningsih. “Tracing the 

Historical Evolution of Form and Aesthethic Meaning in Dhadak Merak 

Reyog Ponorogo, 1920s-1990s.” Paramita: Historical Studies Journal, 2024. 

Winarni, Ratna Endang Widuatie dan Retno. ““The Formation of Ethnically 

Distinct Villages in Jember during the Colonial Period (1870-1942.” 

Indonesian Historical Studies 2 (2024): hal 109. 

Wintoko, Didit Kurniawan, Febriyanto Hermawan, and Lukman Hakim Alfaridzi. 

“Menciptakan Kerukunan Antar Dua Suku Melalui Kesenian Reog Ponorogo 

Di Kabupaten Banyuwang.” Tuturan Jurnal Ilmu Komunikasi , Sosial Dan 

Humaniora, 2024. 

Zwart, Pim de, Daniel Gallardo Albarran, and Auke Rijpma. “‘The Demographic 

Effects of Colonialism: Forced Labor and Mortality in Java, 1834–1879.’” 

The Journal of Economic History, 79 (2019). 

Buku:  

Arifin, Edy Burhan, NUrhadi Sasmita, Moh. Toha, Jayus, M. Hazmi, and M. 

Affandi. DEWAN PERWAKILAN RAKYAT DAERAH Dalam Perkembangan 

Kabupaten Jember. Jember, n.d. 



 

 

 

86 

Dudung abdurrahman. Metodologi Penelitian Sejarah Islam. Penerbit Ombak, 

2011. 

Geertz, Clifford. 2013. The Religion of Java. Diterjemahkan oleh Aswab Mahasin 

dan Bur Rasuanto. Depok: Komunitas Bambu. 

Jones, Tod. Kebudayaan Dan Kekuasaan Di Indonesia: Kebijakan Budaya 

Selama Abad Ke-20 Hingga Era Reformasi. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia & KITLV-Jakarta, 2015. 

Koentjaraningrat. Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka, 1984. 

———. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta, 2009. 

Kuntowijoyo. Metodologi Sejarah, 2003. 

———. Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, n.d. 

———. Perubahan Sosial Dalam Masyarakat Agraris: Madura 1850-1940. Diva 

Press, 2017. 

———. Terbentuknya Ekonomi Perkebunan Di Kawasan Jember. Yogyakarta: 

LaksBang PRESSindo, 2018. 

Kudus, Ma’had Tahfidh Yanbu’ul Qur’an. Al-Qur’an Al-Quddus. Kudus: CV. 

Mubarokatan Thoyyibah, 2021. 

Sugianto, Alip. Kearifan Lokal Dalam Seni Reyog Ponorogo. Jakarta: BRIN, 

2024. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R & D. Bandung: 

Alfabeta, CV, 2013. 

Supriyanto, A. “Reog Ponorogo: Antara Tradisi Dan Modernitas,” 2018, 46. 

Wasino, and Endah Sri Hartantik. Metode Penelitian Sejarah (Dari Riset Hingga 

Penulisan). Yogyakarta: Magnum Pustaka, 2018. 

Skripsi :  

Asri, Anes Novera. “Nilai Kearifan Lokal Pada Prosesi Kegiatan Mangkal Luagh 

Di Kecamatan Kedurang Ulu.” UINFAS Bengkulu, 2023. 

Faradila, Rizky. “SEJARAH AWAL PERKEMBANGAN DAN INTEGRASI 

SOSIAL JARINGAN ARAB DI JEMBER TAHUN 1930 HINGGA SAAT 

INI (STUDI TERHADAP FAM ARAB DI JEMBER).” Digilib UINKHAS, 

2023. 



 

 

 

87 

Fitriana, Rodiah. “V. LANDBOUW MAATSCHAPPIJ OUD DJEMBER: Sejarah 

Berdirinya Perusahaan Hingga Nasionalisasi Tahun 1859–1958.” Digilib 

UINKHAS, 2025. 

Hadi Oktama. “Perkembangan Perkebunan Teh Cibuni Kabupaten Bandung Dan 

Pengaruhnya Terhadap Kehidupan Buruh Petik Tahun 2001-2005.” 

Universitas Pendidikan Indonesia, 2016. 

Handayani, Sri. Unggah-Ungguh dalam Etika Jawa. Skripsi, UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta. 

Muyassyaroh, Khosiatin. “TATA RUANG KAWASAN KOTA JEMBER 

TAHUN 1819-1929.” Digilib UINKHAS, 2023. 

Prayugi, Ika Hafidiana. “‘Sistem Tanam Paksa (Cultuurstelsel) Di Karesidenan 

Besuki Tahun 1830–1870.’” Skripsi, Universitas Jember, 2012. 

Putri, Vivin Wulandari Eka. “Dinamika Kesenian Tradisional Reog Ponorogo, 

Kecamatan Yosowilangun, Kabupaten Lumajang Tahun 1990-2015.” UNEJ, 

2017. 

Restiyana, Retna. “Eksistensi Sanggar Seni Reog Singo Budoyo Di Desa Pontang, 

Kecamatan Ambulu, Kabupaten Jember Tahun 1970-2012.” UNEJ, 2016. 

Yunita, Uki. “Ekonomi Politik ‘Rent-Seeking’ Dalam Jaringan Kepentingan 

Pertambangan Emas Di Jember (Studi: Pertambangan Emas Di Gunung 

Manggar Desa Kesilir Kecamatan Wuluhan Kabupaten Jember-Jawa 

Timur).” Universitas Airlangga 2015 (n.d.): 58–61. 

Website:  

Dewanto Samodro. “Reog Ponorogo (1) - Upaya Membumikan Lewat Festival 

Reyog.” ANTARA, 2019. 

https://www.antaranews.com/berita/1033318/reog-ponorogo-1-upaya-

membumikan-lewat-festival-reyog. 

disbudpar. “Reog Ponorogo : Sejarah Dan Perjalanannya Menuju ICH UNESCO,” 

2022. https://disbudparpora.ponorogo.go.id/reog-ponorogo-sejarah-dan-

perjalanannya-menuju-ich-unesco/. 

Fadilah, Aini Nur. “Penurunan Eksistensi Kesenian Reog Ponorogo di Kalangan 

Generasi Muda Akibat Modernisasi.” Kompasiana. Diakses 19 Desember 

2025. iana.com/ainifadilah9985/67ce056c34777c572e2a68a2/penurunan-

eksistensi-kesenian-reog-ponorogo-di-kalangan-generasi-muda-akibat-

modernisasi 

Indrawan, Yudi. “Gegara Diklaim Negara Tetangga, Paguyuban Reog Gelar 

Demo Di Alun Alun Ambulu Jember.” BANGSAONLINE.com, 2022. 



 

 

 

88 

https://bangsaonline.com/berita/103772/gegara-diklaim-negara-tetangga-

paguyuban-reog-gelar-demo-di-alun-alun-ambulu-jember#google_vignette. 

 “Kancabudaya,” n.d. https://kabudayan.id/sinaya/detail-2365-reog-pandhalungan-

-jember-jawa-timur.html?utm_. 

 “No Title,” n.d. https://reogdancer.blogspot.com/2011/12/reog-di-jalur-selatan-

pendalungan.html?utm_ . 

Pamungkas, Haryo. “Sanggar Kiprah Saka Wetan Kesilir, Cerita Di Balik Upaya 

Pelestarian Seni Tradisi Reog Di Jember.” IMAJI SOCIOPRENEUR, 2021. 

https://imajisociopreneur.id/id/sanggar-kiprah-saka-wetan-kesilir-cerita-di-

balik-upaya-pelestarian-seni-tradisi-reog-di-jember. 

Praja, Satuan Polisi Pamong. “Unjuk Rasa Reog Ponorogo Di Depan Pendopo 

Wahyu Wibawa Graha Kabupaten Jember.” PPID Kabupaten Jember, 2022. 

https://ppid.jemberkab.go.id/berita/unjuk-rasa-reog-ponorogo-di-depan-

pendopo-wahyu-wibawa-graha-kabupaten-jember. 

Ronaa Nisa’us Sholikhah. “Sejarah Festival Reog Di Ponorogo, Awalnya Hanya 

Diikuti 8 Grup.” Espos.id, 2022. https://regional.espos.id/sejarah-festival-

reog-di-ponorogo-awalnya-hanya-diikuti-8-grup-1380038. 

Satrya, I Dewa Gde. “Belajar Nilai Dari Keluarga Jawa Mataraman.” Universitas 

Ciputra, 2016. https://www.ciputra.ac.id/library/belajar-nila-dari-keluarga/. 

Zainal, Ali. ““Lahirnya Masyarakat ‘Madura Swasta’ Di Tanah Tapal Kuda,.” 

Tirto,id, 2019. https://tirto.id/lahirnya-masyarakat-madura-swasta-di-tanah-

tapal-kuda-hgA9. 

Sumber Belanda:  

Onderzoek Naar de Oorzaken van de Mindere Welvaart Der Inlandsche 

Bevolking Op Java En Madoera 1912-1914. kolff, n.d. 

Zaken, Departement van Economische. Volkstelling 1930 Deel III Inhemsche 

Bevolking Van Oost-Java, 1930. 

Wawancara:   

1. Mas Afidh 

2.  Pak Wijianto 

3. Mbah Purnomo 

4. Mbah Ramelan 

5. Pak Tukino  

  

 



 

 

 

89 

LAMPIRAN 
 

 

Gambar lampiran 1 Catatan Penduduk tahun 1930 

(sumber : www.delpher.n) 

 

Gambar lampiran 2  

(sumber : www.delpher.n) 

 

 

 

 

 

 

http://www.delpher.n/
http://www.delpher.n/


 

 

 

90 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar lampiran 3 wawancara dengan bapak wijianto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar Lampiran 4 wawancara dengan Mas Afidh 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

91 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar Lampiran 5 Wawancara dengan Pak Tukino 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar Lampiran 6 Wawancara dengan Mbah Ruslan 

  



 

 

 

92 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar Lampiran 7 wawancara dengan Mbah Purnomo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar Lampiran 8 Kendang Lawas 

 

 

 



 

 

 

93 

 
Gambar lampiran 9 reog diakui oleh unesco 

(sumber; https://kemlu.go.id) 

 

(  

https://kemlu.go.id/


 

 

 

94 

 
Gambar 11 ikut serta FSRN  

(sumber Fb Singo Brojo) 

 
Gambar 12 Perayaan HUT Singo Brojo  

(Sumber Ig Singo Brojo) 



 

 

 

95 

 
Gambar 13 Perayaan HUT Singo Brojo 

(Sumber Ig Singo Brojo) 

 
Gambar 14 Undangan tasyakuran  

(Sumber Ig Singo Mudho) 



 

 

 

96 

 
Gambar 14 gebyar Suro dan milad  

(Sumber Ig Singo Mudh 

 

 

  



 

 

 

97 

LEMBAR PERSETUJUAN MENJADI INFORMAN 

Saya yang bertanda tangan dibawah ini menyatakan bersedia menjadi 

informan dalam penelitian yang dilakukan oleh saudari Umi Navilatul Mardiyah 

dengan judul penelitian “ Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): 

Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember”.  

Saya memahami bahwa penelitian ini tidak berakibat negatif terhadap 

semua hal, dan informasi yang saya kemukakan hanya digunakan untuk 

kepentingan penelitian. Oleh karena itu, saya bersedia menjadi informan dalam 

penelitian yang berjudul “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): 

Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember” yang ditulis 

oleh Umi Navilatul Mardiyah.  

Demikian surat pernyataan ini saya buat untuk digunakan sebagaimana 

mestinya. 

 

Jember, 25 September 2025 

Mengetahui  

                                                                                         
 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

98 

LEMBAR PERSETUJUAN MENJADI INFORMAN 

   Saya yang bertanda tangan dibawah ini menyatakan bersedia menjadi 

informan dalam penelitian yang dilakukan oleh saudari Umi Navilatul Mardiyah 

dengan judul penelitian “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): 

Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember”.  

Saya memahami bahwa penelitian ini tidak berakibat negatif terhadap 

semua hal, dan informasi yang saya kemukakan hanya digunakan untuk 

kepentingan penelitian. Oleh karena itu, saya bersedia menjadi informan dalam 

penelitian yang berjudul “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): 

Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember” yang ditulis 

oleh Umi Navilatul Mardiyah.  

Demikian surat pernyataan ini saya buat untuk digunakan sebagaimana 

mestinya. 

   

Jember, 25 September 2025 

Mengetahui 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

99 

LEMBAR PERSETUJUAN MENJADI INFORMAN 

   Saya yang bertanda tangan dibawah ini menyatakan bersedia menjadi 

informan dalam penelitian yang dilakukan oleh saudari Umi Navilatul Mardiyah 

dengan judul penelitian “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): 

Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember”.  

Saya memahami bahwa penelitian ini tidak berakibat negatif terhadap 

semua hal, dan informasi yang saya kemukakan hanya digunakan untuk 

kepentingan penelitian. Oleh karena itu, saya bersedia menjadi informan dalam 

penelitian yang berjudul “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): 

Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember” yang ditulis 

oleh Umi Navilatul Mardiyah.  

Demikian surat pernyataan ini saya buat untuk digunakan sebagaimana 

mestinya. 

 

 

 

Jember, 25 September 2025 

Mengetahui 
 

                                                              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

100 

LEMBAR PERSETUJUAN MENJADI INFORMAN 
 

   Saya yang bertanda tangan dibawah ini menyatakan bersedia menjadi 

informan dalam penelitian yang dilakukan oleh saudari Umi Navilatul Mardiyah 

dengan judul penelitian “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): 

Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember”.  

Saya memahami bahwa penelitian ini tidak berakibat negatif terhadap 

semua hal, dan informasi yang saya kemukakan hanya digunakan untuk 

kepentingan penelitian. Oleh karena itu, saya bersedia menjadi informan dalam 

penelitian yang berjudul “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): 

Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember” yang ditulis 

oleh Umi Navilatul Mardiyah.  

Demikian surat pernyataan ini saya buat untuk digunakan sebagaimana 

mestinya. 

 

 

Jember, 25 september 2025 

Mengetahui 
 

                                                                                          

  



 

 

 

101 

 

  



 

 

 

102 

BIOGRAFI PENULIS 

 

A. Identitas Diri  

Nama     : Umi Navilatul Mardiyah 

Tempat/Tanggal Lahir : Jember, 16 Juli 2002 

Jenis Kelamin    : Perempuan  

Alamat   : RT/RW (004/003), Dsn. Krajan,  

   Desa Kesilir, Kec. Wuluhan,     

   Kabupaten  Jember. 

Fakultas    : Ushuluddin Adab dan Humaniora  

Program Studi   : Sejarah dan Peradaban Islam 

NIM     : 212104040007  

B. Riwayat Pendidikan  

1. SD  : SD Plus Al-Muthohhirin 

2. MTS  : MTS SA Al-Falah  

3. MA : MA Al-Amiriyyah  

C. Pengalaman Organisasi 

1. ISJAD (Ikatan Santri Jember Asuhan Darussalam) 

 


