SENI REOG PONOROGO DESA KESILIR (1965-2019 ):
MENAPAKI JEJAK KESENIAN MASYARAKAT
MATARAMAN DI JEMBER

SKRIPSI

feb
Ml

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:

Umi Navilatul Mardiyah
Nim 212104040007

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
FAKULTAS USHULUDDIN, ADAB DAN HUMANIORA
2025



SENI REOG PONOROGO DESA KESILIR (1965-2019 ):
MENAPAKI JEJAK KESENIAN MASYARAKAT
MATARAMAN DI JEMBER

SKRIPSI

Diajukan kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddig Jember
untuk memenuhi salah satu persyaratan memperoleh
Gelar Sarjana Humaniora (S.Hum)
Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora
Program Studi Sejarah dan Peradaban Islam

1—""1
P\
11 ":‘_/

v
-—— II',d
P, ™l
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

L=

Oleh:
Umi Navilatul Mardiyah
Nim 212104040007

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
FAKULTAS USHULUDDIN, ADAB DAN HUMANIORA
2025



SENI REOG PONOROGO DESA KESILIR (1965-2019 ):
MENAPAKI JEJAK KESENIAN MASYARAKAT
MATARAMAN DI JEMBER

SKRIPSI

Diajukan kepada Universitas [slam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
untuk memenuhi salah sat persyaratan memperoled
Gelar Sarjana Humaniora {S.Hum)
Fakultas Ushuluddin, Adah dan Humaniora -3
Program Studi Sejarah dan Peradaban Islam

Oleh:

UMINAVILATUIL MARDIYAH
NIM 212104040007

Disetuyui Pembimbing .

i fidah, M.Hu;
NIP 1993 100012019032016



SENI REOG PONOROGO DESA KESILIR (1965-2019 ):
MENAPAKI JEJAK KESENIAN MASYARAKAT
MATARAMAN DI JEMBER

SKRIPSI

telah diuji dan diterima untuk memenubhi salah satu
persyaratan memperoleh gelar Sarjana Humaniora (S.Hum)
Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora
Program studi Sejarah dan Peradaban Islam

Hari: Jumat
Tanggal: 12 Desember 2025

Tim Penguji
Ketua Sekretaris
Dr. Kasman, M.FiLI. Sitti Zulaihah, M.A.
NIP.1971042619970310002 NIP. 198908202019032011
Anggota :
I. Dr. Akhiyat, S,Ag, M,Pd. ( )
2. Dahimatul Afidah, M.Hum. ( )
/Mecnyetejui
Dekan Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora
S CRIAN
Ay 3
AU
AL .\: '/P “

Jul Asror, M.Ag.
,9?;0000310003



https://v3.camscanner.com/user/download

MOTTO
s masa 255 5 Bas S8 LA LUl LY s pgatad 13 O8I

D3 038 T3 185 503 8 el 410

Sungguh, pada kisah mereka benar-benar terdapat pelajaran bagi orang-orang
yang berakal sehat. (Al-Qur’an) bukanlah cerita yang dibuat-buat, melainkan
merupakan pembenar (kitab-kitab) yang sebelumnya, memerinci segala sesuatu,
sebagai petunjuk, dan rahmat bagi kaum yang beriman.

(Q.S Yusuf 111). *

* Ma’had Tahfidh Yanbu’ul Quran Kudus, Al-Qur’an AI-Quddus (Kudus: CV. Mubarokatan
Thoyyibah, 2021).



PERSEMBAHAN

Karya ini saya dedikasikan kepada Almamater tercinta, Program Studi Sejarah
dan Peradaban Islam, Fakultas Ushuluddin, Adab, dan Humaniora, Universitas
Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddig Jember, serta kepada seluruh insan
akademik yang memiliki kepedulian terhadap bidang Sejarah dan Peradaban

Islam, khususnya terhadap kesenian pertunjukan Reog.

Vi



KATA PENGANTAR

Puji syukur atas kehadirat Allah swt, karena dengan limpahan rahmat,
taufik, serta hidayah dan inayah-Nya, kepada kita semua. Sholawat serta salam
tetap tercurahkan limpahan kepada Nabi Agung Muhammad saw., yang telah
menuntun kita dari kegelapan meuju jalan yang terang benderang yaitu ajaran
agama Islam. Perjuangan penulis dalam perencanaan, pelaksanaan dan
penyusunan penulisan skripsi yang berjudul “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir
(1965-2019): Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman di Jember ” dapat
terselesaikan dengan lancar. Terselesaikannya penulisan skripsi ini, penulis sadari
karena bantuan dan peran berbagai pihak. Oleh karena itu, penulis menyadari dan
menyampaikan terima kasih yang sedalam-dalamnya kepada:

1. Rektor Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achamd Siddig Jember Bapak
Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M.M., CPEM., atas kesempatan dan fasilitas
yang diberikan kepada penulis untuk mengikuti dan menyelesaikan
Program Sarjana.

2. Dekan Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora Bapak Prof. Dr.
Ahidul = Asror, 'M.Ag. dan ‘seluruh’ jajaran Dekanat-“yang "lain’ atas
kesempatan yang diberikan' kepada penulis-untuk menjadi mahasiswa
Program Studi Sejarah dan Peradaban Islam pada Program Sarjana
Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora UIN KHAS Jember.

3. Ketua Jurusan Studi Islam Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora
UIN KHAS Jember Bapak Dr. Win Usuluddin, M.Hum. atas bimbingan

dan motivasi yang diberikan selama proses perkuliahan.

Vil



Koordinator Program Studi Sejarah dan Peradaban Islam Bapak Dr.
Akhiyat, S.Ag., M.Pd. atas bimbingan, motivasi serta diskusi-diskusi yang
menarik dan membangun selama proses perkuliahan.

Dosen Pembimbing Skripsi Ibu Dahimatul Afidah, M.Hum. yang selalu
sabar dalam membimbing, memberikan motivasi, bantuan, dukungan, dan
meyakinkan penulis untuk bisa menyelesaikan penulisan skripsi ini.
Seluruh dosen Program Studi Sejarah dan Peradaban Islam, Fakultas
Ushuluddin, Adab dan Humaniora, Universitas Islam Negeri Kiai Haji
Achmad Siddig Jember yang telah memberikan ilmu serta pengalaman
selama proses perkuliahan.

Seluruh pegawai lingkungan Fakultas Ushuluddin, Adab dan Humaniora,
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Ahmad Siddig Jember atas informasi-
informasi yang telah diberikan.

Kepada kedua orang tuaku Bapak Busari dan lbu Sholihah, terima kasih
selalu berjuang dalam mengupayakan yang terbaik untuk kehidupan
penulis, berkorban ‘keringat, tenaga‘dan' pikiran. Meski ‘tidak sempat
merasakan pendidikan-sampai bangku perkuliahan, namun mereka mampu
mendidik penulis, memberikan motivasi, dukungan dan tak kenal lelah
mendoakan yang terbaik, sehingga penulis mampu menyelesaikan
studinya sampai meraih gelar sarjana. Pengorbanan dan doa yang mereka
panjatkan setiap hari menjadi sumber kekuatan terbesar bagi penulis untuk

terus melangkah dan tidak menyerah.

viii



9.

10.

11.

12.

Ucapan terima kasih yang sebesar-besarnya saya sampaikan kepada adik-
adik tersayang yang selalu memberi semangat, keceriaan, dan warna di
setiap proses perjuangan ini. Kehadiran kalian menjadi sumber motivasi
yang tak ternilai, mengingatkan saya untuk terus berjuang dan tidak mudah
menyerah. Terima kasih atas doa, dukungan, serta candaan yang mampu
menghapus lelah di tengah perjalanan panjang penyusunan karya ini.
Semoga kebersamaan dan kasih sayang di antara Kita senantiasa terjaga,
dan kalian pun dapat meraih cita-cita yang lebih tinggi di masa depan.
Seluruh narasumber yang telah bersedia membantu memberikan informasi
data yang dibutuhkan penulis dalam proses penelitian skripsi, sehingga
skripsi ini dapat terselesaikan.

Sahabat penulis dibangku perkuliahan selama empat tahun ini yaitu:
Nanda Erlina, Nur Aini Putri Diah Febriana, dan Raras Dayinta Hastutik.
Terima kasih selalu memberikan semangat, motivasi dan masukan
masukan, dan juga membersamai penulis sehingga dapat menyelesaikan
skripsi ini. Ueapan-terima‘kasih juga-penulis sampaikan kepada Miftakhul
Jannah ' yang- senantiasa ' menemani’ dan. mendampingi, penulis. selama
proses penelitian.

Ucapan terima kasih yang sebesar-besarnya saya sampaikan kepada
teman-teman seperjuangan di PPTQ Darul Istigomah, yang telah menjadi
bagian penting dalam perjalanan hidup dan penyusunan skripsi ini. Terima
kasih atas kebersamaan, dukungan, doa, serta semangat yang tak pernah

surut dalam suka maupun duka. Lingkungan persaudaraan yang terjalin di



pondok menjadi tempat belajar yang berharga, tidak hanya dalam hal ilmu,
tetapi juga dalam kesabaran, keikhlasan, dan arti perjuangan. Semoga
kebersamaan dan silaturahmi ini senantiasa terjaga, serta menjadi
kenangan indah yang selalu menguatkan di masa mendatang.

Akhirnya, semoga segala amal baik yang telah dilakukan mendapat
balasan sebaik mungkin dari Allah Swt. Dalam penulisan skripsi ini
penulis menyadari bahwa skripsi ini jauh dari kata sempurna. Atas segala
kekurangan serta kekhilafan yang ada, penulis sepenuh hati meminta maaf
yang sebesar-besarnya.

Jember, 15 November 2025

Penulis



ABSTRAK

Umi Navilatul Mardiyah, 2025. “ Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-
2019): Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman Di Jember”.

Budaya Mataraman yang berasal dari eks-Karesidenan Madiun dan Kediri
menyebar ke Jember melalui gelombang migrasi sejak masa kolonial. Di Desa
Kesilir, Kecamatan Wuluhan, masyarakat keturunan Ponorogo mempertahankan
identitas budayanya melalui kesenian Reog Ponorogo. Kesenian ini menjadi
simbol solidaritas dan spiritualitas yang diwariskan lewat sanggar-sanggar seni
seperti Singo Brojo dan Singo Mudho. Selain sebagai hiburan, Reog berperan
penting dalam menjaga kesinambungan budaya Mataraman di perantauan serta
memperkaya kehidupan sosial masyarakat lokal.

Fokus penelitian dalam skripsi ini yaitu: 1) Bagaimana Sejarah
Kedatangan Masyarakat Mataraman ke Jember pada asa Kolonial? 2) Bagaimana
sejarah terbentuknya Kesenian Reog sebagail budaya Masyarakat Mataraman pada
masa kolonial? 3) Bagaimana perkembangan kesenian Reog Ponorogo desa
Kesilir Kabupaten Jember sebagai kebudayaan masyarakat Mataraman tahun
1965-2019?. Berdasarkan fokus penelitian tersebut, terdapat tiga tujuan dalam
penelitian ini, yaitu: 1) Untuk mengkaji latar belakang kedatangan masyarakat
Mataraman pada masa kolonial 2) Untuk mengkaji sejarah terbentuknya kesenian
Reog sebagai budaya masyarakat Mataraman 3) Untuk mengkaji perkembangan
kesenian Reog di desa Kesilir sebagai kebudayaan masyarakat Mataraman tahun
1965-2019.

Skripsi ini menggunakan metode penelitian sejarah, menurut Kuntowijoyo
dibagi menjadi lima tahapan, yaitu: Pemilihan judul, pengumpulan sumber sejarah
(heuristik), kritik sumber atau verivikasi sumber, interpretasi, dan historiografi.
Penelitian ini menggunakan sumber arsip Belanda, sumber tertulis dan wawancara
dari kelompok Reog.

Hasil dari. Penelitian. . pembukaan lahan  perkebunan oleh pengusaha
kolonial._dan: sistem, 'tenaga ' kerja’kontrak /mendorong “migrasi “besar-besaran
masyarakat Mataraman ke Jember bagian selatan, yang kemudian membentuk
pola permukiman bercorak etnis dan melahirkan masyarakat multikultural dengan
identitas budaya khas. Dalam konteks ini, kesenian Reog Ponorogo menjadi
medium pelestarian dan ekspresiyidentitas;masyarakat,Mataraman di perantauan,
sekaligus menegaskan' ketahanan‘budaya’ mereka di'tengah perubahan sosial,
politik, dan religius. Dinamika kelompok seperti Singo Mudho dan Singo Brojo
memperlihatkan kemampuan komunitas lokal dalam merevitalisasi warisan tradisi
dan menjadikan Reog sebagai ruang diplomasi kultural menghadapi arus
modernisasi serta klaim identitas lintas daerah..

Kata Kunci: Reog Ponorogo, Mataraman, Migrasi.

Xi



DAFTAR ISl

1Y 0 I I TP v
PERSEMBAHAN ...ttt bbb ettt st Vi
KATA PENGANTAR ...ttt sttt et sttt be e saesenbesesanne e e vii
ABSTRAK ..ttt bbbttt bbb e ne e Xi
[ 17 A B 1] TSR Xii
DAFTAR TABEL ..ottt sttt ettt Xiv
DAFTAR GAMBAR ...ttt ettt sttt bt sttt et ne e XV
BAB | PENDAHULUAN ......oooiit ittt 1
AL KONEEKS PENEIILIAN. ......eciiiiiieec i et 1
B. FOKUS PENEIITIAN ...ttt bbb 6
C. Ruang LingKup PENEITIAN ........cciiitieiie ittt 7
D. TUJUAN PENEIITIAN. ... ettt ettt e e sre s e aesresraeneenreneas 7
E. Manfaat Penelitian ..ottt e 8
F. Penelitian TerdahulUu ...ttt s 10
G. Kerangka KONSEPLUAL ........coviiieiiiaieesiiiie it eiesie e st sie st sa e ae st ssaeaesaeste e eneesresneeneeseennas 13
H. Metode PENEITIAN. ......eiviiiiiiiitiie ettt sae e et saesbe e et sresnaena e st e ineereensesbesreeneesresrens 16
I. Sistematika PEMBANGSAN...........ccooiiiiiiiiicece e s 21
BAB Il Kedatangan Masyarakat Mataraman di Jember Pada Masa Kolonial.............. 23
A. Pembukaan Lahan.Perkebunan/oleh Pengusaha Swasta Kolonial'.. i e, 23
B. Migrasi Penduduk'Sebagai Tenaga Kerja di.Sektor Perkebunan ... b, 27
C. Terbentuknya Pola Pemukiman Masyarakat Kolonial .............ccccccooieinninninncncnen 31

BAB |11l KESENIAN REOG SEBAGAI BUDAYA™ MASYARAKAT MATARAMAN

DI JEMBER.......ociiieiee sttt sttt sttt e seebenbe st e e eneseenreneenens 36
A. Karakteristik Masyarakat Mataraman ............cccceveveieeieenese s 36
IO = 11 o - WSS 36

2. POl PEMUKIMAN. ..ot bbb b e 36

3. BANASA ...t s 43

B. Reog Ponorogo sebagai Budaya Masyarakat Mataraman .............cccoceeeevveereienesieeiennnns 46
C. Persebaran Budaya Re0g PONOIOQO ........ccccveviiiieiieicie et 55

Xii



BAB IV PERKEMBANGAN SENI REOG PONOROGO DI KESILIR........cccccocerinnene 60
A.Sejarah Awal Terbentuknya Reog Ponorogo di Kesilir ..........ccooevviiviviinnienicnnieec e 60

B. Perkembangan Reog Ponorogo Pasca Kemerdekaan hingga munculnya Tragedi G-30

1S o SO 65
C. Perkembangan Reog Ponorogo era Orde Baru (1968-1998) .........ccccccvvvvivervinnnereennnnns 68
D. Perkembangan Reog Ponorogo di Kesilir (1999-2019) ......ccoevvvvieieiinene e 72
22 = A TSR 80
PENUTUP ...ttt sttt ettt et e b s et e et ene b es et et et ne bt e 80
AN =T 00 g S 80
Bl SAIAN ...t bbbt bbb e e b b e e nre 81
D e I N B U S N A SO S TS 82
LI Y o 1 o SO SO SO TP 89

Xiii



Daftar Tabel

Tabel 1Komposisi Penduduk di Afdeling Jember pada tahun 1930 M ................. 32
Tabel 4.2 Susunan Kepengurusan REOQ ........cccevveieiiereeiie e s see e enie e 75

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Xiv



DAFTAR GAMBAR

Gambar 1Pementasan Reog Ponorogo tahun 1920 dengan bentuk Dhadak Merak
7ol (=] g - OSSPSR 50
Gambar 2 Bentuk awal Dhadak Merak dalam pementasan Reog Ponorogo tahun

Gambar 3 Pementasan Reog Ponorogo tahun 1928 dengan Dhadak Merak
DErorNaMEN PACAL. ........c.ovviiei i 51
Gambar 4 Bentuk transisi Dhadak Merak dalam pementasan Reog Ponorogo

BANUN L0300 .. e et e e ettt e e e e e e e e e aaaaaaaas 52
Gambar 5 dhadak merak tahun 1956 .........ooeeiieeeeeeeeee e 52
Gambar 6 dhadak merak SEeKarang..........coocerereririiiiieieeee e 53

XV


file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111562
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111562
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111563
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111563
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111564
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111564
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111565
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111565
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111566
file:///C:/Users/sisin/Downloads/Skripsi%20Navil%20edit%20.docx%23_Toc214111567

BAB I

PENDAHULUAN
A. Konteks Penelitian

Keberagaman budaya Indonesia sangat kaya dan beragam, salah
satunya adalah budaya masyarakat Mataraman yang berasal dari wilayah eks-
karsidenan Madiun dan Kediri. Budaya ini memiliki ciri khas tersendiri dan
telah menyebar ke berbagai daerah gelombang migrasi, termasuk ke wilayah
Jember.

Salah satu contoh keberagaman budaya Indonesia yang terkenal adalah
kesenian Reog Ponorogo, yang merupakan perpaduan antara budaya Jawa dan
pengaruh dari budaya lain, termasuk elemen mistis dan ritual.! Reog tidak
hanya menjadi simbol identitas budaya masyarakat Ponorogo, tetapi juga
mencerminkan akulturasi yang terjadi akibat interaksi antarbudaya. Kesenian
ini menampilkan tarian yang megah, kostum yang berwarna-warni, dan musik
yang-dinamis; sehingga menarik perhatian banyak orang;-baik lokal maupun
wisatawan.’

Keberagaman budaya di Indonesia juga dipengaruhi oleh migrasi, baik
dari dalam maupun luar negeri. Perpindahan penduduk antarpulau dan
antarwilayah telah menciptakan akulturasi budaya yang memperkaya tradisi
lokal. Misalnya, di beberapa daerah pesisir, pengaruh budaya Tionghoa, Arab,

dan India dapat terlihat dalam seni, kuliner, serta adat istiadat setempat. Selain

! A Supriyanto, “Reog Ponorogo: Antara Tradisi Dan Modernitas,” 2018, 46.
2D.P Sari, “Akulturasi Budaya Dalam Kesenian Reog Ponorogo,” Jurnal llmu Sosial Dan
Humaniora 5 (2020): 126.



itu, interaksi antar suku bangsa di Indonesia telah melahirkan budaya baru
yang unik, seperti perpaduan bahasa, tarian, dan musik yang mencerminkan
harmoni dalam keberagaman .°® Migrasi ini membuktikan bahwa budaya
Indonesia terus berkembang dan beradaptasi tanpa kehilangan identitas
aslinya.

Kebudayaan Indonesia merupkan hasil dari akumulasi sejarah panjang
migrasi, pertukaran budaya, serta pengruh kolonialisme. Salah satu budaya
yang memiliki akar sejarah kuat dalah budaya masyarakat Mataraman. Yaitu
subkultural masyarakat jawa yang berasal dari wilayh eks karesidenan Madiun
dan Kediri. Budaya Mataraman sendiri mencerminkan nilai-nilai unggah
ungguh, kerja keras,, reliugiusitas, dan solidaritas sosial yang tinggi.*

Gelombang migrasi masyarakat Mataraman ke wilayah timur Pulau
Jawa, khususnya Kabupaten Jember, dipicu oleh tekanan ekonomi dan sosial
pada masa kolonial Belanda. Kebijakan tanam paksa dan eksploitasi sumber
daya manusia serta tanah menyebabkan banyak warga Jawa bagian tengah
bermigrasi ke’ daerah-yang menawarkan-peluang kerja-baru-seperti Jember.”
Data- sensus | Hindia ' Belanda tahun "1930- mencatat, migrasi keluar dari
Yogyakarta ke wilayah Karésidenan ‘Besuki, termasuk Kabupaten Jember,

sebagai salah satu yang paling signifikan.® Di antara wilayah tujuan migrasi,

% Armansyah, Mirna Taufik, and Nina Damayanti, “Dampak Migrasi Penduduk Pada
Akulturasi Budaya Di Tengah Masyarakat,” GEODIKA 6 (2022): 32.

*1 Dewa Gde Satrya, “Belajar Nilai Dari Keluarga Jawa Mataraman,” Universitas Ciputra,
2016, https://www.ciputra.ac.id/library/belajar-nila-dari-keluarga/.

> Soegijanto Padmo, ‘“Perpindahan Penduduk Dan Ekonomi Rakyat Jawa, 1900-1980,”
Humaniora, 1999, 1.

® Refi Refiyanto, “Wanita Dalam Pusaran Ekonomi: Migrasi Orang Yogyakarta Ke Besuki
Tahun 1930,” Jurnal Wanita & Keluarga 1 (2020): 28.



Kesilir menjadi tempat berkumpulnya penduduk keturunan Ponorogo yang
membawa serta budaya dan keseniannya.

Budaya Mataraman yang berasal dari eks-Karesidenan Madiun dan
Kediri dikenal memiliki sistem nilai yang kuat seperti unggah-ungguh (tata
krama), religiusitas, dan solidaritas sosial. Nilai-nilai ini kemudian tercermin
dalam bentuk kesenian dan tradisi masyarakat migran di Jember, khususnya
dalam seni pertunjukan Reog dan tata ruang tempat tinggal mereka. Identitas
Mataraman tak hanya hidup dalam narasi asal-usul, tetapi juga terpelihara
dalam praktik budaya sehari-hari seperti seni pertunjukan, adat istiadat, dan
arsitektur rumah tradisional.

Selain Reog, bentuk kebudayaan masyarakat Mataraman lainnya
tercermin dalam seni arsitektur rumah mereka. Rumah-rumah tradisional yang
dibangun oleh para pendatang dari Ponorogo dan sekitarnya di Desa Kesilir
menggunakan model arsitektur Joglo, Limasan, dan Kampung. Rumah-rumah
tersebut biasanya menggunakan bahan kayu jati, atap tinggi berbentuk limas .
Keberadaan arsitektur’ ini memperkuat-identitas’ kebudayaan yang mereka
bawa dan wariskan kepada generasi' berikutnya.Seni Reog Ponorogo ‘menjadi
simbol budaya paling I[menonjol yang bertahan 'di Desa Kesilir. Dikenal
sebagai seni pertunjukan yang mencerminkan nilai-nilai  spiritual,
kepahlawanan, dan kearifan lokal, Reog telah menjadi warisan tak benda yang
dilestarikan melalui sanggar-sanggar seni di desa tersebut. Salah satu sanggar

yang terkenal adalah Sanggar Reog Singo Brojo yang telah berdiri sejak awal



abad ke-20 dan menjadi pusat aktivitas budaya masyarakat keturunan
Mataraman di Jember.

Keberadaan sanggar-sanggar Reog di Desa Kesilir tidak dapat
dilepaskan dari gelombang besar migrasi masyarakat Mataraman ke wilayah
Jember pada akhir abad ke-19 hingga awal abad ke-20. Berdasarkan data
sensus Hindia Belanda tahun 1930, tercatat sebanyak 6.967 jiwa (3.923 laki-
laki dan 3.044 perempuan) dari total 82.498 penduduk migran asal Ponorogo
menetap di wilayah Jember, menjadikannya sebagai salah satu daerah tujuan
utama migrasi Mataraman. Migrasi ini tidak hanya memengaruhi
pertumbuhan penduduk, tetapi juga memperkenalkan nilai-nilai budaya,
sistem sosial, dan kesenian tradisional ke wilayah baru.’

Pertumbuhan jumlah desa di Jember yang signifikan antara tahun 1845
hingga 1883 juga menjadi indikasi kuat adanya lonjakan penduduk akibat
migrasi. Dari hanya 36 desa pada 1845, wilayah ini berkembang menjadi 117
desa pada 1883. Kasus seperti pemekaran Desa Jember Kidul menjadi Desa
Keranjingan 'menunjukkan dampak -demografis dari arus' migrasi tersebut®
Desa Kesilir, sebagai salah satu wilayah yang menerima banyak pendatang
dari Ponorogo, menjadi. pusat /pelestarian _budaya Mataraman yang hidup
dalam bentuk kesenian Reog, adat istiadat, serta arsitektur rumah tradisional.

Desa Kesilir merupakan sebuah desa yang berada di Kabupaten

Jember sebelah selatan. Terletak di Kecamatan Wuluhan sekitar 7 Km dari

" Departement van Economische Zaken, Volkstelling 1930 Deel 111 Inhemsche Bevolking
Van Oost-Java, 1930.

8 Edy Burhan Arifin, “Pertumbuhan Kota Jember Dan Munculnya Budaya Pandhalungan”,”
UNEJ, 2006.



pantai selatan, secara geografis Distrik Kesilir terletak di ujung bagian timur
kecamatan Wuluhan yang berbatasan langsung dengan kecamatan Ambulu,
luasnya lahan pertanian yang terdapat di Desa Kesilir menjadikan sebagian
besar penduduknya bermata pencaharian petani dengan bukti lain
melimpahnya penghasilan padi setiap tahunya .’

Keberadaan dua sanggar Reog utama di Desa Kesilir, yakni Singo
Brojo dan Singo Mudho, memainkan peran penting dalam pelestarian budaya
Mataraman. Sanggar Singo Brojo yang berdiri sejak awal abad ke-20 menjadi
pionir dalam membangun ruang ekspresi seni sekaligus menjadi wadah
interaksi sosial bagi komunitas keturunan Ponorogo di Kesilir. Sanggar ini
tidak hanya berfungsi sebagai tempat latihan, tetapi juga sebagai ruang
transmisi nilai budaya, spiritualitas, dan tata krama Jawa yang diwariskan dari
generasi ke generasi.’

Pada tahun 1987, berdiri Sanggar Singo Mudho sebagai bentuk
regenerasi dan ekspansi aktivitas kesenian Reog di desa ini. Meski berbeda
era pendiriannya; ‘kedua sanggar tetap-memiliki' visi-yahg-sama: menjaga
keberlangsungan- budaya /leluhur melalui kesenian Reog. Aktivitas' mereka
tidak hanya terbatas pada latihan‘rutin, tetapi.juga meliputi pertunjukan dalam
acara desa, peringatan hari besar, dan kerja sama dengan komunitas seni lain

di Jember. Fungsi sosial Reog di Kesilir kini berkembang menjadi bagian dari

% Uki Yunita, “Ekonomi Politik ‘Rent-Seeking’ Dalam Jaringan Kepentingan Pertambangan
Emas Di Jember (Studi: Pertambangan Emas Di Gunung Manggar Desa Kesilir Kecamatan
Wuluhan Kabupaten Jember-Jawa Timur),” Universitas Airlangga 2015 (n.d.): 58-61.

19 \Wawancara mbah Purnomo, 18 Februari



sistem nilai masyarakat, menyatukan unsur hiburan, spiritualitas, dan
pendidikan budaya.**

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan diatas, peneliti merasa
tertarik untuk melakukan sebuah studi yang mendalam mengenai “Seni Reog
Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat
Mataraman Di Jember ” di desa Kesilir, Kecamatan Wuluhan. Penelitian ini
diharapkan dapat memberikan pemaparan yang jelas, dan detail mengenai

berbagai aspek yang berkaitan dengan arah perkembangan.

B. Fokus Penelitian

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, maka penulis merumuskan

masalah yang akan dibahas dalam penelitian ini sebagai berikut:

1. Bagaimana sejarah Kedatangan Masyarakat Mataraman ke Jember
padamasa Kolonial?

2. Bagaimana sejarah terbentuknya Kesenian Reog  sebagai budaya
Masyarakat Mataraman pada, Masa kolonial/?

3. Bagaimana PRerkembangan ‘' Kesenian Reog\Ponorago % |Desa /Kesilir,
Kabupaten Jember sebagai kebudayaan Masyarakat Mataraman tahun

1965-2019 ?

1 \Wawancara Mas Afid, 18 Februari



C. Ruang Lingkup Penelitian

1. Temporal
Peneliti mengambil kurun waktu pembahasan dari tahun 1965
sampai dengan 2019, dimana pada tahun 1965 karena masa tersebut
menjadi fase penting dalam perkembangan kesenian Reog Ponorogo di
Jember Selatan. Pada masa itu, banyak kelompok kesenian sempat
mengalami penurunan akibat stigma politik pasca-G30S yang mengaitkan
kesenian rakyat dengan gerakan PKI. Namun, Reog kemudian kembali
bangkit dan hidup lagi sebagai bagian dari semangat budaya masyarakat.
Tahun 2019 merupakan perkembangan jumlah sanggar yang paling akhir
berdiri.
2. Spasial
Penelitian ini dilakukan di Desa Kesilir, Kecamatan Wuluhan,
dipilihnya desa Kesilir, Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa desa tersebut
merupakan tempat tinggal bagi banyak keturunan migran-yang,berasal dari
wilayah Mataraman, yang.mana membawa serta_tradisi_budaya mereka,

termasuk kesenian Reog dan wayang .

D. Tujuan Penelitian

Tujuan dari penelitian ini tidak terlepas dari rumusan masalah di atas,
adapun tujuan dari penelitian ini sebagai berikut:
1. Untuk Mengkaji Latar Belakang Kedatangan Masyarakat

Mataraman ke Jember Pada Masa Kolonial



2. Untuk mengkaji sejarah terbentuknya Kesenian Reog di Desa
Kesilir
3. Untuk mengkaji Perkembangan Kesenian Reog di Desa Kesilir

sebagai Kebudayaan Masyarakat Mataraman tahun 1920-2019.

E. Manfaat Penelitian

Adapun beberapa manfaat yang diharapkan dari adanya penelitian ini
sebagai berikut:
1. Manfaat Teoritis
Dari manfaat teoritis diharapkan hasil penelitian berguna bagi

pengembangan ilmu pengetahuan, menjadi pengetahuan baru bagi
masyarakat mengenai *“Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019):

Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman Di Jember” dan juga
untuk Untuk Mengkaji Sejarah Seni dengan menelusuri Perkembangan
seni Reog yang berada di Kesilir, termasuk menunjukkan bagaimana
komunitas' keturunan keturuman.orang-Ponorogo di'Jember. membangun
dan' mempertahankan /identitasnya melalui kesenitan Reog dan juga latar
belakang kedatangan-masyarakat-mataraman;, penelitian ini diharapkan
dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan ilmu sejarah seni,
kajian budaya, serta pemahaman mengenai perkembangan seni tradisional.

2. Manfaat Praktis



a. Bagi peneliti
Penelitian yang dilakukan ini diharapkan dapat menambah
wawasan dan juga pengetahuan bagi peneliti, serta dapat
mengembangkan kemampuan mengolah data mengenai materi yang
diteliti yaitu tentang “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019):
Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman Di Jember”
b. Bagi Mahasiswa
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan pengetahuan baru
kepada mahasiswa mengenai “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir
(1965-2019): Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman Di
Jember”. Juga dapat membantu melestarikan dalam historiografi seni
pertunjukan tradisional, khususnya Reog Ponorogo, dengan
menggambarkan perjalanan sejarah Seni Reog Ponorogo yang berada
di Desa Kesilir.
c. Bagi UIN KHAS Jember
Penelitian ‘ini “diharapkan’ dapat menjadi-'salah ‘satu bahan
referensi—bagi  program , studi ‘serta- menambah ' daftar kepustakaan
akademik. Penelitian ini juga diharapkan juga menjadi bahan masukan
dalam mengembangkan ilmu pengetahuan khususnya penelitian
mengenai “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): Menapaki

Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman Di Jember ™.



10

F. Penelitian Terdahulu

Penelitian ini bermaksud untuk memberikan panduan bagi peneliti
tentang permasalahan yang terkait dengan tema yang dikaji dan bagaimana
peneliti sebelumnya menyelesaikan permasalahan tersebut di konteks yang
berbeda.

Penelitian yang ditulis oleh Retna Restiyana dengan judul “Eksistensi
Sanggar Seni Reog Singo Budoyo di Desa Pontang, Kecamatan Ambulu,
Kabupaten Jember Tahun 1970-2012”. Penelitian ini membahas keberadaan
dan kelangsungan Sanggar seni Reog singo Budoyo dari Tahun 1970 hingga
2012, dan juga menganalisis perjalanan sejarah dan perkembangan seni Reog
di Desa Pontang, aspek yang ditekankan dalam penelitian ini adalah sejarah
dan latar belakang berdirinya sanggar Seni Reog Singo Budoyo,*? faktor-
faktor yang mempengaruhi eksistensi dan perkembangan seni Reog termasuk
dukungan masyarakat dan pemerintah, juga dampak perubahan sosial, politik,
dan ekonomi terhadap kesenian Reog. Persamaan Sama-sama membahas
fokus~ penelitian® “eksistensi “dan revitalisasi "Reog Ponorogo, perbedaan
Perbedaan utama antara kedua penelitian terletak pada pendekatan dan tujuan
akhir penelitian.

Penelitian yang ditulis oleh Suharto yang berjudul “Model penelitian
dan penjelasan Sejarah Sosial: Kelompok Reog sebagai Diaspora Warga
Ponorogo di Jember tahun 1950-2005”. Makalah ini membahas pembentukan

kelompok Reog oleh penduduk Ponorogo di Jember dari tahun 1950 hingga

12 Retna Restiyana, “Eksistensi Sanggar Seni Reog Singo Budoyo Di Desa Pontang,
Kecamatan Ambulu, Kabupaten Jember Tahun 1970-2012,” UNEJ, 2016.



11

2005, menyoroti diaspora budaya dan proses asimilasi- strukturalisme yang
berkontribusi pada transformasi identitas sosial budaya mereka selama
periode tersebut. Persamaan dari penelitian ini dan penelitian yang akan
diteliti adalah sama-sama fokus membahas kesenian Reog Ponorogo yang
termasuk sebagian dari identitas budaya masyarakat perantauan jember,
perbedaan nya adalah penelitian yang akan diteliti peneliti adalah lebih
menitikberatkan pada aspek sejarah dan kaitanya dengan budaya mataraman
sementara penelitian ini adalah lebih fokus pada dinamika sosial budaya
mataraman.

Penelitian yang ditulis oleh Didit Kurniawan Wintoko, Febriyanto
Hermawan, Lukman Hakim Alfaridzi yang berjudul “ Menciptakan
Kerukunan Antar Dua Suku Melalui Kesenian Reog Ponorogo di Kabupaten
Banyuwangi ”. Dalam penelitian in1 menjelaskan peran kesenian Reog
Ponorogo dalam menciptakan kerukunan antara dua suku di Kabupaten
Banyuwangi, dengan menyoroti bagaimana pertunjukan Reog berfungsi
sebagai' alat pemersat antar komunitas-etnis.” Persamaan-'dari penelitian ini
adalah sama. membahas- Reog Ponorogo . sebagai bagian| dari " budaya
masyarakat, perbedaan keduanya'adalah fokus penélitian yang berbeda.**

Penelitian yang ditulis oleh Putri Kusvianti, Alifa Nur Wijayanti,

Satria Mahardika Tri Purnama, dan Febriyanto Hermawan yang berjudul

“Identitas Seni Reog Sebagai Media Mempertahankan Kerukunan Antar Suku Di

13§ Suharto, “Model Penelitian Dan Penjelasan Sejarah Sosial: Kelompok Reog Sebagai
Diaspora Warga Ponorogo Di Jember Tahun 1950-2005,” Historia, 2023.

 Didit Kurniawan Wintoko, Febriyanto Hermawan, and Lukman Hakim Alfaridzi,
“Menciptakan Kerukunan Antar Dua Suku Melalui Kesenian Reog Ponorogo Di Kabupaten
Banyuwang,” Tuturan Jurnal IImu Komunikasi , Sosial Dan Humaniora, 2024.



12

Kecamatan Sukowono Kabupaten Jember”. Penelitian ini membahas bagaimana
kesenian Reog digunakan sebagai media untuk mempertahankan kerukunan
antara suku Jawa dan Madura di Kecamatan Sukowono, Jember, melalui
integrasi nilai-nilai sosial dan religi dalam pertunjukan Reog. Persamaan
kedua penelitian ini adalah sama membahas Reog Ponorogo sebagai bagian
dari budaya masyarakat dan sama menyoroti peran Reog dalam interogasi
sosial budaya namun dengan fokus yang berbeda yaitu Reog di Sukowono
Reog sebagai alat integrasi budaya dan Religi sedangkan di Desa Kesilir Reog
sebagai bagian dari sejarah dan identitas budaya Mataraman. *°

Penelitian yang ditulis oleh Vivin Wulandari Eka Putri yang berjudul
Dinamika Kesenian Tradisional Reog Ponorogo, Kecamatan Yosowilangun,
Kabupaten Lumajang Tahun 1990-2015”. Penelitian ini menyoroti bagaimana
Reog Ponorogo yang dibawa oleh imigran dari ponorogo pada awal 1900-an
mengalami adaptasi dan transformasi di Lumajang yang diperkenalkan sejak
tahun 1908, seiring waktu Reog mulai berkembang dan diadopsi oleh
masyarakat lokal; termasuk yang berdarah madura, terdapat perubahan dalam
unsur. pementasan dan fungsi adaptasi ‘Kesenian Reag: Persamaan penelitian
kedua nya adalah sama membahas Reog Ponorago dan sama menggunakan
pendekatan sejarah, perbedaan keduanya yaitu penelitian Reog di Lumajang

lebih menekankan pada transformasi kesenian Reog dan penyesuain dengan

5 Febriyanto Hermawan Putri Kusvianti, Alifa Nur Wijayanti, Satria Mahardika Tri
Purnama, “‘Identitas Seni Reog Sebagai Media Mempertahankan Kerukunan Antar Suku Di
Sukowono,’” Buddayah: Jurnal Pendidikan Antropologi 5 (2023).



13

budaya Madura dan Lumajang sedangkan penelitian milik peneliti berfokus
pada jejak sejarah dan peran reog dalam Masyarakat Mataraman.®
Berdasarkan penelitian terdahulu diatas dapat disimpulkan bahwa
penelitian yang membahas seputar kesenian reog dan sejarah reog sudah ada
sebelumnya yakni membahas tentang kesenian Reog Ponorogo sebagai
bentuk ekspresi budaya masyarakat Jawa, khususnya para perantau asal
Ponorogo, dengan penekanan pada berbagai aspek kajian yang meliputi
eksistensi sanggar seni, proses diaspora dan asimilasi budaya, fungsi sosial-
religius dalam menjaga kerukunan masyarakat, serta proses adaptasi dan
transformasi kesenian terhadap lingkungan budaya setempat, tetapi masih
belum ada penelitian yang membahas kesenian Reog di Wilayah Kesilir dan
mengaitkan dengan kedatangan masyarakat Mataraman yang ada di Jember.
Oleh Kkarena itu,  peneliti akan fokus membahas sejarah kedatangan
masyarakat Mataraman di Jember khususnya wilayah Jember selatan serta
bagaimana perkembangan Seni Reog sebagai peninggalan budaya yang eksis

sampai sekarang.

G. Kerangka Konseptual
Kerangka konseptualy atau kerangka berpikir menrupakan bentuk

konseptual yang menggambarkan bagaimana teori berhubungan dengan
berbagai faktor yang telah diidentifikasi sebagai masalah penting dalam
penelitian. Dalam hal ini, kerangka konseptual atau kerangka berpikir

berperan sebagai panduan dalam menjelaskan sudut pandang yang diambil

18 Vivin Wulandari Eka Putri, “Dinamika Kesenian Tradisional Reog Ponorogo, Kecamatan
Yosowilangun, Kabupaten Lumajang Tahun 1990-2015,” UNEJ, 2017.



14

peneliti. Dengan demikian, kerangka konseptual mencerminkan keterkaitan
dari berbagai konsep yang berkaitan dengan masalah diteliti, dan membantu
menjelaskan serta mengarahkan topik yang dibahas dalam penelitian. *’

Dalam penelitian ini menggunakan Teori Difusi Budaya Yang
dicetuskan oleh Koentjaraningrat Menurut Koentjaraningrat, penyebaran
unsur budaya dapat berlangsung melalui berbagai mekanisme seperti
perpindahan penduduk, aktivitas perdagangan, penjajahan, maupun interaksi
sosial secara langsung. Di Indonesia, fenomena ini umumnya berkaitan erat
dengan mobilitas masyarakat yang membawa serta tradisi dan nilai-nilai
budayanya ke daerah baru.*®

Proses difusi tersebut tidak hanya memindahkan bentuk kesenian
secara fisik, tetapi juga membawa nilai-nilai simbolik, struktur pertunjukan,
serta makna kultural yang melekat pada Reog. Para pendatang Mataraman
menjadikan Reog sebagai sarana mempertahankan identitas budaya di wilayah
baru, sehingga kesenian ini tetap dipentaskan dan diwariskan secara turun-
temurun. ‘Dengan ‘demikian; difusi ‘Reog’ berlangsung-melalui ‘jalur migrasi
permanen dan pembentukan komunitas budaya.

Seiring berjalannya waktu, kesenian Reog yang telah terdifusi ke
Jember Selatan kemudian mengalami proses akulturasi. Akulturasi terjadi
ketika unsur budaya Reog berinteraksi dengan budaya lokal setempat, baik
dalam konteks sosial, ekonomi, maupun geografis. Dalam proses ini, Reog

tidak ditinggalkan atau digantikan oleh budaya lokal, melainkan mengalami

7 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R & D (Bandung: Alfabeta,
CV, 2013).
'8 Koentjaraningrat, Pengantar llmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009).



15

penyesuaian tertentu tanpa menghilangkan identitas dasarnya sebagai
kesenian Mataraman.

Akulturasi Reog di Jember Selatan dapat terlihat dari penyesuaian
konteks pertunjukan, seperti fungsi Reog yang tidak hanya dipentaskan dalam
upacara tradisional tertentu, tetapi juga dalam acara hajatan masyarakat,
perayaan desa, dan kegiatan sosial lainnya. Selain itu, terdapat penyesuaian
dalam durasi pertunjukan dan tata kelola kelompok Reog agar selaras dengan
kondisi sosial masyarakat setempat. Meskipun demikian, unsur pokok Reog
baik dari segi tokoh, simbol, maupun pakem pertunjukan tetap dipertahankan,
sehingga kepribadian budaya Mataraman tidak hilang.

Dengan demikian, hubungan antara difusi dan akulturasi dalam
kesenian Reog bersifat berkelanjutan dan saling melengkapi. Difusi
menjelaskan bagaimana Reog sampai dan berkembang di Jember Selatan,
sementara akulturasi menjelaskan bagaimana kesenian tersebut bertahan dan
beradaptasi dalam lingkungan budaya yang berbeda. Kedua proses ini
menunjukkan’'bahwa ‘Reog di*Jember Selatan‘merupakan-hasil dari dinamika
budaya yang hidup, bukan-sekadar replika dari Reog di daerah asalnya.

Seni Reog yang 'berkembang di [wilayah Jember Selatan
mencerminkan bagaimana elemen-elemen budaya Mataraman mengalami
adaptasi hingga menjadi bagian dari kearifan lokal masyarakat setempat. Reog
tidak sekadar dipelihara sebagai warisan budaya pendatang, tetapi juga

disesuaikan dengan nilai-nilai dan tradisi lokal. Dalam pelaksanaannya,



16

pertunjukan Reog sering dihadirkan dalam upacara adat seperti ruwatan dan

bersih desa, yang menjadi wadah penguatan identitas dan solidaritas sosial.

H. Metode Penelitian

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode
penelitian sejarah, metode penelitian sejarah, metode penelitian sejarah
adalah suatu kumpulan yang sistematis dari sebuah prindip-prinsip serta
aturan yang ditujukan untuk membantu secara efektif dalam proses
pengumpulan bahan- bahan sumber dari sejarah. Dalam menilai atau
menguji sumber-sumber itu secara kritis dan kemudian disajikan dalam
bentuk tertulis dari hasil-hasil pencapaian.'® Penelitian sejarah mempunyai
lima tahap yaitu : Pemilihan Topik, Pengumpulan sumber, Verifikasi
(Kritik Sejarah), Intrepretasi: analisis dan sintesis, dan Historiografi.?

1. Pemilihan Topik Penelitian

Sebelum melakukan penelitian, langkah awal yang harus diambil
adalah menentukan judul atau' memilih topik.penelitian. Penulis dalam
pemilihan topiknya harusimemenuhi beberapa persyaratan. [Topiktersebut
harus menarik, memiliki_keunikan, dan_substansi masalah dalam topik

harus memiliki“arti penting, baik bagi pengetahuan ilmiah maupun untuk

9 Wasino and Endah Sri Hartantik, Metode Penelitian Sejarah (Dari Riset Hingga
Penulisan) (Yogyakarta: Magnum Pustaka, 2018).
20 Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, n.d.).



17

kegunaan tertentu. Selain itu, masalah yang terkandung dalam topik harus
memungkinkan untuk diteliti. %

Studi tentang " Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1920-2019):
Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat Mataraman Di Jember” dipilih
karena mencerminkan fenomena penting yang berdampak signifikan
terhadap perkembangan budaya di wilayah ponorogo . Wilayah ini yang
dikenal sebagai bagian dari kawasan budaya jawa dengan tradisi yang
kuat, Penelitian ini didasari dengan banyaknya masyarakat keturunan dari
wilayah Ponorogo di Desa Kesilir.

2. Heuristik

Heuristik adalah tahap pengumpulan data berupa sumber-sumber
tertulis dan tidak tertulis dari peristiwa masa lampau baik berupa sumber
primer maupun sumber sekunder

a. Sumber Primer

Sumber primer dalam penelitian sejarah merujuk pada
dokumen-dokumen ‘asli’ yang-‘memberikan— informasi langsung
mengenai- peristiwa atau fenomena- tertentu, ysumber. primer 'yang
didapatkan berupa hasi sensus’penduduk’ tahun 1930 yang diperoleh
dari website resmi arsip Belanda yakni KITLV, DELPHER dan
wawancara dengan pemilik dan para pemain Reog diantaranya yaitu:
1. Bapak Wijianto (54 tahun, ketua reog Singo Brojo)

2. Mbah Ruslan (70 tahun, salah satu anggota reog singo Mudho)

I Hadi Oktama, “Perkembangan Perkebunan Teh Cibuni Kabupaten Bandung Dan
Pengaruhnya Terhadap Kehidupan Buruh Petik Tahun 2001-2005,” Universitas Pendidikan
Indonesia, 2016.



18

3. Bapak Afid (35 tahun, anggota Reog Singo Mudho dan Pendiri
sanggar seni Kiprah wetan)
4. Bapak Tukino (42 tahun, Ketua Sanggar seni Reog singo Mudho)
5. Mbah Purnomo (70 tahun, Pemilik Sanggar Seni Singo Brojo)
Dalam penelitian ini wawancara yang mendalam digunakan
untuk untuk menggali informasi lebih dan informan yang memiliki
pengetahuan terkait reog di Kesilir.
a.  Sumber sekunder
Sumber sekunder merupakan sumber sumber pendukung yang
melengkapi dan memberikan konteks terhadap sumber primer, dalam
penelitian ini sumber sekunder diperoleh dari data studi kepustakaan
yang mencakup beragam referensi seperti jurnal, artikel,buku, skripsi
dan sumber literatul lainya. Semua sumber tersebut dipilih karena
relevensinya dengan pokok pembahasan penelitian ini.
3. Kiritik sumber (Verifikasi)

Setelah' ‘berbagai 'kategori ‘sumber” sejarah “terkumpul, langkah
selanjutnya adalah verifikasi, atau yang juga dikenal sebagai kritik, untuk
memastikan keabsahan sumber. Dalam proses ini, duan aspek utama yang
harus diuji adalah keaslian sumber melalui kritik eksternal dan kesahihan
sumber melalui kritik internal.?* Tujuan dari kritik sumber ini adalah

mendapatkan fakta-fakta historis yang otentik.

22 Dudung abdurrahman, Metodologi Penelitian Sejarah Islam (Penerbit Ombak, 2011).



19

a. Kritik Eksternal
Kritik ekstern adalah jenis kritik sumber yang bertujuan

menilai keaslian sumber berdasarkan aspek fisik atau tampilan luar
sumber tersebut. Dalam penelitian, kritik ekstern dilakukan dengan
memeriksa elemen-elemen seperti bentuk dokumen, jenisnya, dan
tanggal ditemukannya. Untuk sumber wawancara, kritik ekstern
dilakukan dengan menilai latar belakang narasumber dan relevansi
kontribusinya terhadap peristiwa atau kegiatan yang dikaji.

b. Kritik Intern

Kritik intern adalah jenis kritik sumber yang melibatkan

pengujian terhadap isi dan makna sumber untuk memastikan
bahwa fakta sejarah yang diperoleh akurat dan dapat dipercaya.
Pada tahap ini, peneliti menganalisis sumber-sumber primer
maupun sekunder. Melalui kritik intern, peneliti berusaha
menemukan dan mengevaluasi kebenaran dalam berbagai sumber,
termasuk- artikel, jurnal, dan hasil wawancara.

4. Interpretasi
Interpretasi atau pénafsiran adalah tahap keempat dalam penelitian

sejarah yang memiliki peran penting dalam memahami makna dari fakta-

fakta yang telah dikumpulkan. Menurut Kuntowijoyo, tahap interpretasi

ini terdiri atas dua bagian utama, yaitu analisis (penguraian) dan sintesis



20

(menyatukan), 2 yang masing-masing memiliki fungsi yang berbeda
namun saling melengkapi.

Dalam konteks penelitian ini, peneliti menggunakan metode
analisis untuk menafsirkan sumber-sumber terkait yang telah diverifikasi
kebenaranya. Setiap dokumen, wawancara, dan bukti sejarah lainya
dianalisis secara cermat. Setelah melalui proses analisis, peneliti kemudian
menyusun semua fakta yang telah diperiksa ke dalam satu kesatuan narasi
yang jelas dan runtut melalui proses sintesis. Berdasarkan berbagai sumber
arsip, wawancara, dan kajian pustaka, dapat disintesiskan bahwa
perkembangan kesenian Reog Ponorogo di Jember tidak hanya merupakan
hasil migrasi masyarakat Ponorogo, tetapi juga bagian dari proses adaptasi
sosial dan negosiasi identitas budaya dalam masyarakat Pendalungan.
Reog berfungsi sebagai sarana hiburan, pengikat solidaritas, sekaligus
simbol ketahanan identitas kultural di tengah perubahan sosial dan politik.
Hasil akhir dari tahap intepretasi ini adalah sebuah pandangan sejarah
yang lebih mendalam dan akurat.

5. Histariografi

Tahap terakhir dalam/penelitian'sejarahradalah Historiografi, yaitu
proses penulisan ulang peristiwa sejarah berdasarkan sumber-sumber yang
telah diverivikasi dan dianalisisis secara mendalam. Historiografi

bertujuan untuk menyusun hasil penelitian secara sistematis dan

2 Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah.



21

kronologis agar persitiwa sejarah dapat dipaparkan dengan runtut dan dan

logis.

l. Sistematika Pembahasan

Sistematika dalam penulisan skripsi dibagi menjadi lima Bab.

Bab | Dberisi tentang pendahuluan yang meliputi konteks
penelitianyang hendak dikaji, kemudian dilanjutkan dengan perumusan
masalah, tujuan dan manfaat penelitian, ruang lingkup penelitian, penelitian
terdahulu, Kerangka Konseptual, metodologi penelitian dan sistematika
pembahasan.

Bab Il berisi tentang Kedatangan Masyarakat Mataraman di Jember
Pada Masa Kolonial. Pada pembahasan ini dimulai dengan pembukaan lahan
perkebunan oleh pengusaha swasta kolonial yang menjadi latar belakang
banyaknya migrasi penduduk dan terbentuknya pola pemukiman yang
disebabkan oleh masyarakat kolonial.

Bab 111 -Berisi, tentang“Kesenian /Reog sebagai budaya masyarakat
mataraman’_di /Jember. /Pada’ pembahasan [ini mencakup karakteristik
masyarakat Mataraman_yang_meliputi_budaya, pola pemukiman, dan bahasa
yang menjadikan berdirinya kesenian reog.

Bab IV Berisi tentang perkembangan seni reog Ponorogo di Kesilir.
Pada bagian ini mengkaji tentang sejarah terbentuknya kesenian reog
Ponorogo di Kesilir pada tahun 1965-2019, yang dimulai pasca kemerdekaan

hingga 2019.



22

Bab V merupakan pembahasan akhir dalam penelitian ini. Akhir dari
penulisan ini ditutup dengan kesimpulan dan saran.

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER



BAB II
Kedatangan Masyarakat Mataraman di Jember Pada Masa

Kolonial

A. Pembukaan Lahan Perkebunan oleh Pengusaha Swasta Kolonial

Setelah dibubarkannya VOC pada akhir abad ke-18, pemerintah kolonial
Belanda menghadapi kesulitan ekonomi yang cukup berat akibat meningkatnya
beban utang dan menurunnya pendapatan negara. Untuk mengatasi kondisi
tersebut, Belanda mengambil alih seluruh aset serta wilayah kekuasaan VOC di
Hindia Belanda mulai tahun 1800. Berbagai upaya reformasi ekonomi sempat
dilakukan, termasuk penerapan sistem pajak tanah dan penyerahan hasil bumi
secara sukarela. Namun, kebijakan tersebut tidak berjalan efektif karena kuatnya
struktur sosial feodal di Jawa yang membuat hasil pertanian sulit diawasi dan
pendapatan negara tetap rendah. Situasi ini menimbulkan kebutuhan mendesak
bagi pemerintah kolonial untuk mencari cara baru agar wilayah jajahan mampu
memberikan keuntungan ekenomi yang besar bagi negeri induk.?

Dari- latar. belakang itulah- muncul gagasan, Johannes-yvan- den.-Bosch,
Gubernur Jenderal Hindia Belanda, untuk menerapkan kebijakan pertanian ‘yang
lebih sistematis dan berorientasi pada ekspor.” Pada tahun 1830, ia
memperkenalkan Sistem Tanam Paksa (Cultuurstelsel), yaitu kewajiban bagi
penduduk Jawa untuk menyerahkan sebagian tanahnya—sekitar seperlima
bagian—untuk ditanami komoditas ekspor seperti kopi, tebu, dan nila. Hasil

panen dari lahan tersebut disetorkan kepada pemerintah sebagai bentuk

? Hendra Kurniawan, ““Dampak Sistem Tanam Paksa Terhadap Dinamika Perekonomian
Petani Jawa 1830-1870,” Socia: Jurnal llmu-llmu Sosial 11 (n.d.): 164-165.

23



24

pembayaran pajak. Pelaksanaannya dilakukan melalui birokrasi tradisional lokal
dengan melibatkan bupati dan kepala desa sebagai pengatur tenaga kerja rakyat.
Meskipun secara resmi dimaksudkan untuk meningkatkan pendapatan kolonial
dan memperbaiki ekonomi rakyat, praktik di lapangan justru menunjukkan bahwa
sistem ini menjadi bentuk eksploitasi terhadap tanah dan tenaga kerja petani yang
menimbulkan penderitaan luas di pedesaan Jawa.?

Penerapan sistem tersebut kemudian diperluas ke berbagai wilayah di
Pulau Jawa, salah satunya Karesidenan Besuki di Jawa Timur. Wilayah ini dipilih
karena memiliki kesuburan tanah yang tinggi, ketersediaan lahan pertanian yang
luas, serta jumlah penduduk yang memadai untuk dijadikan tenaga kerja di
perkebunan. Migrasi penduduk dari Madura dan Jawa bagian tengah turut
menambah jumlah pekerja, sehingga Besuki berkembang menjadi kawasan
penting dalam produksi tanaman ekspor. Pelaksanaan tanam paksa di daerah ini
berfokus pada komoditas kopi dan tebu, yang didukung oleh pembangunan
infrastruktur seperti jalan, jembatan, dan saluran irigasi. Keberlangsungan sistem
tersebut “membawa’ perubahan ekonomi-yang signifikan, -dari kehidupan agraris
berbasis-subsisten menuju ekonomi uang yang lebih terbuka, meskipun di sisi lain
juga memperdalam ketimpangan/sosial dan memperkuat dominasi kolonial atas
masyarakat pedesaan.

Dalam penerapannya, sistem tanam paksa di wilayah Karesidenan Besuki
difokuskan pada budidaya kopi dan tebu sebagai hasil pertanian unggulan yang

bernilai tinggi di pasar ekspor. Pemerintah kolonial memanfaatkan struktur

% Kurniawan, ““Dampak Sistem Tanam Paksa Terhadap Dinamika Perekonomian Petani
Jawa 1830-1870.”



25

pemerintahan lokal dengan melibatkan bupati dan kepala desa untuk mengatur
jalannya produksi, pengumpulan hasil, serta pengawasan terhadap para petani.
Guna menunjang kelancaran kegiatan perkebunan, dibangun pula berbagai sarana
infrastruktur seperti jalan, jembatan, dan saluran irigasi agar proses distribusi hasil
panen dapat berjalan lebih efisien.?®

Kebijakan ini memberikan manfaat ekonomi yang besar bagi pemerintah
kolonial dan sebagian kalangan bangsawan pribumi, namun membawa
konsekuensi sosial yang kompleks bagi masyarakat luas. Dari satu sisi, sistem
tersebut mendorong munculnya ekonomi uang dan mempercepat perubahan dari
ekonomi subsisten menuju ekonomi perdagangan. Akan tetapi, di sisi lain, sistem
ini juga menegaskan eksploitasi terhadap tanah serta tenaga kerja petani, yang
pada akhirnya memperdalam kesenjangan sosial dan memperlemah kesejahteraan
masyarakat pedesaan.*’

Keberadaan masyarakat Mataraman di wilayah Jember, khususnya di
bagian selatan, tidak terlepas dari dinamika sejarah migrasi penduduk yang dipicu
oleh perkembangan-pesat-industri-perkebunan ‘sejak masa-kolonial: ‘Sejak paruh
kedua abad ke-19, Jember telah' berkembang sebagai salah satu pusat produksi
komoditas ekspor penting seperti\tembakau, kopi, dan tebu. ?® perkembangan ini

ditopang oleh masuknya modal swasta Eropa pasca diberlakukanya Agrarisce Wet

% Jka Hafidiana Prayugi, “‘Sistem Tanam Paksa (Cultuurstelsel) Di Karesidenan Besuki
Tahun 1830-1870,”” Skripsi, Universitas Jember, 2012.

%" |ka Hafidiana Prayugi, “‘Sistem Tanam Paksa (Cultuurstelsel) Di Karesidenan Besuki
Tahun 1830-1870”

%8 Ratna Endang Widuatie dan Retno Winarni, ““The Formation of Ethnically Distinct
Villages in Jember during the Colonial Period (1870-1942,” Indonesian Historical Studies 2
(2024): 109.



26

1870, yang memberi peluang kepada perusahaan asing untuk menyewa dan
mengelola lahan-lahan luas di Hindia Belanda termasuk di Jember.?

Transformasi Jember menjadi pusat perkebunan berdampak langsung pada
kebutuhan akan tenaga kerja yang masif. Skala operasional perkebunan yang terus
meningkat, mulai dari pembukan lahan baru, penanaman, pemeliharaan, hingga
proses panen dan pengolahan hasil, menuntut pasokan buruh yang jauh
melampaui kapasitas populasi lokal Jember pada saat itu. Oleh karena itu, untuk
menjamin kelangsungan dan pertumbuhan industri perkebunan, pemerintah
kolonial bersama para pengusaha secara aktif melakukan upaya mobilisasi dan
mendatangkan tenaga kerja dari berbagai daerah luar Jember. *°

Untuk memenuhi kebutuhan ini, pemerintah kolonial dan para pengusaha
perkebunan merekrut buruh dari wilayah padat penduduk, termasuk dari kawasan
Mataraman seperti Madiun, Ponorogo, Kediri, dan sekitarnya. Pola migrasi ini
pada umumnya dilakukan melalui sistem kuli kontrak, yaitu perekrutan tenaga
kerja dalam ikatan kontrak selama beberapa tahun, di mana mereka bekerja di
sektor perkebunan'dengan ‘imbalan’ upah “yang' minim' dan-kondisi kerja yang
sefingkali eksploitatif, *

Sistem kuli kantrak: merupakan Jsalah'satu mekanisme penting yang
mendorong migrasi besar-besaran masyarakat Jawa, termasuk dari wilayah

Mataraman, ke daerah-daerah perkebunan di luar tempat asal mereka. Dalam

konteks Jember, sistem ini menjadi sarana utama yang digunakan oleh pemerintah

» Nawiyanto, Terbentuknya Ekonomi Perkebunan Di Kawasan Jember (Yogyakarta:
LaksBang PRESSindo, 2018).

%0 Winarni, ““The Formation of Ethnically Distinct Villages in Jember during the Colonial
Period (1870-1942.”

% Nawiyanto, Terbentuknya Ekonomi Perkebunan Di Kawasan Jember.



27

kolonial dan pengusaha swasta untuk memenuhi kebutuhan tenaga kerja di sektor
perkebunan yang terus berkembang sejak akhir abad ke-19. Kondisi ini sejajar
dengan yang terjadi di Sumatera Timur, di mana banyak orang Jawa yang
bermigrasi ke Deli karena tekanan ekonomi di kampung halaman dan janji
kehidupan yang lebih baik, namun akhirnya terjebak dalam sistem kerja
eksploitatif. Para kuli tersebut diikat oleh kontrak kerja yang ketat dan seringkali
tidak memahami isi perjanjian karena buta huruf. Mereka juga dikontrol oleh
sistem Poenale Sanctie, yaitu aturan hukum yang mengizinkan majikan memberi
hukuman fisik kepada buruh yang dianggap melanggar kontrak.*
B. Migrasi Penduduk Sebagai Tenaga Kerja di Sektor Perkebunan
Perkembangan sektor perkebunan di Jawa Timur pada masa kolonial
menjadi salah satu faktor utama yang mendorong meningkatnya mobilitas
penduduk dari berbagai daerah di Pulau Jawa. Kebutuhan tenaga kerja yang besar
untuk mengelola tanaman ekspor seperti kopi, tebu, dan tembakau menyebabkan
pemerintah kolonial mendorong perpindahan penduduk ke wilayah yang sedang
dibuka untuk' kegiatan ‘agrikultur.-Arus-migrasi ‘ini banyak-berasal ‘'dari daerah
padat penduduk seperti Madura dan wilayah-pedalaman: Jawa yang memiliki
tekanan ekonomi tinggi. Perpindahan tersebut tidak hanya bersifat spontan, tetapi
juga menjadi bagian dari kebijakan pemerintah kolonial yang terencana untuk

33

memenuhi kebutuhan buruh di perkebunan besar. Wilayah Karesidenan

Besuki, termasuk Jember, menjadi salah satu tujuan utama migrasi karena

%2 Ervin Herdiansya, “Kehidupan Kuli Kontrak Jawa Di Perkebunan Tembakau Sumatera
Timur Tahun 1929-1942,” Journal Pendidikan Sejarah 5 (2017).

% Hartono, “Migrasi Orang-Orang Madura Di Ujung Timur Jawa Timur”,” Hlstoria:
Jurnal Pendidikan Dan Sejarah Universitas Negeri Yogyakarta, n.d.



28

memiliki tanah yang subur, lahan luas, serta letak geografis yang strategis untuk
pengembangan kegiatan perkebunan.*

Para imigran asal Jawa menetap dalam jumlah besar di wilayah Kabupaten
Jember, terutama sebagai pedagang di pusat-pusat kota seperti Djember, ibu kota
kabupaten Rambipoedji, dan Tanggoel, serta di daerah-daerah di antaranya.
Sementara itu, sebagian lainnya bekerja sebagai petani di wilayah barat dan
selatan Jember yang pada masa itu masih tergolong kurang berkembang.
Permukiman masyarakat Madura juga tersebar di kawasan-kawasan tersebut,
meskipun jumlahnya relatif lebih sedikit dibandingkan dengan penduduk Jawa,
sehingga beberapa daerah cenderung didominasi oleh masyarakat Jawa. *°

Aktivitas pembukaan lahan dan penebangan hutan umumnya dilakukan
oleh tenaga kerja asal Jawa, khususnya dari daerah Bodjonegoro, Ponorogo, dan
sekitarnya. Adapun tenaga kerja Madura sebagian besar terlibat dalam pengolahan
lahan perkebunan kopi. Mereka umumnya merupakan pekerja musiman dari luar
daerah yang datang untuk bekerja dalam jangka waktu tertentu, kemudian kembali
ke Madura untuk’'mengerjakan lahan pertanian ‘'mereka sendiri. Namun demikian,
tidak sedikit di antara mereka yang pada akhirnya memilih menetap di‘wilayah
Jember setelah memperoleh_kesempatan _yang memungkinkan untuk bermukim

secara permanen.

¥ Nawiyanto, “‘Agricultural Development in a Frontier Region of Java: Besuki 1870-the
Early 1990s’,” 2018.

% Onderzoek Naar de Oorzaken van de Mindere Welvaart Der Inlandsche Bevolking Op
Java En Madoera 1912-1914 (kolff, n.d.).

% Onderzoek Naar de Oorzaken van de Mindere Welvaart Der Inlandsche Bevolking Op
Java En Madoera 1912-1914.



29

Kedatangan para migran memberikan dampak yang besar terhadap
perkembangan ekonomi di wilayah perkebunan. Mereka menjadi tulang punggung
dalam kegiatan produksi tanaman ekspor, baik pada masa sistem tanam paksa
maupun pada masa berkembangnya perkebunan swasta setelah diberlakukannya
Undang-Undang Agraria tahun 1870. % Migrasi tersebut tidak hanya berfungsi
dalam konteks ekonomi, tetapi juga menciptakan perubahan sosial yang
signifikan. Di Jember misalnya, banyak pekerja Madura yang menetap secara
permanen di sekitar wilayah perkebunan dan kemudian membentuk komunitas
dengan identitas sosial dan budaya tersendiri. Fenomena ini memperlihatkan
bahwa perpindahan penduduk ke sektor perkebunan tidak hanya terkait dengan
kebutuhan tenaga kerja, tetapi juga menjadi sarana pembentukan struktur sosial
baru di wilayah kolonial.

Kondisi kerja para migran di perkebunan umumnya cukup berat. Mereka
bekerja dengan sistem kontrak yang ketat, waktu kerja panjang, serta upah yang
rendah. Pengawasan dilakukan oleh pihak mandor dan pejabat lokal yang berada
di bawah-kendali pemilik’ perkebunan. ‘Situasi ini ‘memperlihatkan* ketimpangan
antara pemilik modal kolonial dan buruh, pribumi. *Meskipun demikian, bagi
sebagian migran, bekérja di’ perkebunan’ dianggap! sebagai kesempatan untuk
memperbaiki kehidupan ekonomi. Mereka mulai mengenal sistem ekonomi uang,

menerima upah, dan berinteraksi dengan kegiatan perdagangan lokal. *

% Nawiyanto, “‘Agricultural Development in a Frontier Region of Java: Besuki 1870-the
Early 1990s’,.”

% Renzalonica Ghaisani, ““Budaya Populer Pekerja Madura Di Perkebunan Kopi Gumitir
Jember (1912-1957),”” Warunayama: Jurnal Sejarah Dan Budaya, 2020.

¥ R. E. Elson, “‘Sugar Factory Workers and the Emergence of “Free Labour” in
Nineteenth-Century Java,”” Modern Asian Studies 16 (1982).



30

Struktur kerja semacam ini juga menyebabkan terjadinya eksploitasi
tenaga kerja dalam jangka panjang, di mana para pekerja terikat kontrak dan
memiliki kebebasan yang sangat terbatas dalam menentukan nasibnya.*® Dalam
beberapa kasus, kondisi kerja yang keras, tekanan fisik yang tinggi, serta
minimnya perlindungan sosial menyebabkan menurunnya tingkat kesehatan dan
meningkatnya angka kematian di kalangan pekerja.**

Arus migrasi juga memengaruhi kondisi demografis di wilayah Besuki dan
Jember. Peningkatan jumlah penduduk menyebabkan terbentuknya permukiman
baru dengan latar belakang etnis yang beragam, seperti kampung Madura atau
kampung Jawa.** Pola permukiman tersebut mencerminkan proses interaksi sosial
dan kultural antara pendatang dan penduduk asli yang menghasilkan bentuk-
bentuk adaptasi dan akulturasi budaya. Kehadiran masyarakat pekerja perkebunan
turut melahirkan struktur sosial baru yang lebih kompleks dibandingkan dengan
sistem feodal sebelumnya. Dengan demikian, migrasi penduduk sebagai tenaga
kerja di sektor perkebunan bukan sekadar fenomena ekonomi, melainkan bagian
penting dari proses pembentukan struktur-sosial, budaya; dan‘-ekonomi masyarakat
JaWa Timur pada masa kolonial,*?

Migrasi masyarakat' Mataraman ke Jember tidak hanya dipicu oleh daya

tarik lapangan kerja yang ditawarkan oleh perkebunan, tetapi juga oleh kondisi

0 Daniélle Teeuwen, “‘Plantation Women and Children: Recruitment Policies, Wages and
Working Conditions of Javanese Contract Labourers in Sumatra, c. 1870—-1940,”” Tijdschrift Voor
Sociale En Economische Geschiedenis (TSEG) 12 (2015).

* Pim de Zwart, Daniel Gallardo Albarran, and Auke Rijpma, ““The Demographic Effects
of Colonialism: Forced Labor and Mortality in Java, 1834-1879,”” The Journal of Economic
History, 79 (2019).

Winarni, ““The Formation of Ethnically Distinct Villages in Jember during the Colonial
Period (1870-1942.”

* Nawiyanto, “‘Agricultural Development in a Frontier Region of Java: Besuki 1870—the

Early 1990s’,.”



31

sosial-ekonomi di daerah asal. Wilayah Mataraman pada masa itu menghadapi
tekanan ekonomi akibat sempitnya lahan garapan, pertumbuhan penduduk yang
tinggi, serta rendahnya hasil pertanian. Dalam situasi seperti ini, merantau ke
daerah seperti Jember menjadi pilihan rasional untuk mencari penghidupan yang

lebih baik.**

C. Terbentuknya Pola Pemukiman Masyarakat Kolonial

Penataan ruang kota Jember pada masa kolonial dibentuk berdasarkan
kepentingan sosial dan ekonomi pemerintahan Belanda. Tata kota berkembang
secara konsentris dengan alun-alun sebagai pusat aktivitas pemerintahan dan
perdagangan. Di kawasan ini berdiri bangunan penting seperti gereja, kantor pos,
pengadilan, dan stasiun yang menjadi simbol kekuasaan Kkolonial. *° Wilayah
tersebut dihuni oleh golongan Eropa, sedangkan tidak jauh dari pusat kota
terdapat kawasan Pecinan yang ditempati oleh masyarakat Tionghoa. Pemerintah
kolonial menerapkan sistem wijkenstelsel yang memisahkan kelompok Tionghoa
dari penduduk pribumi-untuk menjaga kendali‘ekonomi:*

Kawasan-Pecinan berperan penting.dalam kegiatan.ekonomi kota. Di sana
tumbuh berbagai aktivitas perdagangan, pendidikan, dan sosial, seperti berdirinya
Chung Hua School pada tahun 1911 serta berkembangnya Pasar Tanjung dan

pertokoan di Jompo sebagai pusat perekonomian masyarakat. *’ Pola permukiman

* Kuntowijoyo, Perubahan Sosial Dalam Masyarakat Agraris: Madura 1850-1940 (Diva
Press, 2017).

*® Khosiatin Muyassyaroh, “TATA RUANG KAWASAN KOTA JEMBER TAHUN 1819-
1929,” Digilib UINKHAS, 2023.

® ergian Jodi and Badrun, “‘Eksistensi Kawasan Pecinan Dalam Bentuk Pemenuhan Tata
Ruang Kota Jember, 1930-1970,” Local History & Heritage 2 (2022).

*7 Jodi and Badrun.



32

di sekitar kawasan ini memperlihatkan keteraturan khas tata ruang kolonial yang
memadukan fungsi hunian dan perdagangan.

Di luar pusat kota, masyarakat pribumi menempati wilayah yang
disesuaikan dengan latar belakang etnis dan pekerjaan. Penduduk Madura banyak
bermukim di Jember bagian utara, sedangkan masyarakat Jawa (Mataraman)
menempati bagian selatan. “® Perbedaan ini dipengaruhi oleh pola migrasi.
Masyarakat Madura datang secara mandiri melalui jalur Situbondo—Bondowoso
dan menetap di wilayah utara yang memiliki lahan subur. Sebaliknya, penduduk
Jawa direkrut oleh pihak perkebunan sebagai tenaga kerja di sektor tembakau,
kopi, dan karet di wilayah selatan seperti Ambulu dan Puger.*°

Tabel di bawah ini menunjukkan jumlah penduduk berdasarkan golongan
etnis di beberapa distrik di wilayah Jember sebagaimana tercatat dalam sumber
arsip kolonial. Data ini penting untuk memahami kondisi demografis serta

distribusi penduduk pada masa pemerintahan kolonial.

2019,

Distrik’ |'Pribumi | “Cina- | ‘Arab | Eropa Total
Jember 139,955 3.357 233 902 144447
Mayang 94.962 512 12 212 95.698
Kalisat 131.856 958 81 211 133.105
Wuluhan 127.162 1.038 142 238 128.625
Rambipuji | 131.929 925 81 153 133.088
Tanggul 151.042 1.324 120 453 152.957
Puger 143.468 1.321 36 334 145.159
Jumlah 920.374 9.452 705 2.548 933.079

Tabel 1Komposisi Penduduk di Afdeling Jember pada tahun 1930 M

Sumber: Memories van Overgave van den Residentie Besoeki 1931

8 Muyassyaroh, “TATA RUANG KAWASAN KOTA JEMBER TAHUN 1819-1929.”

* Ali Zainal, ““Lahirnya Masyarakat ‘Madura Swasta’ Di Tanah Tapal Kuda,” Tirto,id,
https://tirto.id/lahirnya-masyarakat-madura-swasta-di-tanah-tapal-kuda-hgA9.

tanggal 17 Oktober 2025

diakses



33

Tabel di atas memperlihatkan komposisi penduduk berdasarkan golongan
etnis di beberapa distrik di wilayah Jember pada tahun 1930 M. Dari data tersebut
terlihat bahwa kelompok pribumi mendominasi jumlah penduduk di setiap distrik,
dengan total mencapai 920.374 jiwa dari keseluruhan 933.079 penduduk.
Sementara itu, golongan etnis lain seperti Cina, Arab, dan Eropa memiliki jumlah
yang jauh lebih kecil, namun tetap menunjukkan adanya interaksi sosial dan
ekonomi antar kelompok di wilayah ini. Keberagaman etnis tersebut
mencerminkan bahwa wilayah Jember pada masa kolonial sudah menjadi ruang
multikultural yang dinamis, terutama karena faktor migrasi dan perkembangan
ekonomi perkebunan.

Fenomena migrasi Madura turut memperkaya keragaman sosial tersebut
dengan munculnya kelompok masyarakat yang dikenal sebagai “Madura Swasta”.
Mereka adalah pendatang dari Madura yang bermigrasi secara sukarela, bukan
karena sistem kerja paksa atau kolonial, melainkan karena dorongan ekonomi dan
sosial untuk mencari-kehidupan yang lebih;baik; Di sisiy lain, masyarakat Jawa di
wilayah selatan Jember banyak menetap di lingkungan perkebunan-yang dikelola
oleh perusahaan kolonial. *°

Kehidupan mereka ‘diatur dalam"sistem-sosial* yang lebih terstruktur, di
mana interaksi antara pekerja, mandor, dan pihak perusahaan membentuk pola
kehidupan tersendiri yang berbeda dengan masyarakat Madura Swasta yang lebih
bebas dan mandiri. Dengan demikian, kondisi demografis dan migrasi di wilayah

Jember pada masa itu tidak hanya menggambarkan distribusi penduduk, tetapi

%0 Zainal. “Lahirnya Masyarakat ‘Madura Swasta’ Di Tanah Tapal Kuda” 17 Oktober 2025



34

juga memperlihatkan dinamika sosial yang terbentuk akibat perbedaan latar
belakang dan sistem kehidupan masing-masing kelompok.

Selain dua kelompok besar tersebut, etnis Arab juga datang ke Jember
sekitar tahun 1930-an, seiring dengan meluasnya lahan perkebunan swasta
kolonial. Mereka awalnya berasal dari Bondowoso dan menetap di kawasan
belakang Masjid Jami’ Jember, membentuk permukiman yang dikenal sebagai
Kampung Arab. Meskipun jumlahnya tidak sebanyak kelompok Tionghoa dan
Belanda, komunitas Arab berperan penting dalam bidang perdagangan Kkain,
minyak wangi, dan hasil pertanian. Dalam perkembangannya, keluarga-keluarga
Arab berbaur dengan masyarakat lokal dan mengalami integrasi sosial yang kuat,
terutama melalui aktivitas ekonomi dan perkawinan antaretnis.>*

Secara keseluruhan,  struktur pemukiman Jember memperlihatkan
pembagian ruang berdasarkan etnis dan status sosial. Pusat kota mencerminkan
kekuasaan kolonial, wilayah utara berkembang dengan karakter agraris
masyarakat Madura, dan bagian selatan menjadi kawasan perkebunan masyarakat
Jawa.>® Pembagian ruang-ini kemudian'melahirkan bentuk akulturasi budaya yang
disebut/Pendalungan; yaitu perpaduan antara' unsur budaya Jawa dan Madura yang
menjadi ciri khas masyarakat.Jember hingga kini.

Warisan penataan ruang kolonial tidak hanya menghasilkan bentuk ruang

yang terstruktur, tetapi juga melahirkan pola identitas sosial yang terus bertahan

°! Rizky Faradila, “SETARAH AWAL PERKEMBANGAN DAN INTEGRASI SOSIAL
JARINGAN ARAB DI JEMBER TAHUN 1930 HINGGA SAAT INI (STUDI TERHADAP FAM
ARAB DI JEMBER),” Digilib UINKHAS, 2023.

%2 Abd.Rosid et al., “Struktur Dan Dinamika Kehidupan Komunitas Pecinan Di Kota

Jember Selama Periode Kolonial Belanda,” Maharsi : Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Sosiologi
06 (2024).



35

hingga saat ini. Kawasan inti kota yang dulu menjadi pusat pemerintahan kolonial
masih memegang fungsi sentral sebagai lokasi aktivitas administrasi dan
perdagangan. Begitu pula daerah Pecinan yang sejak masa kolonial menjadi basis
kegiatan ekonomi warga Tionghoa, hingga kini tetap dikenal sebagai pusat
jaringan niaga mereka. Sementara itu, kawasan selatan Jember, yang sejak awal
ditempati para pekerja perkebunan asal Jawa (Mataraman), tetap mempertahankan
corak sosial-budaya Mataraman yang kuat. Artinya, pola ruang yang dibentuk
pada masa kolonial telah mendorong proses percampuran antaretnis yang
kemudian terbentuk dan bertahan  menjadi identitas kultural masyarakat
Pendalungan, vyaitu perpaduan budaya Jawa dan Madura yang terus

dinegosiasikan dalam kehidupan sosial masyarakat Jember masa kini.



BAB Il
KESENIAN REOG SEBAGAI BUDAYA MASYARAKAT

MATARAMAN DI JEMBER

A. Karakteristik Masyarakat Mataraman

1. Budaya

Karakter budaya masyarakat Mataraman di Jember mencerminkan
warisan kebudayaan Jawa tradisional yang berasal dari wilayah eks-
Karesidenan Madiun dan Kediri, yang termasuk dalam kawasan budaya
Jawa pedalaman. Pembentukan komunitas Mataraman di Jember tidak
terlepas dari proses migrasi penduduk Jawa pedalaman, khususnya pada
masa pembukaan wilayah perkebunan pada era kolonial. Proses migrasi
tersebut tidak hanya memindahkan penduduk secara fisik, tetapi juga
membawa serta sistem nilai, struktur sosial, dan ekspresi budaya
Mataraman yang kemudian beradaptasi dengan konteks lokal Jember

Selatan, 3

>3 Djoko Saryono, “ Pengembangan Budaya Mataraman di Jawa Timur”, Sastra Indonesia,
2021

38



37

Dalam perspektif antropologi budaya, karakteristik masyarakat
Mataraman dapat dipahami melalui pendekatan interpretatif sebagaimana
dikemukakan oleh Clifford Geertz, yang memandang kebudayaan Jawa
sebagai suatu sistem nilai dan simbol yang berfungsi mengatur perilaku
sosial, membentuk etika hidup, serta menjaga keteraturan dan harmoni
dalam masyarakat. Menurut Geertz, orientasi utama kebudayaan Jawa
pedalaman adalah upaya mempertahankan keseimbangan sosial dan
pegendalian diri guna menghindari konflik terbuka.Secara kultural,
masyarakat Mataraman di Jember memiliki corak sosial budaya yang

berbeda dari masyarakat pesisir maupun budaya Madura. >*

Perbedaan tersebut tampak jelas dalam penekanan terhadap
harmoni sosial, kesopanan, dan keteraturan hubungan sosial. Nilai-nilai
seperti rukun, tepa slira, nrimo, dan andhap asor menjadi pedoman utama
dalam kehidupan bermasyarakat. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai
mekanisme pengendalian sosial yang menjaga kohesi komunitas serta

menciptakan stabilitas dalam relasi sosial sehari-hari.

5 Clifford Geertz, The Religion of Jawa, terj Aswab Mahasin & Bur Rasuanto, Komunitas
bambu Depok, 2013



Skripsi

38

Secara filosofis, masyarakat Mataraman sangat menekankan
prinsip ketertiban dan kerukunan sosial (rukun) sebagai landasan hidup
bersama. Etika unggah-ungguh atau tata krama menjadi acuan dalam
bertutur kata dan bersikap, terutama dalam hubungan sosial yang bersifat
hierarkis. Sikap ewuh pakewuh, yaitu rasa sungkan atau segan terhadap
orang lain, turut membentuk perilaku sosial masyarakat sebagai upaya

1. Pola ini

menjaga keharmonisan relasi dan menghindari gesekan sosia
sejalan dengan pandangan Geertz yang menempatkan kesopanan dan
pengendalian diri sebagai inti etos budaya Jawa.Bahasa Jawa berperan

sebagai penanda identitas kultural yang kuat dalam masyarakat

Mataraman.

Penggunaan bahasa Jawa dengan tingkat tutur seperti ngoko dan
krama masih dipertahankan dan memiliki fungsi sosial yang penting dalam
menegaskan hierarki, penghormatan, dan etika sosial. Dalam kerangka
Geertz, bahasa tidak hanya dipahami sebagai alat komunikasi, melainkan
sebagai simbol budaya yang mencerminkan struktur sosial dan tatanan
nilal masyarakat™ Jawa pedalaman.” ‘Praktik berbahasa “ini - sekaligus
membedakan masyarakat Mataraman dari komunitas Pendalungan maupun

masyarakat pesisir yang cenderung lebih egaliter.

% Sri Handayani,” Unggah-Ungguh dalam etika Jawa”, Uin Syarif Hidayatullah Jakarta



39

Dalam struktur sosialnya, masyarakat Mataraman di Jember
memperlihatkan pola hubungan yang bersifat komunal dan hierarkis.
Penghormatan terhadap sesepuh, tokoh adat, tokoh agama, dan aparat desa
masih kuat, seiring dengan praktik gotong royong yang menjadi ciri
kehidupan sosial pedesaan. Struktur sosial ini mencerminkan sistem nilai
budaya Mataraman yang menempatkan Kketeraturan, keselarasan, dan

keharmonisan sebagai fondasi kehidupan bermasyarakat.

Karakteristik budaya masyarakat Mataraman tersebut kemudian
terefleksikan dalam ekspresi kesenian tradisional yang mereka pelihara.
Kesenian Reog tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai
medium simbolik yang merepresentasikan nilai-nilai budaya, struktur
sosial, serta identitas kolektif masyarakat Mataraman. Dalam kerangka
pemikiran Clifford Geertz, Reog dapat dipahami sebagai sistem simbol
budaya yang mengartikulasikan etos masyarakat Mataraman, mulai dari
nilai kepemimpinan, solidaritas sosial, hingga pandangan tentang kekuatan
dan keteraturan sosial. Dengan demikian, keberadaan Reog di Jember
tidak sekadar ‘menunjukkan-keberlanjutan tradisi, tetapi-juga menegaskan
identitas budaya masyarakat'Mataraman di wilayah perantauan.

2. Pola Pemukiman

Pola pemukiman masyarakat keturunan Mataraman di Jember Selatan
merefleksikan perpaduan antara warisan budaya Jawa dan adaptasi terhadap
lingkungan baru. Konsep ruang dalam budaya Jawa tradisional tidak hanya

berorientasi pada fungsi fisik, melainkan dipahami sebagai tempat (place) yang



40

sarat makna sosial, spiritual, dan kosmologis. Rumah bagi orang Jawa merupakan
pusat kehidupan yang menghubungkan individu dengan keluarga, masyarakat,
dan kekuatan adikodrati, dengan susunan ruang yang bersifat hirarkis dari
pendopo (ruang sosial) ke pringgitan (ruang perantara) hingga dalem atau sentong
tengah (ruang sakral).>® Nilai ini terbawa oleh masyarakat Mataraman ketika
bermigrasi ke wilayah Jember Selatan, sehingga membentuk pola permukiman
yang berorientasi pada kebersamaan keluarga besar dan keterhubungan sosial.

Migrasi besar-besaran masyarakat Jawa ke wilayah Jember Selatan terjadi
sejak masa kolonial, terutama sebagai tenaga kerja di perkebunan tembakau dan
kopi. " Keberadaan perkebunan membuka ruang ekonomi baru, tetapi juga
memengaruhi pola hunian. Para migran memilih mendirikan rumah secara
berkelompok di sekitar lahan perkebunan agar mudah mengakses tempat kerja
sekaligus mempertahankan solidaritas sosial. Dalam konteks ini, rumah tidak
sekadar hunian, melainkan juga pusat aktivitas komunal seperti slametan, kenduri,
dan gotong royong yang memperkuat identitas komunitas Mataraman di tanah
perantauan.' Pola‘hunian ‘mengelompok ‘ini*didukung ‘oleh-mekanisme pewarisan
tanah yang menempatkan /rumah, anak-anak-.di sekitar rumah ‘orang tua,
menciptakan klaster keluarga yang rapi dan berkesinambungan.*®

Para migran Jawa yang bermukim di wilayah Jember Selatan juga

membentuk pola pemukiman tersendiri. Pola tersebut berbeda dengan masyarakat

% J. Lukito Kartono, “Konsep Ruang Tradisional Jawa Dalam Konteks Budaya,” Dimensi Interior
3 (2005): 124-36.

> Rodiah Fitriana, “V. LANDBOUW MAATSCHAPPIJ OUD DJEMBER: Sejarah Berdirinya
Perusahaan Hingga Nasionalisasi Tahun 1859-1958,” Digilib UINKHAS, 2025.
%8 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa (Jakarta: Balai Pustaka, 1984).



41

Madura yang cenderung berlandaskan hubungan genealogis. Pada komunitas
migran Jawa, penataan permukiman lebih didasarkan pada kesamaan asal daerah.
Misalnya, di Desa Kesilir terdapat kawasan yang dikenal sebagai Kampung
Ponorogo, di Desa Tamansari terdapat Kampung Bojonegoro, di Desa Karang
Duren terdapat Kampung Madiun, sementara di Desa Mlokorejo berkembang
komunitas asal Bagelan.>®

Dalam kawasan baru tersebut, para migran Jawa berusaha
mempertahankan ciri-ciri arsitektur rumah dari daerah asal mereka. Contohnya, di
Desa Kesilir banyak dijumpai rumah bergaya joglo meskipun dalam bentuk
sederhana. Rumah joglo tersebut umumnya dilengkapi dengan regol (pintu
gerbang), pagar, serta kandang sapi atau kerbau di bagian depan, suatu ciri yang
lazim dijumpai di Ponorogo. Begitu pula di kampung-kampung Jawa lainnya,
pola permukiman dan bentuk rumah tetap menyesuaikan dengan tradisi daerah
asal para migran.®

Fenomena ini memiliki kesamaan dengan pola pemukiman etnis Using di
Desa Kemiren, ‘Banyuwangi- Pola’ permukiman’ Using -dibentuk™ oleh sistem
kekerabatan, orientasi kosmologis, dan aktivitas-budaya yang menjadikan seluruh
desa sebagai ruang budaya: rumah, jalan utama, sawah, makam, dan masjid

menjadi bagian dari sistem sosial yang terintegrasi.®* Demikian pula, masyarakat

% Edy Burhan Arifin et al., DEWAN PERWAKILAN RAKYAT DAERAH Dalam Perkembangan
Kabupaten Jember (Jember, n.d.).

% Arifin et al. DEWAN PERWAKILAN RAKYAT DAERAH Dalam Perkembangan Kabupaten
Jember

%! Nindya Sari Tri Kurnia Hadi Muktining Nur, Antariksa, “Pelestarian Pola Permukiman
Masyarakat Using Di Desa Kemiren Kabupaten Banyuwangi,” Jurnal Tata Kota Dan Daerah 2
(2010): 59.



42

Mataraman di Jember Selatan memanfaatkan ruang rumah dan halaman sebagai
pusat aktivitas ritual dan sosial, sementara lahan perkebunan di sekitar desa
menjadi sumber penghidupan sekaligus ruang budaya. Kesamaan ini
menunjukkan bahwa, meskipun berada di daerah migrasi dan berhadapan dengan
perubahan akibat ekonomi perkebunan, pola pemukiman Mataraman tetap berakar
pada nilai-nilai tradisi Jawa yang menekankan keselarasan dengan keluarga,
masyarakat, dan lingkungan.

Aspek penting lainnya dalam pola permukiman masyarakat Mataraman
adalah keberadaan ruang publik dan ruang sosial yang mendukung interaksi sosial
yang harmonis. Misalnya, tradisi seperti slametan, nyadran, dan pertunjukan
kesenian jaranan dilakukan secara kolektif di halaman rumah atau ruang terbuka
desa. Tradisi ini menjadi bagian tak terpisahkan dari struktur sosial masyarakat
Mataraman yang menjunjung tinggi nilai harmoni, toleransi, dan gotong royong.
Ketika ruang fisik dimaknai sebagai bagian dari kehidupan sosial dan spiritual,
maka permukiman bukan lagi sekadar kumpulan bangunan, melainkan juga ruang
budaya yang dinamis:%

Hal ini sejalan mengenai pola permukiman masyarakat di- Madura yang
walaupun berbeda wilayah budaya; menunjukkan kemiripan dalam hal fungsi
rumah sebagai representasi identitas sosial dan sistem nilai kolektif. Dalam
konteks masyarakat Mataraman, rumah tidak dibangun secara acak, melainkan

mengikuti tatanan tertentu yang dipengaruhi oleh faktor kekerabatan, status sosial,

82 Taufik Al Amin, “Pola Harmoni Sosial Masyarakat Mataraman Di Kota Kediri,” Jurnal
Sosiologi Nusantara 5 (2019): 137-61.



43

dan kedekatan spiritual. Ruang-ruang ini tidak hanya merepresentasikan relasi
sosial horizontal (antarwarga), tetapi juga relasi vertikal antara manusia dan yang
adikodrati.®® Oleh karena itu, pola permukiman masyarakat Mataraman dapat
dilihat sebagai cerminan nilai-nilai utama mereka, yakni Kketeraturan,
keharmonisan, serta penghormatan terhadap tradisi dan warisan leluhur. Pola ini
turut memperkuat karakteristik budaya masyarakat Mataraman di wilayah Jember
yang hingga kini masih bertahan dan diwariskan lintas generasi.

Dengan demikian, pola pemukiman Mataraman di Jember Selatan dapat
dipahami sebagai hasil interaksi antara budaya asal dan kondisi baru yang
dihadapi. Pola ini tidak hanya mencerminkan keberlanjutan nilai-nilai tradisional
Jawa, tetapi juga strategi adaptasi terhadap dinamika ekonomi dan sosial yang
dihadapi para migran. Pola hunian yang mengelompok dalam lingkup keluarga
besar menjadi penanda penting identitas budaya Mataraman, sekaligus bukti
bahwa budaya ruang Jawa mampu bertahan dan menyesuaikan diri di tengah
perubahan zaman.

3. Bahasa

Para migran Jawa banyak bermukim di wilayah Jember Selatan, bahasa
Jawa sebagai alat penuturnya dan’/sebagian besar mereka tidak faham tentang
bahasa Madura. *°Bahasa ini kemudian menjadi ciri khas komunitas migran yang
menetap secara berkelompok yang membentuk pola pemukiman yang cenderung

berdekatan dengan sesama perantau. ‘’Sebelah timur daerah sub-Kebudayaan

8% Antariksa Sudikno, “Studi Karakteristik Pola Permukiman Di Kecamatan Labang, Madura,”
Univesitas Brawijaya, 2005, https://www.researchgate.net/publication/314724566.
15



44

Jawa Tengah adalah daerah sungai Brantas, yang juga melingkupi daerah-daerah
sekitar kota Madiun dan Kediri di bagian baratnya, dan kota Malang. Lumajang
dan Jember di bagian timur nya. Logat yang diucapkan di daerah itu sangat
dipengaruhi oleh logat Solo Yogya, dan bahkan mirip sekali.*®

Penggunaan bahasa Jawa memiliki kedudukan penting sebagai media
interaksi sosial dan pewarisan nilai-nilai budaya. Dialek yang digunakan
umumnya merefleksikan ciri khas Mataraman, yang cenderung halus serta
mempertahankan tingkatan tutur (ngoko, madya, krama) sebagaimana ditemukan
dalam masyarakat Jawa bagian barat. Penelitian mengenai praktik berbahasa
dalam komunitas Jawa-Mataraman menunjukkan bahwa nilai harmoni sosial
dijunjung tinggi melalui penggunaan bahasa yang sopan dan bertingkat. Hal
tersebut tercermin dalam beragam aktivitas sosial dan budaya, seperti slametan,
pertunjukan jaranan, hingga interaksi keagamaan yang melibatkan berbagai
lapisan masyarakat.

Bahasa Jawa dalam budaya Mataraman juga berperan sebagai media
pelestarian tradisi. Melalui bahasa Jawa ‘dengan'sistem unggah-ungguh basa, nilai
sopan santun, penghormatan-kepada orang tua, dan kesadaran hierarki sosial
diwariskan dari generasi Ke.'generasi.'°/Bagi [komunitas Mataraman di Jember
Selatan, penggunaan bahasa Jawa juga menjadi penanda identitas sekaligus
pengikat solidaritas di tengah kehidupan migran yang bercampur dengan etnis

lain. lebih jauh, bahasa berfungsi sebagai medium tradisi lisan dan kesenian,

18 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa.

4 Agustina Dewi setyari Latifatul Laiqoh, Agus Sariono, “Pemertahanan Bahasa Jawa Di
Dusun Gumuk Limo, Desa Nogosari, Rambipuji, Jember,” Seniotika: Jurnal llmu Sastra Dan
Linguistik 25 (2024): 115-30.

16 Arifin, “Pertumbuhan Kota Jember Dan Munculnya Budaya Pandhalungan™.”



45

misalnya dalam tembang, doa ritual, hingga seni pertunjukan reog, di mana pesan
moral dan ajaran leluhur disampaikan. Dengan demikian, bahasa Mataraman tidak
hanya menjaga keberlanjutan komunikasi, tetapi juga menjadi sarana utama dalam
melestarikan nilai budaya dan identitas lokal. °

Bahasa Jawa tetap dipertahankan oleh para migran sejak mereka menetap
di Jember. Hal ini didorong oleh pandangan bahwa bahasa merupakan unsur
hakiki yang berfungsi sebagai lambang kebanggaan daerah, identitas etnik,
sekaligus sarana komunikasi antarsesama komunitas Jawa. Selain bahasa, para
migran juga membawa serta kesenian tradisional dari daerah asal mereka untuk
dikembangkan di lingkungan domisili baru di Jember. Kesenian tradisional
tersebut antara lain Reog Ponorogo, Jaranan, Wayang Kulit, Ketoprak, dan
Ludruk. %

Bahasa Jawa merupakan sarana pewarisan nilai leluhur yang masih dijaga
meskipun berada dalam lingkungan multietnis. Melalui penggunaan bahasa di
ranah keluarga, komunitas, hingga kegiatan sosial budaya, masyarakat Mataraman
dapat mempertahankan-‘adat " istiadat ‘serta- memperkuat -solidaritas' kelompok.
Dengan-demikian, bahasa Jawa tidak hanya sekadar warisan linguistik, melainkan
juga instrumen penting/untuk menjaga késinambungan tradisi budaya Mataraman
di Jember Selatan.”* Dalam konteks masyarakat Mataraman di Jember Selatan,

penggunaan bahasa Jawa Mataraman di ruang domestik maupun sosial menjadi

strategi penting dalam menjaga kesinambungan nilai-nilai budaya, solidaritas

2 Fransisca Tjandrasih Adji, “Pelestarian Bahasa Lokal: Studi Kasus Pada Naskah-Naskah
Jawa,” Universitas Sanata Dharma, 2015.

9 Koentjaraningrat.

20 Arifin et al., DEWAN PERWAKILAN RAKYAT DAERAH Dalam Perkembangan
Kabupaten Jember.



46

kelompok, dan kelestarian tradisi di tengah arus multietnis dan modernisasi.?
B. Reog Ponorogo sebagai Budaya Masyarakat Mataraman

Reog Ponorogo merupakan salah satu kesenian tradisional yang hidup dan
berkembang di wilayah budaya Mataraman, khususnya Ponorogo dan sekitarnya.
Bagi masyarakat Mataraman, Reog bukan sekadar pertunjukan hiburan, tetapi
juga sarana untuk mengekspresikan nilai-nilai keberanian, kesetiaan, dan
spiritualitas yang menjadi bagian dari identitas mereka. Dalam perkembangannya,
cerita asal-usul Reog memiliki beberapa versi yang berkembang di tengah
masyarakat. Secara umum, kisah Reog dapat diklasifikasikan ke dalam tiga versi
utama, yaitu versi Bantarangin, Ki Ageng Kutu, dan Bathoro Katong.

Versi Bantarangin merupakan versi yang paling umum dikenal oleh
masyarakat Ponorogo, yang menyebut bahwa awal mula Reog bersumber dari
kisah asmara Prabu Klono Sewandono dari Kerajaan Bantarangin terhadap Dewi
Sanggalangit putri dari Kerajaan Kediri. Dalam proses menuju lamaran tersebut,
Klono Sewandono melakukan perjalanan dan pertarungan panjang hingga berhasil
menaklukkan® Singo- ‘Barong, 1alu- pengalaman “perjalanan--tersebut kemudian
diwujudkan dalam /bentuk pertunjukan Reog. Narasi ini disebut sebagai “versi
rakyat” karena diwariskan secara /lisan ‘dan menjadi dasar cerita yang terus
diterapkan dalam pementasan Reog hingga Kini, termasuk saat perayaan budaya
seperti Grebeg Suro.”® Versi Bantarangin menggambarkan dimensi heroik dan

estetika tradisi.

22 Astri Widyaruli Anggraeni, “Pemertahanan Bahasa Using Pada Masyarakat Multietnis,”
Pendidikan Bahasa Dan Sastra 1 (2016): 162—74.

2L Siti Haniyyah, “Pelestarian Budaya Jawa Melalui Pembelajaran Kreatif Di Desa
Slogoretno,” Jurnal Candi: Cendekiawan Pendidikan Humaniora 1 (2021): 65-72.



47

Versi ini memandang Reog sebagai media protes politik yang dibuat oleh
Ki Ageng Kutu pada masa akhir kekuasaan Majapahit di bawah pemerintahan
Prabu Brawijaya V. Dalam versi ini, Ki Ageng Kutu atau Suryangalam
menciptakan simbol-simbol dalam Reog sebagai bentuk kritik terhadap lemahnya
kepemimpinan Kkerajaan, dimana kepala harimau yang dihiasi bulu merak
melambangkan bahwa kekuasaan raja telah dikuasai pihak lain. Dengan demikian,
versi ini menunjukkan bahwa Reog tidak sekadar bersifat hiburan rakyat, tetapi
juga lahir sebagai ekspresi kritik sosial-politik pada masa tersebut.?

Versi Islam menjelaskan bahwa ketika ajaran Islam mulai menyebar di
Ponorogo, namun juga memiliki fase sejarah yang disebut sebagai “versi Islam”.
Pada masa pemerintahan Bathara Katong sekitar tahun 1486, Reog dijadikan
sarana dakwah untuk menyebarkan agama Islam di Ponorogo. Pada periode ini
terjadi penyesuaian simbol-simbol dalam Reog, misalnya penghapusan unsur
“gemblakan” yang kemudian diganti dengan penari jathil perempuan, serta
penambahan elemen bernuansa Islam seperti adanya tasbih pada paruh burung
merak (dadak ‘merak)" dan penafsiran ‘angka /17 pada gamelan sebagai lambang
jumlah/rakaat shalat'wajib. Dengan demikian,-Reog versi Islam bukan'sekadar
cerita alternatif, tetapi merupakan /bagian dari’ perjalanan historis Reog yang
menunjukkan adanya proses islamisasi dalam kesenian tersebut.”® Sementara versi

Bathoro Katong menandai proses adaptasi budaya lokal terhadap nilai-nilai Islam

# Andini Idha et al., “SEJARAH DAN FILOSOFI REOG PONOROGO VERSI
BANTARANGIN,” Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran 5 (2022).

24 «“Reog Ponorogo : Sejarah Dan Perjalanannya Menuju ICH UNESCO,” disbudpar, 2022,
https://disbudparpora.ponorogo.go.id/reog-ponorogo-sejarah-dan-perjalanannya-menuju-ich-
unesco/.



48

Reog di Jember menunjukkan ciri yang cenderung berkiblat pada Reog
Ponorogo versi Bantarangin, % yang berakar pada legenda Kerajaan Bantarangin
dan kisah cinta Prabu Kelana Sewandana dengan Dewi Songgolangit dari
Kerajaan Kediri.?” Dengan berpijak pada versi Bantarangin tersebut, bentuk dan
struktur kesenian Reog, termasuk unsur utamanya yakni Dhadak Merak, juga
mengalami perkembangan yang mengikuti dinamika zaman. Revolusi bentuk
Dhadak Merak menjadi salah satu aspek penting yang mencerminkan proses
adaptasi Reog dari masa ke masa.

Kesenian Reog Ponorogo merupakan produk budaya yang dibangun
melalui narasi mitologis dan sistem simbolik yang berkembang secara dinamis
dalam masyarakat pendukungnya. Berbagai kajian menunjukkan bahwa Reog
tidak memiliki satu narasi asal-usul yang tunggal, melainkan tersusun atas
beragam versi mitologi yang dipengaruhi oleh tradisi animisme dinamisme, cerita
Panji, kritik sosial pada masa Majapahit, hingga proses islamisasi di Ponorogo.
Keberagaman narasi tersebut tidak dimaknai sebagai pertentangan historis,
melainkan sebagai konstruksi budaya' yang ‘membentuk -makna: simbolik Reog
sebagai'seni pertunjukan rakyat.®*

Dalam struktur!pertunjukan /Reog,’ mitologi tersebut diwujudkan melalui
tokoh-tokoh simbolik seperti Warok, Bujang Ganong (Ganongan), Jathilan, dan
Singo Barong. Warok dipahami sebagai representasi kekuatan spiritual,

kewibawaan, dan kepemimpinan moral masyarakat Jawa, sementara Bujang

> Asmoro Achmadi, “PASANG SURUT DOMINASI ISLAM TERHADAP KESENIAN
REOG PONOROGO,” IAIN Walisongo Semarang XII1 (2013).
Pramono, M. H. A. “Acculturation of Islamic Culture in Reog Ponorogo Art.
Javanologi”, him. 45-52. (2023)



49

Ganong melambangkan kecerdikan, keberanian, dan suara Kritis rakyat yang hadir
dalam bentuk gerak lincah dan ekspresif. Jathilan merepresentasikan prajurit atau
kekuatan kolektif yang menekankan nilai loyalitas dan kedisiplinan, sedangkan
Singo Barong berfungsi sebagai simbol kekuasaan dan dominasi yang sarat
dengan makna filosofis dan kritik sosial. Keberadaan tokoh-tokoh tersebut
menegaskan bahwa Reog bukan sekadar seni hiburan, melainkan media transmisi
nilai budaya dan identitas kolektif masyarakat pendukungnya.®

kajian tentang akulturasi menunjukkan bahwa unsur-unsur simbolik dalam
Reog mengalami penyesuaian makna seiring dengan perubahan sosial dan religius
masyarakat, khususnya dalam konteks masuknya Islam. Proses tersebut
berlangsung tanpa menghilangkan struktur dasar pertunjukan Reog, sehingga
Reog tetap mempertahankan identitas budayanya sebagai kesenian tradisional
yang adaptif. Dengan demikian, Reog dapat dipahami sebagai kesenian yang
merepresentasikan proses difusi dan akulturasi budaya melalui sistem mitologi
dan simbol yang terus direinterpretasi sesuai konteks sosial masyarakat.®

Berdasarkan-hasil-penelusuran terhadap berbagai dokumentasi‘visual Reog
Ponorogo dari arsip-budaya dan sumber daring,-diketahui bahwa bentuk 'Dhadak
Merak mengalami perkembangan,yang signifikan dari'masa ke masa. Perubahan
ini dapat diamati melalui perbandingan beberapa foto pementasan Reog dari tahun

1920 hingga periode modern, yang mencerminkan proses transformasi bentuk

% Mufarizuddin & Fisabilillah, A. (2022). Makna Simbolik dan Mitologi dalam Kesenian
Reog Ponorogo. Jurnal Seni dan Budaya, him. 33-40.
% Anwar, dkk. (2024). Retakan Narasi Historis Reyog Ponorogo. Tambo: Jurnal Sejarah
dan Budaya, him. 12-19
" Andini Idha, “Sejarah Dan Filosofi Reog Ponorogo Versi Bantarangin,” Review
Pendidikan Dan Pengajaran (JRPP) 5 (2022): 73.
%6 Wawancara dengan Mas Afidh



50

sesuai dengan perkembangan fungsi dan konteks sosial kesenian Reog itu sendiri.

Gambar 1Pementasan Reog Ponorogo tahun 1920
dengan bentuk Dhadak Merak sederhana.

Pada awal kemunculannya sekitar tahun 1920, bentuk Dhadak Merak
masih sangat sederhana. Kepala Singo Barong digambarkan dalam bentuk topeng
hewan besar dengan rangka bambu ringan dan hiasan kain polos tanpa ornamen
bulu merak. Pementasan pada masa ini masih bersifat ritual dan dilakukan di

ruang terbuka desa, menandakan bahwa fungsi

Memasuki tahun 1922, bentuk Dhadak Merak mulai menunjukkan adanya



51

perkembangan. Kepala Singo Barong tampak lebih besar dengan susunan bulu
yang mulai membentuk kipas di bagian atas, meskipun belum terlalu padat. Pada
periode ini, tampak adanya kesadaran seniman Reog untuk memperkuat unsur
visual dalam pertunjukan. Komposisi penari juga tampak lebih tertata
dibandingkan dengan periode sebelumnya, menunjukkan bahwa Reog mulai

berfungsi sebagai pertunjukan yang dapat dinikmati masyarakat luas.

Perubahan semakin tampak pada tahun 1928, di mana Dhadak Merak
mengalami 'peningkatan dari’segi estetika. Bulu imerak, mulai disusun lebih rapat
dan simetris, membentuk kipas~besar di atas kepalaSingo Barong. Hiasan
mahkota dan kain bermotif tradisional juga mulai digunakan untuk memperindah
tampilan. Perubahan ini menunjukkan adanya upaya memperkuat daya tarik
visual Reog agar sesuai dengan konteks pertunjukan publik yang mulai populer

pada masa tersebut



52

Pada tahun 1930, bentuk Dhadak Merak terlihat semakin megah. Struktur
kepala Singo Barong tampak lebih kokoh dan dihiasi dengan bulu merak yang
menjulang tinggi, sedangkan rangkanya tetap menggunakan bahan bambu dan
kulit hewan asli. Bentuk ini menandai masa transisi Reog dari kesenian ritual
menjadi kesenian pertunjukan yang bersifat estetis dan hiburan rakyat. Pada masa
ini pula, bentuk Reog versi Bantarangin mulai dikenal sebagai model utama yang

memengaruhi bentuk Reog selanjutnya

Selanjutnya pada tahun 1956, Reog Ponorogo mencapai puncak



53

kemegahannya dalam bentuk tradisional. Kepala Singo Barong dibuat dari kulit
macan asli, sementara bulu merak disusun menjulang tinggi setinggi dua meter.
Reog pada masa ini tampil sebagai pertunjukan budaya yang megah dan menjadi
simbol identitas daerah Ponorogo. Kekuatan fisik penari dalam menopang
Dhadak Merak dengan rahang menjadi daya tarik utama yang menggambarkan

keberanian dan ketangguhan masyarakat Ponorogo.

Secara keseluruhan, perubahan bentuk Dhadak Merak dari tahun 1920
hingga | masa | modern “menunjukkan <adanya’, proses| adaptasi’ yang terus
berlangsung. Meskipun bentuk «dany bahan spembuatannyar mengalami sbanyak
modifikasi, nilai filosofisnya tetap dipertahankan. Dhadak Merak masih menjadi
simbol kekuatan, keindahan, dan kebanggaan budaya masyarakat Jawa Timur.

Dhadhak Reog Ponorogo merupakan wujud seni yang sarat akan nilai
estetika dan makna filosofis, serta mengalami perubahan bentuk yang cukup
berarti sepanjang perjalanan sejarahnya. Transformasi tersebut tidak berlangsung
secara terisolasi, melainkan sangat berkaitan dengan situasi sosial, politik, dan

ekonomi masyarakat pada masanya. Sejak kemunculannya pada tahun 1920-an



54

yang masih sederhana—tanpa bulu merak dan dimainkan oleh dua orang sebagai
jegol hingga tahun 1940-an ketika bentuk dan susunan bulu merak mulai lebih
tertata, proses perubahan terus terjadi. Pada masa pemerintahan Sukarno, elemen
cohong merak diperkenalkan untuk memberikan kesan yang lebih hidup dan
realistis, sementara pada era Orde Baru terjadi upaya standarisasi bentuk Dhadak
Merak sebagai bagian dari kebijakan kebudayaan yang berlaku saat itu.?®

Meskipun mengalami berbagai penyesuaian, Dhadak Merak tetap
mempertahankan nilai simboliknya sebagai lambang raja dan ratu, yang
mencerminkan pandangan hidup serta keindahan budaya masyarakat Jawa Timur.
Dengan demikian, perubahan bentuk Dhadak Merak dapat dimaknai sebagai
cerminan dinamika sejarah dan sosial yang melingkupinya, sekaligus
menunjukkan kemampuan seni tradisional ini untuk beradaptasi tanpa kehilangan
jati dirinya. Topeng ini bukan sekadar karya seni pertunjukan, tetapi juga media
yang merepresentasikan identitas dan pandangan masyarakat terhadap
keharmonisan antara tradisi, kekuasaan, dan nilai-nilai keindahan yang diwariskan
lintas generasi.?®

Bentuk ' kebudayaan Reog Ponorogo dapat dipahami melalui’ dua wujud
ekspresi utama, yaitu tradisi lisan'dan pertunjukan seni» Tradisi lisan berupa cerita
asal-usul, legenda kepahlawanan, mitos tokoh, hingga mantra menjadi basis
gagasan dan nilai di balik Reog. Cerita-cerita rakyat itu mengandung filosofi,

moral, dan pandangan hidup masyarakat Ponorogo yang terus diwariskan melalui

% Heri Wijayanto, Alip Sugianto, and Ekapti Wahjuni Djuwitaningsih, “Tracing the
Historical Evolution of Form and Aesthethic Meaning in Dhadak Merak Reyog Ponorogo, 1920s-
1990s,” Paramita: Historical Studies Journal, 2024.

% Wijayanto, Sugianto, and Djuwitaningsih. “Tracing the Historical Evolution of Form and
Aesthethic Meaning in Dhadak Merak Reyog Ponorogo, 1920s-1990s,”



55

tuturan dari generasi tua kepada generasi muda. Tradisi lisan inilah yang
membentuk kerangka naratif, makna simbolik, serta spirit budaya yang kemudian
diterjemahkan ke dalam bentuk visual.*

Sementara itu, seni pertunjukan Reog menjadi medium konkret yang
mewujudkan nilai-nilai dan narasi tersebut dalam bentuk yang dapat dilihat,
didengar, dan dirasakan langsung. Reog memadukan unsur tari, musik gamelan,
kostum, topeng singo barong, karakter jathil, bujang ganong, serta simbol-simbol
lainnya dalam satu pertunjukan - sakral sekaligus hiburan publik. Bentuk
kebudayaan ini tidak hanya menghadirkan tontonan estetis, tetapi juga fungsi
sosial, spiritual, dan edukatif. Dengan demikian, Reog menjadi bentuk
kebudayaan yang mengintegrasikan ide (nilai), aktivitas (praktik seni), dan artefak
(peralatan pertunjukan), serta menjadi wahana regenerasi identitas, pelestarian

memori kolektif, dan pengikat solidaritas sosial masyarakat Ponorogo.>!

C. Persebaran Budaya Reog Ponorogo

Reog. Ponorogo. berakar/ kuat dari Kabupaten Panorogo- dan sejak lama

dianggap sebagai /identitas’ budayal utama’ daerah< térsebut *%

Seiring
perkembangan sosial dan mobilitas_masyarakat, kesenian ini menyebar luas ke
berbagai wilayah di Pulau Jawa seperti Jember®, Surabaya, dan Banyuwangi,

serta tampil di berbagai kota besar nasional, termasuk Jakarta, melalui proses

migrasi komunitas Ponorogo, penyelenggaraan festival, dan promosi kebudayaan

% Siwi Tri Purnami and Hima Azmi Azizah, “Art and Narrative in Reog Ponorogo:
Collaboration of Oral Tradition and Performance as Cultural Heritage,” Journal of English
Language and Education 10 (2025).

31 Genardi Atmadiredja et al., “Preservation of Reog Ponorogo in Contemporary Society,”
Advances in Social Science, Education and Humanities Research 829, 2024.



56

oleh pemerintah.®* Seiring perkembangan sosial dan mobilitas masyarakat,
kesenian ini menyebar luas ke berbagai wilayah di Pulau Jawa seperti Jember,
Surabaya, dan Banyuwangi, serta tampil di berbagai kota besar nasional, termasuk
Jakarta, melalui proses migrasi komunitas Ponorogo, penyelenggaraan festival,
dan promosi kebudayaan oleh pemerintah.®

Mekanisme penyebaran Reog berlangsung melalui berbagai jalur yang
saling terkait. Migrasi dan pembentukan komunitas diaspora menjadi faktor utama
oleh masyarakat perkebunan di Jember Selatan yang memungkinkan seni ini
berkembang di luar wilayah asal. *® Festival, grebeg, dan paket pariwisata seperti
Grebeg Suro serta program promosi pemerintah daerah memperluas ruang tampil
dan menjadikan Reog sebagai produk budaya yang dikemas untuk publik

nasional®’

. Dalam konteks diplomasi budaya, peran pemerintah dan diaspora
berkontribusi terhadap legitimasi Reog sebagal bagian dari representasi
kebudayaan Indonesia di dunia internasional *. Selain itu, inovasi artistik seperti

perubahan bentuk tarian, kostum, dan elemen visual dilakukan agar lebih sesuai

% Wintoko, Hermawan, and Alfaridzi, “Menciptakan Kerukunan Antar Dua Suku Melalui
Kesenian Reog Ponorogo Di Kabupaten Banyuwang.”

% Suharto, “Model Penelitian Dan Penjelasan Sejarah Sosial: Kelompok Reog Sebagai
Diaspora Warga Ponorogo Di Jember Tahun 1950-2005.”

%2 Krisna Megantari, “Penerapan Strategi City Branding Kabupaten Ponorogo ‘Ethnic Art
of Java,”” Sosial Politik Humaniora 7 (2019).

% Wintoko, Hermawan, and Alfaridzi.

% Lugman Arya Handoko et al, “KOTA REYOG SEBAGAI CITY BRANDING
KABUPATEN PONOROGO ( ANALISA AKUN INSTAGRAM @PARIWISATAPNG ),”
Universitas Muhammadiyah Ponorogo, 2020.

%" Megantari, “Penerapan Strategi City Branding Kabupaten Ponorogo ‘Ethnic Art of
Java.””

% Suharto, “Model Penelitian Dan Penjelasan Sejarah Sosial: Kelompok Reog Sebagai
Diaspora Warga Ponorogo Di Jember Tahun 1950-2005.”



57

dengan pasar pariwisata dan selera penonton modern. ** Sementara itu, media
sosial mempercepat penyebaran informasi dan visibilitas Reog, tetapi juga
memperkuat konflik identitas terutama dalam sengketa klaim budaya antara
Indonesia dan Malaysia .*°

Perkembangan Reog di era modern ditandai oleh proses sekularisasi,
komersialisasi, dan adaptasi terhadap nilai-nilai sosial-keagamaan. Transformasi
ini terlihat dari kemunculan pertunjukan Reog versi festival yang menonjolkan
aspek estetika dan hiburan dibanding nilai sakralnya. ** Pengaruh Islam dalam
masyarakat Ponorogo turut menggeser unsur mistik dalam ritual Reog sehingga
beberapa bentuk pertunjukan menghilangkan atau menyesuaikan elemen ritual
agar sesuai dengan norma keagamaan. “’Kini dikenal dua bentuk utama
pertunjukan Reog, yaitu Reog Festival yang dikelola pemerintah dan Reog
Obyokan yang lebih berbasis komunitas; keduanya menggambarkan perbedaan
orientasi antara pelestarian nilai tradisi dan kebutuhan komersial.* Selain
perubahan bentuk dan fungsi, terjadi pula inovasi pada materi dan estetika seperti
penggunaan bahan ‘baru ‘dalam‘pembuatan-kostum' ganongan-'demi*efisiensi dan

daya tarik visual**/Fungsi sosial Reog pun berkembang,, tidak hanya sebagai seni

¥ Maryono, “REQG KEMASAN SEBAG AJASET “PARIWISATA UNGGULAN
KABUPATEN PONOROGO,” HARMONIA JURNAL PENGETAHUAN DAN PEMIKIRAN SENI
VIII (2007).

0 \/ivi Vellanita Wanda Danayabti, Evi Muaviah, and Jeny Casuarina Dias Safira, “The
Influence of Islamic in Ritual Shifted of Reog Ponorogo,” 2021, https://doi.org/10.4108/EAI.27-
10-2020.2304154.

Imam Kristianto, “KESENIAN REYOG PONOROGO DALAM TEORI
FUNGSIONALISME,” TAMUMATRA 1 (2019).

*2 M Irfan Riyadi, Anwar Mujahidin, and Muh. Tasrif, “Conflict and Harmony between
Islam and Local Culture in Reyog Ponorogo Art Preservation,” EI Harakah 18 (2016).

! Maryono, “REOG KEMASAN SEBAG AIASET PARIWISATA UNGGULAN
KABUPATEN PONOROGO.”

* Maryono, “REOG KEMASAN SEBAG AIASET PARIWISATA UNGGULAN

KABUPATEN PONOROGO.”



58

pertunjukan, tetapi juga sebagai media pendidikan karakter di sekolah ,** alat
promosi daerah dalam strategi city branding *, serta sarana rekonsiliasi sosial
antar-komunitas di daerah penerima .*’

Dinamika pelestarian Reog dipengaruhi oleh sejumlah faktor seperti
migrasi penduduk, ekonomi pariwisata, kebijakan publik, perkembangan
keagamaan, serta peran media sosial .*® Pemerintah daerah memanfaatkan Reog
sebagai ikon identitas dan daya tarik wisata, sementara komunitas diaspora di
perantauan berperan aktif dalam menjaga kesinambungan tradisi .*° Namun, di sisi
lain, muncul ketegangan antara orientasi komersialisasi dan pelestarian nilai
sakral, terutama antara kelompok festival yang mendapat dukungan pemerintah
dengan kelompok obyokan yang mengedepankan otonomi komunitas .*° Sengketa
budaya antara Indonesia dan Malaysia memperkuat diskursus mengenai
autentisitas dan kepemilikan, yang semakin diperuncing oleh wacana di media

|.51

sosia Upaya pelestarian yang terdokumentasi meliputi pembuatan film

3

dokumenter untuk edukasi publik,>’peningkatan literasi budaya lokal ,>* serta

3 Nufikha'Dwi/Pertiwi and Arief-Sudrajat, “Nilai Karakter Budaya-Seni-Reog Ponorogo
Pada Kegiatan Ektrakurikuler Di Sekolah,” JURNAL IDEAS 8 (2022).
“ Handoko et al,| “KOTA REYOG SEBAGAI CITY BRANDING KABUPATEN
PONOROGO ( ANALISA AKUNINSTAGRAM @PARIWISATAPNG ).”
*" Wintoko, Hermawan, and Alfaridzi, “Menciptakan Kerukunan Antar Dua Suku Melalui
Kesenian Reog Ponorogo Di Kabupaten Banyuwang.”
Kristianto, “KESENIAN  REYOG  PONOROGO DALAM  TEORI
FUNGSIONALISME.”
* Suharto, “Model Penelitian Dan Penjelasan Sejarah Sosial: Kelompok Reog Sebagai
Diaspora Warga Ponorogo Di Jember Tahun 1950-2005.”
Kristianto, “KESENIAN REYOG PONOROGO DALAM TEORI
FUNGSIONALISME.”
5 Danayabti, Muaviah, and Safira, “The Influence of Islamic in Ritual Shifted of Reog
Ponorogo.”
2 Ade Yusup Surandi, Winny Gunarti Widya Wardani, and Dhika Quarta Rosita,
“Perancangan Film Dokumenter Bathara Katong Dan Reog Ponorogo Sebagai Upaya Pelestarian
Kesenian Tradisi Jawa Timur,” Cipta 2 (2024).



59

kegiatan pendidikan ekstrakurikuler yang mengajarkan nilai-nilai karakter melalui
seni Reog.”* Meski berbagai program pelestarian telah dijalankan, bukti empiris
mengenai dampak diplomasi budaya dan hasil hukum dari sengketa kepemilikan
budaya masih terbatas. Keseluruhan kajian menunjukkan bahwa penyebaran Reog
Ponorogo merupakan hasil interaksi kompleks antara migrasi, kebijakan
pemerintah, pengaruh agama, serta dinamika pasar budaya, yang menjadikannya

salah satu bentuk kesenian tradisional paling adaptif di Indonesia.

* Yolan Priatna, “MELEK INFORMASI SEBAGAI KUNCI KEBERHASILAN
PELESTARIAN BUDAYA LOKAL,” Publication Library and Information Science 1 (2017).

 Pertiwi and Sudrajat, “Nilai Karakter Budaya Seni Reog Ponorogo Pada Kegiatan
Ektrakurikuler Di Sekolah.”



BAB IV

PERKEMBANGAN SENI REOG PONOROGO DI KESILIR
A.Sejarah Awal Terbentuknya Reog Ponorogo di Kesilir

Kesenian Reog yang berkembang di wilayah Jember Selatan memiliki
keterkaitan erat dengan dinamika migrasi dan penyebaran budaya masyarakat
Jawa bagian barat, khususnya dari wilayah Mataraman seperti Ponorogo, Madiun,
dan Kediri. Pada masa kolonial Belanda, sekitar akhir abad ke-19 hingga awal
abad ke-20, pemerintah kolonial membuka sejumlah wilayah di selatan Jember
sebagai kawasan perkebunan tebu, kopi, dan karet. Pembukaan lahan tersebut
membutuhkan tenaga kerja dalam jumlah besar sehingga mendorong terjadinya
mobilitas penduduk dari berbagai daerah di Jawa Tengah dan Jawa Timur bagian
barat menuju Jember.

Kondisi historis tersebut selaras dengan keterangan sumber lisan yang
menyebutkan bahwa keberadaan Reog di wilayah Kesilir telah berlangsung sejak
masa awal pembukaan perkebunan. Narasumber menyatakan bahwa

“reog di Kesilir ini'sudah ada sejak zaman'dulu, kemungkinan'sudah lebih

dari, seratus ,tahun, karepa,sudah ada,sejak orang-orang-dari-daerah

Mataraman datang ke"sini untuk bekerja di perkebunan, bahkan sebelum

generasi kakek kami menetap.”67

Berdasarkan keterangan ‘tersebut,” usia-kesenian Reog di Kesilir dapat
diperkirakan telah mencapai sekitar satu abad dan berkembang sebagai bagian
dari proses transmisi budaya yang dibawa oleh para pendatang Mataraman dalam

konteks migrasi tenaga kerja perkebunan.

Pada mulanya, keberadaan kesenian Reog di wilayah Jember Selatan

%7 Mas Afidh diwawancarai penulis tanggal 25 september

60



61

berpusat di Desa Tutul. Perkembangan selanjutnya menunjukkan terjadinya
perpecahan kelompok sehingga para pelaku kesenian berpencar dan menyebar ke
wilayah Pontang dan Kesilir. Kondisi tersebut sebagaimana diungkapkan oleh
Mas Afidh yang menyatakan bahwa

“awalnya reog itu ada di Tutul, lalu kelompoknya pecah dan para
pemainnya berpencar ke Pontang dan Kesilir; dulu latihan sering
dilakukan di satu rumah, tetapi sekarang alat-alatnya sudah tidak ada, dan
soal tahunnya juga tidak bisa dipastikan karena reog ini sudah ada bahkan
sebelum kakek saya datang, serta pada waktu itu reog belum berbentuk
paguyuban, melainkan hanya perkumpulan warga yang memiliki alat
musik.”

Setelah beberapa tahun, kelompok awal ini mengalami kemunduran
karena sebagian anggota pindah ke wilayah lain, terutama Pontang dan Kesilir.
Namun, semangat untuk melestarikan Reog tidak hilang. Anggota-anggota yang
berpindah tempat membawa serta tradisi tersebut dan kembali menghidupkan
kegiatan latihan di lingkungan baru. Proses ini menunjukkan adanya kontinuitas
budaya di antara masyarakat perantau Jawa di Jember Selatan. Perpindahan lokasi
kesenian juga memperlihatkan bagaimana Reog mengalami adaptasi terhadap
lingkungan' sosial “-baru--yang' lebih" heterogen; "di ‘mana-' masyarakat Jawa
berinteraksi dengan‘kelompok-etnis lain seperti Madura dan Qsing.

Di wilayah Kesilir, keberadaan kelompok Reog pada masa lalu diketahui
cukup berkembang. Berdasarkan keterangan salah satu narasumber, disebutkan
bahwa pada kurun waktu sekitar dekade 1960-1980-an pernah terdapat beberapa

kelompok Reog yang aktif melakukan latihan dan pementasan. Pak Ramelan

tersebut menuturkan:

%8 Mas Afidh diwawancarai penulis tanggal 25 september



62

“ Mbiyen neng silir kiro-kiro enek petang Reog, kabeh mlaku, sering
tampil lek enek hajatan mbek acara neng ndeso. Tapi suwi-suwi akeh seng
bubar”

“Dulu di Kesilir itu ada sekitar empat kelompok reog. Latihannya jalan

semua, sering pentas kalau ada hajatan atau acara desa. Tapi lama-lama
banyak yang bubar.”
Seiring berjalannya waktu, keberadaan kelompok Reog tersebut mengalami
penyusutan. Dari sejumlah kelompok yang pernah ada, hanya dua kelompok yang
masih bertahan hingga saat ini. Hal tersebut kembali ditegaskan oleh Pak
Ramelan yang sama, sebagai berikut:

“Saiki garek loro, Reog Etan mbek Reog Kulon liyane wes nggak onok”

“Sekarang yang masih hidup tinggal dua, Reog Wetan sama Reog
Kulon. Yang lainnya sudah tidak ada.”®

Kedua kelompok yang masih eksis tersebut kemudian mengalami
perkembangan dan perubahan penamaan. Reog Wetan selanjutnya dikenal dengan
nama Singo Mudho, sedangkan Reog Kulon berkembang menjadi kelompok
Singo Brojo.°Dalam perjalanan waktu, kelompok Reog ini mengalami beberapa
kali perubahan lokasi latihan. Berdasarkan hasil wawancara dengan Mas Afidh,
salah satu-informan -menjelaskan:

“Dulu reog sini di Krajan tempatnya di ramah Pak Ndaru. Dari rumah Pak

Drajat ke selatan, ada perempatan, terus ke timur ada rumah joglo di'situ.

Sesepuhnya Mbah Glendot. Setelah Mbah Glendot meninggal, latihannya

dipindah ke sini.”

Keterangan tersebut menunjukkan bahwa pada fase awal, aktivitas latihan
Reog di wilayah Krajan berpusat di rumah Pak Ndaru dengan Mbah Glendot

sebagai tokoh sesepuh yang memiliki peran penting dalam menjaga

keberlangsungan kesenian Reog. Setelah wafatnya Mbah Glendot, lokasi latihan

% pak Ramelan diwawancarai oleh penulis tanggal 25 september



63

kemudian dipindahkan ke rumah Mbah Molo, yang juga dikenal dengan nama
Mbah Kusni.Mbah Molo. Sejak saat itu, kelompok Reog ini kembali aktif dan
dikenal dengan nama baru Singo Mudho, yang melambangkan semangat
kebangkitan para generasi muda dalam melestarikan kesenian Reog di Kesilir.?
Kelompok Reog Wetan (Singo Mudho) memiliki sejarah panjang dan merupakan
penerus dari kelompok Reog yang lebih tua bernama Krajan Etan, yang didirikan
oleh Pak Kilan dan Pak Talmi. Berdasarkan hasil wawancara dengan salah satu
sesepuh kelompok, diketahui bahwa praktik kesenian Reog pada masa awal
belum dilakukan secara terbuka. Mas Afidh menuturkan:

“Dulu sebelum namanya Singo Mudho, namanya itu Singo Mulyo. Zaman

dulu kalau latihan atau main reog masih sembunyi-sembunyi, tidak berani

terang-terangan.”

Keterangan tersebut menunjukkan bahwa pelaksanaan kesenian Reog pada
masa awal menghadapi keterbatasan ruang sosial, baik karena kondisi keamanan,
norma sosial, maupun situasi politik pada masa itu. Oleh karena itu, latihan dan
pementasan Reog lebih sering dilakukan secara tertutup dan terbatas di
lingkungan tertentu.”

Kelompok Reog Kulon (Singo Broja), muncul dari komunitas kesenian
yang berlokasi di bagian barat Dusun Krajan. Penamaan “Brojo” diambil dari
nama seorang tokoh sepuh yang dihormati oleh masyarakat setempat dan diyakini
sebagai keturunan perantau asal Ponorogo. Tokoh tersebut memiliki peran penting
dalam memperkenalkan sekaligus mewariskan kesenian Reog kepada warga di
sekitarnya. Hal ini sebagaimana disampaikan oleh salah satu narasumber:

“Singo Brojo itu namanya diambil dari nama sesepuh di sini. Beliau itu
keturunan dari Ponorogo dan yang pertama ngenalkan reog di wilayah



64

Kesilir.”

Berdasarkan keterangan narasumber lainnya, kegiatan latihan kelompok
Reog Kulon pada masa awal dilakukan secara sederhana dan berpindah-pindah
tempat. Seorang informan menjelaskan:

“Mbiyen awal latihan e neng omahe mbah Rofi’l, bar kui sekitar taon
1970 pindah neng Mbah Mo, yawes sakbare kui panggah neng kene”

“Dulu latihannya pertama di rumah Mbah Rofi’i. Terus sekitar tahun 1970
pindah ke rumah Mbah Mo. Sejak itu latihannya tetap di situ.”

Mbah Mo diketahui merupakan keturunan ketiga dari garis keluarga
perantau asal Ponorogo yang menetap di wilayah tersebut. Keberadaan Mbah Mo
sebagai tokoh keluarga sekaligus pelaku seni menjadikan rumahnya sebagai pusat
aktivitas kesenian Reog Kulon. Hingga saat ini, kelompok Singo Brojo masih
aktif melakukan latihan dan pementasan, serta kerap dilibatkan dalam berbagai
kegiatan masyarakat, seperti hajatan warga, peringatan hari besar, maupun festival
budaya tingkat desa dan kecamatan.’

Kisah berdirinya kedua kelompok Reog tersebut memperlihatkan bahwa
kesenian—Reog di“Jember " Selatan- tidak “hanya” merupakan' hasil- ‘adopsi dari
Ponorogo, melainkan ‘merupakan  hasil ‘dari/-prases difusi budaya (cultural
diffusion) yang berlangsung Secara alami_melalui jaringan migran dan hubungan
sosial antardaerah. Sejalan dengan teori difusi budaya yang dikemukakan oleh
Koentjoroningrat, proses penyebaran kebudayaan terjadi melalui interaksi sosial
yang berkelanjutan antara individu atau kelompok yang memiliki latar budaya

berbeda. Dalam hal ini, Reog menjadi media yang efektif untuk mempertahankan

% pak Wijianto, diwawancarai oleh Penulis tanggal 25 September.



65

identitas Mataraman di lingkungan sosial yang baru.

Selain menjadi sarana hiburan dan ekspresi estetika, Reog di Jember
Selatan juga berfungsi sebagai alat integrasi sosial. Melalui kegiatan latihan dan
pementasan, warga dapat memperkuat rasa kebersamaan, gotong royong, dan
solidaritas komunitas. Di tengah arus modernisasi dan berkurangnya minat
generasi muda terhadap kesenian tradisional, keberadaan kelompok-kelompok
Reog seperti Singo Mudho dan Singo Brojo menunjukkan daya tahan budaya
masyarakat Mataraman yang hidup di wilayah pesisir Jember Selatan. Dengan
demikian, Reog tidak hanya merepresentasikan warisan seni pertunjukan, tetapi
juga menjadi simbol keteguhan identitas kultural masyarakat Jawa di tanah
migrasi.

B. Perkembangan Reog Ponorogo Pasca Kemerdekaan hingga munculnya
Tragedi G-30 SPKI

Setelah Indonesia memproklamasikan kemerdekaan pada tahun 1945,
kesenian Reog Ponorogo mengalami perkembangan pesat baik dari segi jumlah
kelompok’ maupun“fungsi- sosialnya. Dalam-suasana politik-nasional pada masa
Orde Lama, kesenian rakyat-berperan: penting-sebagai, sarana membangkitkan
semangat kebangsaan dan media ' komunikasi antara jpemerintah dan masyarakat.
Di berbagai daerah, termasuk di Jawa Timur, kesenian Reog bahkan kerap
dimanfaatkan sebagai alat propaganda dan mobilisasi massa oleh sejumlah partai
politik besar seperti PNI, PKI, NU, dan Masyumi.®

Meskipun pada tingkat nasional kesenian Reog sempat mengalami

® Fernandi Aris Stiawan, “Kesenian Reyog Sebagai Alat Propaganda Dan Mobilisasi Massa
Partai Politik Di Ponorogo Tahun 1955-1965,” Avatara E-Journal Pendidikan Sejarah 4 (2016).



66

politisasi, hal tersebut tidak terjadi di wilayah Kesilir, Jember Selatan. Kesenian
Reog di Kesilir lebih berkembang sebagai media hiburan rakyat dan sarana
mempererat hubungan sosial antarmasyarakat. Pertunjukan Reog sering digelar
dalam acara desa, hajatan, dan sedekah bumi, yang menjadi ajang bagi warga
untuk mengekspresikan rasa syukur, memperkuat solidaritas sosial, serta
melestarikan identitas budaya Jawa di lingkungan perantauan.” Melalui kegiatan
tersebut, Reog berperan penting dalam membangun rasa kebersamaan dan
mempertegas keberadaan nilai-nilai gotong royong di tengah masyarakat
multietnis Jember Selatan.

Selain itu, kesenian Reog di Kesilir juga mengalami proses penyesuaian
terhadap nilai-nilai keagamaan yang semakin kuat di tengah masyarakat. Unsur-
unsur mistik seperti sesaji dan pemanggilan roh perlahan mulai ditinggalkan,
sementara nilai moral seperti keberanian, kesetiaan, dan kebersamaan tetap dijaga
sebagai inti pertunjukan.® Penyesuaian ini menunjukkan kemampuan Reog di
Kesilir untuk beradaptasi dengan perubahan sosial dan spiritual masyarakat tanpa
kehilangan makna budayanya.

Namun, pada masa peristiwa G30S,/1965, kondisisosial-politik ‘nasional
yang tidak stabil berdampak pada hampir seluruh kegiatan kesenian rakyat di
berbagai daerah, termasuk di wilayah Jember Selatan. Berdasarkan keterangan
Mas Afidh, situasi tersebut menimbulkan rasa takut dan kehati-hatian di kalangan
pelaku seni Reog di Kesilir. Salah satu informan menuturkan:

“Zaman G30S itu orang-orang pada takut. Reog juga ikut kena. Banyak
yang berhenti, alat-alat disimpan, tidak berani main terang-terangan.”

" Fernandi Aris Stiawan, “Kesenian Reyog Sebagai Alat Propaganda Dan Mobilisasi Massa
Partai Politik Di Ponorogo Tahun 1955-1965,



67

Kondisi tersebut menyebabkan beberapa kelompok Reog memilih untuk
menghentikan sementara kegiatan pertunjukan dan menyimpan perlengkapan
kesenian sebagai langkah antisipatif terhadap situasi nasional yang dianggap
rawan. Meski demikian, tidak seluruh aktivitas kesenian benar-benar terhenti.
Seorang narasumber lain menjelaskan bahwa sebagian seniman Reog tetap
berupaya menjaga keberlangsungan tradisi dengan cara yang lebih tertutup:

“Latihan masih ada, tapi diam-diam. Biasanya di sekitar Gunung
Manggar, jauh dari pemukiman. Yang penting reognya tetap hidup.”

Praktik latihan secara sembunyi-sembunyi tersebut menunjukkan adanya
strategi adaptasi yang dilakukan oleh para pelaku seni dalam menghadapi tekanan
sosial-politik. Di tengah situasi yang penuh ketidakpastian, komitmen seniman
Reog untuk tetap melestarikan kesenian tradisional menjadi bukti kuat bahwa
Reog tidak hanya dipahami sebagai hiburan semata, tetapi juga sebagai bagian
dari identitas budaya dan warisan leluhur yang harus dijaga keberlangsungannya,
meskipun berada dalam kondisi yang tidak memungkinkan untuk dipertunjukkan
secara terbuka.®

Dengan demikian, perkembangan Reog di Kesilir pada masa Orde Lama
tidak dapat dilepaskan dari konteks sejarah nasional, tetapi pada dasarnya bersifat
mandiri dan berorientasi pada pelestarian nilai-nilai budaya lokal. Kesenian ini
menjadi simbol solidaritas sosial, kebanggaan identitas, dan keteguhan
masyarakat dalam mempertahankan warisan budaya Jawa di tengah perubahan

sosial dan politik yang melingkupi masa itu.

¥ Mas Afid, diwawancarai oleh penulis tanggal 25 September



68

C. Perkembangan Reog Ponorogo era Orde Baru (1968-1998)

Masa peralihan dari Orde Lama ke Orde Baru sekitar tahun 1966 menjadi
titik penting dalam perjalanan kesenian Reog, termasuk di wilayah Kesilir,
Jember Selatan. Setelah mengalami kevakuman akibat situasi politik pasca
peristiwa G30S/1965, Reog kembali tampil di ruang publik dalam suasana sosial
yang lebih terkendali. Pemerintah pada masa ini berusaha menata ulang ekspresi
budaya rakyat agar sejalan dengan ideologi Pancasila dan visi pembangunan
nasional yang menekankan stabilitas politik serta moralitas sosial.

Pada awal era Orde Baru (1967-1972), kebijakan ekonomi liberal menjadi
salah satu faktor yang memengaruhi perubahan arah kebijakan budaya nasional.
Meskipun terjadi peningkatan pada produk-produk budaya seperti media massa
dan barang mewah, kebijakan budaya yang berorientasi pada ‘“Pembangunan
Nasional” justru dinilai terlalu membatasi ruang gerak para seniman dan pelaku
seni. Setiap kegiatan kebudayaan di berbagai wilayah Indonesia harus melalui
proses perizinan yang ketat hingga ke tingkat kepolisian, meskipun secara hukum
hal tersebut tidak diwajibkan selama’kegiatan ‘tidak mengganggu- kepentingan
umum./Kondisi ini /menunjukkan bahwa pada masa awal, Orde Baru, modernisasi
berjalan berdampingan dengan 'kontrol Jpolitik yang kuat terhadap kegiatan
kebudayaan.

Kebijakan tersebut sejalan dengan arah Pola Umum Pembangunan
Nasional sebagaimana tercantum dalam TAP MPR No. IV/MPR/1978 tentang
Garis-Garis Besar Haluan Negara (GBHN), yang menegaskan bahwa

pembangunan di bidang kebudayaan diarahkan untuk memperkuat kepribadian



69

bangsa, menumbuhkan semangat kebangsaan, serta menunjang keberhasilan
pembangunan nasional di bidang lain.*°

Kebijakan budaya yang lahir di bawah pemerintahan Orde Baru membawa
pengaruh besar terhadap bentuk dan nilai kesenian Reog. Melalui berbagai
instruksi pembinaan kesenian daerah yang dilakukan oleh dinas kebudayaan
maupun aparat kecamatan, kesenian rakyat diarahkan agar tampil “bersih”, tertib,
dan mencerminkan nilai-nilai moral yang dianggap sesuai dengan norma
masyarakat. Dalam konteks ini, Reog mengalami proses purifikasi moral dan
standardisasi awal terhadap bentuk pertunjukannya.

Salah satu bentuk penghapusan yang paling menonjol adalah dihapusnya
peran gemblak, yaitu penari jathil laki-laki muda yang dahulu diasuh oleh warok.
Tradisi ini, yang semula memiliki makna spiritual dan simbolik dalam laku
warok, mulai dipandang negatif seiring dengan meningkatnya pengaruh nilai-nilai
keagamaan dan moralitas sosial pada dekade 1970-an. Pemerintah daerah bersama
tokoh masyarakat kemudian mendorong agar penari jathil digantikan oleh
perempuan. Pergeseran‘ini tidak hanya mengubah'struktur-Kereografi, tetapi juga
menggeser makna kesenian Reog dari ekspresi-spiritual menuju hiburan rakyat
yang lebih diterima secara sosial danreligius.™

Selain penghapusan moral, pada akhir 1970-an hingga menjelang 1988

pemerintah mulai mendorong adanya pembinaan bentuk pertunjukan agar lebih

19 Tod Jones, Kebudayaan Dan Kekuasaan Di Indonesia: Kebijakan Budaya Selama Abad
Ke-20 Hingga Era Reformasi (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia & KITLV-Jakarta, 2015),
148-50.

1 Nija Ulfia Krismawati, Warto Warto, and Nunuk Suryani, “Eksistensi Warok Dan
Gemblak Di Tengah Masyarakat Muslim Ponorogo Tahun 1960-1980,” Religié: Jurnal Studi
Agama-Agama, 2018, 130-35.



70

tertata. Reog di berbagai daerah, termasuk di Kesilir, diarahkan untuk tampil
dalam kegiatan resmi seperti peringatan hari besar nasional, pentas kecamatan,
dan lomba seni tingkat kabupaten. Upaya ini menandai munculnya bentuk
standardisasi awal, di mana Reog tidak lagi tampil secara spontan sepenuhnya,
melainkan mulai mengikuti struktur dan durasi yang lebih teratur.

Kebijakan kebudayaan pada masa Orde Baru memposisikan kesenian
tradisional, termasuk Reog Ponorogo, sebagai unsur penting dalam agenda
pembangunan nasional. Kesenian ini tidak lagi digunakan sebagai sarana politik,
melainkan dijadikan lambang identitas daerah serta media untuk menumbuhkan
semangat nasionalisme. Melalui peran Departemen Pendidikan dan Kebudayaan,
pemerintah mendorong penyelenggaraan berbagai festival dan perlombaan seni
daerah.'®> Dalam kerangka tersebut, Reog Ponorogo memperoleh status sebagai
kesenian resmi yang kerap ditampilkan dalam upacara kenegaraan, peringatan
hari-hari besar, maupun kegiatan promosi pariwisata

Di Kesilir sendiri, para pelaku seni menanggapi perubahan ini dengan cara
beradaptasi'tanpa kehilangan akar tradisinya. Mereka tetap-mempertahankan gaya
Reog Obyogan dengan ciri khas musik pengiring yang kuat, suasana pertunjukan
yang akrab dengan penonton, [sefta improvisasi | yang hidup. Adaptasi ini
menunjukkan bahwa meskipun pemerintah berusaha menata kesenian sesuai
dengan norma resmi, masyarakat Kesilir masih mampu mempertahankan karakter
rakyat Reog sebagai bagian dari identitas lokal mereka.

Pada awal dekade 1990-an, kelompok Reog Singo Mudho menunjukkan

12 Bekti Galih Kurniawan & Marzuki, “Tradisi Reog Ponorogo Sebagai Budaya Penguat
Jati Diri Bangsa,.”



71

perkembangan yang cukup pesat dan menonjol di wilayah Kesilir. Setelah melalui
proses panjang dalam melengkapi perlengkapan pertunjukan—mulai dari topeng ,
kostum penari jathil, hingga seperangkat alat musik pengiring seperti kenong,
kempul, dan gong—kelompok ini mulai dikenal luas, tidak hanya di lingkup desa,
tetapi juga di daerah sekitarnya. Seorang narasumber yang terlibat langsung
dalam proses tersebut menuturkan:

“Awal tahun sembilan puluhan itu Singo Mudho mulai lengkap. Dadak

merak, jathilan, alat-alat musik sudah ada semua. Dari situ mulai sering

dipanggil pentas.”

Perkembangan tersebut membuka peluang bagi kelompok Reog Singo
Mudho untuk tampil di luar wilayah asalnya. Berdasarkan Kketerangan
narasumber, kelompok ini kemudian mendapatkan undangan resmi untuk mengisi
rangkaian pertunjukan di luar daerah. Hal tersebut sebagaimana disampaikan oleh

Pak Ramelan berikut:

"Wektu kui. Awake dhewe tau diundang neng Probolinggo, Pentase suwe,

meh sakwulan ful”

“Waktu vitu—kami-~ pernah (dipanggil ke, Probolinggo: ;Pentasnya lama,
hampir ‘satu’bulan-penuh’ Ttujadi‘pengalaman besar buat kelompok.”

Kesempatan-tampil di- Probolinggo /tersebut tidakyhanya menjadi ajang
pembuktian kemampuan artistik, kelompok Reog [Singo Mudho, tetapi juga
berfungsi sebagai sarana memperluas jejaring kesenian antardaerah. Melalui
interaksi dengan komunitas seni di wilayah lain, kelompok ini memperoleh
pengalaman baru sekaligus pengakuan sosial yang memperkuat posisi Reog Singo
Mudho sebagai salah satu kelompok Reog yang diperhitungkan di kawasan

Jember Selatan pada periode tersebut.3



72

Dengan demikian, masa Orde Baru menjadi fase yang berpengaruh besar
terhadap perkembangan dan persebaran Reog Ponorogo. Kebijakan pemerintah
pada satu sisi menimbulkan proses penyeragaman dan komersialisasi terhadap
seni tradisional, namun di sisi lain memberikan ruang bagi upaya pelestarian serta
pengakuan budaya di tingkat nasional. Bagi komunitas migran di Jember Selatan,
perubahan tersebut justru memperteguh fungsi Reog sebagai penanda identitas
budaya sekaligus sarana mempererat hubungan sosial dalam kehidupan

masyarakat sehari-hari.

D. Perkembangan Reog Ponorogo di Kesilir (1999-2019)
Pada periode setelah tahun 1999, dinamika kelompok-kelompok Reog di

Kesilir memperlihatkan pola pasang surut yang erat kaitannya dengan proses
regenerasi dan kesinambungan tradisi. Kondisi ini tampak jelas pada kelompok
Reog Singo Brojo, yang sempat mengalami masa kevakuman cukup lama akibat
minimnya keterlibatan generasi muda. Pak Wijianto menjelaskan kondisi tersebut
sebagai berikut:

“Setelah tahun 1999 itu Singo Brojo sempat lama tidak jalan. Anak-anak
mudanya tidak ada yang neruskan, jadi ya bérhenti dulu.”

Situasi tersebut perlahan berubah ketika sejumlah pemuda yang
sebelumnya hanya berperan sebagai penonton mulai menunjukkan ketertarikan
untuk terlibat langsung dalam kegiatan Reog. Proses kebangkitan kembali
kelompok ini terjadi sekitar tahun 2009, sebagaimana disampaikan oleh Pak

Wijianto:

3 pak Ramelan, di wawancarai penulis tanggal 25 september



73

“Mulai sekitar 2009, anak-anak muda di sini mulai kumpul lagi. Yang dulu
cuma nonton, akhirnya ikut main reog. Dari situ Singo Brojo hidup lagi.”

Kebangkitan kembali kelompok Reog Singo Brojo ditandai dengan
terbentuknya formasi anggota yang relatif baru, dengan generasi muda mengambil
peran sebagai pemain sekaligus penggerak utama. Para anggota lama berperan
sebagai pendamping dan pemberi arahan, sehingga terjadi proses alih
pengetahuan dan nilai secara langsung. Fenomena ini menunjukkan adanya
mekanisme regenerasi alami dalam komunitas Reog di Kesilir, di mana tradisi
tidak hanya diwariskan secara simbolik, tetapi juga dihidupkan kembali melalui
praktik kesenian oleh generasi penerus. Dengan demikian, keberlangsungan
kesenian Reog di Kesilir dapat terus terjaga hingga masa kini, meskipun
menghadapi berbagai tantangan sosial dan kultural.™

Pada masa Reformasi, praktik kesenian Reog di wilayah Kesilir
menunjukkan bentuk yang semakin menyesuaikan dengan situasi dan kebutuhan
masyarakat setempat, serta melibatkan berbagai lapisan warga tanpa batasan usia
maupuny latar; belakang; Perubahan-tersebut tercermin dalam- aktivitas sejumlah
sanggar,, seperti -Singo, Mudho, .Singo. Brojo, .dan- Kiprah, Saka-\Wetan,, yang
berperan penting dalam menjaga kesinambungan tradisi melalui kegiatan latihan
rutin dan keterlibatan generasi muda. Seorang-narasumber menjelaskan kondisi
tersebut sebagai berikut:

“Setelah Reformasi, reog di sini lebih terbuka. Siapa saja boleh ikut, dari
anak-anak sampai orang tua. Tidak ada batasan.”



74

Selain fokus pada pelatihan, sanggar-sanggar tersebut juga aktif terlibat
dalam berbagai kegiatan sosial dan keagamaan di tingkat desa. Hal ini
sebagaimana disampaikan oleh informan lain:

“Kalau sekarang, reog itu lebih sering dipanggil warga. Buat nikahan,

khitanan, sedekah bumi. Jarang ikut lomba, yang penting tetap tampil di

masyarakat.”

Keterangan tersebut menunjukkan bahwa aktivitas Reog pada masa
Reformasi tidak lagi berorientasi pada perlombaan formal, melainkan lebih
menekankan fungsi sosial dan kulturalnya sebagai bagian dari kehidupan sehari-
hari masyarakat. Dengan terus hadir dalam acara-acara komunal, Reog tidak
hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai media pemersatu warga dan
sarana pewarisan nilai-nilai budaya kepada generasi berikutnya. Keberlangsungan
kegiatan sanggar-sanggar tersebut menjadi bukti bahwa kesenian Reog tetap hidup
dan relevan di tengah dinamika sosial masyarakat Kesilir.'s

Pembentukan sanggar baru seperti Kiprah Saka Wetan pada akhir dekade
2010-an juga menjadi bukti adanya regenerasi budaya di tingkat masyarakat
menunjukkan' ‘proses” ‘pewarisan -nilai;- nerma,” ‘'dan" praktik~budaya secara
berkelanjutan yang dilakukan-oleh generasi/muda melalui‘partisipasi'aktif dalam
kegiatan sosial dan kebudayaan setempat. Sanggar ini’melibatkan anak-anak usia

sekolah dasar yang dilatih setiap Minggu pagi, dengan tujuan menanamkan nilai-

nilai tradisi, kedisiplinan, dan kebersamaan melalui seni Reog.*®

1> Bapak Tukino, diwawancarai oleh penulis tanggal 26 oktober

® Haryo Pamungkas, “Sanggar Kiprah Saka Wetan Kesilir, Cerita Di Balik Upaya
Pelestarian Seni  Tradisi Reog Di Jember,” IMAJI SOCIOPRENEUR, 2021,
https://imajisociopreneur.id/id/sanggar-kiprah-saka-wetan-kesilir-cerita-di-balik-upaya-
pelestarian-seni-tradisi-reog-di-jember.



75

Tabel 4.2 Susunan Kepengurusan Reog

Nama Komunitas Reog Periode Ketua / Pimpinan
Reog Singo Mudho 1986-1997 Bapak Katimun
Reog Singo Mudho 1998-sekarang Bapak Tukino
Kiprah Saka Wetan 2019-sekarang Bapak Afidh
Reog Singo Brojo 1920-1979 tidak diketahui
Reog Singo Brojo 1980 Pak Bonasir
Reog Singo Brojo vakum %5 tahun kegiatan tidak aktif
Reog Singo Brojo 2009-2023 Bapak Wiji
Reog Singo Brojo 2023-sekarang Mas Angga

Data tersebut menunjukkan bahwa pola kepemimpinan komunitas Reog di
wilayah penelitian bersifat dinamis. Beberapa kelompok seperti Reog Singo
Mudho dan Kiprah Saka Wetan memiliki kesinambungan kepemimpinan yang
relatif stabil. Namun berbeda dengan Reog Singo Brojo, yang mengalami
perubahan struktur lebih kompleks, Reog Singo Brojo diketahui telah berdiri sejak
tahun 1920 berdasarkan berdasarkan informasi yang disampaikan oleh para
narasumber warga. Namun demikian, rentang kepemimpinan pada masa-masa
awal tidak dapat ditelusuri secara detail karena kurangnya arsip tertulis serta
sebagian besar pelaku generasi awal telah meninggal.

Informasi yang relatif* dapat dipastikan, baru, ditemukan jpada periode
sekitar tahun 1980, yaiturketika kelompok ini dipimpinoleh PakyBonasir:, Pada
periode berikutnya, kelompok ini sempat mengalami kevakuman selama kurang
lebih lima tahun, kemudian aktif kembali pada tahun 2009 dengan susunan
kepengurusan baru. Variasi ini menggambarkan bahwa keberlangsungan kesenian
tradisional pada tingkat komunitas sangat dipengaruhi oleh kondisi internal
masing-masing kelompok, terutama terkait regenerasi dan ketersediaan sumber

daya pelaku.




76

Dengan adanya struktur kepengurusan Reog di tingkat kelompok, sanggar,
dan paguyuban yang semakin tertata pasca Reformasi, seni tradisi Reog tidak
hanya berfungsi sebagai wadah ekspresi kesenian masyarakat, tetapi juga menjadi
organisasi budaya yang memiliki tata kelola internal, sistem keanggotaan, serta
mekanisme regenerasi yang jelas. Kondisi ini sekaligus memperkuat kapasitas
komunitas Reog dalam berjejaring, melakukan advokasi budaya, serta
bernegosiasi dengan pemerintah daerah maupun pemerintah pusat untuk
kepentingan pelestarian tradisi. Pada titik tertentu, kapasitas kelembagaan ini
menjadi modal sosial yang memungkinkan Reog memasuki arena kebijakan
nasional.

Perkembangan Reog Ponorogo di Kesilir pada era pasca Reformasi
menunjukkan bahwa seni tradisi ini tidak lagi sekadar menjadi ritual dan hiburan

komunitas,

namun telah  bertransformasi menjadi instrumen representasi
identitas sekaligus medium artikulasi budaya lokal di wilayah Jember Selatan.
Kebijakan kebudayaan nasional pasca 1998 membuka ruang yang semakin luas
bagi komunitas"’ masyarakat ‘untuk ' mengekspresikan'-identitas" ‘kulturalnya,
termasuk ekspresi seni pertunjukan berbasis/tradisi. Narasitkebebasan berekspresi
budaya menjadi ciri paling menonjol pada’masa reformasi, di mana negara secara
formal memastikan jaminan pengakuan keberagaman budaya sebagai kekayaan
bangsa, sehingga membuka kesempatan bagi setiap daerah dan komunitas untuk

menampilkan serta mempromosikan kekayaan budaya mereka di ruang publik dan

dalam skala yang lebih luas.

" Aini Nur Fadilah, “Penurunan Eksistensi Kesenian Reog Ponorogo di Kalangan
Generasi Muda Akibat Modernisasi”, Kompasiana, diakses tanggal 19 Desember 2025



77

Dalam konteks itu, Reog Ponorogo di Kesilir Jember tidak berdiri dalam
ruang sosial yang terisolasi, tetapi dibentuk melalui relasi kultural dengan
Ponorogo sebagai daerah asal tradisi, serta bertumpu pada jaringan migrasi orang-
orang Jawa bagian barat (wilayah Mataraman) pada masa kolonial dan
pascakolonial. Setelah Reformasi, pemerintah daerah Ponorogo semakin
menguatkan revitalisasi Reog di tingkat nasional melalui festival, branding
budaya, dan diplomasi kultural. Media nasional seperti Antara News mencatat
bahwa festival ini menjadi wadah untuk terus “membumikan” Reog agar tidak
terhenti pada ranah lokal Ponorogo semata. Festival tahunan ini merupakan
bentuk intervensi kebijakan daerah tingkat kabupaten dalam kerangka nasional
untuk memperluas jejaring Reog secara nasional dan internasional.*’

Catatan sejarah lokal juga menunjukkan bahwa festival Reog
sesungguhnya bukan tradisi baru yang muncul tiba-tiba pasca Reformasi. Sejarah
festival modern Reog Ponorogo diketahui sudah dimulai sejak tahun 1984 dan
pada masa tersebut hanya diikuti oleh delapan grup saja, serta masih dipusatkan di
halaman--SMP" Negeri* 1" Panorogo. ‘ Pola-‘awal ‘festival “ini--menggambarkan
bagaimana upaya memperluas tradisi. Reog /dimulai dari skala lokal tingkat
kecamatan, kemudian tumbuh meénjadi festival skala hasional.'® Festival Nasional
Reog Ponorogo (FNRP) secara resmi mulai diselenggarakan pada tahun 1995
sebagai acara yang terstruktur secara nasional. Penentuan tahun ini berkaitan

dengan inisiatif Pemerintah Kabupaten Ponorogo yang bekerja sama dengan

tokoh masyarakat dan komunitas seni lokal dalam upaya menjadikan perlombaan

Y Dewanto Samodro, “Reog Ponorogo (1) - Upaya Membumikan Lewat Festival Reyog,”
ANTARA, 2019, https://www.antaranews.com/berita/1033318/reog-ponorogo-1-upaya-
membumikan-lewat-festival-reyog. Diakses tanggal 7 November



78

serta pertunjukan Reog sebagai event rutin tahunan yang lebih terorganisir dan
mendapat pengakuan luas di tingkat nasional.

Keterhubungan antara perkembangan Reog di tingkat lokal dan
transformasi kebijakan nasional semakin terlihat ketika pemerintah Kabupaten
Ponorogo memanfaatkan regulasi nasional, seperti Undang-Undang Nomor 32
Tahun 2004 tentang Pemerintahan Daerah, untuk menegaskan bahwa urusan
kebudayaan merupakan domain penting otonomi daerah. Dengan dasar ini,
legitimasi politis dan administratif untuk melakukan perlindungan, promosi dan
diplomasi Reog menjadi semakin kuat. Dalam konteks yang sama, pemerintah
Ponorogo juga mampu meraih legitimasi formal di tingkat nasional, melalui
pengakuan Reog sebagai Warisan Budaya Takbenda Indonesia pada tahun 2013
dengan nomor registrasi 201300028, yang memberi bobot formal atas Reog
sebagai milik resmi bangsa Indonesia, bukan milik daerah tertentu saja. Validitas
administratif ini kemudian menjadi dasar argumentasi kuat dalam menghadapi
isu-isu klaim budaya oleh negara lain. Meskipun demikian, Reog yang
berkembang ‘di berbagai-daerah, termasuk-Jember, belum “‘memiliki pengakuan
internasional sebelum tahun 2024. Tradisi,ini /sebelumnya hanya tercatat dalam
inventaris nasional Warisan Budaya, Takbenda Indongsia dan belum masuk dalam
daftar warisan budaya UNESCO. Pengakuan resmi baru diberikan pada 3
Desember 2024 ketika UNESCO menetapkan Reog Ponorogo sebagai Warisan
Budaya Takbenda, sehingga momen tersebut menjadi tonggak penting dalam

legitimasi Reog di tingkat global.*®

18 Ronaa Nisa’us Sholikhah, “Sejarah Festival Reog Di Ponorogo, Awalnya Hanya Diikuti
8 Grup,” Espos.id, 2022, https://regional.espos.id/sejarah-festival-reog-di-ponorogo-awalnya-
hanya-diikuti-8-grup-1380038. Diakses tanggal 7 November



79

Dinamika yang terjadi dalam relasi budaya dan politik ini bukan hanya
terjadi di Ponorogo sebagai pusat, namun respons lokal di tempat-tempat
persebaran Reog juga nyata. Ketika muncul isu klaim budaya oleh negara
tetangga, respon sosial di Jember pun muncul spontan. Di Ambulu, Jember,
paguyuban dan grup Reog pernah melakukan aksi demonstrasi di ruang publik
sebagai bentuk protes dan penegasan identitas bahwa Reog merupakan bagian dari
budaya bangsa Indonesia. Aksi serupa juga dilakukan oleh berbagai kelompok
Reog di wilayah Jember Selatan, yang secara kolektif menunjukkan sikap tegas
dalam mempertahankan dan mengafirmasi identitas budaya mereka.*® PPID
Kabupaten Jember mencatat adanya unjuk rasa Reog di depan Pendopo Wahyu
Wibawa Graha sebagai simbol bahwa Reog di Jember bukan grup pinggiran,
tetapi bagian dari jaringan kultural Reog Indonesia yang aktif dalam membela hak

identitas budayanya.?

19 “Reog Ponorogo : Sejarah Dan Perjalanannya Menuju ICH UNESCO.” Diakses tanggal 7
November

2! Satuan Polisi Pamong Praja, “Unjuk Rasa Reog Ponorogo Di Depan Pendopo Wahyu
Wibawa Graha Kabupaten Jember,” PPID Kabupaten Jember, 2022,
https://ppid.jemberkab.go.id/berita/unjuk-rasa-reog-ponorogo-di-depan-pendopo-wahyu-wibawa-
graha-kabupaten-jember. Diakses tanggal 7 November

% Yudi Indrawan, “Gegara Diklaim Negara Tetangga, Paguyuban Reog Gelar Demo Di
Alun Alun Ambulu Jember,” BANGSAONLINE.com, 2022,
https://bangsaonline.com/berita/103772/gegara-diklaim-negara-tetangga-paguyuban-reog-gelar-
demo-di-alun-alun-ambulu-jember#google_vignette. Diakses tanggal 7 November



BAB V

PENUTUP

A. Kesimpulan

Perkembangan sosial-budaya masyarakat Jember erat terkait kolonialisme
dan ekspansi perkebunan sejak abad ke-19. Kebijakan agraria dan kebutuhan
tenaga kerja mendorong migrasi dari Mataraman dan Madura, yang membentuk
struktur demografis, pola ruang Kkolonial, serta interaksi sosial. Proses ini
melahirkan identitas Pendalungan sebagai hasil akulturasi budaya Jawa dan
Madura yang membentuk karakter masyarakat Jember hingga Kini.

Perkembangan kesenian Reog Ponorogo dalam masyarakat Mataraman,
khususnya di Jember Selatan, mencerminkan proses difusi budaya yang dinamis
melalui migrasi, adaptasi sosial, dan interaksi multietnis. Reog tidak hanya
berfungsi sebagai warisan budaya dan simbol identitas Mataraman, tetapi juga
menjadi arena negosiasi nilai antara tradisi, agama, dan modernitas. Transformasi
bentuk, fungsi, serta’ persebarannya menunjukkan kemampuan masyarakat dalam
mempertahankan akar budaya 'di tengah perubahan sosiakdan konflik, termasuk
klaim budaya antarnegara.—masyarakatJawa-Mataraman dalam menghadapi

tantangan globalisasi dan pergeseran.

80



81

Perkembangan kesenian Reog Ponorogo di Kesilir, Jember Selatan,
mencerminkan difusi budaya dan ketahanan identitas masyarakat Jawa perantauan
lintas generasi. Sejak awal abad ke-20 hingga masa Reformasi, Reog berfungsi
sebagai hiburan rakyat sekaligus sarana perjuangan identitas, terutama saat
muncul isu klaim budaya oleh negara lain. Respons masyarakat terlihat melalui
solidaritas dan penguatan komunitas. Regenerasi lewat kelompok Singo Mudho,
Singo Brojo, dan Kiprah Saka Wetan menunjukkan kemampuan Reog beradaptasi
terhadap perubahan sosial tanpa kehilangan makna, serta menegaskan perannya
sebagai simbol identitas lokal dan nasional.

B. Saran

Setelah penulis menyelesaikan penelitian dan penulisan skripsi yang
berjudul  “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019): Menapaki Jejak
Kesenian Masyarakat Mataraman di Jember”. Harapan bagi peneliti-peneliti
selanjutnya memperluas lokasi penelitian ke desa lain-lain di wilayah Jember
selatan yang memiliki kesenian Reog untuk melihat variasi perkembangan Reog
di lingkungan' perantauan.. Untuk- memperluas" pemahaman “tentang adaptasi

budaya Reag juga dapat melakukan studi kemparatif Antar-Diaspora.



82

DAFTAR PUSTAKA

Jurnal:

A’yunin, Quinne Ummu, and Riadi Syafutra Siregar. “Local Wisdom Inheritance
Strategy in Reog Ponorogo Artisty.” Riwayat Educational Journal of History
and Humanities, 2024.

Abd.Rosid, Feri Andika, Fira Mariska, and Rokhmawati. “Struktur Dan Dinamika
Kehidupan Komunitas Pecinan Di Kota Jember Selama Periode Kolonial
Belanda.” Maharsi : Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Sosiologi 06 (2024).

Achmadi, Asmoro. “PASANG SURUT DOMINASI ISLAM TERHADAP
KESENIAN REOG PONOROGO.” IAIN Walisongo Semarang X111 (2013).

Adji, Fransisca Tjandrasih. “Pelestarian Bahasa Lokal: Studi Kasus Pada Naskah-
Naskah Jawa.” Universitas Sanata Dharma, 2015.

Amin, Taufik Al. “Pola Harmoni Sosial Masyarakat Mataraman Di Kota Kediri.”
Jurnal Sosiologi Nusantara 5 (2019): 137-61.

Anggraeni, Astri Widyaruli. “Pemertahanan Bahasa Using Pada Masyarakat
Multietnis.” Pendidikan Bahasa Dan Sastra 1 (2016).

Anwar, dkk. 2024. “Retakan Narasi Historis Reyog Ponorogo.” Tambo: Jurnal
Sejarah dan Budaya, 12-19.

Arifin, Edy Burhan. “Pertumbuhan Kota Jember Dan Munculnya Budaya
Pandhalungan”.” UNEJ, 2006.

Armansyahy, Mirna; Taufik,; andy NinajDamayanti.; “Dampak Migrasi Penduduk
Pada Akulturasi-‘Budaya Di Tengah Masyarakat.” GEODHKA'6 (2022): 32.

Atmadiredja, Genardi, Damardjati Kun Marjanto, Thya Ulumuddin, and Unggul
Sudrajat. “Preservation of Reog Ponorogo in Contemporary Society.”
Advances in Social Science, Education and Humanities Research 829, 2024.

Bekti Galih Kurniawan & Marzuki. “Tradisi Reog Ponorogo Sebagai Budaya
Penguat Jati Diri Bangsa,.” Jurnal Budaya Nusantara 5 (2022): 77.

Danayabti, Vivi Vellanita Wanda, Evi Muaviah, and Jeny Casuarina Dias Safira.
“The Influence of Islamic in Ritual Shifted of Reog Ponorogo,” 2021.
https://doi.org/10.4108/EAI.27-10-2020.2304154.

Daniélle Teeuwen. “‘Plantation Women and Children: Recruitment Policies,
Wages and Working Conditions of Javanese Contract Labourers in Sumatra,
c. 1870-1940.”” Tijdschrift Voor Sociale En Economische Geschiedenis
(TSEG) 12 (2015).



83

Handoko, Lugman Arya, Puthut Hermansyah, Novita Kharisma, Tian Ovi
Septiyana, Titin Puji Saputri, Dian Suluh Kusuma Dewi, and Huta Manngala.
“KOTA REYOG SEBAGAI CITY BRANDING KABUPATEN
PONOROGO ( ANALISA AKUN INSTAGRAM @PARIWISATAPNG ).”
Universitas Muhammadiyah Ponorogo, 2020.

Haniyyah, Siti. “Pelestarian Budaya Jawa Melalui Pembelajaran Kreatif Di Desa
Slogoretno.” Jurnal Candi: Cendekiawan Pendidikan Humaniora 1 (2021):
65-72.

9% 99

Hartono. “Migrasi Orang-Orang Madura Di Ujung Timur Jawa Timur”.
Historia: Jurnal Pendidikan Dan Sejarah Universitas Negeri Yogyakarta,
n.d.

Herdiansya, Ervin. “Kehidupan Kuli Kontrak Jawa Di Perkebunan Tembakau
Sumatera Timur Tahun 1929-1942,.” Journal Pendidikan Sejarah 5 (2017).

Idha, Andini. “Sejarah Dan Filosofi Reog Ponorogo Versi Bantarangin.” Review
Pendidikan Dan Pengajaran (JRPP) 5 (2022): 73.

Idha, Andini, Atik Aminah, Hernin Diah, Sonia Laila, Yusmita Indrastuti, and
Darmadi. “SEJARAH DAN FILOSOFI REOG PONOROGO VERSI
BANTARANGIN.” Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran 5 (2022).

J. Lukito Kartono. “Konsep Ruang Tradisional Jawa Dalam Konteks Budaya.”
Dimensi Interior 3 (2005): 124-36.

Jodi, Jergian, and Badrun. “‘Eksistensi Kawasan Pecinan Dalam Bentuk
Pemenuhan Tata Ruang Kota Jember, 1930-1970.”” Local History &
Heritage 2 (2022).

Krismawati, Nia Ulfia, Warto'Warto, and Nunuk Suryani. “Eksistensi' Warok Dan
Gemblak .Di- Tengah Masyarakat Muslim, Ponoroge JTahun,1960-1980,.”
Religi6: Jurnal-Studi Agama-Agama, 2018;,-130-35.

Kristianto, Imam. “KESENIAN /REYOG PONOROGO DALAM TEORI
FUNGSIONALISME.”-TAMUMATRA 1 (2019).

Kurniawan, Hendra. ““Dampak Sistem Tanam Paksa Terhadap Dinamika
Perekonomian Petani Jawa 1830-1870.” Socia: Jurnal Ilmu-llmu Sosial 11
(n.d.): 164-165.

Latifatul Laiqoh, Agus Sariono, dan Agustina Dewi setyari. “““ Pemertahanan
Bahasa Jawa Di Dusun Gumuk Limo, Desa Nogosari, Rambipuji, Jember.”
Seniotika: Jurnal Ilmu Sastra Dan Linguistik 25 (2024): 115-30.

Maryono. “REOG KEMASAN SEBAG AIASET PARIWISATA UNGGULAN
KABUPATEN PONOROGO.” HARMONIA JURNAL PENGETAHUAN



84

DAN PEMIKIRAN SENI V111 (2007).

Megantari, Krisna. “Penerapan Strategi City Branding Kabupaten Ponorogo
‘Ethnic Art of Java.”” Sosial Politik Humaniora 7 (2019).

Mufarizuddin, dan A. Fisabilillah. 2022. “Makna Simbolik dan Mitologi dalam
Kesenian Reog Ponorogo.” Jurnal Seni dan Budaya, 33—40.

Nawiyanto. “‘Agricultural Development in a Frontier Region of Java: Besuki
1870-the Early 1990s’,” 2018.

Padmo, Soegijanto. “Perpindahan Penduduk Dan Ekonomi Rakyat Jawa, 1900-
1980.” Humaniora, 1999, 1.

Pertiwi, Nufikha Dwi, and Arief Sudrajat. “Nilai Karakter Budaya Seni Reog
Ponorogo Pada Kegiatan Ektrakurikuler Di Sekolah.” JURNAL IDEAS 8
(2022).

Priatna, Yolan. “MELEK INFORMASI SEBAGAI KUNCI KEBERHASILAN
PELESTARIAN BUDAYA LOKAL.” Publication Library and Information
Science 1 (2017).

Pramono, M. H. A. 2023. “Acculturation of Islamic Culture in Reog Ponorogo
Art.” Javanologi, 45-52.

Purnami, Siwi Tri, and Hima Azmi Azizah. “Art and Narrative in Reog Ponorogo:
Collaboration of Oral Tradition and Performance as Cultural Heritage.”
Journal of English Language and Education 10 (2025).

Putri Kusvianti, Alifa Nur Wijayanti, Satria Mahardika Tri Purnama, Febriyanto
Hermawan. ‘“‘ldentitas -Seni. Reog Sebagai, Media, Mempertahankan
Kerukunan ‘Antar’ Suku' Di..Sukowono,.”” ‘Buddayah:. Jurnal ' Pendidikan
Antropologi 5 (2023).

R. E. Elson. “*Sugar Factory Workers and the Emergence of “Free Labour” in
Nineteenth-Century Jaya.”” Modern;Asian;Studies,16 (1982).

Refiyanto, Refi. “Wanita Dalam Pusaran Ekonomi: Migrasi Orang Yogyakarta Ke
Besuki Tahun 1930.” Jurnal Wanita & Keluarga 1 (2020): 28.

Renzalonica Ghaisani. “‘Budaya Populer Pekerja Madura Di Perkebunan Kopi
Gumitir Jember (1912-1957).”” Warunayama: Jurnal Sejarah Dan Budaya,
2020.

Riyadi, M Irfan, Anwar Mujahidin, and Muh. Tasrif. “Conflict and Harmony
between Islam and Local Culture in Reyog Ponorogo Art Preservation,.” El
Harakah 18 (2016).



85

Sari, D.P. “Akulturasi Budaya Dalam Kesenian Reog Ponorogo.” Jurnal lImu
Sosial Dan Humaniora 5 (2020): 126.

Saryono, Djoko. 2021. “Pengembangan Budaya Mataraman di Jawa Timur.”
Sastra Indonesia.

Stiawan, Fernandi Aris. “Kesenian Reyog Sebagai Alat Propaganda Dan
Mobilisasi Massa Partai Politik Di Ponorogo Tahun 1955-1965.” Avatara E-
Journal Pendidikan Sejarah 4 (2016).

Sudikno, Antariksa. “Studi Karakteristik Pola Permukiman Di Kecamatan
Labang, Madura.” Univesitas Brawijaya, 2005.
https://www.researchgate.net/publication/314724566.

Suharto, S. “Model Penelitian Dan Penjelasan Sejarah Sosial: Kelompok Reog
Sebagai Diaspora Warga Ponorogo Di Jember Tahun 1950-2005.” Historia,
2023.

Surandi, Ade Yusup, Winny Gunarti Widya Wardani, and Dhika Quarta Rosita.
“Perancangan Film Dokumenter Bathara Katong Dan Reog Ponorogo
Sebagai Upaya Pelestarian Kesenian Tradisi Jawa Timur.” Cipta 2 (2024).

Tri Kurnia Hadi Muktining Nur, Antariksa, Nindya Sari. “Pelestarian Pola
Permukiman Masyarakat Using Di Desa Kemiren Kabupaten Banyuwangi.”
Jurnal Tata Kota Dan Daerah 2 (2010).

Wijayanto, Heri, Alip Sugianto, and Ekapti Wahjuni Djuwitaningsih. “Tracing the
Historical Evolution of Form and Aesthethic Meaning in Dhadak Merak
Reyog Ponorogo, 1920s-1990s.” Paramita: Historical Studies Journal, 2024.

Winarni; Ratna; Endang -Widuatie-dan Retno. ,““The Formation-of Ethnically
Distinct™ Villages “in' "Jember“during -the' ‘Colonial- Period *(1870-1942.”
Indonesian Historical Studies-2 (2024): hal 109.

Wintoko, Didit Kurniawan, Febriyanto Hermawan, and Lukman Hakim Alfaridzi.
“Menciptakan Kerukunan Antar Dua Suku Melalui Kesenian Reog Ponorogo
Di Kabupaten Banyuwang.” Tuturan-Jurnal llmu Komunikasi , Sosial Dan
Humaniora, 2024.

Zwart, Pim de, Daniel Gallardo Albarran, and Auke Rijpma. “‘The Demographic
Effects of Colonialism: Forced Labor and Mortality in Java, 1834—1879.””
The Journal of Economic History, 79 (2019).

Buku:

Arifin, Edy Burhan, NUrhadi Sasmita, Moh. Toha, Jayus, M. Hazmi, and M.
Affandi. DEWAN PERWAKILAN RAKYAT DAERAH Dalam Perkembangan
Kabupaten Jember. Jember, n.d.



86

Dudung abdurrahman. Metodologi Penelitian Sejarah Islam. Penerbit Ombak,
2011.

Geertz, Clifford. 2013. The Religion of Java. Diterjemahkan oleh Aswab Mahasin
dan Bur Rasuanto. Depok: Komunitas Bambu.

Jones, Tod. Kebudayaan Dan Kekuasaan Di Indonesia: Kebijakan Budaya
Selama Abad Ke-20 Hingga Era Reformasi. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor
Indonesia & KITLV-Jakarta, 2015.

Koentjaraningrat. Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka, 1984.

. Pengantar lImu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta, 2009.

Kuntowijoyo. Metodologi Sejarah, 2003.

. Pengantar llmu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, n.d.

. Perubahan Sosial Dalam Masyarakat Agraris: Madura 1850-1940. Diva
Press, 2017.

. Terbentuknya Ekonomi Perkebunan Di Kawasan Jember. Yogyakarta:
LaksBang PRESSindo, 2018.

Kudus, Ma’had Tahfidh Yanbu’ul Qur’an. Al-Qur’an A/-Quddus. Kudus: CV.
Mubarokatan Thoyyibah, 2021.

Sugianto, Alip. Kearifan Lokal Dalam Seni Reyog Ponorogo. Jakarta: BRIN,
2024,

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R & D. Bandung:
Alfabeta, CV, 2013.

Supriyanto, A. ‘Reog Ponorogo: Antara Tradisi Dan Modernitas,” 2018, 46.

Wasino, and Endah Sri Hartantik. Metode Penelitian Sejarah (Dari Riset Hingga
Penulisan). Yogyakarta: Magnum Pustaka, 2018.

Skripsi :

Asri, Anes Novera. “Nilai Kearifan Lokal Pada Prosesi Kegiatan Mangkal Luagh
Di Kecamatan Kedurang Ulu.” UINFAS Bengkulu, 2023.

Faradila, Rizky. “SEJARAH AWAL PERKEMBANGAN DAN INTEGRASI
SOSIAL JARINGAN ARAB DI JEMBER TAHUN 1930 HINGGA SAAT
INI (STUDI TERHADAP FAM ARAB DI JEMBER).” Digilib UINKHAS,
2023.



87

Fitriana, Rodiah. “V. LANDBOUW MAATSCHAPPIJ OUD DJEMBER: Sejarah
Berdirinya Perusahaan Hingga Nasionalisasi Tahun 1859-1958.” Digilib
UINKHAS, 2025.

Hadi Oktama. “Perkembangan Perkebunan Teh Cibuni Kabupaten Bandung Dan
Pengaruhnya Terhadap Kehidupan Buruh Petik Tahun 2001-2005.”
Universitas Pendidikan Indonesia, 2016.

Handayani, Sri. Unggah-Ungguh dalam Etika Jawa. Skripsi, UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta.

Muyassyaroh, Khosiatin. “TATA RUANG KAWASAN KOTA JEMBER
TAHUN 1819-1929.” Digilib UINKHAS, 2023.

Prayugi, Ika Hafidiana. “‘Sistem Tanam Paksa (Cultuurstelsel) Di Karesidenan
Besuki Tahun 1830-1870.”” Skripsi, Universitas Jember, 2012.

Putri, Vivin Wulandari Eka. “Dinamika Kesenian Tradisional Reog Ponorogo,
Kecamatan Yosowilangun, Kabupaten Lumajang Tahun 1990-2015.” UNEJ,
2017.

Restiyana, Retna. “Eksistensi Sanggar Seni Reog Singo Budoyo Di Desa Pontang,
Kecamatan Ambulu, Kabupaten Jember Tahun 1970-2012.” UNEJ, 2016.

Yunita, Uki. “Ekonomi Politik ‘Rent-Seeking’” Dalam Jaringan Kepentingan
Pertambangan Emas Di Jember (Studi: Pertambangan Emas Di Gunung
Manggar Desa Kesilir Kecamatan Wuluhan Kabupaten Jember-Jawa
Timur).” Universitas Airlangga 2015 (n.d.): 58-61.

Website:

Dewanto_Samodro. “Reog Ponorogo (1)'- Upaya Membumikan Lewat Festival
Reyog.” ANTARA, 2019.
https://www.antaranews.com/berita/1033318/reog-ponorogo-1-upaya-
membumikan-lewat-festival-reyog.

disbudpar. “Reog Ponorogo: Sejarah Dan Perjalanannya Menuju ICH UNESCO,”
2022. https://disbudparpora.ponorogo.go.id/reog-ponorogo-sejarah-dan-
perjalanannya-menuju-ich-unesco/.

Fadilah, Aini Nur. “Penurunan Eksistensi Kesenian Reog Ponorogo di Kalangan
Generasi Muda Akibat Modernisasi.” Kompasiana. Diakses 19 Desember
2025. iana.com/ainifadilah9985/67ce056¢34777c572e2a68a2/penurunan-
eksistensi-kesenian-reog-ponorogo-di-kalangan-generasi-muda-akibat-
modernisasi

Indrawan, Yudi. “Gegara Diklaim Negara Tetangga, Paguyuban Reog Gelar
Demo Di Alun Alun Ambulu Jember.” BANGSAONLINE.com, 2022.



88

https://bangsaonline.com/berita/103772/gegara-diklaim-negara-tetangga-
paguyuban-reog-gelar-demo-di-alun-alun-ambulu-jember#google_vignette.

“Kancabudaya,” n.d. https://kabudayan.id/sinaya/detail-2365-reog-pandhalungan-
-jember-jawa-timur.html?utm_.

“No Title,” n.d. https://reogdancer.blogspot.com/2011/12/reog-di-jalur-selatan-
pendalungan.html?utm_ .

Pamungkas, Haryo. “Sanggar Kiprah Saka Wetan Kesilir, Cerita Di Balik Upaya
Pelestarian Seni Tradisi Reog Di Jember.” IMAJI SOCIOPRENEUR, 2021.
https://imajisociopreneur.id/id/sanggar-kiprah-saka-wetan-kesilir-cerita-di-
balik-upaya-pelestarian-seni-tradisi-reog-di-jember.

Praja, Satuan Polisi Pamong. “Unjuk Rasa Reog Ponorogo Di Depan Pendopo
Wahyu Wibawa Graha Kabupaten Jember.” PPID Kabupaten Jember, 2022.
https://ppid.jemberkab.go.id/berita/unjuk-rasa-reog-ponorogo-di-depan-
pendopo-wahyu-wibawa-graha-kabupaten-jember.

Ronaa Nisa’us Sholikhah. “Sejarah Festival Reog Di Ponorogo, Awalnya Hanya
Diikuti 8 Grup.” Espos.id, 2022. https://regional.espos.id/sejarah-festival-
reog-di-ponorogo-awalnya-hanya-diikuti-8-grup-1380038.

Satrya, I Dewa Gde. “Belajar Nilai Dari Keluarga Jawa Mataraman.” Universitas

Ciputra, 2016. https://www.ciputra.ac.id/library/belajar-nila-dari-keluarga/.

b

Zainal, Ali. ““Lahirnya Masyarakat ‘Madura Swasta’ Di Tanah Tapal Kuda,.’
Tirto,id, 2019. https://tirto.id/lahirnya-masyarakat-madura-swasta-di-tanah-
tapal-kuda-hgA9.

Sumber: Belanda:

Onderzoek _Naar. de Oorzaken van de Mindere. Welvaart _Der Inlandsche
Bevolking Op Java En Madoera 1912-1914. kolff, n.d:

Zaken, Departement van Economische.Volkstelling,1930 Deel Ill Inhemsche
Bevolking Van Oost-Java, 1930.

Wawancara:
1. Mas Afidh

2. Pak Wijianto
3. Mbah Purnomo
4. Mbah Ramelan
5. Pak Tukino



89

LAMPIRAN

\
»De Javaansche immigranten \e tigde ndelaar in grooten geta
Djémbir, ter distrie atsen Ranth ed i =] en t hengelegen plaatsen en

SAULCLALE WULW

deel nog onon scl ie streken uit,
] n in d akte werden voor
een belangrijk deel ontgonnen door Javanen, zoodat men op vele daarvan een overwegend

Javaansche bevolking vindt. B ve voQr gi van aden_ep he kappen van
het bos{:,] Ni ij i: :ASWI eS n Mgtﬁ] Porpredo (Rlllzrs gebruik
gemaakt df j t d erceelen ‘voor een angrij

deel van

€
Madoereesche w. achte: bruik ge 3 orgamglijleaijn dj
i dyfende echigen/fiid i:en en, s T anSEEH i
ra € n ij r en. TON ¢

men velen aan, die zich,”als de gelegenheid daartoe zich aanbiedt, in deze afdeeling blijven

vestigen, J E Mar |BpiraE R

(sumber : www.delpher.n)



http://www.delpher.n/
http://www.delpher.n/

Gambar Lampiran 4 wawancara dengan Mas Afidh

90



Gambar Lampiran 6 Wawancara dengan Mbah Ruslan

91



92

Gambar Lampiran 7 wawancara dengan Mbah Purnomo

Gambar Lampiran 8 Kendang Lawas



93

Gambar lampiran 9 reog diakui oleh unesco
(sumber; https://kemlu.go.id)



https://kemlu.go.id/

94

Gambar 11 ikut serta FSRN
(sumber Fb Singo Brojo)

singobrojo_official

Oz Q 2

singobrojo_official Perayaan HUT singo brojo ke-100 tahun@dan
tahun baru Islam
21september2019

Gambar 12 Perayaan HUT Singo Brojo
(Sumber Ig Singo Brojo)



%%  singobrojo_official

VEN@ R N
singobrojo_official Sinoman'e singo brojo slurr@

Acara'ne ulang tahun singo brojo ke-99 tahun& peringatan bulan
suro 2018 @

Gambar 13 Perayaan HUT Singo Brojo
(Sumber lg Singo Brojo)

singomudho_jember
Kesilir

%

Bértemipal d;v
Jari Dua ke Utara

Krajan - Kesilir - Wuluhan \H elasa’ lam Rab‘u
Jam : 19.80 WiB {Selesai m 24 September 2019

Q= Q | W

September 2019

Gambar 14 Undangan tasyakuran
(Sumber Ig Singo Mudho)




. singomudho_jember
Kesilir

Yﬂfl ﬂﬂ ﬂNMILﬂUUEUBr

RO
U N

Qv Q 2 V

singomudho_jember 09_09_2019

Gambar 14 gebyar Suro dan milad
(Sumber Ig Singo Mudh

96



97

LEMBAR PERSETUJUAN MENJADI INFORMAN

Saya yang bertanda tangan dibawah ini menyatakan bersedia menjadi
informan dalam penelitian yang dilakukan oleh saudari Umi Navilatul Mardiyah
dengan judul penelitian “ Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019):
Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember”.

Saya memahami bahwa penelitian ini tidak berakibat negatif terhadap
semua hal, dan informasi yang saya kemukakan hanya digunakan untuk
kepentingan penelitian. Oleh karena itu, saya bersedia menjadi informan dalam
penelitian yang berjudul “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019):
Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember” yang ditulis
oleh Umi Navilatul Mardiyah.

Demikian surat pernyataan ini saya buat untuk digunakan sebagaimana

mestinya.

Jember, 25 September 2025
Mengetahui




98

LEMBAR PERSETUJUAN MENJADI INFORMAN
Saya yang bertanda tangan dibawah ini menyatakan bersedia menjadi

informan dalam penelitian yang dilakukan oleh saudari Umi Navilatul Mardiyah
dengan judul penelitian “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019):
Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember”.

Saya memahami bahwa penelitian ini tidak berakibat negatif terhadap
semua hal, dan informasi yang saya kemukakan hanya digunakan untuk
kepentingan penelitian. Oleh karena itu, saya bersedia menjadi informan dalam
penelitian yang berjudul “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019):
Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember” yang ditulis
oleh Umi Navilatul Mardiyah.

Demikian surat pernyataan ini saya buat untuk digunakan sebagaimana

mestinya.

Jember, 25 September 2025
Mengetahui

AVIED, SANYSTA



99

LEMBAR PERSETUJUAN MENJADI INFORMAN
Saya yang bertanda tangan dibawah ini menyatakan bersedia menjadi

informan dalam penelitian yang dilakukan oleh saudari Umi Navilatul Mardiyah
dengan judul penelitian “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019):
Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember”.

Saya memahami bahwa penelitian ini tidak berakibat negatif terhadap
semua hal, dan informasi yang saya kemukakan hanya digunakan untuk
kepentingan penelitian. Oleh karena itu, saya bersedia menjadi informan dalam
penelitian yang berjudul “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019):
Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember” yang ditulis
oleh Umi Navilatul Mardiyah.

Demikian surat pernyataan ini saya buat untuk digunakan sebagaimana

mestinya.

Jember, 25 September 2025
Mengetahui

o4
n J/dm‘D



100

LEMBAR PERSETUJUAN MENJADI INFORMAN

Saya yang bertanda tangan dibawah ini menyatakan bersedia menjadi
informan dalam penelitian yang dilakukan oleh saudari Umi Navilatul Mardiyah
dengan judul penelitian “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019):
Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember”.

Saya memahami bahwa penelitian ini tidak berakibat negatif terhadap
semua hal, dan informasi yang saya kemukakan hanya digunakan untuk
kepentingan penelitian. Oleh karena itu, saya bersedia menjadi informan dalam
penelitian yang berjudul “Seni Reog Ponorogo Desa Kesilir (1965-2019):
Menapaki Jejak Kesenian Masyarakat mataraman di Jember” yang ditulis
oleh Umi Navilatul Mardiyah.

Demikian surat pernyataan ini saya buat untuk digunakan sebagaimana

mestinya.

Jember, 25 september 2025
Mengetahui



101

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN

Yang bertanda tangan dibawah ini:

Nama : Umi Navilatul Mardiyah

Nim 1212104040007

Program Studi : Sejarah Peradaban [slam

Fakultas : Ushuluddin, Adab dan Humaniora

Institusi : Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddig Jember

Menyatakan dengan sebenamya bahwa dalam hasil penelitian ini tidak terdapat unsur-ubsur

penjiiplakan karya penelitian atau karya ilmiah yang pernah dilakukan atau dibuat orang lain,

kecuali yang secara tertulis dikutip dalam naskah ini dan discbutkan dalam sumber kutipan

dan dafiar pustaka.

Apabila di kemudian hari temyata hasil penelitian terbukti dapat unsur-unsur penjiplakan dan

dan ada klaim dari pihak lain, maka saya bersedia untuk diproses sesuai peraturan perundang-

undangan yang berlaku.

Demikian surat pernyataan ini saya buat dengan sebenamya dan tanpa paksaan dari siapapun.
Jember, 17 November 2025

Saya Menyatakan

CHALA IXBGRTEI0IT

Umi Navilatul Mardiyah
NIM 212104040007




102

BIOGRAFI PENULIS

A. ldentitas Diri

Nama : Umi Navilatul Mardiyah
Tempat/Tanggal Lahir : Jember, 16 Juli 2002

Jenis Kelamin : Perempuan

Alamat : RT/RW (004/003), Dsn. Krajan,

Desa Kesilir, Kec. Wuluhan,

Kabupaten Jember.

Fakultas : Ushuluddin Adab dan Humaniora
Program Studi : Sejarah dan Peradaban Islam
NIM : 212104040007

B. RiwayatPendidikan
1. SD : SD Plus Al-Muthohhirin
2. MTS :MTS SA Al-Falah
3. MA : MA Al-Amiriyyah

C. Pengalaman Organisasi

1. ISJAD (lkatan Santri Jember Asuhan Darussalam)



