IMPLEMENTASI TARJIH MAQASIDITERHADAP IKHTILAF
ULAMA ATAS KETENTUAN IDAH WANITA HAMIL
AKIBAT ZINA

SKRIPSI

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:

Ahmad Faizzul Haq
NIM 222102010007

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
FAKULTAS SYARIAH
DESEMBER 2025



IMPLEMENTASI TARJIH MAQASIDITERHADAP IKHTILAF
ULAMA ATAS KETENTUAN IDAH WANITA HAMIL
AKIBAT ZINA

SKRIPSI

diajukan kepada Universitas Islam Negeri
Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
untuk memenubhi salah satu persyaratan memperoleh
gelar Sarjana Hukum (S.H.)
Fakultas Syariah
Program Studi Hukum Keluarga

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:

Ahmad Faizzul Haq
NIM : 222102010007

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
FAKULTAS SYARIAH
DESEMBER 2025



IMPLEMENTASI TARJIH MAQASIDITERHADAP IKHTILAF
ULAMA ATAS KETENTUAN IDAH WANITA HAMIL
AKIBAT ZINA

SKRIPSI

diajukan kepada Universitas Islam Negeri
Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
untuk memenubhi salah satu persyaratan memperoleh
gelar Sarjana Hukum (S.H.)
Fakultas Syariah
Program Studi Hukum Keluarga

Oleh:

Ahmad Faizzul Haq
NIM : 222102010007

Disetujui Pembimbing

e

TEm

Dr. Muhammad Faisol, S.S., M.Ag.
NIP. 197706092008011012

il



IMPLEMENTASI TARJI MAQASIDITERHADAP IKITILAF
ULAMA ATAS KETENTUAN IDAH WANITA HAMIL
AKIBAT ZINA

SKRIPSI

telah diuji dan diterima untuk memenuhi salah satu persyaratan
memperoleh gelar Sarjana Hukum (5.11)
Fakultas Syariah
Jurusan Hukum Islam
Program Studi [ fukum Keluarga

Hari - Selasa
Tanggal : 16 Desember 2025

Tim Penguji

Ketua 5 '
-~ \
7 .
H Il thmgﬂ Agus Solihin, SJOLL, M.

NIP. 19740329 199803 2 001 NIP. 19820822 200910 1 002

Anggota :
1. Prol Dr. H. Rafid Abbas, M.A.

2 Dr. Mubammad Faisol, S.S, M. Ag.

Menyetujui,
Fakultas Syariah

i



MOTTO

BB Sl 8T 2 G O O N T ]

Jagalah dirimu, niscaya terjaga wanita-wanitamu dari perbuatan haram.
Dan jauhilah segala yang tak layak bagi seorang muslim.
Sesungguhnya zina adalah hutang, bila engkau melakukannya, maka ketahuilah,
yang akan membayarnya adalah keluargamu sendiri.

* Taqi al-Din al-Tamimi, al-Tabaqat al-Saniyah fi Tardjim al-Hanafiyyah, Juz 11
(Riyadh: Dar al-Rifa’1, 1979), 183.

v



PERSEMBAHAN

Skripsi ini dipersembahkan kepada umiku tercinta, Sofi Ratih Kumala
serta abah Muhammad Niamullah, yang setiap malam memeluk dengan rangkulan
doa. Terima kasih atas kasih sayang yang tak mengenal lelah, atas setiap nasihat
yang menumbuhkan iman, atas kerja keras yang diam-diam menjadi sayap bagi
setiap langkahku. Keringat dan doamu adalah kalimat paling indah yang

kutemukan di hidup ini.

Kepada kakek dan nenek tercinta, yang dengan kesederhanaan
mengajariku tentang arti hidup, tentang bagaimana cinta bisa hadir dalam diam,
dan tentang ketulusan yang tak perlu banyak kata. Kehangatan kalian adalah

rumah yang tak pernah pudar dari ingatan.

Juga kepada bapak, K.H. Achmad Nahrowi, guru yang dengan ketenangan
dan ketulusan menuntunku, yang membuka cakrawala pikir dan mengajakku
mengarungi samudera ilmu dengan perahu kesabaran dan lentera keikhlasan.

Semoga ilmu yang beliau ajarkan menjadi mata air yang tak pernah surut.

Tak lupa kepada saudaraku tersayang, Ahmad Thoriqul Haq, satu-satunya
saudara sejiwa, yang selalu menumbuhkan semangat di setiap nafasku. Semoga
kelak semua yang kau impikan terwujud, dan kita tetap berjalan bersama apapun

rintangannya.



KATA PENGANTAR

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., Dzat Yang
Maha Pengasih lagi Maha Penyayang, atas limpahan rahmat, taufik, hidayah, dan
inayah-Nya sehingga penulis mampu menyelesaikan skripsi ini dengan baik dan
lancar. Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad
saw., teladan utama yang dengan ajarannya membimbing umat manusia menuju

cahaya ilmu, kebenaran, dan akhlak mulia.

Skripsi ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar
Sarjana  Hukum pada Program Studi Hukum Keluarga, Fakultas Syariah,
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, sekaligus menjadi
proses akademik dan reflektif yang memberikan banyak pelajaran berharga
tentang kesabaran, ketekunan, dan keikhlasan. Penulis menyadari sepenuhnya
bahwa penyusunan skripsi ini tidak terlepas dari doa, dukungan, dan bantuan
berbagai pihak, sehingga dengan penuh hormat dan rasa syukur yang mendalam,
penulis menyampaikan ucapan terima kasih dan penghargaan yang sebesar-

besarnya kepada:

1. Bapak Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag, M.M. CPEM. selaku Rektor UIN Kiai Haji
Achmad Siddiq Jember yang menyediakan sarana dan prasarana dalam
kegiatan perkuliahan serta penelitian.

2. Bapak Dr. Wildani Hefni, M.A. selaku Dekan Fakultas Syariah UIN Kiai Haji
Achmad Siddiq Jember yang telah memberikan izin dalam penyusunan
skripsi.

3. Ibu Dr. Hj. Busriyanti, M.Ag. selaku Wakil Dekan I Wakil Dekan Bidang
Akademik dan Kelembagaan Fakultas Syariah UIN Kiai Haji Achmad Siddiq
Jember.

4. Bapak Sholikul Hadi, S.H., M.H. selaku Ketua Jurusan Hukum Islam Fakultas
Syariah UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember.

5. Bapak Fathor Rahman, M.Sy. selaku Sekretaris Jurusan Hukum Islam
Fakultas Syariah UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember.

Vi



10.

11.

12.

13.

14.

Ibu Inayatul Anisah, S.Ag, M.Hum. selaku Koordinator Program Studi
Hukum Keluarga Fakultas Syariah UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember.
Bapak Abdul Ghofi Dwi Setiawan, M.H. selaku Dosen Pembimbing
Akademik, atas bimbingan dan arahan selama ini.

Bapak Dr. Muhammad Faisol, S.S., M.Ag. selaku Dosen Pembimbing yang
yang dengan penuh kesabaran, ketelitian, dan ketulusan telah membimbing
penulis hingga skripsi ini dapat terselesaikan dengan baik.

Tim penguji, atas waktu, perhatian, serta saran berharga yang telah
melancarkan ujian dan memperkaya isi penelitian ini.

Seluruh dosen, tenaga kependidikan, dan civitas akademika Fakultas Syariah,
atas ilmu, pelayanan, dan dedikasi yang telah memberikan warna dalam
perjalanan studi penulis.

Seluruh ulama yang menjadi rujukan keilmuan, atas khazanah ilmu yang
begitu luas dan menuntun penulis memahami kedalaman syariat.

Seluruh guru penulis, baik formal maupun non-formal, yang telah mendidik
dengan ilmu dan keteladanan moral yang tak ternilai.

Teman-teman Program Studi Hukum Keluarga angkatan 2022, Kuliah Kerja
Nyata Kolaboratif Posko 052, dan Praktik Kerja Lapangan Pengadilan Agama
Jember, atas kebersamaan, dukungan, dan semangat yang selalu hadir dalam
setiap langkah perjuangan.

Seseorang yang kelak ditakdirkan Allah Swt. menjadi pendamping hidup
penulis, meskipun hingga kini belum diketahui siapa dan di mana
keberadaannya, penulis menapaki proses ini tanpa kehadiran siapa pun selain
doa dan harapan. Karya ini menjadi saksi atas perjalanan yang dilalui dalam
kesendirian, dengan keyakinan bahwa jika engkau memang telah ditetapkan,

pertemuan itu akan terjadi pada waktu terbaik menurut ketentuan-Nya.

Jember, 11 Oktober 2025

Penulis

vii



ABSTRAK

Ahmad Faizzul Haq, 2025: Implementasi Tarjih Maqasidi Terhadap Ikhtilaf
Ulama Atas Ketentuan Idah Wanita Hamil Akibat Zina.
Kata kunci: 7arjih Maqasidi, IJdah Wanita Hamil Akibat Zina, Ikhtilaf Ulama.

Seiring perkembangan hukum Islam, tidak jarang para ulama berbeda
pendapat akibat perbedaan metode istinbat dan pemahaman terhadap dalil. Tidak
semua persoalan dijelaskan secara eksplisit dalam nas, sehingga para ulama
melakukan ijtihad dengan metode dan cara istid/al yang berbeda. Akibatnya,
muncul berbagai ikhtilaf dalam permasalahan-permasalahan figh, salah satunya
terkait kewajiban idah bagi wanita hamil akibat zina. Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah
berpendapat tidak ada kewajiban idah, sedangkan Malikiyyah dan Hanabilah
mewajibkan idah hingga ia melahirkan. Ikhtilaf ini menarik dikaji melalui
pendekatan tarjih magqasidi, yakni upaya mengunggulkan salah satu dari dua
pendapat yang kontradiktif dengan melihat aspek maqasid al-shari‘ah guna
menentukan pendapat yang paling sejalan dengan prinsip kemaslahatan.

Fokus penelitian dalam penelitian ini ada dua hal, yaitu: 1) Bagaimana
pendapat para ulama terkait ketentuan idah bagi wanita hamil akibat zina? 2)
Bagaimana implementasi tarjih magqasidi terhadap ikhtilaf ulama atas ketentuan
idah wanita hamil akibat zina?

Tujuan penelitian ini ialah: 1) Untuk mengidentifikasi pendapat dan
istinbat para ulama dalam menetapkan hukum idah bagi wanita hamil akibat zina.
2) Untuk mengkaji dan menjelaskan implementasi tarjih maqasidi dalam
menyikapi ikhtilaf ulama mengenai ketentuan idah bagi wanita hamil akibat zina.

Penelitian ini. menggunakan metode penelitian yuridis normatif dengan
pendekatan konseptual yang menelaah hukum dari aspek normatif seperti aturan,
asas, prinsip, teori, dan doktrin hukum di mana data diperoleh melalui studi
pustaka terhadap literatur klasik dan kontemporer dalam bidang figh dan usu/ al-
tigh.

Hasil penelitian bermuara pada dua kesimpulan: 1) Ulama terbagi menjadi
dua kelompok; Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah yang tidak mewajibkan idah bagi
wanita hamil akibat zina, serta Malikiyyah dan Hanabilah yang mewajibkannya
hingga melahirkan. Keduanya memiliki argumentasi dan dalil-dalil yang
digunakan sebagai dasar pendapat. 2) Melalui implementasi tarjih maqasidi
dengan mempertimbangkan tiga aspek, yaitu tingkatan maqasid, dar’ al-mafasid
muqgaddam ‘ala jalb al-masalih, dan taqdim maslahah ‘ammah ‘ala maslahah
khassah diperoleh kesimpulan bahwa pendapat Malikiyyah dan Hanabilah lebih
kuat secara magqasid, karena lebih sesuai dengan tujuan syariat dalam menjaga
keteraturan nasab dan mencegah mafsadah yang lebih luas.

viii



DAFTAR ISI

HALAMAN SAMPUL i
LEMBAR PERSETUJUAN PEMBIMBING ......cccceevnversuinsunssensanssssssessansassseses ii
LEMBAR PENGESAHAN .....coiinininninsensensnissaissessssssisssssssssssssssssssssssssssssssans iii
IMOTTO caucnriniirinninsensisssnsssnssesssnssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssssssssssssssssssssass iv
PERSEMBAHAN .V
KATA PENGANTAR vi
ABSTRAK aucuiiiintiiinninsnisesssisssnsssssssssssssssssssssssssssssssasssssssssssssssssssssassssssssssssss viii
DAFTAR ISL...cccrricerssnccrnssssssncsonssonsossssnessassnsssassosssasssassnnssasssassonssosssassnnssnsssassanssns ix
DAFTAR TABEL xi
BAB I PENDAHULUAN 1
A. Konteks Penelitiam ... 0......... .00 . eeeerereecnrerneereeoreosees 1
B.  Fokus Penelitian...........ccociiiiiiiiiiiienieieeieecee et 8
C. Tujuan Penelitian ..........cceeeiiiiiiiieeiiii ettt e 8
D. Manfaat Penelitian .........ccocooiiiiiiiiiiiiiiie e 9
E. Defiisifigilabl. b= 2 S L LAS IS L ANM NEL R 10
F. ySigempagkaPenulisgny.... A N EF- TR --£-A- T - C FFRNTNF-£ Yoo 14
BAB IT KAJTAN PUSTAKA ....cuuirtrrinicninnisessensnsssnssnsssssssssssssssssesssssasstsssssnss 17
A. Penelitian Terdahulu.............oiiiii e 17
B, KaJ1a0 TOTT c.uutiieiiieeiiieeiiee ettt ettt e et e e eeneeeenneeen 29
BAB III METODE PENELITIAN .. 61
A, Jenis Penelitian ........c.oooiiiiiiiiiiiieee s 61
B. Pendekatan Penelitian ..........ccccooeiiiiiiiniiiiiiiniiieieeee e 61
C. Sumber Bahan HuKUM.........c.coooiiiiiiiiiieeeee 62
D. Teknik Pengumpulan Bahan Hukum.............cccccooviiiiiiniiniiccieeeee, 64
E. Analisis Bahan HuKUM ........c.coooiiiiiiiieeee 65
F. Tahap-Tahap Penelitian ...........ccceeviiiiiiniiiniieiieie e 65
BAB IV PEMBAHASAN 68

1X



A. Pendapat Para Ulama atas Ketentuan Idah Bagi Wanita Hamil Akibat Zina 68
B. Implementasi Tarjih Magasiditerhadap Ikhtilaf Ulama atas Ketentuan Idah

Wanita Hamil AKibat Zina..........ccccoviiiiiiiiiiiniiiieneeeeee e 79
BAB V PENUTUP 88
A, KESTMPUIAN ...ttt st 88
Bl SAran ..o 90
DAFTAR PUSTAKA 91




Tabel 1.1

DAFTAR TABEL

Perbandingan Penelitian Terdahulu

X1



BAB I

PENDAHULUAN

A. Konteks Penelitian
Islam merupakan agama yang diturunkan sebagai rahmat bagi seluruh
alam.! Ajarannya tidak hanya mengatur hubungan spiritual antara manusia
dengan Tuhannya, tapi juga mencakup relasi sosial antara sesama manusia
bahkan hingga tata kelola kehidupan secara kolektif. Islam tidak hanya hadir
sebagai sistem keimanan, tetapi juga sebagai sistem kehidupan yang integral

dan sempurna (shamil wa kamil).?

Integralitas Islam ini dibangun berdasarkan tiga komponen, yakni
akidah, syariat, dan akhlak. Ketiga komponen tersebut saling melengkapi satu
sama lain dan menjadi landasan integratif bagi keutuhan ajaran Islam. Akidah
berhubungan dengan keyakinan terhadap Allah, malaikat-malaikat-Nya, kitab-
kitab, para rasul, dan hari akhir.> Adapun syariat mengatur aspek praktis
kehidupan manusia, baik yang berhubungan dengan dirinya sendiri maupun
dengan orang lain. Syariat yang erat kaitannya dengan hal-hal bersifat praktis
ini meliputi perkataan, perbuatan, transaksi, dan interaksi manusia.* Secara

garis besar, hal-hal praktis ini terbagi menjadi dua macam, yaitu ‘ubudiyah

Islam rahmatan Ii al-‘alamin adalah tafsir dari ayat 107 surat al-Anbiya’. Secara tekstual
ayat tersebut menyebutkan bahwa Nabi Muhammad diutus sebagai rahmat bagi alam semesta. al-
Maraghi menafsirkan yang dimaksud ayat itu bukan hanya Nabi Muhammad, tetapi juga al-
Qur’an, syariat serta hukum-hukum yang menjadi kompas kehidupan dunia dan akhirat adalah
rahmat dan petunjuk bagi umat manusia. Lihat Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraght,
Juz XVII (Kairo: al-Halab1, 1946), 78.

2 Isma'il Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, Juz VI (Beirut: Dar al-Kutub al-
'Mimiyyah, 1998), 142.

3 ‘Abd al-Wahhab Khallaf, ‘/lm Usiil al-Figh (Surabaya: al-Haramayn, 2004), 32.

4 ¢ Abd al-Wahhab Khallaf, 7lm Usil al-Figh, 32.



dan muamalah. ‘Ubudiyah adalah bentuk relasi manusia dengan tuhannya
yang mencakup salat, puasa, zakat, haji, dan ibadah-ibadah lain. Sedangkan
muamalah merupakan interaksi antara manusia satu dengan lainnya baik
individual maupun kolektif yang meliputi akad-akad, perjanjian, hingga

sanksi-sanksi pidana.

Sementara itu akhlak merupakan sistem nilai dan etika yang menjadi
dasar sekaligus tujuan agama. Akhlak menjadi ruh dari pelaksanaan akidah
dan syariat karena keduanya tak bermakna tanpa akhlak sebagai pengarah
dalam mengatur hubungan manusia dengan Tuhannya dan sesama manusia.
Orang yang mengaku beriman dan melaksanakan syariat tapi tidak berakhlak

adalah orang yang tidak menjalankan Islam secara kaffah.

Para ulama sepakat bahwa segala tingkah laku manusia diatur oleh
syariat sebagaimana disinggung sebelumya. Namun tak semua perbuatan ini
diatur secara eksplisit. Sebagian hukum dijelaskan dengan adanya nusus yang
ada dalam al-Qur’an dan sunah, sebagian yang lain tidak diatur secara terang-
terangan melalui nusus, tetapi dalil-dalil syariat memberi tanda dan petunjuk
atas hukum kedua ini.’> Melalui perantara dalil-dalil serta petunjuk itulah
seorang mujtahid mampu untuk memformulasikan hukum. Hukum-hukum
yang dihasilkan dari dalil-dalil syar’i melalui proses istinbat ini kemudian

disebut sebagai figh.

5 ‘Abd al-Wahhab Khallaf, ‘7lm Usil al-Figh, 11.



Figh secara etimologis berarti tahu dan paham akan sesuatu.

Sedangkan secara terminologis figh adalah ilmu tentang hukum-hukum syar’i

yang bersifat praktis yang diperoleh dari dalil-dalil terperinci (tafsild).” Al-

Mahalli mendefinisikan figh sebagai berikut:

Ban o5 oen a1l 5 G U pl s 8 Gl g
A B Rty g 1 0 3 S Sy i o et (KN
555 call J 13 Kty 88 By s o300 3 B3 i o 200 55 L3
Jlad b B F5 Geladll Lot B N B cll 3 s
f)% "i;;/.\j Cpa) g)\}lfa_i\ z)/t/; cif‘j@ Algsy i\é—i} &*j e e 8

b 223 W6 bl o) o S5 25 52 G

Figh sebagai bagian kedua (dari frasa wsu/ figh) memiliki makna
etimologis yaitu paham, dan makna terminologis yaitu pengetahuan
atas hukum-hukum shar’7 yang metodenya adalah ijtihad, seperti
pengetahuan bahwa niat wudlu’ adalah wajib, salat witir adalah sunah,
niat di malam hari adalah syarat (sah) puasa ramadan, zakat wajib atas
harta anak kecil tapi tidak wajib atas perhiasan yang mubah,
pembunuhan mutsaggal berimplikasi kepada kewajiban gisas, dan lain
sebagainya dari permasalahan khilaf” Berbeda dengan hukum yang
bukan produk ijtihad, seperti pengetahuan bahwa salat lima waktu
hukumnya wajib, zina adalah perbuatan haram, dan lain sebagainya
dari permasalahan gat 7 maka tidak disebut sebagai figh.

Oleh karena figh adalah hasil ijtihad ulama, maka kebenaran yang

dihasilkan bersifat nisbi. Jika ia sampai pada kebenaran dalam memahami

teks-teks syariat maka selaraslah antara syariat dan figh. Namun apabila ia

2018), 6.

¢ Muhammad Ibn Manziir, Lisdn al- ‘Arab, Juz XIII (Beirut: Dar Sadir, 1414H), 522.
7 Muhammad Ibn Qasim al-Ghazi, Fath al-Qarib (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,

8 Jalal al-Din Muhammad al-Mahalli, Sharh al-Waragat fi Usiil al-Figh (Palestina:

Jami‘ah al-Quds, 1999), 68-69.



salah dalam memahami teks syariat, maka ijtihadnya tidak keluar dari koridor

figh walaupun belum tentu bisa disebut sebagai syariat.’

Salah satu ciri utama dalam tradisi figh adalah adanya ikhtilaf atau
perbedaan pendapat. Ikhtilaf terjadi bukan tanpa sebab, menurut Wael Hallaq
dalam karyanya An Introduction to Islamic Law perbedaan proses penalaran
dalam mengintepretasikan teks-teks ilahi dan sunah nabawi yang melahirkan
keberagaman pendapat.! Hal ini pula yang kemudian menjadi sebab
munculnya mazhab-mazhab figh yang menjadi puncak kejayaan dan

keemasan Islam.!!

Beberapa mazhab mengalami pasang surut dalam
menghadapi perkembangan Islam. Namun pada akhirnya hanya ada beberapa
mazhab yang berhasil bertahan dan diikuti oleh banyak umat muslim, di
antaranya adalah mazhab Abu Hanifah Nu’man ibn Tsabit (Hanafi), mazhab
Malik ibn Anas (Maliki), mazhab Muhammad ibn Idris al-Shafi’i (Shafi’i),

dan mazhab Ahmad ibn Hanbal (Hanbali). Keempat mazhab tersebut memiliki

banyak ikhtilaf dalam menetapkan hukum figh.

Kajian yang menjadi topik perdebatan di kalangan ulama di antaranya
adalah ketentuan idah. Berbagai literatur figh menguraikan permasalahan idah

secara detail dan terperinci. Sederhananya, idah merupakan masa tunggu bagi

® Benar dan salahnya mujtahid merupakan perkara mukhtalaf f7h. Sebagian ulama dari
kalangan al-musawwibah berpendapat bahwa setiap ijtihad adalah benar, sedangkan mayoritas
ulama berpendapat ijtihad mungkin benar atau salah. Namun perlu digaris bawahi bahwa ijtihad
yang dimaksud adalah ijtihad orang yang memenuhi persyaratan mujtahid. Lihat Muhammad
Hasan Hitt, a/-Khulasah fi Usul al-Figh (Damaskus: Dar al-Mustafa, 2021), 124.

19 Wael B Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University
Press, 2009), 27.

"' Mun’im Sirry, Sejarah Figh Islam: Sebuah Pengantar (Surabaya: Risalah Gusti, 1995),
L.



seorang wanita yang berpisah dengan suaminya baik karena perceraian
maupun ditinggal mati oleh suami.'> Terdapat kontroversi di kalangan
sejarawan sejak kapan tradisi idah setelah terjadi perceraian ini dilakukan.
Sebagian berpandangan eksistensi idah tidak ditemukan sebelum Islam
datang'®, sedangkan menurut Shah Wali Allah al-Dihlawi praktik idah sudah
ada sejak masa jahiliyah dan hampir tidak pernah ditinggalkan mengingat

banyaknya kemaslahatan yang terkandung dalamnya.'*

Idah berimplikasi terhadap legitimasi rujuk bagi suami, yakni suami
diberikan hak untuk menjalin hubungan keluarga kembali dengan istri yang
telah ia talak tanpa memerlukan akad nikah baru, selama istri menjalani masa
idah walaupun tanpa kerelaanya.'> Selain itu idah juga bertujuan untuk
mengetahui kondisi rahim wanita, karena dikhawatirkan terkandung janin di
dalamnya sehingga jika wanita tersebut menikah kembali tidak terjadi

percampuran nasab. '¢

Pada dasarnya praktik idah adalah sesuatu yang biasa bagi wanita yang
ditalak dan ditinggal mati suaminya. Namun hal ini menjadi tak lazim jika

dihadapkan dengan situasi yang lebih spesifik, yaitu wanita yang melakukan

12 Dalam situasi wanita ditinggal mati oleh suaminya, selain diwajibkan menjalani masa

idah ia juga harus melakukan 7hdad atau hidad yaitu menahan diri untuk tidak berhias, keluar
rumah, dan berwangi-wangian selama empat bulan sepuluh hari. Lihat Muhammad Faisol, “IThdad
Masa Berkabung dalam Tinjauan Para Mufassir dan Fuqaha,” Hukum Islam 17, no. 1 (2007): 128.

13 Abd. Mogsith Ghazali, “Iddah dan Thdad dalam Islam : Pertimbangan Legal Formal dan

Etik Moral,” RAHIMA-LKiS, (2002): 138.

4 Shah Wali Allah al-Dihlawi, Hujjat Allah al-Balighah, Juz 11 (Beirut: Dar al-Jayl,

2005), 219.

15 Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz 1X (Damaskus: Dar al-Fikr,

t.th), 6955.

16 Sayyid Sabiq, Figh al-Sunnah, Juz 11 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Arabi, 1977), 325.



zina. Kerap kali perzinaan disebabkan interaksi antara laki-laki dan wanita
yang tak terkendali hingga memicu pergaulan bebas. Banyak efek negatif dari
perbuatan tersebut seperti terjadinya kehamilan sebelum dilangsungkan akad
perkawinan yang sah. Kondisi ini memunculkan pertanyaan terkait keabsahan
akad nikah oleh wanita hamil akibat zina dengan lelaki yang menghamilinya
maupun bukan yang mengamilinya berikut ada atau tidaknya kewajiban idah

atas mereka.

Kalangan Hanafiyyah dan Shafi’iyyah berpendapat bahwa wanita yang
pernah berzina, hamil maupun tidak, tidak diwajibkan idah, demikian pula
pendapat Abu Bakr dan ‘Umar ibn Khattab.!” Hal ini berdampak pada
diperbolehkannya laki-laki untuk melangsungkan akad nikah dengan wanita
yang berzina, dan menggaulinya tanpa diharuskan menunggu kelahiran anak
dari wanita tersebut. Namun Hanafiyyah menambahkan ketentuan tidak halal
bagi pasangan tersebut untuk melakukan hubungan suami istri sampai anak

yang dikandung lahir. '

Berbeda dengan dua mazhab di atas, Malikiyyah berpandangan bahwa
wanita yang pernah berzina wajib melakukan idah sebagaimana idahnya
wanita yang bercerai. Apabila ia tidak hamil masa idahnya adalah tiga kali
haid, tapi jika ia hamil maka masa idahnya sampai ia melahirkan bayi yang ia

19

kandung.”” Demikian pula pendapat Hanabilah terkait permasalahan ini,

17 Sayyid Sabiq, Figh al-Sunnah, Juz 11, 332.

18 <Abd al-Rahman al-Jaziri, al-Figh ‘ald Madhahib al-Arba‘ah, Juz IV (Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Timiyyah, 2003), 457.

19 Sayyid Sabiq, Figh al-Sunnah, Juz 11, 332.



meskipun ada dua riwayat dari Ahmad ibn Hanbal terkait diwajibkan idah
selama tiga kali haid atau satu kali haid saja.?’ Pendapat kedua mazhab ini
berakibat pada tidak sahnya akad nikah wanita zina selama ia menjalani masa

idah.

Ikhtilaf tersebut terjadi karena tidak ada nas dalam al-Qur’an dan
sunah yang mengatur secara pasti ketentuan idah bagi wanita hamil akibat
zina. Setiap mazhab memiliki dalil yang digunakan sebagai landasan,
perbedaan dalil yang digunakan dalam istidlal juga metode istinbat
melahirkan konklusi yang berbeda. Dalam menyikapi ragam pendapat
fugaha’, ulama menawarkan beberapa pendekatan yang salah satunya ialah
tarjih, yaitu mengunggulkan satu pendapat atas pendapat lain. Umumnya
diskursus tarjih digunakan dalam merespons fa’arud al-adillah di mana ada
dua dalil saling kontradiktif, tetapi ia bukanlah jalan satu-satunya sebab ulama
juga menggunakan pendekatan lain seperti al-jam’ wa al-taufiq, nasakh,
tasaqut, dan tarjih”! Pembahasan ini terfokus pada pendekatan farjih, yaitu
mengunggulkan salah satu dari beberapa pendapat yang kontradiktif, baik
didasarkan nas maupun giyas. Sebuah ta’arud dapat dihilangkan dengan
berbagai cara, yang terpenting di antaranya adalah merujuk kepada magasid
al-shari’ah, meskipun terdapat perbedaan pandangan dalam hal urutan prioritas

magqasid tersebut.??

20 Sayyid Sabiq, Figh al-Sunnah, Juz 11, 332.
21 M Noor Harisudin, /Imu Ushul Figh (Malang: Pena Salsabila, 2020), 221.
22 Wahbabh al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz 1, 88.



Dengan demikian, perbedaan pendapat para ulama terkait ketentuan
idah bagi wanita hamil karena zina mencerminkan dinamika figh sebagai hasil
ijtihad fugaha’. Ketidakhadiran nas yang eksplisit dalam permasalahan ini
memicu munculnya berbagai pandangan yang masing-masing memiliki dasar
argumentatif tersendiri. Dalam situasi ikhtilaf seperti ini diperlukan
pendekatan tarjih yang tidak hanya mempertimbangkan kekuatan dalil, tetapi
juga memerhatikan maqasid al-shari'ah sebagai landasan substansial dalam
menetapkan hukum. Oleh karena itu, peneliti tertarik untuk mengkaji lebih
dalam bagaimana maqasid al-shari'ah dapat dijadikan sebagai acuan dalam
merespons perbedaan pendapat tersebut dalam skripsi berjudul “Implementasi
Tarjih Magasidi Terhadap Ikhtilaf Ulama Atas Ketentuan Idah Wanita Hamil

Akibat Zina.”

. Fokus Penelitian
Berdasarkan = uraian = permasalahan = tersebut di atas, peneliti

merumuskan fokus penelitian dalam rumusan masalah sebagai berikut:

1. Bagaimana pendapat para ulama terkait ketentuan idah bagi wanita hamil
akibat zina?
2. Bagaimana implementasi tarjii maqasidi terhadap ikhtilaf ulama atas

ketentuan idah wanita hamil akibat zina?

. Tujuan Penelitian
Selaras dengan rumusan masalah di atas, tujuan penelitian ini adalah

sebagai berikut:



1. Untuk mengidentifikasi pendapat dan Jistinbat para ulama dalam
menetapkan hukum idah bagi wanita hamil akibat zina.

2. Untuk mengkaji dan menjelaskan implementasi tarjih maqasidi dalam
menyikapi ikhtilaf ulama mengenai ketentuan idah bagi wanita hamil

akibat zina.

D. Manfaat Penelitian
Manfaat penelitian memuat kontribusi yang diharapkan dapat
diberikan setelah penelitian diselesaikan, baik dalam bentuk manfaat secara

teoretis maupun praktis, yang akan dijelaskan sebagai berikut:

1. Manfaat Teoretis

a. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam
pengembangan khazanah keilmuan khususnya dalam bidang figh dan
usul figh, terutama yang berkaitan dengan hukum keluarga dan
pendekatan magasid al-shari'ah dalam taryih.

b. Menjadi referensi ilmiah dalam memahami dinamika ikhtilaf ulama
serta signifikansi maqasid al-shari'ah sebagai pendekatan dalam
merespons perbedaan hukum figh yang tidak memiliki nas eksplisit.

2. Manfaat Praktis

a. Bagi Peneliti
1) Memberikan pengetahuan dan pengalaman mendalam dalam

memahami metode farjih dengan pendekatan magasid serta

penerapannya dalam masalah-masalah figh.



10

2) Menjadi dasar penguatan kapasitas akademik peneliti dalam
mengkaji hukum Islam melalui pendekatan yang tidak hanya
tekstual, tetapi juga kontekstual dan berbasis kemaslahatan.

b. Bagi Institansi

1) Diharapkan menjadi sumber referensi tambahan bagi civitas
akademika, khususnya di lingkungan Fakultas Syariah dan
program studi Hukum Keluarga dalam mengkaji isu-isu ikhtilaf
dan magqasid al-shari'ah.

2) Dapat dijadikan rujukan bagi mahasiswa yang akan melakukan
penelitian lanjutan terkait hukum keluarga, tarjih, maupun maqgasid
al-shari'ah.

c. Bagi Masyarakat

1) Memberikan pemahaman kepada masyarakat mengenai hukum
idah bagi wanita hamil akibat zina dalam perspektif berbagai
mazhab serta bagaimana pendekatan ‘magasid dapat dijadikan
pertimbangan dalam pengambilan hukum yang lebih maslahat.

2) Menjadi panduan normatif sekaligus kontekstual dalam menyikapi

problematika sosial terkait pernikahan dan kehamilan di luar nikah.

E. Definisi Istilah
Definisi istilah memuat arti dari kata-kata kunci yang menjadi fokus
utama penelitian sebagaimana tercantum dalam judul. Hal ini bertujuan untuk
memastikan pemahaman yang selaras antara peneliti dan pembaca, sehingga

tidak terjadi penafsiran yang keliru terhadap istilah-istilah yang digunakan.



11

1. Tarjih Maqasidi

Tarjih Maqgasidi adalah frasa yang terdiri kata farjih dan magqasidi.
Tarjih secara bahasa berarti mengunggulkan atau mengutamakan sesuatu.
Sedangkan secara istilah farjh adalah proses mengunggulkan sebagian
dalil atau indikasi atas dalil lainnya guna mencapai suatu keyakinan yang
bersifat dugaan kuat (zann). Tidak ada yang mengingkari penggunaan
tarjih, bahkan mereka yang menolak giyas pun tetap menggunakannya,
khususnya dalam memahami teks-teks zahir dan hadis.>® Hal ini
menunjukkan bahwa tfarjih merupakan bagian penting dalam proses
istinbat hukum, karena ia membantu menentukan pendapat yang paling
kuat di antara beberapa pandangan yang bertentangan. Dengan demikian
tarjih bukan hanya sekadar metode teknis dalam usu/ figh, melainkan juga
instrumen penting dalam menjaga koherensi dan relevansi hukum Islam

terhadap dalil-dalil shar7 yang beragam.

Istilah maqasidi merujuk pada magasid al-shari ‘ah, maka perlu
diketahui terlebih dahulu apa definisi dari maqgasid al-shari ‘ah. Magasid
al-shar ‘ah adalah makna-makna dan tujuan-tujuan yang tampak dalam
seluruh atau sebagian besar hukum syariat atau merupakan tujuan dari
syariat serta rahasia-rahasia ilahiah yang ditetapkan oleh a/-Shari‘ (Allah)
pada setiap hukum dari hukum-hukumnya. Mengetahui magasid

merupakan keharusan yang bersifat terus-menerus dan berlaku untuk

23 ¢Abd al-Malik al-Juwayni, al-Burhan fi Usil al-Figh, Juz 11 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1997), 175.



12

semua orang. Bagi seorang mujtahid, pemahaman magasid penting dalam
proses istinbat dan dalam memahami teks-teks shar’7. Adapun bagi orang
awam (non-mujtahid), pemahaman tersebut berguna untuk mengenali

hikmah dan rahasia di balik ketentuan-ketentuan syariat.>*

2. Ikhtilaf

Ikhtilaf secara bahasa merupakan serapan dari bahasa arab yang
berasal dari akar kata khalaf'- yakhluf - khalf dan memiliki padanan kata
khilaf yang berarti perselisihan dan perbedaan, antonim kata persatuan.?
Kamus Besar Bahasa Indonesia turut mengartikan ikhtilaf sebagai

perbedaan pendapat, dan perselisihan.?¢

Khilaf di antara manusia mengacu pada kondisi ketika seseorang
atau kelompok tidak sepakat atau memiliki perbedaan pandangan atau
pendapat = mengenai suatu masalah. = Situasi = ini bukan sekadar
ketidakcocokan, melainkan pemicu munculnya disparitas yang mengarah
pada dialog dan diskusi. Tujuan utama dari proses ini adalah untuk
menyingkap kebenaran dan melenyapkan kekeliruan atau kebatilan yang
mungkin ada dalam masalah yang diperdebatkan, sehingga tercapai

pemahaman yang lebih baik atau solusi yang lebih tepat.?’

24 Wahbabh al-Zuhayli, Usiil Figh al-Islami, Juz 11 (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), 1017.

25 Ibn Manziir, Lisan al- ‘Arab, Juz IX, 94.

26 Tim Penyusun, Kamus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), 542.

27 Hasan Ibn Hamid al-‘Usaymi, al-Khilaf Anwa ‘uh Dawabituh wa Kayfiyyat al-Ta ‘Gmul
Ma ‘ah (Riyadh: Dar Ibn al-Jawzi, 1430H), 51.



13

Idah

Secara terminologis idah adalah masa tunggu yang wajib dijalani
oleh seorang perempuan setelah berpisah dengan suaminya, baik karena
perceraian maupun karena suaminya meninggal dunia. Selama masa ini,
perempuan tidak diperbolehkan menikah kembali hingga masa tersebut
berakhir sesuai ketentuan syariat. Sedengkan secara etimologis kata idah
merupakan serapan dari kata al-‘iddah yang berasal dari kata al/-‘adad
yang berarti hitungan, karena masa idah ditentukan berdasarkan bilangan
tertentu seperti hitungan haid atau bulan.?® Kamus Besar Bahasa Indonesia
mengadopsi istilah ini dengan penulisan “idah”,%° dan dalam karya ilmiah

ini akan digunakan bentuk tersebut sesuai kaidah kebahasaan yang baku.
Zina

Secara etimologis kata zina berasal dari bahasa Arab zana — yazni -
zina dengan dibaca mad atau magsur’® yang berarti melakukan hubungan
seksual tanpa adanya hubungan yang sah secara syariat. Sedangkan secara
terminologis definisi zina bervariasi, meskipun terdapat perbedaan dalam
redaksi, intisari dari definisi-definisi tersebut sama-sama merujuk pada
hubungan seksual yang terjadi di luar pernikahan yang sah dan tanpa
adanya unsur kepemilikan yang diakui syariat. Shafi’iyyah mendefinisikan

zina sebagai hubungan seksual yang dilakukan oleh seorang pria terhadap

28 al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz IX, 7165.
2 Penyusun, Kamus Bahasa Indonesia, 542.
30 Tbn Manziir, Lisan al-‘Arab, Juz IX, 94.



14

wanita tanpa ikatan pernikahan yang sah. Sementara itu, Hanabilah
memperluas pengertian zina tidak hanya pada hubungan melalui kubul
saja, tetapi juga melalui dubur.®' Quraish Shihab mengartikan zina sebagai
persentuhan dua alat kelamin dari lawan jenis yang tidak terikat oleh akad
nikah ataupun status kepemilikan yang sah, serta tidak disebabkan

syubhat.?
F. Sistematika Penulisan

Materi dalam skripsi ini akan disusun secara sistematis dalam lima bab
yang saling berkaitan satu sama lain, guna mempermudah pembaca dalam
memahami fokus dan alur pembahasan. Setiap bab dirancang untuk
menguraikan bagian tertentu dari proses penelitian secara menyeluruh, mulai
dari latar belakang masalah hingga kesimpulan dalam sistematika sebagai

berikut:
1. Bab I Pendahuluan

Bab pertama merupakan pengantar yang berfungsi untuk
memberikan gambaran awal mengenai penelitian. Bab ini mencakup
beberapa subbab penting yaitu latar belakang masalah yang menjelaskan
urgensi dan konteks penelitian, rumusan masalah yang menjadi inti
pertanyaan penelitian, serta tujuan dan manfaat penelitian baik secara
teoretis maupun praktis. Selain itu, dijelaskan pula ruang lingkup

penelitian dan definisi istilah untuk menghindari kesalahpahaman terhadap

31 al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz VI, 5349.
32 M Quraish Shihab, 7afsir al-Misbah, Vol. 9 (Jakarta: Lentera Hati, 2008), 279.



15

makna-makna penting dalam skripsi ini. Bab ini juga mencantumkan

sistematika pembahasan secara ringkas sebagai peta pembaca.

. Bab II Kajian Pustaka

Bab kedua menguraikan kajian pustaka yang terdiri dari dua bagian
utama yaitu penelitian terdahulu dan kajian teori. Penelitian terdahulu
bertujuan untuk mengidentifikasi dan mengevaluasi penelitian-penelitian
sebelumnya yang relevan serta menegaskan adanya kebaruan (novelty)
dalam skripsi ini. Sementara itu, kajian teori mencakup pembahasan
mendalam mengenai konsep-konsep penting. Bagian ini menjadi fondasi

teoretis dalam menganalisis permasalahan yang dikaji.

. Bab III Metode Penelitian

Bab ketiga menjelaskan metode penelitian yang digunakan dalam
skripsi ini. Bab ini juga mencakup pendekatan yang digunakan, sumber
data yang dijadikan rujukan, serta cara peneliti mengolah dan menganalisis
data yang diperoleh. Bab ini berperan penting dalam menunjukkan
bagaimana peneliti memperoleh dan memproses informasi untuk

menjawab rumusan masalah yang telah diajukan.

. Bab IV Pembahasan

Bab keempat merupakan inti dari skripsi ini. Bab ini akan berisi
pandangan-pandangan serta argumentasi ulama yang berbeda mengenai

ketentuan idah bagi wanita hamil akibat zina. Peneliti kemudian



16

menganalisis perbedaan tersebut dengan pendekatan tarjih magasidi, yaitu
metode pemilahan pendapat berdasarkan pertimbangan terhadap magasid

al-shari ‘ah.

. Bab V Penutup

Bab kelima ialah bab penutup yang memuat kesimpulan dari
seluruh pembahasan. Kesimpulan ini menjawab rumusan masalah
berdasarkan hasil analisis pada bab sebelumnya. Selain itu disampaikan
pula saran yang konstruktif sebagai kontribusi pemikiran bagi
pengembangan studi figh, serta relevansi temuan bagi wacana hukum
Islam kontemporer. Bab ini juga menjadi refleksi atas keterbatasan

penelitian dan peluang kajian lanjutan di masa depan.



BAB 11

KAJIAN PUSTAKA

A. Penelitian Terdahulu
Pada bagian ini peneliti menguraikan sejumlah penelitian sebelumnya
yang memiliki keterkaitan dengan pembahasan mengenai penerapan metode
tarjih magqasidi, ikhtilaf, serta hukum idah bagi wanita hamil akibat zina.
Tujuannya adalah untuk melihat sejauh mana penelitian ini memiliki
perbedaan dan kebaruan dibandingkan studi-studi sebelumnya yang relevan.

Penelitian-penelitian yang dimaksud disajikan sebagai berikut:

1. Rizqa Febry Ayu, skripsi berjudul ‘lddah Wanita Hamil Karena Zina
(Analisis Menurut Hukum Islam dan Hukum Positif), Fakultas Syariah dan
Hukum, Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, 2018.3
Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri ketentuan hukum idah bagi
wanita hamil karena zina menurut pandangan para ulama mazhab dan juga
dalam hukum positif Indonesia. Ia menemukan bahwa permasalahan ini
memunculkan perbedaan pendapat yang tajam di kalangan ulama figh,
sebab tidak terdapat dalil gar% yang menjelaskan status hukum wanita
hamil akibat perzinahan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode studi kepustakaan, dan menganalisis secara deskriptif
terhadap pandangan-pandangan ulama serta ketentuan perundang-

undangan di Indonesia. Penelitian ini mengemukakan bahwa terdapat dua

33 Rizqa Febry Ayu, “‘Iddah Wanita Hamil Karena Zina (Analisis Menurut Hukum Islam
dan Hukum Positif)” (Skripsi, Universitas [slam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, 2018).

17



18

pandangan dari ulama mazhab terkait iddah wanita hamil karena zina.
Mazhab Hanafi dan Syafi'i berpandangan bahwa wanita hamil karena zina
tidak memiliki kewajiban menjalani idah. Alasannya adalah karena
hubungan tersebut tidak sah menurut syariat, maka tidak menimbulkan
pengaruh hukum seperti idah. Sementara itu, mazhab Maliki dan Hanbali
berpendapat sebaliknya, yakni wanita tersebut tetap wajib menjalani idah
sampai melahirkan. Argumentasi mereka berdasar pada hifz al-nas/ dan
kehati-hatian dalam percampuran garis keturunan. Sedangkan dari sisi
hukum positif, baik UU No. 1 Tahun 1974 maupun PP No. 9 Tahun 1975
tidak mengatur tentang iddah bagi wanita hamil karena zina. Namun KHI
dalam Pasal 53 memberikan ruang hukum bagi wanita hamil di luar nikah
untuk tetap dapat dinikahi oleh laki-laki yang menghamilinya, yang secara
tidak langsung berkaitan dengan isu ‘7ddah ini.

Persamaan dengan penelitian peneliti adalah sama-sama mengkaji
idah wanita hamil karena zina dan menggunakan pendekatan perbandingan
mazhab. Namun, penelitian Rizqa tidak menyertakan analisis maqasid al-
shari'ah dan tidak pula menerapkan metode tarjii dalam menyelesaikan
perbedaan pendapat. Kelebihannya terletak pada keberanian mengaitkan
kajian figh klasik dengan hukum positif, namun keterbatasannya adalah
pada pendekatan yang masih bersifat deskriptif tanpa landasan pemilahan
argumentatif. Penelitian peneliti berusaha melengkapi kekurangan ini
dengan menawarkan pendekatan tarjih magqasidi sebagai solusi atas

ikhtilaf ulama tersebut.



19

2. Mulyono, tesis berjudul ‘Ilddah Perempuan Hamil Karena Zina Menurut
Madzhab Hanbali dan Kompilasi Hukum Islam (Analisis Sadd Dzari’ah),
Program Pascasarjana IAIN Curup, 2021.3* Penelitian ini mengangkat isu
idah wanita hamil karena zina dari sudut pandang mazhab Hanbali dan
membandingkannya dengan ketentuan dalam Kompilasi Hukum Islam,
dengan fokus pada penggunaan teori sadd dzari’ah sebagai alat analisis.
Peneliti berangkat dari kegelisahan moral masyarakat terhadap praktik
pernikahan setelah zina yang dianggap menutup aib namun berpotensi
membuka jalan legalisasi atas tindakan maksiat, sehingga penting untuk
mengkaji  bagaimana  pendekatan  pencegahan  hukum  Islam
memandangnya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan yuridis-normatif, dan sumber datanya diperoleh dari kitab-
kitab klasik, literatur, serta KHI. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
mazhab Hanbali - mewajibkan ‘wanita yang hamil  akibat zina untuk
menjalani idah hingga melahirkan. Ketentuan ini tidak hanya dipandang
sebagai bentuk . penyucian rahim semata, tetapi juga sebagai sarana
pencegahan (sadd dzari’ah) terhadap pengulangan zina atau legitimasi
terhadap hubungan yang tidak sah. Pendapat ini juga diiringi dengan
syarat taubat dari pelaku zina. Sementara itu ketentuan dalam KHI Pasal
53 ayat 2 justru memperbolehkan pernikahan antara wanita hamil akibat
zina dengan laki-laki yang menghamilinya tanpa menyebutkan adanya

kewajiban iddah, yang dinilai sejalan dengan pendekatan fath dzari’ah.

3% Mulyono, ““Iddah Perempuan Hamil Karena Zina Menurut Madzhab Hanbali dan
Kompilasi Hukum Islam (Analisis Sadd Dzari’ah)” (Tesis, IAIN Curup, 2021).



20

Persamaan dengan penelitian peneliti adalah sama-sama membahas
idah wanita hamil karena zina dan menggunakan sumber hukum mazhab
klasik. Namun perbedaannya dalam melakukan analisis Mulyono
menggunakan teori sadd dzari’ah meskipun secara teknis teori ini
didasarkan atas magasid, sedangkan peneliti menggunakan teori tarjih
magqasidi. Kelebihannya adalah adanya upaya mengkaji magasid dari
sudut preventif dan perlindungan sosial, sementara keterbatasannya adalah
tidak mempertimbangkan dimensi maslahat secara menyeluruh. Penelitian
peneliti melengkapi ini dengan menjadikan maqgasid tidak hanya sebagai
teori pendukung, melainkan sebagai kerangka farjih dalam menyikapi
ikhtilaf figh.

3. Aynur Rofiq, skripsi berjudul Amralisis Pendapat Al-Imam Al-Nawawi
Tentang ‘lddah Wanita Hamil Karena Zina, Fakultas Syariah dan Hukum,
Universitas ' Islam Negeri ‘Walisongo Semarang, 2016.%° Penelitian ini
memusatkan perhatiannya pada kajian pendapat Imam al-Nawawi dalam
kitab al-Majmu’ Sharh ' al-Muhazzab. Imam al-Nawawi berpendapat
bahwa wanita hamil akibat zina tidak wajib menjalani masa idah. Bahkan
menurutnya, jika tidak hamil sekalipun, tidak ada keharusan idah, sebab
perbuatan zina tidak memiliki konsekuensi hukum sebagaimana halnya
pernikahan sah. Namun jika dalam keadaan hamil, maka hukumnya
makruh untuk menikahinya sebelum ia melahirkan. Penelitian ini

menggunakan pendekatan yuridis-normatif dan metode deskriptif-analitik

35 Aynur Rofiq, “Analisis Pendapat Al-Imam Al-Nawawi Tentang ‘lddah Wanita Hamil
Karena Zina” (Skripsi, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2016).



21

dengan sumber primer dari karya al-Nawawi serta sekunder dari kitab-
kitab mazhab lainnya seperti Hanbali, Maliki, dan Hanafi. Penelitian ini
juga membandingkan pandangan al-Nawawi dengan mazhab-mazhab lain.
Ia menyatakan bahwa Malikiyyah dan Hanabilah mewajibkan idah bagi
wanita hamil karena zina, bahkan Hanabilah menambahkan syarat taubat.
Sementara ulama Hanafiyyah membolehkan menikah tanpa idah tetapi
melarang menyetubuhi hingga melahirkan. Menariknya Aynur justru tidak
sepakat dengan pendapat Imam Imam al-Nawawi dan lebih condong ke
pandangan Hanbali, karena menurutnya wajibnya idah penting untuk
memberikan efek jera terhadap pelaku zina dan menjaga kehormatan
keturunan.

Persamaan dengan penelitian peneliti terletak pada upaya kritis
terhadap pendapat ulama mazhab dan penggunaan sumber klasik. Namun
penelitian’ Aynur tidak mengembangkan pendekatan magasid atau tarjih
secara sistematis dalam menyikapi perbedaan. Kelebihannya adalah fokus
yang mendalam terhadap tokoh otoritatif dan penelusuran metode istinbat-
nya. Kelemahannya adalah pendekatannya masih belum menggunakan
metodologi tarjih. Oleh karena itu, penelitian ini memberi latar penting
tentang keragaman ijtihad, sementara penelitian peneliti memperkuat
metodologi analitis melalui tarjih magasidi.

. Nurul Afiyah Hikmatul Mutmainah, artikel jurnal berjudul The Majelis

Tarjih Muhammadiyah’s Fatwa on the Pregnant Marriage: A Magqdasid



22

Approach, Universitas Muhammadiyah Malang, 2020.3¢ Penelitian ini
menyoroti bagaimana fatwa Majelis Tarjih Muhammadiyah mengenai
pernikahan dengan wanita hamil akibat zina dinilai melalui pendekatan
magqasid al-shari’ah. Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk
memahami fatwa keagamaan dalam kerangka magasid, terutama karena
pernikahan wanita hamil akibat zina menjadi isu yang menimbulkan
banyak perdebatan di tengah masyarakat. Penelitian ini menggunakan
pendekatan studi pustaka kualitatif dan analisis dokumen fatwa Majelis
Tarjih serta teori maqasid al-shari’ah dari para pemikir seperti al-Shatibi.
Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa fatwa Majelis Tarjih
Muhammadiyah membolehkan pernikahan wanita hamil karena zina hanya
dengan laki-laki yang menghamilinya, dan bukan dengan pria lain. Hal ini
dilandasi oleh magasid menjaga nasab (hifz al-nasab), mencegah
kerusakan sosial, dan menjaga kehormatan keluarga. Pernikahan tidak
sekadar sebagai solusi aib, tetapi sebagai sarana menuju kemaslahatan.
Persamaan dengan penelitian peneliti adalah pada pendekatan
magqasid, dalam menilai persoalan wanita hamil akibat zina. Perbedaannya
adalah bahwa penelitian ini menganalisis fatwa organisasi dan tidak
mengkaji perbedaan pendapat ulama klasik secara luas. Kelebihannya
terletak pada keberanian mengaitkan fatwa kontemporer dengan prinsip

magqgasid, namun keterbatasannya tidak menyentuh ikhtilaf figh dan

36 Nurul Afiyah Hikmatul Mutmainah, “The Majelis Tarjih Muhammadiyah’s Fatwa on
the Pregnant Marriage: A Magqasid Approach,” Ulumuddin Journal of Islamic Legal Studies 1, no.
1 (17 Juli 2020): 68, http://ejournal.umm.ac.id/index.php/ulum/article/view/12867.



http://ejournal.umm.ac.id/index.php/ulum/article/view/12867.

23

metode tarjih. Penelitian peneliti memperluas cakupan ini dengan
menganalisis ragam pendapat mazhab dan menyelesaikan ikhtilaf tersebut
melalui kerangka tarjih maqasidi.

Nasruddin S. dan Sulaemang L., artikel jurnal berjudul Pregnancy
Married in the Perspective of Islamic Law and Five Mazhab, 2020.%
Penelitian ini mengkaji secara mendalam terhadap pandangan lima
mazhab besar Islam tentang pernikahan wanita hamil akibat zina serta
status anak yang dilahirkan. Penelitian ini dilakukan dengan pendekatan
kualitatif berbasis studi pustaka yang mengandalkan karya-karya figh
klasik dari lima mazhab (Hanafi, Maliki, Shafi’i, Hanbali, dan Ja’fari)
serta ketentuan dalam hukum Islam di Indonesia. Fokus penelitian ini
adalah pada keabsahan akad nikah wanita hamil akibat zina dan status
hukum nasab anak yang dilahirkan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
terdapat = beragam_pendapat ' di = kalangan mazhab, mazhab Hanafi
membolehkan menikahi wanita hamil akibat zina tanpa syarat, begitu juga
Shafi’i. Ja’fari membolehkan tetapi disertai syarat taubat. Sedangkan
mazhab Maliki dan Hanbali lebih ketat, mereka mewajibkan adanya masa
idah dan taubat sebelum pernikahan bisa dilakukan. Selain itu, artikel ini
juga membahas status hukum anak hasil zina menurut mazhab dan
menurut Pasal 100 KHI yang menyatakan bahwa anak hanya memiliki

hubungan nasab dengan ibu dan keluarga ibunya.

and

37 Nasruddin S. dan Sulaemang L, “Pregnancy Married in the Perspective of Islamic Law
Five Mazhab,” Al-"Adl 14, no. 1 (27 Januari 2021): 14,

https://ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/al-adl/article/view/2234.


https://ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/al-adl/article/view/2234

24

Persamaan dengan penelitian peneliti adalah pada upaya
membandingkan pandangan mazhab figh. Namun penelitian ini hanya
bersifat deskriptif dan tidak memberikan penyelesaian normatif melalui
metode farjih ataupun analisis maqgasid. Kelebihannya adalah kelengkapan
komparatif antar mazhab, sementara kekurangannya adalah tidak adanya
pemilahan argumen berdasarkan pertimbangan maslahat. Penelitian
peneliti hadir untuk menyempurnakan hal tersebut dengan menjadikan
magqasid sebagai dasar tarjih dalam merumuskan hukum yang lebih
maslahat dan sesuai dengan tujuan-tujuan syariat.

6. M. Muhyiddin Tajul Mafakhir, skripsi berjudul Implementasi Tarjih
Magqashidiy Terhadap Kontradiksi Nash Persyaratan Wali Dalam Akad
Nikah, Fakultas Syariah, Institut Agama Islam Negeri Jember, 2021.%%
Penelitian ini berfokus pada konflik antara pandangan jumhur ulama dan
Hanafiyah tentang = keharusan  adanya wali dalam pernikahan, dan
bagaimana metode farjih magqasidi dapat digunakan untuk menyelesaikan
perbedaan pendapat - tersebut. - Penelitian .ini menggunakan metode
kualitatif deskriptif-analitik dengan studi kepustakaan deskriptif-analitik
serta menyoroti peran nilai maqasid al-shari’ah dalam proses penetapan
hukum terhadap nas yang kontradikif. Penelitian ini menemukan bahwa
terdapat tiga pendekatan magasid yang digunakan dalam taryih terhadap
nas yang saling kontradiktif yaitu pendekatan ja/b al-maslahah wa dar’ al-

mafsadah, pendekatan daruriyat  al-khams, serta pertimbangan

3% M. Muhyiddin Tajul Mafakhir, “Implementasi Tarjih Maqashidiy Terhadap
Kontradiksi Nash Persyaratan Wali Dalam Akad Nikah” (Skripsi, IAIN Jember, 2021).



25

kemaslahatan. Melalui analisis tersebut, ia menyimpulkan bahwa pendapat
Jumhur lebih kuat karena mendukung aspek maslahat dan perlindungan
terhadap perempuan yang sejalan dengan magqasid al-shari’ah.

Persamaan dengan penelitian peneliti adalah pada fokus
penggunaan metode tarjih maqasidi sebagai sarana menyelesaikan ikhtilaf.
Perbedaannya terletak pada objek kajian yakni syarat wali dalam akad
nikah bukan idah. Kelebihannya terletak pada pengunaan tarjih maqasidi
yang eksplisit dan sistematis. Keterbatasannya adalah pada ruang lingkup
isu yang berbeda. Penelitian peneliti mengadopsi teori yang sama dan
menerapkannya pada isu yang lebih kompleks yakni idah wanita hamil
akibat zina.

7. Dwi Aprilianto dan Farida Ulvi Na’imah, artikel jurnal berjudul 7arjh
Magasidi of Terrorism Perpetrators Death Penalty in Indonesia, 2021.%°
Penelitian ini membahas penerapan metode tarjih magasidi terhadap isu
kontroversial hukuman mati bagi pelaku terorisme di Indonesia. Penelitian
ini merupakan penelitian. empiris yang dilakukan di Lembaga
Pemasyarakatan Kelas I Surabaya dengan pendekatan fenomenologis dan
analisis maqasidi. Fokusnya adalah bagaimana magqasid digunakan untuk
memilih antara dua pendekatan ekstrem dalam pemberian hukuman:
seumur hidup atau hukuman mati. Hasil penelitian ini menyimpulkan

bahwa hukuman mati justru menghadirkan kemaslahatan yang lebih besar

3 Dwi Aprilianto dan Farida Ulvi Na’imah, “Tarjih maqasidi of Terrorism Perpetrators
Death Penalty in Indonesia,” Ulul Albab: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 4, no. 2 (13
Juli 2021): 133, http://jurnal.unissula.ac.id/index.php/ua/article/view/13637.



http://jurnal.unissula.ac.id/index.php/ua/article/view/13637

26

(maslahah arjah) daripada membiarkan para ideolog terorisme tetap hidup
tanpa penyesalan. Penerapan maqgasid dalam hal ini diarahkan pada
perlindungan masyarakat dan pencegahan penyebaran radikalisme.
Meskipun tidak secara langsung berkaitan dengan hukum keluarga atau
idah, penelitian ini memiliki relevansi dari aspek teori, yaitu penggunaan
tarjih maqasidi dalam menyikapi ikhtilaf hukum.

Persamaan dengan penelitian peneliti adalah keberanian
menggunakan magqgasid sebagai barometer tarjih, sementara perbedaannya
jelas dalam fokus substansi. Kelebihannya adalah pembuktian empiris
bahwa tarjih maqasidi dapat diterapkan pada masalah hukum kontemporer
yang kompleks. Penelitian peneliti meneruskan semangat tersebut dengan
menerapkan kerangka tarjih maqasidi pada isu figh klasik yang krusial

yakni idah wanita hamil akibat zina.

Tabel 1.1

Perbandingan Penelitian Terdahulu

No Judul Penelitian Persamaan Perbedaan
1 | Rizqa Febry Ayu, | a. Penelitian a. Penelitian terdahulu
skripsi, ‘Iddah terdahulu dan menganalisis
Wanita Hamil penelitian saat ini hukum idah wanita
Karena Zina membahas tentang hamil karena zina
(Analisis Menurut idah wanita hamil menggunakan
Hukum  Islam dan karena zina. hukum Islam secara
Hukum Positif), 2018. | b. Penelitian umum dan
terdahulu dan Kompilasi Hukum
penelitian saat ini Islam serta tidak
menggunakan mengintegrasikan
perbandingan tarjih berdasarkan




27

mazhab. magqasid al-shari’ah
sebagai pendekatan
analitis untuk
menyelesaikan
ikhtilaf.

. Penelitian saat ini
memaparkan secara
komprehensif
ikhtilaf yang ada
serta menggunakan
tarjih maqasidi
dalam merespons
ikhtilaf tersebut.

Mulyono, tesis, | a. Penelitian Penelitian terdahulu
‘lddah  Perempuan terdahulu dan menggunakan
Hamil Karena Zina penelitian saat ini pendekatan sadd
Menurut ~ Madzhab membahas idah dzari’ah sebagai
Hanbali dan bagi wanita hamil landasan analisis
Kompilasi ~ Hukum karena zina. hukum idah bagi
Islam (Analisis Sadd | b. Penelitian wanita hamil karena
Dzari’ah), 2021. terdahulu dan zina dan
penelitian saat ini mengkomparasikan
menggunakan pendapat mazhab
sumber dari kitab- hanbali dengan
kitab klasik. KHIL

. Penelitian saat ini
mengaplikasikan
teori tarjih
maqasidi sebagai
pisau analisis
merespons ikhtilaf.

Aynur Rofiq, skripsi, | a. Penelitian terdahulu Penelitian terdahulu
Analisis Pendapat Al- dan penelitian saat fokus pada satu
Imam Al-Nawawi ini menelaah tokoh (al-Nawawi)
Tentang ‘Iddah ikhtilaf ulama tanpa sintesis hukum
Wanita Hamil terkait hukum idah dan tidak memakai
Karena Zina, 2016. wanita hamil karena maqasid atau tarjih
zina. secara sistematis.
b. Penelitian terdahulu | b. Penelitian saat ini




28

dan penelitian saat
ini menggunakan
sumber primer dari
kitab-kitab klasik.

fokus pada ikhtilaf
ulama lintas mazhab
dan menggunakan
tarjih maqasidi.

Nurul Afiyah
Hikmatul
Mutmainah, artikel
jurnal, The Majelis
Tarjih
Muhammadiyah’s
Fatwa on the
Pregnant Marriage:
A Magasid Approach,
Universitas
Muhammadiyah
Malang, 2020

Penelitian
terdahulu dan
penelitian saat ini
menggunakan
pendekatan
magqasid al-
shari’ah.

. Penelitian

terdahulu dan
penelitian saat ini
membahas wanita
hamil.

Penelitian terdahulu
fokus pada fatwa
kelembagaan, bukan
ikhtilaf ulama dan
tidak menerapkan
teori tarjih.

. Penelitian saat ini

membabhas ikhtilaf
ulama dan
menerapkan tarjih
maqasidi.

Nasruddin S. dan
Sulaemang L.,
artikel jurnal,
Pregnancy  Married
in the Perspective of
Islamic Law and Five
Mazhab, 2020.

Penelitian terdahulu
dan penelitian saat
ini membahas
perbedaan
pandangan mazhab.

.. Penelitian terdahulu

dan penelitian saat
ini membahas
wanita hamil.

Penelitian terdahulu
bersifat deskriptif
dengan memaparkan
pendapat lima
mazhab tanpa
pendekatan tarjih
maqasidi.

. Penelitian saat ini

fokus pada ikhtilaf
dari empat mazhab
dengan menerapkan
tarjih maqasidi.

M. Muhyiddin Tajul
Mafakhir,  skripsi,
Implementasi  Tarjih

Magashidiy

Terhadap
Kontradiksi Nash
Persyaratan Wali

Dalam Akad Nikah,
2021.

Penelitian terdahulu
dan penelitian saat
ini menggunakan
teori tarjih
maqasidi.

. Penelitian terdahulu

dan penelitian saat
ini bertujuan
menyelesaikan
ikhtilaf hukum figh

Penelitian terdahulu
fokus pada
kontradiksi nas
persyaratan wali
dalam pernikahan.

. Penelitian saat ini

membahas tentang
ikhtilaf ulama atas
hukum idah wanita




29

dengan memilih

hamil akibat zina.

pendapat terkuat

berdasarkan

maslahat.
Dwi Aprilianto dan Penelitian terdahulu | a. Penelitian terdahulu
Farida Ulvi dan penelitian saat fokus pada hukum
Na’imabh, artikel ini menerapkan pidana, khususnya
jurnal, Tarjh tarjih maqasidi. penerapan hukuman
Magqasidi of Penelitian terdahulu mati bagi ideolog
Terrorism dan penelitian saat terorisme.
Perpetrators  Death ini bertujuan b. Penelitian saat ini

Penalty in Indonesia,
2021.

menyelesaikan
persoalan hukum
figh.

membahas hukum
keluarga khususnya
idah wanita hamil

akibat zina.

B. Kajian Teori
Kajian teori merupakan bagian penting dalam sebuah penelitian ilmiah
karena berperan sebagai landasan konseptual untuk memahami dan
memecahkan  permasalahan ‘yang: diteliti. \Bagian /ini memuat pembahasan
teori-teori yang bersumber dari literatur primer dan dijadikan sebagai pijakan
utama dalam proses penelitian. Semakin luas dan mendalam pembahasan
teorinya semakin besar pula kontribusinya dalam memperkaya wawasan
peneliti, sehingga mampu mengkaji dan menjawab permasalahan penelitian

secara lebih tajam sesuai dengan rumusan masalah dan tujuan yang telah

ditetapkan. Teori-teori yang digunakan yaitu:



1.

30

Ikhtilaf

Ikhtilaf secara etimologis berarti perbedaan dan perselisihan.*
Kata ini merupakan serapan dari bahasa Arab yaitu JikhAtilaf yang
merupakan nomina (masdar) dari akar kata verba (fi’il) ikhtalat’ —
yakhtalif — ikhtilaf yang berarti perbedaan, pertentangan, lawan kata
persatuan.*! Ikhtilaf memiliki padanan kata yang seringkali digunakan
dengan maksud yang sama yaitu khilaf’ Sedangkan secara terminologis
peneliti mengutip definisi yang ditawarkan oleh al-Jurjani. Ia
mendefinisikan khilaf sebagai suatu bentuk perdebatan atau perbedaan
pendapat antara dua pihak yang berseberangan yang bertujuan untuk
menegakkan suatu kebenaran atau untuk menolak dan membatalkan suatu
kebatilan.*> Dengan melihat definisi secara etimologis maupun
terminologis, nampak adanya keselarasan antara kedua definisi tersebut,
bahkan hampir tak ada perbedaan. Maka dapat disimpulkan bahwa ikhtilaf
atau khilaf adalah tidak adanya kesepakatan terhadap suatu masalah yang
mendatangkan perbedaan pandangan dan kemudian melahirkan perdebatan
dan dialog yang bertujuan untuk menyingkap kebenaran dan melenyapkan

kebatilan.*

Dewasa ini ikhtilaf berkembang menjadi sebuah disiplin ilmu yang

berdiri sendiri sehingga ulama mendefinisikan ikhitilaf dengan melihatnya

40 Penyusun, Kamus Bahasa Indonesia, 542.
41 Ibn Manziir, Lisan al-‘Arab, Juz XIII, 94; Ahmad Ibn Muhammad Al-Fayoumi, al-

Misbah al-Munir fi Gharib Sharh al-Kabir, Juz 1 (Beirut: al-Maktabah al-‘Ilmiyyah, t.th.), 178.

101.

42 ¢AlT Ibn Muhammad al-Jurjani, al-Ta 7ifat (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983),

4 al-‘Usaymi, al-Khilaf Anwa ‘uh Dawabituh wa Kayfiyyat al-Ta ‘amul Ma ‘ah, 51.



31

sebagai fann mustaqill sebagaimana Ibn Amir Haj mengatakan bahwa
ikhtilaf atau khilaf adalah ilmu yang dengannya dapat dicapai upaya untuk
menjaga atau mempertahankan hukum-hukum hasil istinbat yang
diperselisihkan di antara para imam atau sebaliknya untuk
meruntuhkannya, bukan untuk istinbat.** Sebagai sebuah disiplin ilmu, di
dalamnya dibahas kaidah-kaidah dan prinsip-prinsip yang membantu
seorang fagih dalam menjaga serta mempertahankan hukum-hukum yang
telah di-istinbat dan diperselisihkan oleh para imam, bukan dalam rangka
menetapkan hukum baru. Ilmu ini juga membantunya dalam
mendiskusikan pendapat-pendapat lain secara objektif dan adil sehingga
memudahkan dalam mengafirmasi kebenaran dan menegasikan kebatilan

dalam permasalahan yang diperselisihkan.

Secara historis ikhtilaf tidak pernah terjadi semasa Rasulullah Saw.
hidup. Hal ini dikarenakan setiap kali para sahabat berselisish akan suatu
permasalahan ‘mereka mengembalikannya kepada Rasulullah sebagai
ryjukan utama, tempat kembalir mereka dalam setiap perkara yang
menyulitkan, sandaran dalam setiap urusan, serta pemberi petunjuk di
tengah kebingungan.*® Apabila para sahabat berselisih pendapat dalam
suatu hal, mereka akan mengembalikannya kepada Rasulullah. Beliau
kemudian akan menjelaskan kepada mereka kebenaran atas masalah yang

mereka hadapi sebagai jalan keluar.

4 Tbn ‘Amir Haj, al-Taqrir wa al-Tahrir ‘ala Kitab al-Tahrir, Juz 1 (Kairo: al-Amiriyyah,
1318H), 26.

4 Taha Jabir Fayyad al-‘Alwani, Adab al-Ikhtilaf fi al-Islam (Doha: Riyasat al-Mahakim
wa al-Shu’lin al-Diniyyah, 1405H), 35.



32

Adapun sahabat-sahabat yang menghadapi suatu persoalan namun
berada jauh dari Madinah sehingga tidak dapat segera mengembalikannya
kepada Rasulullah, maka terkadang terjadi perbedaan di antara mereka
dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an atau hadis Nabi yang telah mereka
ketahui, serta dalam penerapan terhadap kejadian-kejadian yang mereka
alami. Bahkan dalam beberapa kasus mereka tidak menemukan nas yang
jelas, sehingga muncullah perbedaan dalam ijtihad mereka. Namun ketika
mereka kembali ke Madinah dan bertemu dengan Rasulullah, mereka akan
mengemukakan apa yang mereka pahami dari nusus yang ada maupun
hasil ijtihad mereka terhadap peristiwa tersebut. Rasulullah kemudian akan
memberikan persetujuan (tagrir) terhadap pemahaman mereka sehingga
pemahaman itu menjadi bagian dari sunahnya atau beliau akan
menjelaskan kebenaran dan keputusan yang tepat yang membuat mereka

tenang dan menerima serta menghilangkan ikhtilaf di antara mereka.*

Salah satu contoh dari hal tersebut adalah hadis yang diriwayatkan

oleh al-Bukhari, bahwa pada hari perang ahzab Nabi bersabda:

O sl 3 2 2as A58 i g o V) s 6T A ¥
}5]3 céﬂés Gf %ﬁ ? cuégaj CF I&é:h;Q‘Jﬁg chQE Lgé— “A;aj.g I&é:hié

i oy S 2 s e ) Lo o
“Janganlah salah seorang (dari kalian) melaksanakan salat asar
kecuali di (pemukiman) bani Quraizah.” Maka sebagian sahabat

mendapati waktu salat Asar di tengah perjalanan. Sebagian dari
mereka berkata “Kami tidak akan salat sebelum sampai di sana (di

46 al- Alwani, Adab al-Ikhtilaf fi al-Islam, 36.
47 Muhammad ibn Isma‘il al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Juz 1 (Damaskus: Dar Ibn Kathir,
1993), 321.



33

bani Quraizah).” Sementara yang lain berkata “Kita tetap salat
sekarang, karena Nabi tidak bermaksud demikian (secara harfiah).”
Maka ketika hal ini disampaikan kepada Rasulullah, beliau tidak
mencela satu pun dari mereka.

Hadis ini menunjukkan bahwa para sahabat terbagi menjadi dua
kelompok; satu kelompok memahami teks secara literal (sebagaimana
disebut oleh ahli mantik atau oleh ulama usu/ Hanafiyyah sebagai ‘/barat
al-lafz), sementara kelompok lainnya menafsirkan teks secara kontekstual
dengan menggali makna yang lebih spesifik dari pernyataan Nabi.
Persetujuan Rasulullah terhadap kedua pendapat tersebut menjadi dalil

atas legitimasi kedua golongan tersebut dalam pengambilan hukum.

Perbedaan pendapat nampak pada masa sahabat sebagaimana
setelah saat dimakamkannya Rasulullah saw. mereka berbeda pendapat
atas siapakah yang pantas mengisi kepemimpinan antara Abu Bakr dan
‘Umar bin Khattab. Hal ini kemudian berlanjut dalam permasalahan-
permasalahan_ yang lain,*® tapi perbedaan tersebut terbatas dan tidak
menyentuh aspek usul, sehingga tidak menimbulkan perpecahan. Seiring
meluasnya kekuasaan Islam ke berbagai wilayah dengan latar sosial dan
budaya yang beragam, pola pandang terhadap hukum Islam turut
berkembang, yang kemudian menjadi salah satu faktor utama munculnya

ikhtilaf baik dalam aspek usu/maupun persoalan furu’.

Terjadinya ikhtilaf tidak semata karena alasan sederhana seperti

perbedaan pemahaman setiap orang terhadap suatu permasalahan hingga

4 Mustafa Sa‘id al-Khinn, Athar al-Ikhtilaf fi al-Qawd ‘id al-Usiiliyyah fi Ikhtilaf al-
Fuqaha’ (Beirut: Muassasah al-Risalah, 1982), 36.



34

melahirkan berbagai mazhab dan aliran. Jika diteliti lebih dalam, setiap
teks-teks dalam literatur figh merupakan penjabaran rinci atas hukum-
hukum yang termuat dalam al-Qur’an dan sunah. Hukum-hukum tersebut
lahir melalui pemahaman para figaha’ terhadap dalil-dalil syar‘i setelah
mereka mengerahkan seluruh kemampuan intelektualnya dalam
menghimpun, memahami, serta menganalisis berbagai dalil-dalil tersebut
secara sistematis. Selain itu ada sejumlah faktor khusus yang
melatarbelakangi munculnya ikhtilaf dalam permasalahan furu’iyyah

yaitu:
a. Perbedaan dalam Memahami Redaksi Nas

Para ulama kerap berbeda dalam menafsirkan makna suatu
kata. Nusus yang tampak kontrakdiktif secara zahir menimbulkan
kebutuhan untuk mencari jalan tengah.*® Pada titik inilah perbedaan
pendapat muncul karena masing-masing ulama memilih solusi yang
berbeda. Hal ini disebabkan oleh penggunaan kata-kata yang jarang
dipakai, memiliki makna ganda, perbedaan antara makna haqigi dan
majazi, atau karena perbedaan giraat>® Terkadang perbedaan satu

huruf saja sudah cukup untuk menimbulkan perbedaan makna.

4 Pada hakikatnya, kontradiksi antara nas-nas tidak dapat dibayangkan secara rasional

(ghair mutasawwar). Adapun yang tampak kontradiktif itu disebabkan oleh dua kemungkinan;
pertama, bahwa seorang mujtahid keliru dalam mengasumsikan thubut suatu nas, padahal nas
tersebut secara epistemik tidak thubut; atau kedua, bahwa mujtahid mengalami kekeliruan dalam
menafsirkan hubungan antar-teks, sehingga menyangka adanya kontradiksi padahal pada tataran
makna substantif tidak terdapat kontradiksi sama sekali. Lihat Muhammad Abi Zahrah, Usil Figh
(Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 2010), 309.

50 al-Khinn, Athar al-Tkhtilaf fi al-Qawa ‘id al-Usiliyyah fi Ikhtilaf al-Fuqaha', 38.



35

b. Perbedaan Penilaian terhadap Derajat Hadis

Ahli hadis tidak selalu sepakat dalam menilai suatu hadis.
Sebuah hadis bisa dinilai sahih oleh satu ulama, namun dianggap tidak
sahih oleh ulama lain. Akibatnya kesimpulan hukum yang diambil
sangat bergantung pada siapa yang menilai hadis tersebut dan

bagaimana penilaiannya.
¢. Penerimaan Dalil dalam Menentukan Kaidah

Sebagian ulama menerima dalil tertentu sebagai dasar kaidah
sementara yang lain menolaknya. Perbedaan ini menyebabkan
ketidaksepakatan dalam menentukan mana ayat yang bersifat mutlag
dan mana yang mugayyad. Begitu juga dalam menetapkan mana yang

‘am dan mana yang khas.

d. Perbedaan Metodologi dalam Pengambilan Hukum

Selain dalil-dalil yang telah disepakati sebagai sumber hukum
dalam melakukan istinbat, para ulama berbeda dalam beberapa dalil
yang lain. Sebagian menerima shar‘ man gablana, sebagian yang lain
menolaknya. Sebagian menggunakan sadd dzari’ah, sebagian yang lain

1

tidak menggunakannya.’! Perbedaan metode ini turut menjadi

5! Dalil-dalil yang disepakati oleh para ulama sebagai dasar istinbat ada empat yakni al-
Qur’an, sunah, ijmak, dan giyas. Menurut ‘Abd al-Wahhab Khallaf ada enam dalil yang tidak
disepakati yaitu istihsan, maslahah mursalah, istishab, ‘urf, mazhab sahabi, dan shar‘ man
gablana. Lihat ‘ Abd al-Wahhab Khallaf, ‘lim Usal al-Figh, 22.



36

penyebab munculnya perbedaan pendapat dalam hukum yang

dihasilkan.

Berbagai sebab tersebut tidak lantas melegitimasi ikhtilaf dalam
berbagai aspek. Ikhtilaf hanya sah dan dapat diterima apabila terjadi dalam
batas-batas yang dibenarkan oleh syariat. Dalam tataran epistemologis
ruang lingkup ikhtilaf hanya mencakup wilayah-wilayah ijtihad, yakni
persoalan-persoalan hukum yang tidak memiliki landasan dalil yang
bersifat gat 7. al-Ghazali berpendapat bahwa ruang lingkup ijtihad meliputi
seluruh persoalan hukum namun tidak ditemukan dalil gaf 7 yang bersifat
determinatif.> Senada dengan itu al-Amidi menjelaskan bahwa ruang
lingkup ijtihad adalah semua permasalahan yang dalilnya bersifat zannj,
sehingga tidak diperkenankan berijtihad dalam hal-hal yang bersifat gar’7

karena telah mencapai derajat kepastian secara epistemik.™

Ketentuan ini berfungsi sebagai batasan bagi para mujtahid yang
membatasi otoritas penalaran hukum mereka agar tetap berada dalam
prinsip-prinsip dasar syariat yang telah disepakati. Berdasarkan kerangka
tersebut, secara garis besar ruang lingkup ijtihad dapat diklasifikasikan ke

dalam empat bentuk berikut:

a. Teks dengan status gat 7 al-thubut (keabsahannya pasti) namun zanni

al-dilalah (maknanya belum pasti).

2. Abli Hamid Muhammad al-Ghazali, al-Mustasfa (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1993), 345.

33 <Al Ibn Muhammad al-Amidi, al-IThkam fi Usiil al-Ahkam, Juz IV (Riyadh: Mu’assasat
al-Nir, 1386H), 162.



37

b. Teks dengan status zanni al-thubut (keabsahannya belum pasti)
meskipun gat i al-dilalah (maknanya jelas dan pasti).

c. Teks yang zanni baik dari sisi thubut maupun dilalah (baik keabsahan
maupun maknanya sama-sama tidak pasti).

d. Peristiwa atau fakta yang tidak secara eksplisit dibahas dalam nas, baik
dari al-Qur’an, hadis, maupun ijmak. Hal keempat inilah yang paling

luas, dan akan terus relevan hingga akhir zaman.>*

Dengan demikian ikhtilaf menjadi haram jika berkaitan dengan nas
yang gat’l al-thubut dan qat’i al-dilalah, yang maknanya jelas dan tidak
menimbulkan multitafsir. Berkaitan hal ini, para ulama pun telah mencapai

jjmak.

2. Tarjih Maqasidi
Tarjih maqasidi merupakan frasa modifikatif (na’at man’uf) dalam
tata gramatika bahasa Arab. Frasa ini tersusun dari dua unsur, kata pertama
tarjih sebagai man’ut, dan kata kedua maqasidi sebagai na’at yang
menjelaskan ruang lingkup atau dasar dari aktivitas tarjih tersebut. Tarjih
maqasidi merepresentasikan suatu corak yang berbeda dari pola tarjih
konvensional yang lazim digunakan dalam diskursus usu/ figh yang akan

dijabarkan pada akhir bagian ini.

Sebagaimana disebutkan bahwa frasa tarjih maqgasidi terdiri dari

dua kata, maka perlu diketahui pengertian setiap kata hingga keduanya

5% Mohammad Hanief Sirajulhuda, “Konsep Fikih Ikhtilaf Yusuf al-Qaradhawi,”
TSAQAFAH 13, no. 2 (25 Januari 2018): 260, https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i2.1508.



https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i2.1508

38

menjadi satu susunan dalam tarkib wasfi. Tarjih secara etimologis berasal
dari akar kata verba rajah dengan tiga variasi bacaan huruf jim yang berarti
condong atau cenderung.’® Ulama wsu/ turut memberi pengertian secara
bahasa seperti al-Isnawi yang mengartikannya sebagai perbuatan

mencondongkan dan mengunggulkan (al-tamyil wa al-taghlib).>®

Sedangkan secara terminologis, terdapat berbagai definisi yang
ditawarkan oleh para ulama. Mereka berorientasi berbeda dalam
memandang farjih, mayoritas ulama dari kalangan Hanafiyah, Shafi’iyyah,
sebagian Hanabilah dan Ja’fariyah menganggap tarjih sebagai tindakan
mujtahid, sebagian yang lain meganggap farjih adalah sifat yang

terkandung dalam setiap dalil itu sendiri.>’

Golongan pertama mendefinisikan farjih sebagai perbuatan
menampakkan kuatnya salah satu dari dua dalil yang bertentangan
meskipun apabila dalil tersebut berdiri sendiri tanpa lawannya, ia tidak
akan memiliki kekuatan argumentatif sebagai hujah yang menandingi.’®
Al-Tabrizi al-Shi’i sebagaimana dikutip al-Barzanji merumuskan definisi

yang lebih lengkap sebagai berikut:

55 Muhammad Ibn Ya‘qib al-Fairlizabadi, al-Qamiis al-Muhit (Beirut: Muassasah al-
Risalah, 2005), 218.

56 Jamal al-Din al-Isnawi, Nihdyat al-Siil Sharh Minhaj al-Wusiil (Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah, 1999), 374.

57 ¢ Abd al-Latif al-Barzanji, al-Ta ‘Grud wa al-Tarjth (Baghdad: Maktabah al-Ani, 1977)
119.

8 ¢Ala’ al-Din ‘Abd al-‘Aziz al-Bukhari, Kashf al-Asrar, Juz IV (Istanbul: Sharikat al-
Sahafah al-‘Uthmaniyyah, 1890), 78.



39

S g e by e D) A SV B Gl as 2B
Gh o0 05 ey g A g p WGl Sals i ol S5 ]

P kel
Mendahulukan penerapan salah satu dari dua dalil yang tampak
bertentangan atas yang lain karena memiliki suatu kelebihan
tertentu, selama kelebihan tersebut tidak dibatalkan oleh a/-Shari’,

tidak berada pada tingkat yang diabaikan, dan tidak pula
melemahkan perkara yang lain.

Sementara itu golongan kedua melihat farjih sebagai sebuah sifat
yang terkandung dalam setiap dalil. Mereka menganggap tarjih adalah
keutamaan salah satu dari dua dalil yang setara, karena memiliki kelebihan
dalam sifat tertentu.®® Pandangan ini menunjukkan bahwa tarjih tidak
selalu merupakan proses yang bersifat eksternal, melainkan dapat bersifat
inheren dalam dalil itu sendiri. Keunggulan suatu dalil bisa melekat secara
alami karena kualitas internalnya seperti kejelasan makna, keluasan
cakupan, atau kesesuaian dengan maqasid al-shari’ah tanpa harus melalui

pembandingan yang kompleks.

Berdasarkan beberapa definisi dari dua kubu di atas, maka dapat
ditarik kesimpulan bahwa tarjih ialah proses mengutamakan salah satu
dari dua dalil yang bertentangan atas dasar adanya maziyah pada salah

satunya baik kelebihan itu bersifat eksternal, maupun internal.

Sejatinya definisi tersebut beserta definisi lain yang serupa

dianggap tidak memadai karena membatasi ruang lingkup farjih hanya

59 ¢ Abd al-Latif al-Barzanji, al-Ta ‘arud wa al-Tarjth, 120.
60 al-Bukhari, Kashf al-Asrar, Juz IV, 77.



40

pada dalil-dalil yang tampak kontradiktif. Padahal praktik tarjih dalam
tradisi figh tidak hanya terbatas pada kontradiksi nas, melainkan juga
mencakup evaluasi terhadap metode argumentasi (aujuh al-istidial), ragam
pendapat figh (al-agwal al-fighiyah), serta riwayat-riwayat yang berbeda

dari imam-imam mazhab.

Gambaran tersebut dapat ditemukan dalam mazhab Ahmad ibn
Hanbal yang memiliki dua riwayat berbeda mengenai kebolehan berbuka
(ifiar) bagi musafir yang mulai melakukan perjalanan di siang hari saat
bulan Ramadan. Riwayat pertama menunjukkan bahwa Imam Ahmad
membolehkan orang tersebut untuk berbuka, sementara riwayat kedua
menyatakan bahwa ia tetap diwajibkan menyempurnakan puasanya hingga
waktu magrib. Dalam hal ini Ibn Qudamah memilih untuk men-zarjih

riwayat pertama.®!

Dengan demikian tarjih tidak semata-mata diterapkan pada nas
yang tampak kontradiktif, tetapi juga pada berbagai versi riwayat maupun
pendapat para mujtahid yang berbeda. 7arjih berfungsi sebagai alat kritis
untuk menilai dan memilih pendapat yang dinilai lebih kuat berdasarkan
kedekatannya dengan al-Qur’an dan sunah, serta relevansinya terhadap
kemaslahatan. Oleh karena itu sebagian ulama mendefinisikan zarjih

sebagai tindakan seorang mujtahid dalam mengedepankan salah satu dari

389.

61 < Abdullah Ibn Qudamah, al-Mughni, Juz IV (Riyadh: Dar ‘Alam al-Kutub, 1997), 388-



41

dua pandangan yang memiliki keunggulan rasional atau tekstual yang

menjadikannya lebih layak untuk diamalkan dibandingkan alternatifnya.?

Adapun maqasidi merupakan kata yang berakhiran ya’ nisbah yang
mengacu pada maqasid al-shari’ah seperti yang telah disinggung
sebelumnya. Kata magasid merupakan bentuk jamak dari magsid yang
berarti tujuan. Sedangkan shari’ah bermakna sumber air tempat orang
minum (mawrid al-sharibah [il ma’). Dari makna inilah kemudian
diturunkan istilah shari’ah dalam konteks agama, yang berarti jalan atau
aturan hidup yang mengalir dan memberi kehidupan, sebagaimana air
memberi kehidupan bagi yang meminumnya.®® Kata shari’ah juga bisa

berarti jalan dalam agama.®*

Istilah magqasid al-shari’ah tidak pernah ditemukan pada masa nabi,
sahabat, tabi’in, bahkan tabi’ al-tabi’in. Sejumlah ulama terdahulu seperti
al-Juwayni dan al-Ghazali memang telah. membahas konsep magqgasid al-
shari’ah dalam karya-karya mereka. Namun pembahasan tersebut
umumnya hanya muncul secara parsial sebagai bagian dari topik-topik
tertentu, bukan sebagai kajian yang berdiri sendiri. Sebagai contoh, al-
Ghazali dalam karyanya al-Mustasfa memang menyebutkan magasid al-
shari’ah, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, tetapi

dalam pemaparannya, ia tidak menjabarkan definisi magqasid itu sendiri.

2 Syamsul Anwar, Manhaj Tarjih Muhammadiyah (Yogyakarta: Panitia Musyawarah
Nasional Tarjih Muhammadiyah, 2018), 8.

8 Ahmad Ibn Faris, Mu jam Magqayis al-Lughah, Juz 111 (Kairo: Mustafa al-Babi al-
Halab1, 1969), 262.

64 al-Jurjani, al-Ta ‘rifat, 127.



42

Perhatian serius terhadap magasid sebagai suatu kerangka teoritis yang
utuh dan sistematis baru tampak secara signifikan dalam karya Imam al-
Shatibi. Melalui magnum opus-nya al-Muwafaqat fi Usul al-Ahkam, al-
Shatibi berhasil mengangkat magasid menjadi suatu diskursus yang
terstruktur, lengkap dengan kategorisasi dan metodologi yang jelas,

sehingga menjadikannya sebagai pijakan penting dalam studi maqasid.

Meskipun al-Shatibi memberikan perhatian besar terhadap
magqasid hingga menjadi diskursus yang sistematis, ia tidak secara
gamblang mendefiniskan magqgasid al-shari’ah. Menurut al-Raisuni
sebagaimana dikutip Ahmad Sarwat ketidaktegasan ini disebabkan
anggapan bahwa makna magasid sudah cukup jelas dan tidak memerlukan

definisi tersendiri.®

Oleh karena itu peneliti mengambil beberapa definisi maqasid al-
shari’ah yang disuguhkan oleh: para ulama kontemporer. Ibn ‘Ashur
mendefinisikan = maqgasid al-shari’ah dengan mengklasifikasikannya
menjadi dua ragam, yaitu umum dan khusus. Pengertian maqgasid al-

shari’ah secara umum menurutnya ialah:

5 Ahmad Sarwat, Magashid Syariah (Jakarta: Rumah Figh Publishing, 2019), 18.
% Muhammad Tahir Ibn ‘Ashiir, Magasid al-Shari‘ah al-Islamiyyah, Juz 11 (Doha:
Wizarat al-Awqaf wa al-Shu’tn al-Islamiyyah, 2004), 121.



43

Magasid umum adalah makna-makna dan hikmah-hikmah yang
diperhatikan oleh al-Shari’ dalam seluruh atau sebagian besar
prinsip-prinsip dasar pensyariatan.

Sedangkan pengertian magasid khusus adalah:

o

Bib 5l GO aslis g gl Bkl sl
Ta AT 1265 3 BT gdlas

—n\

la (magasid) merupakan bentuk-bentuk tujuan yang dikehendaki
oleh al-Shari’ untuk mewujudkan kemaslahatan manusia yang
bermanfaat atau untuk menjaga kepentingan umum mereka dalam
berbagai tindakan individual.

Wahbah al-Zuhayli merumuskan definisi yang lebih komprehensif
dan ekstensif, ia mendefinisikan magqgasid al-shari ‘ah sebagai makna-
makna dan tujuan-tujuan yang tampak dalam seluruh atau sebagian besar
hukum syariat atau merupakan tujuan dari syariat serta rahasia-rahasia
ilahiah yang ditetapkan oleh a/-Shari’ pada setiap hukum dari hukum-
hukumnya. Mengetahui magasid merupakan keharusan yang bersifat
terus-menerus- dan berlaku untuk semua orang. Bagi seorang mujtahid,
pemahaman magasid penting dalam proses 7stinbat dan dalam memahami
teks-teks syar‘i. Adapun bagi orang awam (non-mujtahid), pemahaman
tersebut berguna untuk mengenali hikmah dan rahasia di balik ketentuan-

ketentuan syariat.%®

Berdasarkan beberapa definisi yang telah dikemukakan dapat
disimpulkan bahwa maqgasid al-shari ‘ah merupakan tujuan-tujuan dan

hikmah-hikmah yang dikehendaki oleh a/-Shari’ dalam setiap hukum-Nya,

7 Ibn ‘Ashiir, Magasid al-Shart ‘ah al-Islamiyyah, Juz 11, 121.
68 al-Zuhaylt, Usil Figh al-Islami, Juz 11, 1017.



44

baik secara keseluruhan maupun pada sebagian besar bagiannya, dengan

tujuan menjaga kemaslahatan dan mencegah kerusakan bagi manusia.

Istilah tarjih maqasidi secara historis tidak dikenal dalam literatur
klasik. Setelah dilakukan penelurusan, ditemukan beberapa upaya
defisional yang terbatas dan bersifat konstruktif dari ulama kontemporer.
Sebagian mendefinisikannya sebagai upaya mendahulukan salah satu dalil
dari dua dalil kontradiktif karena mengandung maslahat yang lebih kuat.®
Sementara sebagian yang lain hanya mengutip definisi umum tentang
taryih dan mengkaji kemungkinan pengintegrasiannya ke dalam konsep
magqasid dengan menilai bahwa makna tarjih maqgasidi sudah jelas dan
perumusan definisi baru justru membatasi arah pembahasan yang tidak
dimaksudkan.”” Hemat peneliti, definisi justru diperlukan untuk
memberikan cakupan dan batasan agar sesuatu yang dibahas dapat terarah,
maka dari itu pengertian pertama dipilih karena sesuai dengan apa yang

dimaksud.

Kendati penggunaan frasa tarjih magqgasidi  tidak dikenal di
kalangan ulama usu/ mutaqaddimin, topik ini telah mendapatkan perhatian
dalam kajian mereka, meskipun ada yang membahasnya secara mendalam
dan ada pula yang hanya menyebutnya secara singkat. Mayoritas dari

mereka membicarakan isu ini dalam konteks farjih antara 7llah dalam

% Muhammad ‘Ashiir1, “al-Tarjih bi al-Magqasid Dawabituh wa Atharuh al-Fight” (Tesis,
Jami ‘at al-Hajj Lakhadar-Batnah, 2008), 38.

70 Mustafa Muhammad Jabri Shams al-Din, al-Tarjih al-Magqasidi bayn al-Nusiis al-
Muta ‘aridah, (tt: t.p, t.th.), 10.



45

giyas. Fakhr al-Din al-Razi membahasnya saat menjelaskan tentang tarjih
sebagian bentuk kecocokan (munasabah) antara hukum dengan maslahat
atas bentuk kecocokan yang lainnya.”! Sementara itu al-Amidi
menyinggung aspek ini ketika menguraikan bentuk-bentuk tarjih yang
berkaitan dengan karakteristik ‘//ah.’> Tbn al-Hajib mengikuti pola ini
dengan membahas tarjih maqasidi dalam poin ketujuh belas dari bentuk-
bentuk tarjih berdasarkan “/lah. la mengatakan:

3 Saik asdad g caz 8w s pedl B 1)

-z 2

PR SIERE SN RNV | 9->\> S B Je aplal il
B3 a1 o plal st e S sibs wad

g

° P

Skl GY 29 W I il A B 5% ) ek Sl

Jika beberapa bentuk munasabah saling bertentangan, maka
didahulukan  berdasarkan  kekuatan  maslahatnya. = Maka
didahulukan lima maslahat daruriyyah atas maslahat hajiyyah dan
tahsiniyyah, maslahat hajiyyah atas maslahat tahsiniyyah, dan
maslahat takmiliyyah dari lima daruriyyah atas maslahat hajiyyah
secara umum. Jika lima maslahat daruriyyah itu saling
bertentangan, maka maslahat agama didahulukan atas empat
lainnya karena ia adalah tujuan paling agung.

Hal senada juga ditemukan dalam penjelasan Al-Mardawi yang
mengatakan kelima maqasid daruriyyah lebih utama daripada maqasid
lainnya, dan mukammilah daruriyyah lebih utama daripada hajiyyah, dan
hajiyyah lebih utama daripada tahsiniyyah. Menjaga agama (hifz al-din)

lebih utama daripada empat magqgasid lainnya. Ada pula yang berpendapat

"I Fakhr al-Din al-Razi, al-Mahsil, Juz V (Beirut: Muassasah al-Risalah, 1997), 458.

2 al-Amidi, al-Thkam fi Usil al-Ahkam, Juz IV, 282.

3 Adud al-Din al-Iji, Sharh al-Adud ‘ald Mukhtasar al-Muntahd al-Usili, Juz 111,
(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004), 673.



46

setelah menjaga agama adalah menjaga jiwa, kemudian keturunan, lalu
akal, dan terakhir harta.” al-Zarkashi membahasnya ketika membicarakan
tentang farjih terhadap hal yang terbukti memuat sifat munasabah, ia
mengatakan bahwa tingkatan munasabah itu berbeda-beda. Maka yang
berada dalam ranah kebutuhan pokok (daruri) lebih diunggulkan daripada
yang hanya dalam ranah kebutuhan sekunder (/Aajiyyah), dan keduanya
lebih unggul dari yang tersier (tahsini). Maslahat daruriyyah yang bersifat

keagamaan lebih diunggulkan daripada maslahat duniawi.”

Karena para ulama telah melakukan berbagai cara dalam
menerapkan farjih maqgasidi maka pada bagian ini akan disajikan beberapa
kaidah sebagai acuan dalam implementasinya. Kaidah-kaidah ini sangat
beragam, namun dipilih beberapa yang secara langsung maupun tidak
langsung berkaitan dengan konsep kemaslahatan. Hal ini1 didasarkan pada
prinsip bahwa tujuan utama disyariatkannya hukum-hukum oleh a/-Shari’
adalah untuk = merealisasikan - kemaslahatan, - yang - mencakup upaya
mendatangkan manfaat dan mencegah mafsadah.’® Kaidah-kaidah yang

dirumuskan ialah sebagai berikut:

4 ¢Al3’ al-Din ‘All Ibn Sulayman al-Mardawi, al-Tahbir Sharh al-Tahrir, Juz VIII
(Riyadh: Maktabah al-Rashid, 2000), 4249.

75 Badr al-Din Muhammad al-Zarkashi, al-Bahr al-Muhit, Juz VIII (Giza: Dar al-Kutubi,
1994), 216.

76 Faras ‘Abd al-Majid, “al-Tarjth bayn al-Maqasid wa Atharuh fi al-Figh al-Islami:
Dirasah Ta’siliyyah Tatbiqiyyah,” Dirasat 42, no, 3. (2015): 1068.



47

a. Tingkatan magasid

Para ulama wsu/ mengklasifikasikan maqgasid al-shari ‘ah

berdasarkan tingkat kebutuhan manusia terhadapnya ke dalam tiga

kategori yakni, daruriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat. Setiap kategori

dijelaskan secara rinci sebagaimana berikut:

1)

2)

Daruriyyat

Kebutuhan daruri (primer) adalah hal-hal yang menjadi landasan
utama keberlangsungan hidup manusia dan keberadaannya mutlak
diperlukan demi terciptanya keteraturan dan kelangsungan
maslahat hidup mereka. Apabila unsur-unsur ini tidak terpenuhi,
maka tatanan kehidupan manusia akan terganggu secara
menyeluruh, maslahat tidak akan tercapai, dan kerusakan serta
kekacauan akan meluas. Kebutuhan-kebutuhan primer ini mengacu
pada lima perkara fundamental, yaitu penjagaan agama (hifz al-
din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aqgl), kehormatan/keturunan

(hifz al-‘ird), dan harta (hifz al-mal).”’

Hajiyyat

Kebutuhan /4aji (sekunder) adalah hal-hal yang dibutuhkan
manusia untuk menciptakan kemudahan, keluasan, dan keringanan
dalam menjalani beban fak/if(tanggung jawab hukum syariat) serta
beban kehidupan secara umum. Ketiadaan unsur ini tidak

menyebabkan  ketidakteraturan  kehidupan manusia  secara

7 < Abd al-Wahhab Khallaf, ‘//m Usiil al-Figh, 199.



48

menyeluruh sebagaimana tidak terpenuhinya kebutuhan daruri,
namun tetap menimbulkan kesempitan, kesulitan, dan beban yang
signifikan. Kebutuhan Aaj7 bertujuan untuk menghilangkan
kesulitan dan meringankan beban, sehingga manusia dapat
menjalani kewajiban syariat dan interaksi sosial secara lebih

mudah dan manusiawi.”®

3) Tahsiniyyat
Kebutuhan tahsini (tersier) adalah segala hal yang dituntut oleh
nilai-nilai kesantunan, etika luhur, dan kepatutan dalam kehidupan
sosial. Jika unsur ini tidak ada, kehidupan manusia tidak akan
menjadi kacau seperti saat hilangnya kebutuhan daruri, dan mereka
juga tidak akan mengalami kesulitan yang berat seperti dalam
ketiadaan kebutuhan Aaji. Namun kualitas hidup akan menurun,
dan pola hidup mereka akan tampak asing serta tercela dalam
pandangan akal sehat dan fitrah yang lurus. Dengan ini kebutuhan
tahsini merujuk pada kemuliaan akhlak, kebiasaan baik, dan semua
hal yang bertujuan untuk mengatur kehidupan manusia dengan cara

yang paling ideal dan beradab.”

Telah menjadi kesepakatan di kalangan para ulama bahwa

daruriyyat memiliki prioritas tertinggi, diikuti oleh Aajiyyat, lalu

78 < Abd al-Wahhab Khallaf, ‘Zim Usiil al-Figh, 200.
7 < Abd al-Wahhab Khallaf, ‘7/m Usi/ al-Figh, 200.



49

tahsiniyyat. Hal ini juga berlaku dalam mukammilat?® mukammilat
daruri didahulukan atas mukammilat hajiyyat, dan mukammilat

hajiyyat didahulukan atas mukammilat tahsiniyyat.

Imam al-Ghazali menyatakan jika kita memaknai kemaslahatan
sebagai penjagaan terhadap tujuan-tujuan syariat, maka tidak ada ruang
perbedaan pendapat dalam hal keharusan mengikutiny, bahkan harus
diyakini secara pasti bahwa ia adalah Aujjah. Adapun apabila terdapat
perbedaan pendapat, maka hal itu terjadi dalam konteks pertentangan
antara dua kemaslahatan atau dua tujuan, sehingga wajib untuk

mengedepankan yang lebih kuat di antara keduanya.®!

Penjelasan tersebut dapat dilihat melalui beberapa contoh
praktis seperti kewajiban membuka aurat di hadapan dokter dalam
kondisi darurat atau kebutuhan untuk pengobatan. Diperbolehkannya
membuka aurat bertujuan untuk menjaga jiwa (h4ifz al-nafs), karena
pengobatan termasuk ke dalam kategori daruriyyat. Adapun menutup
aurat termasuk dalam tahsiniyyat, sehingga dalam kondisi seperti ini
daruriyyat didahulukan atas tahsiniyyat. Contoh lain adalah
disyariatkannya pernikahan serta anjuran untuk melaksanakannya yang
tergolong ke dalam daruriyyat. Adapun larangan memandang

perempuan ajnabi (non-mahram) merupakan mukammil dari

8 Mukammilat atau juga disebut mutammimat adalah sekumpulan hukum yang berfungsi
untuk menyempurnakan dan melengkapi berbagai maslahat yang bersifat daruri, haji, dan tahsini,
agar dapat terwujud secara utuh dengan cara yang sebaik-baiknya dan seideal mungkin. Lihat Nur
al-Dn al-Khadim1, ‘7Im al-Magasid al-Shari‘ah (Riyadh: Maktabah al-‘Ubaykan, 2001), 94.

81 al-Ghazali, al-Mustasfa, 179.



50

kebutuhan daruri ini, karena pandangan tersebut dapat menjadi jalan
menuju mukammil. Dalam kasus ini terjadi pertentangan antara as/dan
mukammil, akan tetapi syariat membolehkan pandangan terhadap
perempuan ajnabi apabila bertujuan untuk khitbah sebagai bentuk

penguatan terhadap daruri.

Hal serupa juga berlaku dalam pelaksanaan shalat berjamaah di
belakang imam yang fasik. Shalat berjamaah dikategorikan sebagai
hajiyyat, sedangkan memilih imam yang saleh tergolong tahsiniyyat.
Oleh karena itu pelaksanaan shalat berjamaah tetap diutamakan

meskipun harus mengorbankan aspek tahsiniyyat tersebut.

Salah satu pembahasan penting dalam kajian para ulama usu/
terkait maqasid al-shari ‘ah adalah mengenai prioritas Aifz al-din
dibandingkan dengan maslahat daruriyyat lainnya. Mayoritas ulama
sepakat bahwa /hifz al-din lebih diutamakan daripada tujuan-tujuan
daruriyyat lainnya seperti penjagaan jiwa, keturunan, akal, dan harta.
Terdapat pula pendapat minoritas yang memandang bahwa empat
tujuan lainnya harus didahulukan atas agama. Namun pendapat yang
lebih kuat menyatakan bahwa Aifz al-din lebih utama karena tujuannya
bersifat esensial dan membawa kepada kebahagiaan abadi di sisi
Tuhan semesta alam.®? Sementara penjagaan terhadap jiwa, akal, dan

harta hanyalah sarana yang mendukung tujuan tersebut. Sebagaimana

82 <Abd al-Majid, “al-Tarjth bayn al-Maqasid wa Atharuh fi al-Figh al-Islami: Dirasah
Ta’siliyyah Tatbiqiyyah,” 1069.



51

firman Allah yang artinya “Dan Aku tidak menciptakan jin dan

manusia melainkan agar mereka menyembah-Ku” %

b. Pengutamaan pencegahan mafsadah atas perolehan maslahat
Kaidah ini merupakan salah satu prinsip yang sangat erat
kaitannya dengan pembahasan tentang kontradiksi antar maqasid serta
tarjih antara berbagai kemaslahatan. Hal ini dikarenakan tujuan utama
syariat adalah menjaga dan mewujudkan kemaslahatan bagi umat
manusia, baik dalam kehidupan dunia maupun akhirat. Dalil dari

kaidah ini cukup banyak, di antaranya adalah sabda Nabi Muhammad:

RSN E K R LG AN R IR At
Apabila aku melarang kalian dari suatu perkara, maka jauhilah

ia. Dan apabila aku memerintahkan kalian dengan suatu
perkara, maka lakukanlah semampu kalian.

Hadis ini menunjukkan bahwa perhatian syariat terhadap
larangan (/nanhiyyat) lebih besar dibandingkan perintah (/ma’murat),
karena larangan sering kali terkait dengan potensi kerusakan yang
lebih pasti dan luas. Oleh karena itu kaidah ini diterapkan ketika
maslahat dan mafsadah berada dalam tingkatan yang sama. Namun
apabila maslahat yang diperoleh lebih besar dari mafsadah yang

mungkin terjadi maka maslahat tersebut lebih didahulukan.®

8 QS. al-Zariyat: 56.

84 al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Juz V1, 2658.

85 Taql al-Din al-Subki dan Taj al-Din al-Subki, al-Ibhdj fi Sharh al-Minhdj Juz 111
(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1984), 198.



52

Ruang lingkup penerapan kaidah ini mencakup kondisi ketika
terdapat dua kemaslahatan yang saling bertentangan dan keduanya
berada pada tingkatan yang sama, misalnya dua maslahat yang masing-
masing terkait dengan menjaga agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs),
harta (hifz al-mal), akal (hifz al-‘aql), atau bahkan dua maslahat

hajiyyah maupun tahsiniyyah yang saling berbenturan.

Hal ini dapat dipahami lebih jelas melalui sejumlah contoh
seperti seseorang melaksanakan salat dalam keadaan tidak terpenuhi
salah satu syarat sahnya, seperti bersuci, menutup aurat, atau
menghadap kiblat. Pada kasus ini terdapat unsur mafsadah karena tidak
terpenuhinya terhadap syarat-syarat sah salat yang sejatinya
merupakan bentuk pengagungan terhadap Allah. Akan tetapi jika
kondisi tersebut tidak dapat dipenuhi karena uzur syar‘i, maka tetap
dibolehkan ‘'melaksanakan salat tanpa terpenuhinya syarat tersebut,
dengan alasan bahwa maslahat pelaksanaan salat itu sendiri lebih besar

dibandingkan mafsadah yang timbul akibat kekurangannya.

Contoh berikutnya adalah penggunaan obat-obatan haram
dalam kondisi darurat. Dalam kasus ini terjadi pertentangan antara
maslahat yang bersifat zanni, yaitu potensi kesembuhan, dengan
mafsadah yang bersifat gar7, yaitu pelanggaran terhadap larangan
mengonsumsi sesuatu yang haram. Dalam situasi ini mafsadah lebih
diutamakan untuk dihindari, sehingga penggunaan obat haram tidak

diperbolehkan, karena keharamannya didasarkan pada sejumlah dalil



53

syar‘i, termasuk sabda Nabi yang artinya “Sesungguhnya Allah tidak
menjadikan kesembuhan kalian pada sesuatu yang diharamkan atas

kalian.”8¢

c. Pengutamaan maslahat umum atas maslahat khusus
Kaidah ini diterapkan ketika terjadi pertentangan antara dua
bentuk kemaslahatan, di mana salah satunya berorientasi pada
kepentingan kolektif, yakni maslahat yang mencakup kepentingan
umum atau sebagian besar manusia, sementara yang lainnya berkaitan
dengan maslahat individual atau terbatas pada kelompok kecil. Dalam
situasi semacam ini, prinsip taqgdim al-maslahah al-‘ammah ‘ala al-

khassah diberlakukan.

Salah satu contohnya adalah hukum g¢isas. Pada satu sisi
pelaksanaan gisas memang mengandung unsur penghilangan nyawa
pelaku, tetapi secara substansial, hukum ini justru berfungsi sebagai
mekanisme perlindungan kolektif atas jiwa manusia secara umum.
Sebab membiarkan pelaku pembunuhan tanpa hukuman akan
menimbulkan rasa takut di tengah masyarakat serta membuka peluang
terjadinya pembunuhan lain terhadap orang-orang yang tidak bersalah.
Oleh karena itu, maslahat pelaksanaan g¢isas lebih diutamakan
dibandingkan dengan maslahat mempertahankan nyawa pelaku, karena
dalam pelaksanaannya terkandung perlindungan sosial yang lebih luas,

termasuk meredakan kemarahan dan dendam dari keluarga korban.

86 al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Juz V, 2129.



54

d. Pengutamaan mafsadah yang disepakati atas mafsadah yang masih

diperselisihkan

Kaidah-kaidah sebelumnya membahas kontradiksi antara dua
kemaslahatan, atau antara kemaslahatan dan mafsadah. Adapun kaidah
berikut ini berfokus pada kondisi ketika dua atau lebih mafsadah saling
bertentangan. al-‘Izz Ibn °Abd al-Salam menetapkan bahwa jika
terkumpul beberapa mafsadah murni (mahdah), maka apabila
semuanya dapat dihindari, wajib untuk menolak seluruhnya. Namun
jika tidak memungkinkan untuk menolak semuanya, maka harus
diupayakan untuk menolak mafsadah yang paling besar dan paling
buruk terlebih dahulu. Jika kedua mafsadah tersebut setara, maka
terdapat beberapa kemungkinan, yakni tawaqquf, takhyir, atau terjadi
perbedaan pendapat mengenai tingkat kesetaraan atau perbedaan
mafsadah tersebut. Tidak ada perbedaan dalam hal ini baik antara
mafsadah yang bersumber dari perkara haram maupun dari perkara

makruh.’’

Dari prinsip tersebut dapat dipahami bahwa menolak mafsadah
yang telah disepakati keharamannya oleh para ulama lebih diutamakan
daripada menolak mafsadah yang masih diperselisihkan status
hukumnya. Salah satu contohnya adalah ketika seseorang yang dipaksa

untuk membunuh seorang muslim. Jika ia menolak, ia sendiri akan

87 al-‘Izz al-Din Ibn ‘Abd al-Salam, Qawa ‘id al-Ahkam fi Masalih al-Anam, Juz 1 (Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2014), 65.



3.

55

dibunuh. Dalam situasi ini ia diwajibkan untuk menolak mafsadah
yang lebih besar yakni membunuh orang lain dengan cara bersabar atas
kematian dirinya sendiri, karena mafsadah dari membunuh lebih berat
dibandingkan dengan mafsadah terbunuh. Jika ia mampu menghindari
keduanya dengan cara lain, maka ia wajib melakukannya, karena pada
dasarnya syariat mewajibkan penghindaran terhadap segala bentuk
mafsadah selama masih memungkinkan. Keutamaan dalam hal ini
terletak pada ijmak ulama mengenai keharaman membunuh orang lain,
sedangkan hukum menyerahkan diri hingga terbunuh masih
diperselisihkan. Oleh sebab itu, menolak mafsadah yang telah
disepakati (mujma’ ‘alayh) sebagai wajib untuk dihindari lebih
didahulukan daripada menolak mafsadah yang masih diperselisihkan

(mukhtalaf fih).

Idah

Idah merupakan serapan dari kata %ddah dengan harakat kasrah
pada huruf ‘ain yang berasal dari bentuk jamak %dad yang secara bahasa
berarti hitungan. Istilah ini digunakan karena idah biasanya berkaitan
dengan hitungan jumlah masa agra’ (haid/suci) atau bulan. Dalam bahasa
Arab dikatakan ‘adadtu al-shay’ ‘iddatan yang artinya aku menghitung
sesuatu. Selain berarti hitungan, idah juga dapat berarti masa yang

dihitung, seperti dalam ungkapan ‘7ddah al-mar’ah yang berarti masa idah



56

perempuan yang dijalani sebagai bagian dari konsekuensi setelah

perceraian atau wafatnya suami.®®

Secara terminologis, idah didefinisikan secara beragam oleh para
ulama dari empat mazhab. Mazhab Hanafi mendefinisikan idah sebagai
masa penantian yang wajib dijalani oleh seorang perempuan setelah
berakhirnya pernikahan yang sah karena telah terjadi hubungan suami istri

3% Menurut ulama

atau hal yang sepadan dengannya, seperti khalwat
Maliki idah adalah masa di mana seorang perempuan dilarang menikah
karena disebabkan perceraian, wafatnya suami, atau rusaknya akad
nikah.”® Ulama Shafii memandang idah sebagai nama bagi suatu masa
penantian yang dijalani perempuan untuk memastikan kekosongan rahim,
sebagai bentuk ibadah, atau sebagai ungkapan duka atas kehilangan

suami.”! Sedangkan menurut mazhab Hanbali idah adalah masa tunggu

yang ditetapkan oleh syariat.”

Dari berbagai definisi tersebut, dapat dirumuskan bahwa idah
adalah masa tertentu yang dijalani oleh seorang perempuan sebagai bentuk
ibadah kepada Allah, ungkapan duka atas wafatnya suami, atau untuk

memastikan tidak adanya kehamilan dari pernikahan sebelumnya.

88 al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz 1X, 7165.

8 Muhammad Ibn ‘Abidin, Hashiyah Ibn ‘Abidin, Juz 111 (Beirut: Dar al-Fikr, 1966), 502.

% Muhammad al-Tarabulusi al-Hattab al-Ru’yani, Mawahib al-Jalil fi Sharh Mukhtasar
Khalil, Juz 1V, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1992), 140.

%1 Muhammad al-Khatib al-Shirbini, Mughni al-Muhtdj, Juz V (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1994), 78.

2 Mansiir Ibn Yinus al-Buhiiti, al-Rawd al-Murabba®, Juz 111 (Kuwait: Dar Raka’iz,
1994), 257.



57

Kewajiban melakukan idah dikarenakan dua sebab, yaitu
perceraian atau wafatnya suami. Adapun fasakh dipersamakan hukumnya
dengan talak dalam hal ini. Kewajiban idah berlaku setelah terjadi
hubungan suami istri (ba’d dukhul) dalam pernikahan yang sah, atau
bahkan dalam pernikahan yang rusak (fasid), atau karena adanya syubhat,
sebagaimana disepakati oleh para ulama. Idah juga diwajibkan jika terjadi
masuknya alat kelamin suami yang memiliki ukuran lebih dari normal atau
tidak sempurna (seperti alat kelamin yang lumpuh), atau jika terjadi
ejakulasi meskipun tanpa penetrasi sempurna, karena hal itu berpotensi
menyebabkan kehamilan. Tujuannya adalah untuk memastikan
kekosongan rahim (bara’at al-rahim). Menurut jumhur ulama selain
mazhab Shafi‘i, idah juga menjadi wajib setelah terjadi kha/wah sahihah
(berduaan secara sah yang memungkinkan terjadinya hubungan intim).
Selain. itu menurut mazhab Maliki dan Hanbali, wajib dijalani oleh
perempuan yang melakukan zina, sebagaimana halnya perempuan yang

digauli karena syubhat.”?

Berdasarkan durasinya, idah diklasifikasikan menjadi tiga macam,
yaitu idah berdasarkan a/-agra’ (masa haid/suci), idah berdasarkan
hitungan bulan, idah yang berakhir dengan kelahiran. Setiap kategori

dirincikan sebagai berikut:

% al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz 1X, 7170.



58

a. Idah berdasarkan al-agra’

Al-agra’ adalah bentuk jamak dari kata a/-qur’ yang merupakan
salah satu lafaz yang memiliki makna kontradiktif (min al-addad).
Secara etimologis, asal katanya adalah 7jtima’ yang bermakna
berkumpul, sehingga dinamakan demikian untuk haid karena darah
berkumpul di dalam rahim.** Para fugaha’ sepakat bahwa wanita yang
ditalak setelah terjadi hubungan suami istri dan masih mengalami
haid,”> maka masa idahnya adalah tiga quru’, sebagaimana dalam

firman Allah SWT:

96&@)_9 Z*L" ’“QL ;',:G_\:/ “ ] Sb

Dan perempuan-perempuan yang diceraikan (wajib) menunggu
dengan menahan diri mereka selama tiga kali guru’ (haid atau
suci).

Namun karena istilah quru’adalah lafaz mushtarak, maka para
ulama berbeda pendapat mengenai maksudnya dalam ayat tersebut.
Mereka terbagi menjadi dua golongan. Golongan pertama berpendapat
s 97

quru’ bermakna masa suci, ini adalah pendapat Malik dan Shafi‘i

Sedangkan golongan kedua berpandangan quru’ bermakna haid, ini

% Ibn Manziir, Lisan al- ‘Arab, Juz 1, 130.

% Haid merupakan darah yang bersifat alami dan merupakan bagian dari fitrah biologis
wanita, yang keluar dari bagian terdalam rahim pada waktu-waktu tertentu. Allah menciptakan
darah ini dengan hikmah ilahiah, yakni sebagai sarana nutrisi bagi janin selama berada dalam
kandungan ibunya. Lihat Salih Fawzan, al-Mulakhkhas al-Fighi, Juz 1 (Riyadh: Dar al-‘Asimah,
1423H), 80.

% QS. al-Baqarah: 228.

97 Muhammad Ibn Rushd al-Qurtubi, Bidayat al-Mujtahid, Juz 111 (Kairo: Dar al-Hadith,
2004), 108.



59

adalah pendapat Abu Hanifah dan salah satu riwayat dari Ahmad ibn

Hanbal.*®

b. Idah berdasarkan hitungan bulan
Jenis idah ini diwajibkan sebagai pengganti dari haid bagi
wanita yang tidak mengalami haid, baik karena usia yang masih kecil,
menopause, atau tidak diketahui sebabnya. Idah macam ini terbagi

menjadi dua bagian:

1) Idah yang wajib bagi wanita yang ditalak dan tidak memiliki masa
haid, yaitu tiga bulan.”® Hitungan bulan ini menjadi pengganti
quru’, yang berlaku dalam dua kondisi, wanita yang telah
menopause, dan wanita yang masih belia (saghirah) dan belum
mengalami haid.

2) Idah yang berdiri sendiri, yaitu idah bagi wanita yang ditinggal
mati suaminya dan tidak sedang hamil, yakni empat bulan sepuluh
hari. Kewajiban ini berlaku untuk seluruh wanita, baik yang telah
atau belum digauli, tua maupun muda, karena kematian secara
langsung mengakhiri akad nikah, sehingga seluruh konsekuensi

hukum, termasuk idah dan hak waris berlaku semuanya.'%

% Ibn Rushd al-Qurtubi, Bidayat al-Mujtahid, Juz 111, 108.

9 al-Ru’yani, Mawdhib al-Jalil fi Sharh Mukhtasar Khalil, Juz IV, 148.

190 Ahmad al-Sawi, Hashiyah al-Sawi ‘alda al-Sharh al-Saghir, Juz 1 (Kairo: Maktabah
Mustafa al-Halabi, 1952), 500.



60

c. Idah yang berakhir dengan kelahiran
Para ulama sepakat bahwa jika seorang wanita dalam keadaan
hamil kemudian dicerai suaminya atau ditinggal wafat, maka masa
idahnya berakhir dengan kelahiran kandungannya, sebagaimana firman

Allah SWT:

101%)“’ ,.o/.f :)/\ g;},./\ 4\:5"/‘)?‘ é/j}’{j

Dan perempuan-perempuan yang hamil, masa idah mereka
adalah sampai mereka melahirkan kandungannya.

Wanita hamil yang menjalani masa idah dapat berada dalam
dua kondisi. Pertama, jika ia diceraikan oleh suaminya dalam keadaan
hamil, maka para ulama sepakat bahwa masa idahnya berakhir dengan
kelahiran kandungannya. Setelah melahirkan, 1a diperbolehkan untuk
menikah kembali. Kedua, apabila wanita hamil tersebut ditinggal wafat
oleh  suaminya, para -ulama  berbeda . pendapat mengenai waktu
berakhirnya = idah.. Menurut jumhur, - idahnya selesai -~ ketika ia
melahirkan, meskipun proses kelahiran terjadi segera setelah kematian
suami. Namun menurut pendapat lain, masa iddahnya baru dianggap
selesai pada jangka waktu yang lebih lama antara dua pilihan, empat
bulan sepuluh hari atau sampai melahirkan, tergantung mana yang

lebih akhir terjadi.!*?

101.QS. al-Talagq: 4.

102 Aminah Mas‘ad Musa‘id Al-Harbi, “al-‘Iddah min Mawani‘ al-Nikah fi al-Figh al-
Islam1,” Majalah Dirasat al-Islamiyyah wa al-Buhuth al-Akadimiyyah 11, no. 75, (Desember
2016): 326.



BAB III

METODE PENELITIAN

A. Jenis Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif. Penelitian hukum
normatif merupakan studi kepustakaan yang menelaah hukum dari aspek
normatif seperti aturan, asas, prinsip, teori, dan doktrin hukum. Penelitian ini
bertujuan menjawab permasalahan hukum melalui analisis terhadap dokumen
hukum, seperti peraturan perundang-undangan, putusan pengadilan, kontrak,
serta pendapat para ahli.'® Dalam konteks penelitian ini, istilah normatif tidak
terbatas pada hukum positif saja, tetapi mencakup pula sistem hukum Islam
yang memiliki struktur norma dan kekuatan mengikat dalam kerangka syariat.
Penelitian hukum normatif berfokus pada analisis terhadap doktrin hukum
atau norma-norma yang ditemukan dalam sumber-sumber otoritatif, bukan

melalui data empiris lapangan.

Pendekatan Penelitian

Penelitian hukum menggunakan beragam pendekatan yang berfungsi
untuk membantu peneliti menggali informasi dari berbagai perspektif.
Pendekatan-pendekatan ini  memungkinkan pemahaman yang lebih
komprehensif terhadap isu hukum yang sedang diteliti. Penelitian ini
menggunakan pendekatan konseptual yang dipilih karena didasarkan pada

karakter objek penelitian yang merupakan bagian dari hukum Islam yang

48.

193 Muhaimin, Metode Penelitian Hukum (Mataram: Mataram University Press, 2020),

61



62

bersifat normatif-doktrinal yang membutuhkan penilaian secara sistematis

terhadap argumen para ulama.

Pendekatan konseptual berfokus pada pengembangan dan penafsiran
teori atau gagasan abstrak yang mendasari suatu bidang keilmuan. Pendekatan
ini lazim digunakan untuk merumuskan ulang atau memperkaya pemahaman
terhadap konsep yang telah ada.!* Pendekatan ini digunakan untuk membedah
struktur pemikiran hukum Islam, khususnya yang berkaitan dengan objek
penelitian. Hukum tidak dilihat sebagai norma positif yang dibakukan oleh
negara, melainkan sebagai hasil elaborasi konseptual dari dalil-dalil syar‘i
melalui metode istinbat. Pendekatan ini menempatkan pandangan ulama
sebagai sumber utama dalam memahami hukum, bukan sekadar menelusuri

teks legal formal.

. Sumber Bahan Hukum

Bahan hukum terdiri dari tiga unsur yaitu primer, sekunder, dan tersier
yang saling terkait dan membentuk satu kesatuan yang utuh. Ketiganya
berperan penting dalam menunjang kelengkapan dan ketajaman analisis
hukum.!'% Dengan terpenuhinya ketiga jenis bahan ini, penulisan karya ilmiah
menjadi lebih terarah dan sistematis. Peneliti menggunakan bahan hukum

sebagai berikut:

11.

194 Paulus Insap Santosa, Metodologi Penelitian (Tangerang: Universitas Terbuka, 2021),

105 Muhaimin, Metode Penelitian Hukum, 59.



63

a. Bahan Hukum Primer

Bahan hukum primer yang digunakan dalam penelitian ini adalah
sumber pokok otoritatif yang berkaitan dengan objek penelitian
sebagaimana berikut:

1) al-Tarjih bayn al-Maqasid wa Atharuh fi al-Figh al-Islami karya Faras
‘Abd al-Hamid al-Shayib

2) al-Muwafaqat karya Abu Ishaq al-Shatibi

3) Qawa’id al-Ahkam fi Masalih al-Anam karya ‘Izz al-Din Ibn ‘Abd al-
Salam

4) al-Figh al-Islami wa Adillatuh karya Wahbah al-Zuhayli

5) al-Figh ‘ala al-Mazahib al-Arba’ah karya ‘Abd al-Rahman al-Jaziri

b. Bahan Hukum Sekunder

Sumber sekunder dalam penelitian ini mencakup berbagai literatur
pendukung, seperti kitab klasik, buku, dan artikel jurnal yang relevan
dengan topik kajian. Seluruh referensi tersebut diperoleh baik melalui

koleksi cetak maupun platform digital seperti Maktabah al-Shamilah.

c¢. Bahan Hukum Tersier

Bahan hukum tersier berfungsi sebagai pelengkap yang membantu
memperjelas dan menafsirkan isi dari bahan hukum primer dan sekunder.

Bahan tersebut mencakup referensi umum seperti ensiklopedia, kamus



64

figh, Kamus Besar Bahasa Indonesia, serta berbagai ma‘ajim al-lughah
(kamus bahasa Arab), yang digunakan untuk mendukung ketepatan

pemahaman istilah dan konsep hukum.

D. Teknik Pengumpulan Bahan Hukum

Penelitian hukum normatif dengan pendekatan konseptual
menggunakan teknik pengumpulan bahan hukum yang dilakukan dengan
menelusuri teori-teori yang relevan terhadap isu hukum yang dikaji. Peneliti
menghimpun literatur seperti buku, jurnal, kamus, dan sumber lainnya melalui
metode bola salju, yakni merujuk dari satu sumber ke sumber lain yang saling
berkaitan. Seluruh bahan yang diperoleh kemudian diklasifikasikan
berdasarkan jenis dan tingkat otoritasnya menggunakan sistem pencatatan
terstruktur, seperti kartu atau buku catatan, guna menunjang analisis yang

mendalam dan menyeluruh.'%

Penelitian ini dilakukan melalui studi pustaka (/ibrary research) yaitu
sebuah studi yang dilakukan untuk mengumpulkan informasi dan data dengan
memanfaatkan berbagai sumber pustaka, seperti dokumen, buku, majalah,
kisah-kisah historis, dan sejenisnya'’” dengan menelaah dan mengkaji karya-
karya ulama figh, kitab usu/ figh, literatur maqasid al-shari‘ah, serta analisis
ilmiah kontemporer yang relevan. Penelitian ini menggunakan studi pustaka

karena relevan digunakan untuk objek yang diteliti, yaitu perbedaan pendapat

196 Muhaimin, Metode Penelitian Hukum, 64.

197 Milya Sari dan Asmendri Asmendri, “Penelitian kepustakaan (library research) dalam
penelitian pendidikan IPA,” Natural Science: Jurnal penelitian bidang IPA dan pendidikan IPA 6,
no. 1 (2020): 43.



F.

65

para ulama mengenai kewajiban idah bagi wanita hamil akibat zina, serta

bagaimana farjih dapat dilakukan melalui pertimbangan magasid.

Analisis Bahan Hukum

Analisis bahan hukum adalah tahapan krusial dalam proses penelitian,
karena pada fase inilah jawaban atas rumusan masalah dirumuskan secara
sistematis. Tahap ini memungkinkan peneliti menarik kesimpulan yang
relevan berdasarkan data yang telah dikumpulkan. Sri Mamudji sebagaimana
dikutip Nur Solikin mengatakan bahwa analisis bahan hukum adalah proses
menguraikan objek kajian ke dalam elemen-elemen pokok, kemudian
menelaah  hubungan antara elemen-elemen tersebut dalam konteks
keseluruhan, serta mengkaji dari berbagai sudut pandang. Proses ini bertujuan
untuk memperoleh pemahaman yang utuh dan mendalam terhadap
permasalahan hukum yang dikaji. Penelaahan tersebut tentu tidak dilakukan
secara lepas, melainkan diarahkan dan dibingkai oleh tujuan penelitian yang
telah ditetapkan sejak awal, sehingga analisis berjalan secara fokus, sistematis,

dan terarah.!%®

Tahap-Tahap Penelitian

Penelitian hukum yang baik dan berkualitas memerlukan langkah-
langkah sistematis yang mencakup tahapan pra-riset, pelaksanaan riset,
hingga pasca-riset. Setiap tahap saling terhubung dan berperan penting dalam

menjamin relevansi serta ketepatan hasil kajian.

129.

198 Nur Solikin, Pengantar Metodologi Penelitian Hukum (Pasuruan: Qiara Media, 2021),



66

a. Tahap Pra-Riset

Pada tahap awal ini peneliti merumuskan permasalahan yang
akan dikaji secara spesifik, menentukan judul penelitian yang sesuai
dengan isu hukum yang diangkat, serta mengumpulkan berbagai
sumber pendukung sebagai landasan awal. Sumber-sumber ini dapat
berupa penelitian terdahulu, jurnal ilmiah, buku, dan referensi lain

yang relevan.

b. Tahap Pelaksanaan Riset

Peneliti memperdalam pemahaman atas latar belakang dan
fokus permasalahan hukum yang diteliti. Data dan referensi yang
relevan dihimpun secara sistematis, baik berupa data hukum maupun
non-hukum, kemudian dianalisis menggunakan pendekatan dan
metodologi yang telah ditentukan. Analisis ini dilakukan secara
bertahap untuk memastikan bahwa temuan yang diperoleh valid,
relevan, dan mendukung rumusan masalah. Temuan-temuan utama
kemudian dirangkum secara terstruktur sebagai bahan utama dalam

penyusunan hasil penelitian.

c. Tahap Pasca Riset

Setelah proses pengumpulan dan analisis data selesai, peneliti
menyusun keseluruhan hasil temuan dalam bentuk narasi ilmiah yang

terfokus pada permasalahan yang telah dirumuskan sebelumnya. Pada



67

tahap ini, peneliti juga menarik kesimpulan akhir berdasarkan sintesis

dari hasil analisis, guna menjawab secara utuh pertanyaan penelitian.



BAB IV

PEMBAHASAN

A. Pendapat Para Ulama atas Ketentuan Idah Bagi Wanita Hamil Akibat

Zina

Salah satu persoalan dalam diskursus figh yang menimbulkan
perbedaan pendapat ulama adalah mengenai idah wanita hamil akibat zina. Isu
ini muncul karena tidak adanya mnas yang secara eksplisit mengatur
ketentuannya, sehingga para ulama melakukan ijtihad berdasarkan dalil serta
pendekatan istidlal yang berbeda-beda. Perbedaan metode istid/al tersebut
kemudian melahirkan beberapa pendapat yang berseberangan mengenai

kewajiban idah bagi wanita hamil akibat zina.

Secara umum ragam pendapat ini dapat diklasifikasikan ke dalam dua
kelompok . besar. Pertama, mazhab Hanafiyyah - dan - Shafi‘iyyah yang
berpendapat tidak adanya kewajiban menjalani masa idah. Kedua, mazhab
Malikiyyah dan Hanabilah yang berpendapat sebaliknya, yakni mewajibkan
idah. Perbedaan pandangan ini akan dibahas secara lebih rinci melalui uraian
argumentasi dan dalil-dalil yang dijadikan landasan oleh masing-masing

mazhab sebagaimana berikut:

68



69

1. Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah

a. Argumentasi Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah

Muhammad Ibn al-Hasan al-Shaibani meriwayatkan dari Abu

Hanifah sebagai berikut:

,42 O g g5 A @b pus o sk g i Je
‘)13 C&Jb&b@)w%(b}\wdﬁd/}cﬁbc&m
J@wo.&xﬂ\.ﬁ\ Gk ¥l &Y ccaifuu@uw}jjw

109885 of o S8 8w g Ll & s S
Abu Hanifah berpendapat mengenai seorang wanita yang
berzina kemudian dikenakan hukuman hadd, lalu ia menikah
sebelum mengalami haid, maka pernikahan tersebut sah.
Demikian pula apabila ia hamil karena zina lalu menikah dalam
keadaan hamil, maka pernikahannya tetap sah. Namun
suaminya tidak sepatutnya (haram) menggaulinya hingga ia
melahirkan. Hal ini disebabkan karena wanita pezina tidak
memiliki masa idah. Adapun yang dimaksud dengan idah

hanyalah berasal dari pernikahan yang dapat menetapkan nasab
anak, baik pernikahan tersebut sah maupun pernikahan fasid.

Senada dengan pandangan tersebut, al-Mawardi dari kalangan
Shafi‘iyyah juga memberikan komentar yang mempertegas persoalan

ini. Menurutnya:

£

g}A;L;— 3 JJ ')’ub— S35 clgl cw oJ.xS\ uyj d A ”” ‘}1
e 2365 i g sl O 3 e SRR =
st eas s Jgdi o le AR st 3T o3k Qi 3

1 it Yy e oD g;;j wt 585 G & 5 sl

199 Muhammad ibn Hasan al-Shaybani, al-Hujjah ‘ald Ahl al-Madinah, Juz 111 (Beirut:
‘Alam al-Kutub, 1403H), 271.



70

R R :‘S*yj GA AL oS v“ “;M;ﬁs G 2B i
DIV 23U Y oYl ey gal g JS s byl &2
110.§j/&3\ L..%;"’:; 2::& <:°.\

Bahwa tidak terdapat kewajiban idah akibat zina, baik wanita
tersebut dalam keadaan hamil karena zina maupun tidak hamil.
Demikian pula apabila ia telah bersuami, maka halal bagi
suaminya untuk langsung menggaulinya. Sedangkan apabila ia
tidak bersuami, maka diperbolehkan bagi pezina maupun
selainnya untuk segera mengakadkan pernikahan dengannya,
baik dalam keadaan hamil maupun tidak. Hanya saja, kami
memandang makruh apabila suaminya menggaulinya selama
masa kehamilan hingga ia melahirkan. Sebab kewajiban idah
yang berasal dari (hubungan seksual) mani pada dasarnya
didasarkan pada kehormatan (hubungan itu sendiri) dan
keterhubungan nasab melalui mani tersebut. Adapun mani hasil
zina tidak memiliki kehormatan yang menyebabkan adanya
keterhubungan nasab, karena itu tidak ada kewajiban idah
darinya. Lebih jauh, karena zina tidak menimbulkan
konsekuensi hukum-hukum lain yang berlaku pada hubungan
seksual yang sah seperti mahar, nasab, ihsan, dan 7hlal bagi
suami pertama, maka demikian pula zina tidak menimbulkan
kewajiban idah.

b. Dalil-dalil Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah

1. QS. al-Nisa’ ayat 24

Dan dihalalkan bagi kalian selain (wanita-wanita) yang
demikian itu.

Ulama Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah memandang bahwa
ayat ini menjadi dasar kebolehan menikahi wanita di luar golongan
yang telah disebutkan secara eksplisit dalam ayat sebelumnya.

Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah menjelaskan bahwa wanita pezina

10 Abii al-Hasan al-Mawardi, al-Hawi al-Kabir, Juz IX (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1999), 192.



71

tidak termasuk dalam muharramat, sehingga pernikahannya tetap
sah. Larangan hanya terbatas pada apa yang sudah ditentukan al-

Qur’an, sedangkan selain itu tetap dalam hukum asalnya yaitu

boleh.!!

2. Hadis riwayat Aisyah

1124, 4 R (PR T A

A il il g

Anak itu dinisbatkan kepada pemilik ranjang (suami sah),
sedangkan bagi pezina tidak ada hak nasab atas anak

tersebut dan ia hanya berhak mendapatkan hukuman yang
ditetapkan (rajam bagi pezina muhsan).''?

Air mani hasil perzinaan tidak memiliki kehormatan. Hal
ini dibuktikan dengan tidak sahnya penetapan nasab melalui
hubungan zina, sebagaimana ditegaskan dalam hadis di atas.
Karena zina tidak memiliki kehormatan, maka ia tidak dapat

dijadikan penghalang bagi keabsahan akad nikah.'!*

3. Hadis riwayat Aisyah

S i 2

" al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz 1X, 6649.

112 al-Bukhari, Sahih al-Bukhdari, Juz 11, 764.

'3 “Dan bagi pezina baginya al-hajar “ maksudnya bagi pezina hanyalah kekecewaan dan
tidak memperoleh apa-apa. Kata al- ‘ahr berarti zina, dan ada yang mengatakan khusus digunakan
untuk zina yang dilakukan di malam hari. Makna kekecewaan di sini ialah tidak mendapatkan anak
yang dia klaim sebagai miliknya. Dalam kebiasaan orang Arab, bila seseorang gagal atau kecewa,
mereka berkata kepadanya “baginya hanyalah batu” atau “mulutnya penuh batu dan tanah”, dan
ucapan serupa. Ada pula yang menafsirkan bahwa yang dimaksud dengan /Aajar di sini ialah
hukuman rajam (dilempari batu). Lihat Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari bi Sharh Sahih al-
Bukhart, Juz X1II (Kairo: Maktabah Salafiyyah, 1390H.), 36.

114 al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz IX, 6649.

15 Ibn Abi Shaybah, al-Musannaf, Juz 1X (Madinah: Maktabah al-‘Ulim wa al-Hikam,
1989), 263.



72

Perbuatan haram tidak menjadikan sesuatu yang halal
menjadi haram.

Hadis ini mengandung penegasan bahwa perzinaan sebagai
perbuatan yang haram tidak berimplikasi pada pengharaman

pernikahan yang hukumnya halal.
4. Atharsahabat ‘Umar bin al-Khattab

Ibn Abi Shaybah meriwayatkan sebuah athar sebagai

berikut:

w702 g0

(b G Bl Oy 22 g of o B 2e
346 9;2-5 G &) Gy cU’sjg-.G Se 23 g cg;isj gi as ) /ng
G362t b g ik s gy 5
Ol g gz g Of Lo hilsd

(Diriwayatkan) dari Ibn ‘Uyaynah, dari ‘Abdullah bin Abi
Yazid, dari ayahnya: Bahwa Siba‘ bin Thabit menikahi
putrt Rabah bin Wahb. Ia memiliki seorang putra dari istri
lain, sedangkan istrinya itu memiliki seorang putri dari
suami lain. Lalu putra tersebut berzina dengan anak wanita
itu “hingga ia hamil. ' Keduanya kemudian dibawa ke
hadapan ‘Umar bin al-Khattab. Keduanya mengaku, maka
‘Umar mencabuk keduanya, lalu ‘Umar menganjurkan agar
keduanya dinikahkan, namun pemuda itu menolak.

‘Umar bin al-Khattab sebagai salah satu kibar al-sahabah
yang pendapatnya memiliki otoritas diketahui membolehkan
wanita yang hamil akibat zina untuk melangsungkan pernikahan.

Peristiwa tersebut terjadi di hadapan para sahabat lainnya, dan

116 Tbn Abi Shaybah, al-Musannaf, Juz 111, 527.



73

tidak terdapat riwayat yang menunjukkan adanya penentangan

terhadap pandangan tersebut.'!”

Perlu digarisbawahi bahwa meskipun Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah
sepakat mengenai ketiadaan kewajiban idah bagi wanita hamil akibat zina,
masih terdapat sedikit perbedaan di antara keduanya. Ulama Hanafiyyah
menambahkan ketentuan bahwa apabila wanita tersebut dinikahi, maka
suaminya tidak diperbolehkan menggaulinya hingga ia melahirkan.!''®

Pendapat ini didasarkan pada hadis Nabi:

992 &5 6 Gana 36 sV o3y AU £ 67

Barangsiapa beriman kepada Allah dan hari akhir, maka janganlah

menumpahkan air maninya pada tanaman (rahim yang telah
dibuahi) orang lain.

Bagi Hanafiyyah, larangan tersebut berlaku secara umum tanpa
membedakan status. wanita, baik ia seorang tawanan perang, budak,
maupun -wanita merdeka. Hal .ini didasarkan pada kaidah a/-‘ibrah bi
‘umum al-lafz la bi khusus al-sabab yang berarti pertimbangan hukum

ditetapkan berdasarkan keumuman lafaz, bukan kekhususan sebab.

Sebaliknya, ulama Shafi‘iyyah tidak menjadikan hadis ini sebagai
dasar keharaman menggauli wanita hamil akibat zina. Mereka cenderung

mengkhususkan konteks hadis pada wanita yang menjadi tawanan perang

17 Aishah Sultan Al-Marziigi, “Ahkam Al-Mar’ah Al-Hamil Fi Al-Figh Al-Islami,”

Majalah  Dirasat  Al-Islamiyyah  wa al-Buhuth al-Akadimiyyah, mno. 63 (2015): 63,
https://mdak.journals.ekb.eg/article 157513 leSect8c3f611387ff16308411ela81b.pdf.

118 al-Jaziri, al-Figh ‘ald Madhahib al-Arba ‘ah, Juz IV, 457.
19 Tbn Abi Shaybah, al-Musannaf, Juz 1V, 28.


https://mdak.journals.ekb.eg/article_157513_1e5ecf8c3f611387ff16308411e1a81b.pdf

74

atau budak, sehingga tidak berlaku secara umum pada kasus wanita hamil

karena zina.

2. Malikiyyah dan Hanabilah

a. Argumentasi Malikiyyah dan Hanabilah

Wahbah al-Zuhayli ketika menjelaskan sebab-sebab wajib idah,

ia menambahkan pendapat Malikiyyah dan Hanabilah sebagai berikut:

5903008 s d,us L;L; S B i EW caify
Pl B S g (o (5 il 11 B gt

Ulama Malikiyyah dan Hanabilah mewajibkan idah bagi
wanita yang berzina, berbeda dengan pendapat selain mereka.
Hal itu dipersamakan dengan wanita yang digauli karena
syubhat, sebab persetubuhan (baik zina maupun syubhat) sama-
sama berimplikasi pada kemungkinan adanya kandungan dalam
rahim. Karena itu, diwajibkan idah darinya, sebagaimana
diwajibkan idah akibat persetubuhan karena syubhat.

Klaim “ini bisa" ditemukan dengan merujuk langsung kitab

masing-masing mazhab. Sebagaimana Ahmad al-Dardir dari kalangan

Malikiyyah ketika menjelaskan 7stibra’ wanita merdeka, ia berkata:

3k U5y sl ) Ol (B gyled s s 38
C& j\ Jal:u (qm j\ d, uiaj u\) VA J;\ gl; (g@f}f)

Karena masa istibra’ bagi perempuan merdeka disamakan
dengan masa idah, berbeda dengan budak perempuan, maka
hal tersebut dijelaskan oleh penulis dengan pernyataannya
“dan wajib” (istibra’) atas perempuan merdeka yang mampu

120 al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz IX, 7172.
12 Muhammad al-Dusiiqi, Hashiyah al-Dusiigi ‘ald al-Sharh al-Kabir, Juz 11 (Damaskus:
Dar al-Fikr, t.th.), 471.



75

berhubungan badan, “apabila ia digauli melalui zina atau
karena syubhat”, baik akibat kekeliruan maupun melalui
pernikahan yang rusak (fasid). Ketentuan ini berlaku
berdasarkan kesepakatan para ulama, sebagaimana halnya
hubungan yang diharamkan karena nasab atau persusuan.

Mustafa al-Ruhaybani dari kalangan Hanabilah menyinggung
secara eksplisit argumentasi wajibnya idah bagi wanita pezina

sebagaimana berikut:

8 (len) sl (3) w5 52 (& 5wk wbs e 1)
122 oo fizs0 48 o A p 28 P
C@\ L}/ 5._193.3\_{4“,3 o./\.gt.“ g,\.o-}.é ‘C};f“ Jx& 5+ Y] ;_19_9

(Cabang pembahasan: masa idah bagi perempuan yang digauli
karena syubhat atau zina), baik perempuan merdeka maupun
budak, sama dengan masa idah perempuan yang ditalak,
karena hubungan badan tersebut berpotensi menyebabkan
rahim terisi (kehamilan). Oleh sebab itu, wajib diberlakukan

masa idah akibat hubungan tersebut, sebagaimana kewajiban
idah karena hubungan badan dalam pernikahan.

Ulama Malikiyyah dan Hanabilah sama-sama melarang akad
nikah dengan wanita pezina sebelum adanya masa pembersihan rahim
atau habisnya idah, baik melalui tiga kali haid, tiga bulan, maupun
dengan melahirkan apabila tetjadi kehamilan. Hanya saja Hanabilah
selain mensyaratkan berakhirnya idah juga mewajibkan adanya taubat

dari perbuatan zina.'?

122 Mustafa al-Ruhaybani, Matalib Uli al-Nuha fi Sharh Ghayat al-Muntahd, Juz V
(Beirut: al-Maktab al-Islami, 1994), 574.
123 al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz I1X, 6650.



76

b. Dalil-dalil Malikiyyah dan Hanabilah

1. QS. al-Talaq ayat 4

Ll s O galst g e

Dan wanita-wanita yang hamil, idah mereka adalah sampai
mereka melahirkan kandungannya.

Seorang wanita yang sedang hamil wajib menjalani masa
idah hingga ia melahirkan kandungannya, baik kehamilan itu
berasal dari pernikahan yang sah maupun dari zina. Sebab ayat
tersebut bersifat umum, maka ia mencakup wanita hamil karena

pernikahan yang sah maupun karena hubungan di luar nikah.

2. Hadis riwayat Abu Sa’id al-Khudriy

2o & O P O VEVE N
et & R b e Vg s aa G s B Y
124z -, o

2>

Seorang wanita. hamil . tidak boleh digauli hingga 1ia
melahirkan kandungannya, dan seorang wanita yang tidak
hamil tidak boleh digauli hingga ia mengalami satu kali
haid.

Ungkapan /a tuta’ merupakan kalimat khabar yang
bermakna nahi yang berarti janganlah kalian menyetubuhi wanita
tawanan yang sedang hamil hingga ia melahirkan kandungannya,
dan jangan pula menyetubuhi wanita yang tidak hamil namun
masih memiliki masa haid hingga ia mengalami satu kali haid yang

sempurna. Hadis ini, berdasarkan keumuman lafaznya

124 Abli Dawid al-Sijistani, Sunan Abi Dawiid, Juz III (Beirut: Dar al-Risalah al-
‘Ilmiyyah, 2009), 486.



77

menunjukkan larangan melakukan hubungan badan dengan wanita
hamil, baik kehamilan tersebut disebabkan oleh zina maupun sebab
lainnya. Sebagaimana telah dikenal di kalangan ulama wsul/ figh,
larangan yang berdiri sendiri tanpa adanya indikasi atau garinah

yang memalingkannya menunjukkan hukum haram.!?®

3. Hadis riwayat Sa’id ibn Musayyib

% Ce . G%

B Jo B sl BB s oag SA 255 (BT 53 Bl O
0G5y & a8y (Ldiy ey ale
Bahwa Nadrah ibn Aktham menikahi seorang wanita yang

sedang hamil, lalu Rasulullah saw. memisahkan keduanya
dan menetapkan bagi wanita itu hak mahar.

Berdasarkan riwayat ini, menikahi wanita pezina tidak
diperbolehkan kecuali dengan syarat telah berakhir masa idahnya,
dan tidak halal menikahinya sebelum ia melahirkan kandungannya.
Sebab seandainya pernikahan dengan perempuan pezina itu

diperbolehkan, niscaya Nabi tidak akan memisahkan keduanya.
4. Hadis riwayat Ruwayfi’ ibn Thabit al-Anshari

ok 855 5l Bang 36 a1 apdls &L e 08 2

Barangsiapa beriman kepada Allah dan hari akhir, maka
janganlah menumpahkan air maninya pada tanaman (rahim
yang telah dibuahi) orang lain.

125 Taqt al-Din al-Subki dan T3j al-Din al-Subki, al-Ibhaj fi Sharh al-Minhdj, Juz 11, 67.
126 Ibn Abi Shaybah, al-Musannaf, Juz VI, 12.
127 Ibn Abi Shaybah, al-Musannaf, Juz IV, 28.



78

Nabi Muhammad saw. menyerupakan anak yang telah
melekat di dalam rahim dengan tanaman yang telah tumbuh dan
berakar kuat di dalam tanah.'?® Hadis ini menunjukkan keharaman
melakukan hubungan badan dengan wanita yang sedang hamil dari
laki-laki selain yang menggaulinya, seperti budak wanita yang

dibeli dalam keadaan hamil dari orang lain atau wanita tawanan.

Makna tekstual hadis ini menunjukkan bahwa ketentuan
tersebut berlaku apabila kehamilan itu telah dipastikan. Adapun
apabila kehamilan belum dapat dipastikan, dan seorang budak
tawanan perang, pembelian, atau sebab lainnya, maka tidak boleh
digauli hingga dilakukan Jistibra’ dengan satu kali haid,'®’

sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya.

5. Hadis riwayat Abu al-Darda’

—n\

sl 6 Ll o i il e 58 gles e 1 Lo 501 5
16«9t ;.}.’;/T» :J6) ool IS (Gods 2y 1 JUES bl §

w\

z

Bading i s das A5 L A OF B 38y 106
130 ﬂg/ T3 sh. .oz o . . .8 Ao s
AW HE Y 3R B5 s e o a3 59l 3R

Bahwa Nabi saw. pernah melewati seorang wanita
mujihh3! yang berada di depan pintu sebuah kemah atau

128 Hamd al-Khattabi, Ma ‘alim al-Sunan, Juz 111 (Aleppo: Matba‘ah al-‘Ilmiyyah, 1932),
226.

129 Muhammad ibn Isma‘il Al-San‘ani, Subul al-Salam, Juz 11 (Kairo: Dar al-Hadith,
1997), 306.

139 Tbn Abi Shaybah, al-Musannaf, Juz 1V, 29.

131 Kata Mujihh dengan dengan dammah pada huruf mim, diikuti jim yang berharakat
kasrah, lalu 44 tanpa titik adalah istilah untuk wanita hamil yang sudah mendekati waktu
melahirkan. Lihat Muhammad ibn ‘Alt Al-Shawkani, Nay! al-Awtar min Asrar Muntaqa al-
Akhbar, Juz VI (Kairo: Dar al-Hadith, 1993), 363.



79

tenda. Beliau bertanya, “Wanita ini milik siapa?”’ Mereka
menjawab, “Milik si Fulan.” Beliau bertanya lagi, “Apakah
dia telah menggaulinya?” Mereka menjawab, “Ya”. Maka
Nabi saw. bersabda, “Sungguh aku hendak melaknatnya
dengan laknat yang akan menyertainya hingga ke dalam
kubur, bagaimana mungkin ia menjadikannya pelayan,
padahal ia telah melanggar batas dengannya lewat
pandangan dan pendengarannya, dan bagaimana mungkin
ia mewarisinya padahal wanita itu tidak halal baginya.”

Hadis ini menunjukkan bahwa hubungan seksual dengan
tawanan perang yang sedang hamil tidak diperbolehkan hingga
mereka melahirkan kandungannya, baik kehamilan itu terjadi
karena zina, pernikahan yang sah, maupun pernikahan yang fasid.
Hal ini karena Nabi Muhammad saw. tidak menanyakan sebab
kehamilan mereka. Sebagaimana kaidah yang dikenal dalam usu/
figh, sikap Nabi yang tidak meminta penjelasan dalam situasi yang
memungkinkan adanya perbedaan sebab menunjukkan bahwa
hukum tersebut berlaku secara umum. '

B. Implementasi 7arjih Maqgasidi terhadap Ikhtilaf Ulama atas Ketentuan

Idah Wanita Hamil Akibat Zina

Perbedaan pendapat yang muncul di antara para ulama mengenai
idah bagi wanita hamil akibat zina merupakan bentuk ikhtilaf mu‘tabar.
Hal ini disebabkan karena permasalahan tersebut masih berada dalam

ranah ijtihad, di mana dalam suatu permasalahan tidak ditemukan dalil

132 Kaidah tark al-istifsal f hikayat al-ahwal ma‘a al-ibtimal yatanazzalu manzilat al-

‘umum 1 al-maqal ini dicetuskan oleh al-Shafi’i dalam permasalahan lafaz-lafaz yang digunakan
oleh syariat dalam kisah atau penuturan peristiwa-peristiwa. Lihat ‘Abd al-Malik al-Juwayni, al-
Burhan fi Usil al-Figh, Juz 1 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997), 122.



80

gat 7.'* Selain itu persoalan ini tidak dibahas secara eksplisit dalam nas

sehingga membuka ruang interpretasi yang sah bagi para mujtahid.

Dalam merespons perbedaan tersebut, para ulama usu/
merumuskan sejumlah pendekatan metodologis yang salah satunya adalah
tarjih. Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, praktik farjih dalam
tradisi figh tidak hanya diterapkan pada kontradiksi nas, tetapi juga
mencakup proses evaluasi terhadap metode argumentatif, keragaman
pendapat figh serta perbedaan riwayat yang dinukil dari para imam

mazhab. '3

Berdasarkan kerangka tersebut, penelitian ini akan menganalisis
perbedaan pendapat para ulama terkait hukum idah bagi wanita hamil
akibat zina melalui tarjih magasidi. Upaya ini bertujuan untuk menimbang
kekuatan argumentasi para ulama dengan mempertimbangkan maqasid al-
shari‘ah yang menjadi tujuan dari setiap ketentuan syariat. Hal tersebut

dapat dicapai dengan melihat beberapa aspek sebagai berikut:

1. Tingkatan Magqasid

Para ulama  mengklasifikasikan = magqgasid  al-shari‘ah
berdasarkan tingkat kebutuhan manusia terhadapnya ke dalam tiga

kategori utama, yaitu daruriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat. Para ulama

133 al-Ghazali, al-Mustasfa, 345.

134 Tarjih juga berlaku dalam mazhab-mazhab dengan mempertimbangkan kaidah-kaidah
usul, furt’, serta penjelasan-penjelasannya, sebab sebagian mazhab dapat memiliki kekuatan
argumentasi yang lebih unggul dibanding yang lain. Lihat al-Zarkashi, al-Bahr al-Muhit, Juz VIII,
147.



81

sepakat bahwa daruriyyat didahulukan daripada magasid yang lain,

diikuti oleh Aajiyyat, kemudian tahsiniyyat dalam tingkatannya.'3’

al-Ghazali menjelaskan bahwa jika kemaslahatan dipahami
sebagai penjagaan terhadap tujuan-tujuan dasar syariat, maka
mengikuti kemaslahatan tersebut merupakan keharusan yang tidak
dapat diperdebatkan, bahkan memiliki kedudukan sebagai Aujjah.
Perbedaan pendapat hanya mungkin terjadi ketika terdapat kontradiksi
antara dua jenis kemaslahatan atau dua tujuan syariat yang berbeda,
sehingga diperlukan proses tarjih untuk menentukan mana yang lebih

kuat. 3¢

Pendapat Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah yang tidak mewajibkan
idah bagi wanita hamil akibat zina tampak berorientasi pada magsid
haji berupa penghilangan kesulitan atau raf’u al-haraj.'>’ Pendapat ini
menekankan aspek kemanusiaan dan sosial dengan meringankan beban
psikologis serta tekanan sosial yang dialami oleh wanita hamil akibat
zina sehingga bisa segera melangsungkan pernikahan tanpa terbebani

idah.

135 <Abd al-Majid, “al-Tarjih bayn al-Magqasid wa Atharuh fi al-Figh al-Islamt: Dirasah
Ta’siliyyah Tatbiqiyyah,” 1069.

136 al-Ghazali, al-Mustasfa, 179.

137 al-Shatibi menjelaskan bahwa magasid hajiyat adalah hal-hal diperlukan untuk
memberikan kelonggaran dan menghilangkan kesulitan yang biasanya dapat menyebabkan
kesempitan, kesulitan, dan beban jika tidak dipenuhi. Apabila kebutuhan ini diabaikan, maka
secara umum akan timbul kesulitan dan kesempitan bagi mukallaf. Namun tingkat kesulitan
tersebut tidak sampai menimbulkan kerusakan besar atau kerusakan umum sebagaimana yang
terjadi apabila maqasid daruriyyah diabaikan. Lihat Abt Ishaq al-Shatibi, al-Muwafaqgat, Juz 11,
21.



82

Sedangkan mazhab Malikiyyah dan Hanabilah yang
mewajibkan idah bagi wanita hamil akibat zina berangkat dari magsid
daruri yaitu hifz al-nasl. Tujuan utamanya adalah memastikan
kejelasan nasab anak dengan menunggu hingga kelahiran, sehingga
terhindar dari percampuran nasab, baik dengan ayah biologis atau
orang lain yang menikahinya.'3® Karena sejatinya nasab anak dari hasil
zina hanya dapat dinisbatkan kepada ibunya. Selain itu adanya
kewajiban idah secara tidak langsung memberikan efek jera kepada
pezina karena harus menunggu sampai ia melahirkan anak yang
dikandungnya.'3® Hal ini juga sebagai langkah preventif agar perbuatan
zina tidak dianggap remeh oleh masyarakat, sehingga tidak timbul
persepsi bahwa meskipun zina adalah perbuatan haram, masih ada

jalan mudah melalui pernikahan. !4

Kedua kelompok pendapat sama-sama berakar pada magqasid
yang sahih, namun berbeda dalam tingkat prioritasnya. Kontradiksi di
sini terjadi antara hifz al-nasl sebagai magqgsid daruri dan raf* al-haraj
sebagai magqgsid haji. Berdasarkan kaidah yang menyatakan bahwa

apabila dua magqgasid bertentangan maka didahulukan magsid yang

138 al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz IX, 6650.

139 Wahidah Nurulaeni dan Fahmi Hasan Nugroho, “Penentuan Masa Idah Wanita Hamil
Karena Zina Menurut Muhyiddin Al-Nawai Dan Ibnu Qudamah,” Jurnal Madzhab 1, no. 1 (2024):
70, https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/madzhab/article/view/737/246.

140 Kemaslahatan yang ada pada pendapat ini ditinjau dengan melihat tujuan akhir dari
sebuah perbuatan atau dalam istilah al-Shatibi disebut sebagai al-nazr ila ma’alat al-af’al yaitu
memperhatikan kemana suatu perbuatan bermuara setelah terjadinya, apa saja konsekuensi yang
ditimbulkannya, serta dampak-dampak yang dihasilkan darinya. Dengan sudut pandang ini, suatu
perbuatan diberi hukum yang selaras dengan apa yang menjadi hasil dan akhir dari perbuatan
tersebut. Lihat al-Shatibi, al-Muwafaqat, Juz V, 177; Abu Zahrah, Usil Figh, 288.



https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/madzhab/article/view/737/246.

83

lebih tinggi tingkatannya, maka Aifz al-nasl harus diutamakan atas raf™
al-haraj. Maka dengan melihat aspek tingkatan magasid, pendapat
Malikiyyah dan Hanabilah lebih kuat dibandingkan pandangan

Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah.
2. Pengutamaan Pencegahan Mafsadah atas Perolehan Maslahat

Kaidah ini yang dalam bahasa arabnya adalah dar’ al-mafasid
muqgaddam ‘ala jalb al-masalih merupakan salah satu prinsip
fundamental dalam diskursus maqasid al-shari‘ah, khususnya ketika
terjadi kontradiksi antar magasid. Terkait hal ini al-‘Izz ibn ‘Abd al-

Salam menegaskan:

Al 4553 c;t&;j\ YorZ ST 0B Aaling Hlas aciz) i)
G A 15856}y albaw 438 g &5 4 ,AJ NEXRIURHE

S il o 8 aandis 853 Bl (i) (ki
A JU 4.>=L4a.5\ u\}m éLu ‘}b oW\ UJJ 4.>=L,a.o.5\ u" V‘E}‘
A B3 55w By e Gk
e ST KEAE BY Wdms (v a Al {lead 2 58T s
141 . <o

Apabila antara maslahat dan mafsadah berkumpul dalam suatu
perkara, maka jika memungkinkan untuk memperoleh
kemaslahatan sekaligus mencegah mafsadah, hal itu harus
dilakukan sebagai bentuk ketaatan terhadap perintah Allah Swt.
sebagaimana firman-Nya: “Bertakwalah kepada Allah
semampu kalian” (QS. at-Taghabun: 16). Namun apabila tidak
mungkin mencegah mafsadah dan meraih kemaslahatan secara
bersamaan, maka jika mafsadah yang ditimbulkan lebih besar
daripada maslahat yang diperoleh, maka mencegah mafsadah

141 Tbn “Abd al-Salam, Qawa ‘id al-Ahkam fi Masalih al-Anam, Juz 1, 68.



84

harus lebih diutamakan, sekalipun hal itu menyebabkan
hilangnya sebagian kemaslahatan. Hal ini sebagaimana
ditegaskan dalam firman Allah Swt. tentang khamar dan judi:
“Pada keduanya terdapat dosa besar dan beberapa manfaat bagi
manusia, tetapi dosa keduanya lebih besar daripada
manfaatnya” (QS. al-Bagarah: 219). Karena itu, keduanya
diharamkan, sebab tingkat kerusakannya lebih besar
dibandingkan manfaatnya.

Perlu diperhatikan bahwa tolok ukur dalam menentukan kadar
kemaslahatan dan kemafsadatan bukanlah akal manusia semata,
melainkan syariat itu sendiri.'** Oleh sebab itu, ketika terbukti bahwa
suatu mafsadah lebih besar daripada kemaslahatan yang diperoleh,
maka pencegahan terhadap mafsadah harus lebih diutamakan daripada

perolehan maslahat.

Pendapat Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah berorientasi pada
perolehan maslahat, yaitu meringankan beban bagi wanita hamil akibat
zina dengan tidak mewajibkan idah sehingga memungkinkan untuk
segera  melangsungkan pernikahan. Sementara itu, pendapat
Malikiyyah dan Hanabilah menekankan aspek pencegahan mafsadah,
yakni mencegah terjadinya percampuran nasab. Apabila wanita
tersebut langsung menikah tanpa menjalani masa tunggu, maka
terdapat risiko anak hasil zina dinisbatkan kepada suaminya, baik
suami itu yang menghamilinya maupun bukan yang berimplikasi pada

kekacauan hukum nasab.

142 al-Shatibi, al-Muwafaqat, Juz 11, 63.



85

Berdasarkan penerapan kaidah dar’ al-mafasid mugaddam ‘ala
Jjalb al-masalih, pendapat Malikiyyah dan Hanabilah lebih kuat secara
magqgasid. Meskipun pendapat Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah
mengandung kemaslahatan berupa keringanan bagi wanita hamil
akibat zina, kemaslahatan tersebut bersifat hajiyyat dan dapat ditunda
demi mencegah kerusakan yang lebih besar, yaitu kekacauan nasab
yang termasuk dalam kategori daruriyyat. Oleh karena itu, pencegahan
mafsadah harus diutamakan atas perolehan maslahat, sehingga
pendapat Malikiyyah dan Hanabilah lebih diunggulkann atas pendapat

Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah.
3. Pengutamaan Maslahat Umum atas Maslahat Khusus

Kaidah ini menegaskan bahwa apabila terjadi pertentangan
antara_dua jenis kemaslahatan, di mana salah satunya bersifat umum
yang. mencakup kepentingan manusia secara luas, sedangkan yang
lainnya bersifat khusus yang hanya menyentuh kepentingan individu

atau kelompok kecil, maka kemaslahatan umum harus diutamakan. '’

Dalam permasalahan ikhtilaf ulama mengenai kewajiban idah
bagi wanita hamil akibat zina, pendapat Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah
menekankan maslahat yang bersifat individual. Kemaslahatan ini
tampak dalam bentuk keringanan hukum bagi wanita hamil akibat zina

agar tidak dibebani kewajiban idah, sehingga ia dapat segera menikah

143 <Abd al-Majid, “al-Tarjih bayn al-Maqasid wa Atharuh fi al-Figh al-Islam1: Dirasah
Ta’siliyyah Tatbiqiyyah. ” 1070



86

dan menempuh jalan taubat. Tujuan tersebut berorientasi pada
pemulihan kondisi psikis wanita, namun maslahat hanya terbatas pada

wanita tersebut.

Sedangkan pendapat Malikiyyah dan Hanabilah berorientasi
pada maslahat yang berdampak luas, yaitu menjaga keteraturan nasab.
Menunggu hingga kelahiran anak dipandang penting untuk
menghindari kekacauan nasab yang dapat berimplikasi serius terhadap

hukum waris, hak perwalian, dan status anak.

Berdasarkan penerapan kaidah tagdim al-maslahah al- ‘ammah
‘ala al-khassah, pendapat Malikiyyah dan Hanabilah memiliki
kekuatan argumentatif yang lebih tinggi dibandingkan pandangan
Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah. Hal ini karena maslahat ‘ammah yakni
perlindungan terhadap kejelasan nasab memiliki dampak kemaslahatan
yang_ lebih besar dibandingkan dengan maslahat &khassah berupa
keringanan individu. Dengan demikian, pendapat Malikiyyah dan

Hanabilah diunggulkan atas pendapat Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah.

Berdasarkan implementasi ‘farjih maqasidi dengan melihat
beberapa aspek yaitu tingkatan magasid, pengutamaan pencegahan
mafsadah, dan pengutamaan maslahat ‘ammah, seluruhnya menguatkan
pendapat Malikiyyah dan Hanabilah. Dengan demikian, pendapat yang

mewajibkan idah bagi wanita hamil akibat zina lebih kuat secara magqasid,



87

karena lebih sejalan dengan tujuan syariat dalam menjaga nasab dan

menolak mafsadah yang lebih luas.'#*

Menarik untuk dicermati bahwa meskipun melalui proses tarjih
dengan mempertimbangkan aspek magasid al-shari‘ah dapat disimpulkan
bahwa pendapat mazhab Malikiyyah dan Hanabilah yang mewajibkan
idah bagi wanita hamil akibat zina adalah pendapat yang unggul, sistem
hukum positif di Indonesia justru mengadopsi pendapat yang berbeda.
Dalam hal ini, Kompilasi Hukum Islam (KHI) lebih sejalan dengan
pendapat mazhab Shafi‘iyyah yang tidak mewajibkan idah bagi wanita
hamil akibat zina, sebagaimana tercantum dalam Pasal 53 KHI yang
dikenal dengan konsep kawin hamil. Pilihan tersebut tentu tidak lahir
secara  tunggal, melainkan  didasarkan  pada  pertimbangan
multidimensional, seperti aspek sosiologis, kultural, dan kebutuhan praktis
masyarakat. Oleh karena itu, akan menjadi kajian yang lebih komprehensif
apabila fenomena ini juga dianalisis melalui perspektif wusu/ figh,
khususnya dengan menggunakan teori. farjih terhadap gawl al-marjuh,
guna menilai relevansi dan legitimasi pendapat yang diadopsi dalam

konteks hukum nasional.

144 Hasil analisis penulis ini didukung oleh penelitian-penelitian yang terlebih dahulu
melakukan upaya tarjih terhadap pendapat-pendapat ulama tentang permasalahan idah wanita
pezina baik dalam kondisi hamil maupun tidak. Kesimpulan penelitian-penelitian yang ada dengan
mengkomparasikan kekuatan masing-masing dalil dan argumentasi menunjukkan keunggulan
pendapat wajibnya istibra’ atau suatu masa untuk memastikan kekosongan rahim yang dalam hal
ini meniscayakan idah bagi wanita hamil akibat zina, karena 7stibra’ maupun idahnya wanita hamil
adalah dengan lahirnya kandungan. Lihat Salem Afsari, “’Iddah al-Zaniyah f1 al-Figh al-Islami,”
The Islamic  University College Journal 61, mno. 1 (2021): 677, https://iu-
juic.com/index.php/juic/article/view/2962/manuscripts; al-Marziiqi, “Ahkam al-Mar’ah al-Hamil f1
al-Figh al-Islami. ” 324.



https://iu-juic.com/index.php/juic/article/view/2962/manuscripts
https://iu-juic.com/index.php/juic/article/view/2962/manuscripts

BAB V

PENUTUP

A. Kesimpulan

1.

Para ulama berbeda pendapat mengenai ketentuan idah bagi wanita hamil
akibat zina. Perbedaan ini lahir karena ketiadaan nas yang secara tegas
mengaturnya, sehingga persoalan ini menjadi wilayah ijtihad. Ulama
Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah berpendapat bahwa wanita hamil akibat zina
tidak diwajibkan menjalani idah, sebab idah hanya diwajibkan bagi wanita
yang menjalani hubungan pernikahan yang dapat menimbulkan
konsekuensi hukum nasab, sedangkan perzinaan tidak memiliki
kehormatan  selayaknya  pernikahan. Keduanya  berargumentasi
berdasarkan beberapa dalil, yaitu QS. al-Nisa’ ayat 24, Hadis riwayat
Aisyah, dan Athar sahabat ‘Umar bin al-Khattab. Walau demikian, ulama
Hanafiyyah mengharamkan wanita tersebut digauli hingga ia melahirkan.
Sebaliknya, ulama Malikiyyah dan Hanabilah berpendapat bahwa wanita
hamil akibat zina tetap wajib menjalani idah hingga melahirkan, dengan
alasan bahwa kehamilan, baik dari pernikahan sah maupun dari zina,
sama-sama menunjukkan keterisian rahim yang harus dikosongkan
sebelum sah untuk dinikahi. Pandangan ini juga bertujuan mencegah
terjadinya percampuran nasab. Keduanya juga berargumentasi berdasarkan
beberapa dalil, yakni QS. al-Talaq ayat 4, Hadis riwayat Abu Sa’id al-
Khudriy, Hadis riwayat Sa’id ibn Musayyib, Hadis riwayat Ruwayfi’ ibn

Thabit al-Anshari, dan Hadis riwayat Abu al-Darda’. Dengan demikian,

88



89

kedua kelompok ulama memiliki dasar argumentatif yang kuat, namun
keduanya menyimpan magasid dan berangkat dari dalil serta cara istidlal
yang berbeda.

. Melalui implementasi metode tarjih maqasidi, dapat disimpulkan bahwa
pendapat Malikiyyah dan Hanabilah lebih kuat secara maqasid.
Berdasarkan tiga aspek, yakni maratib al-maqasid, kaidah dar’ al-maftasid
muqgaddam ‘ala jalb al-masalih, serta taqdim al-maslahah al-‘ammah ‘ala
al-khassah, pendapat yang mewajibkan idah bagi wanita hamil akibat zina
lebih sejalan dengan maqasid al-shari‘ah. Pendapat Malikiyyah dan
Hanabilah menegaskan perlindungan terhadap hifz al-nas/ sebagai
magqasid daruriyyah, karena menunggu hingga melahirkan menjadi
langkah preventif untuk menjaga kejelasan nasab, serta memperkuat
tatanan sosial melalui efek jera bagi pezina. Sebaliknya, pandangan
Hanafiyyah dan Shafi‘iyyah lebih menonjolkan kemaslahatan hajiyyah
berupa penghilangan kesulitan bagi wanita yang hamil akibat zina. Dengan
mempertimbangkan tingkatan magasid dan prinsip pencegahan mafsadah
yang lebih besar, maka pandangan Malikiyyah dan Hanabilah dinilai lebih
unggul melalui implementasi tarjih magqasidi, karena lebih mendukung
terwujudnya tujuan utama syariat dalam menjaga nasab, mencegah
mafsadah yang lebih besar, serta menegakkan nilai kehati-hatian dalam

hukum Islam.



90

B. Saran

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis mengenai implementasi tarjih

maqasidi terhadap ikhtilaf ulama atas ketentuan idah wanita hamil akibat zina,

penulis memandang perlu untuk memberikan beberapa saran sebagai berikut:

1.

Kajian mengenai ikhtilaf ulama, khususnya dalam persoalan yang tidak
disebutkan secara eksplisit dalam nas seperti idah bagi wanita hamil akibat
zina perlu disertai dengan pemahaman yang mendalam terhadap
metodologi istinbat dan pendekatan maqasid al-shari‘ah. Pendekatan ini
berfungsi memastikan bahwa setiap hasil ijtihad tidak hanya berpijak pada
teks semata, tetapi juga mempertimbangkan tujuan-tujuan syariat dalam
menjaga kemaslahatan dan mencegah mafsadah.

Perlu adanya edukasi yang komprehensif bagi masyarakat, terutama
generasi muda, mengenai bahaya dan konsekuensi hukum maupun moral
dari perzinaan. Edukasi in penting agar tidak muncul anggapan bahwa

pernikahan dapat menjadi jalan mudah untuk menutupi perbuatan zina.

. Dalam konteks hukum positif di Indonesia yang melegitimasi kawin hamil

sebagaimana diatur dalam Pasal 53 Kompilasi Hukum Islam, diperlukan
upaya reinterpretasi melalui perspektif maqgasidi agar ketentuan tersebut
tetap sejalan dengan salah satu tujuan syariat, yakni perlindungan terhadap

nasab serta sebagai upaya memperbaiki moralitas publik.



DAFTAR PUSTAKA

Buku

al-‘Alwani, Taha Jabir Fayyad. Adab al-Ikhtilaf fi al-Islam. Doha: Riyasat al-
Mahakim wa al-Shu’iin al-Diniyyah, 1405H.

al-"Asqalani, Ibn Hajar. Fath al-Bart bi Sharh Sahth al-Bukhari. Kairo: Maktabah
Salafiyyah, 1390H.

al-‘Usaymi, Hasan ibn Hamid. al-Khilaf Anwa ‘uh Dawabituh wa Kayfiyyat al-
Ta ‘amul Ma ‘ah. Riyadh: Dar Ibn al-Jawzi, 1430H.

al-Amidi, ‘Alf ibn Muhammad. al-Ihkam fi Usil al-Ahkam. Riyadh: Mu’assasat
al-Nur, 1386H.

al-Barzanji, ‘Abd al-Latif. a/-Ta ‘Grud wa al-Tarjth. Baghdad: Maktabah al-‘An,
1977.

al-Buhutt, Mansur Ibn Yunus. al-Rawd al-Murabba ‘. Kuwait: Dar Raka’iz, 1994.

al-Bukhari, ‘Ala’ al-Din ‘Abd al-‘Aziz. Kashf al-Asrar. Istanbul: Sharikat al-
Sahafah al-‘Uthmaniyyah, 1890.

al-Bukhari, Muhammad ibn Isma‘il. Sahih al-Bukhari. Damaskus: Dar Ibn Kathir,
1993.

al-Dihlaw1, Shah Wali Allah. Hujjat Allah al-Balighah. Bayrut: Dar al-Jayl, 2005.

al-Dustiqt, Muhammad. Hashiyah al-Dusiigi ‘ald@ al-Sharh al-Kabir. Damaskus:
Dar al-Fikr, t.th.

al-Fairlizabadi, Muhammad Ibn Ya‘qub. al-Qamiis al-Muhit. Beirut: Muassasah
al-Risalah, 2005.

al-Fayoumi, Ahmad Ibn Muhammad. al-Misbah al-Munir fi Gharib Sharh al-
Kabir. Beirut: al-Maktabah al-‘Ilmiyyabh, t.th.

al-Ghazali, Abut Hamid Muhammad. al/-Mustasfa. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘IImiyyah, 1993.

al-Ghazi, Muhammad Ibn Qasim. Fath al-Qarib. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2018.

al-1j1, Adud al-Din. Sharh al-Adud ‘ala Mukhtasar al-Muntaha al-Usili. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004.

al-Isnaw1, Jamal al-Din. Nihayat al-Siil Sharh Minhdj al-Wusil. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999.

al-Jaziri, ‘Abd al-Rahman. al-Figh ‘ala Madhahib al-Arba‘ah. Beirut: Dar al-

91



92

Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003.

al-Jurjani, ‘Alt Ibn Muhammad. al-Ta ‘rifat. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1983.

al-Juwayni, ‘Abd al-Malik. al-Burhan fi Usil al-Figh. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1997.

al-Khadimi, Nur al-Din. ‘llm al-Magqasid al-Shari‘ah. Riyadh: Maktabah al-
‘Ubaykan, 2001.

al-Khattab1, Hamd. Ma ‘alim al-Sunan. Aleppo: Matba‘ah al-‘Ilmiyyah, 1932.

al-Khinn, Mustafa Sa‘id. Athar al-Ikhtilaf fi al-Qawa ‘id al-Usiliyyah fi Ikhtilaf
al-Fugaha.’ Beirut: Muassasah al-Risalah, 1982.

al-Mabhall1, Jalal al-Din Muhammad. Sharh al-Waraqat fi Usil al-Figh. Palestina:
Jami‘ah al-Quds, 1999.

al-Maraghi, Ahmad Mustafa. Tafsir al-Maraghi. Kairo: al-Halabi, 1946.

al-Mardaw1, ‘Ala’ al-Din ‘Alt Ibn Sulayman. al-Tahbir Sharh al-Tahrir. Riyadh:
Maktabah al-Rashid, 2000.

al-Mawardi, Abu al-Hasan. al-Hawi al-Kabir. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1999.

al-Qurtubi, Ibn Rushd, Muhammad. Bidayat al-Mujtahid. Kairo: Dar al-Hadith,
2004.

al-Razi, Fakhr al-Din. al-Mahsiil. Beirut: Muassasah al-Risalah, 1997.

al-Ru’yant, Muhammad al-Tarabulusi al-Hattab. Mawahib al-Jalil fi Sharh
Mukhtasar Khalil. Damaskus: Dar al-Fikr, 1992.

al-Ruhaybani, Mustafa. Matalib Ult al-Nuha fi Sharh Ghayat al-Muntaha. Beirut:
al-Maktab al-Islami, 1994.

al-San‘ani, Muhammad ibn Isma‘il. Subul al-Salam. Kairo: Dar al-Hadith, 1997.

al-Saw1, Ahmad. Hashiyah al-Sawi ‘ala al-Sharh al-Saghir. Kairo: Maktabah
Mustafa al-Halabi1, 1952.

al-Shatib1, Abii Ishaq. al-Muwafagat. Kairo: Dar Ibn *Affan, 1997.

al-Shawkani, Muhammad ibn ‘All. Nayl al-Awtar min Asrar Muntaqa al-Akhbar.
Kairo: Dar al-Hadtth, 1993.

al-Shaybani, Muhammad ibn Hasan. al-Hujjah ‘ala Ahl al-Madinah. Beirut:
‘Alam al-Kutub, 1403H.



93

al-Shirbini, Muhammad al-Khatib. Mughni al-Muhtaj. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1994.

al-Sijistani, Abi Dawiid. Sunan Abi Dawiid. Beirut: Dar al-Risalah al-‘Ilmiyyah,
2009.

al-Subki, Taqi al-Din, dan Taj al-Din Al-Subki. al-Ibhaj fi Sharh al-Minhaj.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1984.

al-Tabrazi, Yahya ibn ‘Al Hammad. Mishkat al-Anwar. Beirut: al-Maktab al-
Islami, 1405H.

al-Tamimi, Taqi al-Din. al-Tabaqat al-Saniyah fi Tarajim al-Hanafiyyah. Riyadh:
Dar al-Rifa’1, 1979.

al-Zarkashi, Badr al-Din Muhammad. al-Bahr al-Muhit. Giza: Dar al-Kutubi,
1994.

al-Zuhayli, Wahbah. al-Figh al-Islami wa Adillatuh. Damaskus: Dar al-Fikr, t.th.

. Usul Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 1986.

Anwar, Syamsul. Manhaj Tarjih Muhammadiyah. Yogyakarta: Panitia
Musyawarah Nasional Tarjth Muhammadiyah, 2018.

Fawzan, Salih. al-Mulakhkhas al-Fighi. Riyadh: Dar al-‘ Asimah, 1423H.

Ghazali, Abd. Mogsith. “Iddah dan lhdad dalam Islam: Pertimbangan Legal
Formal dan Etik Moral.” RAHIMA-LKiS, 2002.

Haj, Ibn ‘Amir. al-Taqrir wa al-Tahrir ‘ala Kitab al-Tahrir. Kairo: al-Amiriyyah,
1318H.

Hallaq, Wael B. An Introduction to Islamic Law. Cambridge: Cambridge
University Press, 2009.

Harisudin, M Noor. Ilmu Ushul Figh. Malang: Pena Salsabila, 2020.

Hiti, Muhammad Hasan. al-Khulasah fi Usiil al-Figh. Damaskus: Dar al-Mustafa,
2021.

Ibn ‘Abd al-Salam, al-‘1zz al-Din. Qawa ‘id al-Ahkam fi Masalih al-Anam. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2014.

Ibn ‘Abidin, Muhammad. Hashiyah Ibn ‘Abidin. Beirut: Dar al-Fikr, 1966.

Ibn ‘Ashiir, Muhammad Tahir. Magqasid al-Shari‘ah al-Islamiyyah. Doha:
Wizarat al-Awqaf wa al-Shu’tn al-Islamiyyah, 2004.

Ibn al-Athir, Majd al-Din. al-Nihayah fi Gharib al-Hadith wa al-Athar. Beirut:
Maktabah ‘Ilmiyyah, 1979.



94

Ibn Faris, Ahmad. Mu jam Magayis al-Lughah. Kairo: Mustafa al-Babr al-Halabf,
1969.

Ibn Hazm, Abii Muhammad ‘Ali. al-Muhalla. Beirut: Dar al-Fikr, t.th.

Ibn Manziir, Muhammad. Lisan al- ‘Arab. Bayrut: Dar Sadir, 1414H.

Ibn Qudamabh, ‘Abdullah. a/-Mughni. Riyadh: Dar ‘Alam al-Kutub, 1997.

Kathir, Ibn. Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim. Rayyan: Dar Ibn al-Jawzi, 1431H.

Khallaf, ‘Abd al-Wahhab. ‘llm Usiil al-Figh. Surabaya: al-Haramayn, 2004.
Muhaimin. Metode Penelitian Hukum. Mataram: Mataram University Press, 2020.
Penyusun, Tim. Kamus Bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat Bahasa, 2008.

Sabiq, Sayyid. Figh al-Sunnah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Arabi, 1977.

Santosa, Paulus Insap. Metodologi Penelitian. Tangerang: Universitas Terbuka,
2021.

Sarwat, Ahmad. Maqgashid Syariah. Jakarta: Rumah Figh Publishing, 2019.

Shams al-Din, Mustafa Muhammad Jabri. al-Tarjih al-Magasidr bayn al-Nusiis
al-Muta ‘aridah. tt: t.p, t.th.

Shaybah, Ibn Abi. al-Musannaf. Madinah: Maktabah al-‘Ulim wa al-Hikam,
1989.

Shihab, M Quraish. Tafsir al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati, 2008.

Sirry, Mun’im. Sejarah Figh Islam: Sebuah Pengantar. Surabaya: Risalah Gusti,
1995.

Solikin, Nur. Pengantar Metodologi Penelitian Hukum. Pasuruan: Qiara Media,
2021.

Zahrah, Muhammad Abu. Usil Figh. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 2010.
Artikel Jurnal

‘Abd al-Majid, Faras. “al-Tarjih bayn al-Maqasid wa Atharuh f1 al-Figh al-Islami:
Dirasah Ta’siliyyah Tatbiqiyyah.” Dirasat 42, no. 3 (2015): 1065—-1082.

Afsari, Salem. “’Iddah al-Zaniyah f1 al-Figh al-Islami.” The Islamic University
College  Journal 61, mno. 1 (2021): 664-680.  https://iu-
juic.com/index.php/juic/article/view/2962/manuscripts.

al-Harbi, Aminah Mas‘ad Musa‘id. “al-‘Iddah min Mawani‘ al-Nikah fI al-Figh
al-Islam1,” Majalah Dirasat al-Islamiyyah wa al-Buhuth al-Akadimiyyah 11,
no. 75, (Desember 2016), 307-354.


https://iu-juic.com/index.php/juic/article/view/2962/manuscripts
https://iu-juic.com/index.php/juic/article/view/2962/manuscripts

95

al-Marziiqi, Aishah Sultan. “Ahkam al-Mar’ah al-Hamil fi al-Figh al-Islami.”
Majalah Dirasat al-Islamiyyah wa al-Buhuth al-Akadimiyyah, no. 63 (2015):
313-68.
https://mdak.journals.ckb.eg/article 157513 1eS5ecf8c3f611387ff16308411¢e

1a81b.pdf.

Aprilianto, Dwi, dan Farida Ulvi Na’imah. “Tarjih maqasidi of Terrorism
Perpetrators Death Penalty in Indonesia.” Ulul Albab: Jurnal Studi dan
Penelitian Hukum Islam 4, no. 2 (13 Juli 2021): 133-146.
http://jurnal.unissula.ac.id/index.php/ua/article/view/13637.

Faisol, Muhammad. “Thdad Masa Berkabung dalam Tinjauan Para Mufassir dan
Fuqaha.” Hukum Islam 17, no. 1 (2007): 126-147.

Mutmainah, Nurul Afiyah Hikmatul. “The Majelis Tarjih Muhammadiyah’s
Fatwa on the Pregnant Marriage: A Maqasid Approach.” Ulumuddin Journal
of Islamic Legal Studies 1, mno. 1 (17 Juli 2020): 68-90.
http://ejournal.umm.ac.id/index.php/ulum/article/view/12867.

Nurulaeni, Wahidah, dan Fahmi Hasan Nugroho. “Penentuan Masa Idah Wanita
Hamil Karena Zina Menurut Muhyiddin Al-Nawai Dan Ibnu Qudamah.”
Jurnal Madzhab || no. 1 (2024): 60-72.
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/madzhab/article/view/737/246.

S., Nasruddin, dan Sulaemang L. “Pregnancy Married in the Perspective of
Islamic Law and Five Mazhab.” Al-’4dl 14, no. 1 (27 Januari 2021): 14-26.
https://ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/al-adl/article/view/2234.

Sari, Milya, dan Asmendri Asmendri. “Penelitian kepustakaan (library research)
dalam penelitian pendidikan IPA.” Natural Science: Jurnal penelitian bidang
IPA ~ dan - pendidikan  IPA 6,  no. 1 (2020): 41-53.
https://core.ac.uk/download/pdf/335289208.pdf

Sirajulhuda, Mohammad Hanief. “Konsep Fikih Ikhtilaf Yusuf al-Qaradhawi.”
TSAQAFAH 13, no. 2 (25 Januari  2018): 255-278.
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i2.1508.

Skripsi

Ayu, Rizqa Febry. “‘Iddah Wanita Hamil Karena Zina (Analisis Menurut Hukum
Islam dan Hukum Positif).” Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda
Aceh, 2018.

Mafakhir, M. Muhyiddin Tajul. “Implementasi Tarjih Magqashidiy Terhadap
Kontradiksi Nash Persyaratan Wali Dalam Akad Nikah.” TAIN Jember,
2021.

Rofiq, Aynur. “Analisis Pendapat Al-Imam Al-Nawawi Tentang ‘Iddah Wanita
Hamil Karena Zina.” Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2016.


https://mdak.journals.ekb.eg/article_157513_1e5ecf8c3f611387ff16308411e1a81b.pdf
https://mdak.journals.ekb.eg/article_157513_1e5ecf8c3f611387ff16308411e1a81b.pdf
http://jurnal.unissula.ac.id/index.php/ua/article/view/13637
http://ejournal.umm.ac.id/index.php/ulum/article/view/12867
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/madzhab/article/view/737/246
https://ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/al-adl/article/view/2234
https://core.ac.uk/download/pdf/335289208.pdf
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i2.1508

96

Tesis

Mulyono. “‘Iddah Perempuan Hamil Karena Zina Menurut Madzhab Hanbali dan
Kompilasi Hukum Islam (Analisis Sadd Dzari’ah).” IAIN Curup, 2021.

‘AshiirT, Muhammad. “al-Tarjih bi al-Magasid Dawabituh wa Atharuh al-Fighi.”
Jami‘at al-Hajj Lakhadar-Batnah, 2008.



PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN

Yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Ahmad Faizzul Haq

NIM 1222102010007

Program Studi : Nukum Keluarga

Fakultas/Jurusan : Syariah/Hukum Islam

Instituss * UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember

Mmmmmmwlwimwm
hmmmwmnkmmmhmkmh
hgimmgnmwulhuhhuyahuipdncmdalmnmbakmim
scna daflar pusiaka,

Deuikinmwnmuhiuyahudumm-hamyampa
MMMMMMMF

‘Ahmad Faizzul Haq



BIODATA DIRI

A. Identitas Diri

Nama : Ahmad Faizzul Haq

NIM : 222102010007

Tempat, Tanggal Lahir : Jember, 18 April 2004

Alamat : Curah Kates, Klompangan, Ajung, Jember
Fakultas/Program Studi : Syariah/Hukum Keluarga

Email : fayzoell 8@gmail.com
B. Riwayat Pendidikan

MI : MIMA 01 KH Shiddiq

MTs : MTs Miftahul Huda

MA : MA Darus Sholah

Pendidikan non-formal . : PP. Salafiyah Curah Kates, Jember
PP. Al-Bidayah, Jember
PP. Arrisalah, Jember
PP. Queen Al-Falah Ploso, Kediri


mailto:fayzoel18@gmail.com

