
 

 

 

 

IMPLEMENTASI TARJI>H} MAQA>S}IDI> TERHADAP IKHTILAF 

ULAMA ATAS KETENTUAN IDAH WANITA HAMIL 

AKIBAT ZINA 

 

 

 

SKRIPSI 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Ahmad Faizzul Haq 

NIM : 222102010007 

 

 

 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

FAKULTAS SYARIAH 

DESEMBER 2025 



 

i 

 

IMPLEMENTASI TARJI>H} MAQA>S}IDI> TERHADAP IKHTILAF 

ULAMA ATAS KETENTUAN IDAH WANITA HAMIL 

AKIBAT ZINA 

 

 

 

SKRIPSI 

diajukan kepada Universitas Islam Negeri 

Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

untuk memenuhi salah satu persyaratan memperoleh 

gelar Sarjana Hukum (S.H.) 

Fakultas Syariah 

Program Studi Hukum Keluarga 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Ahmad Faizzul Haq 

NIM : 222102010007 

 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

FAKULTAS SYARIAH 

DESEMBER 2025 



 

ii 

 

IMPLEMENTASI TARJI>H} MAQA>S}IDI> TERHADAP IKHTILAF 

ULAMA ATAS KETENTUAN IDAH WANITA HAMIL 

AKIBAT ZINA 

 

 

SKRIPSI 

diajukan kepada Universitas Islam Negeri 

Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

untuk memenuhi salah satu persyaratan memperoleh 

gelar Sarjana Hukum (S.H.) 

Fakultas Syariah 

Program Studi Hukum Keluarga 

 

 

 

 

Oleh: 

 

Ahmad Faizzul Haq 

NIM : 222102010007 

 

 

 

 

 

 

 

Disetujui Pembimbing 

 

 

 

 

Dr. Muhammad Faisol, S.S., M.Ag. 

NIP. 197706092008011012 



 

iii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

iv 

 

MOTTO 

رَمِ وِ فِ عِ  ِال مَح  ِن سَاؤكُم ِفِ  ل مِ ِِاِتعَ ف  سُ   وَتَََن َّبُواِمَاِلََِيلَ يقُِبِ 
تَهُِ ِأقَ  رَض  ِالز  نََِدَي نٌِفإَ ن  ِبَ ي ت كَِفاَع لَِِِِِِِِِِِِإ نَّ ل  ِأَه   مِ كَانَِال وَفاَِم ن 

Jagalah dirimu, niscaya terjaga wanita-wanitamu dari perbuatan haram. 

Dan jauhilah segala yang tak layak bagi seorang muslim. 

Sesungguhnya zina adalah hutang, bila engkau melakukannya, maka ketahuilah, 

yang akan membayarnya adalah keluargamu sendiri. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 Taqī al-Dīn al-Tamīmī, al-Ṭabaqāt al-Saniyah fī Tarājim al-Ḥanafiyyah, Juz II  

(Riyadh: Dār al-Rifā’ī, 1979), 183. 



 

v 

 

PERSEMBAHAN 

Skripsi ini dipersembahkan kepada umiku tercinta, Sofi Ratih Kumala 

serta abah Muhammad Niamullah, yang setiap malam memeluk dengan rangkulan 

doa. Terima kasih atas kasih sayang yang tak mengenal lelah, atas setiap nasihat 

yang menumbuhkan iman, atas kerja keras yang diam-diam menjadi sayap bagi 

setiap langkahku. Keringat dan doamu adalah kalimat paling indah yang 

kutemukan di hidup ini. 

Kepada kakek dan nenek tercinta, yang dengan kesederhanaan 

mengajariku tentang arti hidup, tentang bagaimana cinta bisa hadir dalam diam, 

dan tentang ketulusan yang tak perlu banyak kata. Kehangatan kalian adalah 

rumah yang tak pernah pudar dari ingatan. 

Juga kepada bapak, K.H. Achmad Nahrowi, guru yang dengan ketenangan 

dan ketulusan menuntunku, yang membuka cakrawala pikir dan mengajakku 

mengarungi samudera ilmu dengan perahu kesabaran dan lentera keikhlasan. 

Semoga ilmu yang beliau ajarkan menjadi mata air yang tak pernah surut. 

Tak lupa kepada saudaraku tersayang, Ahmad Thoriqul Haq, satu-satunya 

saudara sejiwa, yang selalu menumbuhkan semangat di setiap nafasku. Semoga 

kelak semua yang kau impikan terwujud, dan kita tetap berjalan bersama apapun 

rintangannya. 

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 

 

KATA PENGANTAR 

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., Dzat Yang 

Maha Pengasih lagi Maha Penyayang, atas limpahan rahmat, taufik, hidayah, dan 

inayah-Nya sehingga penulis mampu menyelesaikan skripsi ini dengan baik dan 

lancar. Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad 

saw., teladan utama yang dengan ajarannya membimbing umat manusia menuju 

cahaya ilmu, kebenaran, dan akhlak mulia. 

Skripsi ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar 

Sarjana Hukum pada Program Studi Hukum Keluarga, Fakultas Syariah, 

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, sekaligus menjadi 

proses akademik dan reflektif yang memberikan banyak pelajaran berharga 

tentang kesabaran, ketekunan, dan keikhlasan. Penulis menyadari sepenuhnya 

bahwa penyusunan skripsi ini tidak terlepas dari doa, dukungan, dan bantuan 

berbagai pihak, sehingga dengan penuh hormat dan rasa syukur yang mendalam, 

penulis menyampaikan ucapan terima kasih dan penghargaan yang sebesar-

besarnya kepada: 

1. Bapak Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag, M.M. CPEM. selaku Rektor UIN Kiai Haji 

Achmad Siddiq Jember yang menyediakan sarana dan prasarana dalam 

kegiatan perkuliahan serta penelitian. 

2. Bapak Dr. Wildani Hefni, M.A. selaku Dekan Fakultas Syariah UIN Kiai Haji 

Achmad Siddiq Jember yang telah memberikan izin dalam penyusunan 

skripsi. 

3. Ibu Dr. Hj. Busriyanti, M.Ag. selaku Wakil Dekan I Wakil Dekan Bidang 

Akademik dan Kelembagaan Fakultas Syariah UIN Kiai Haji Achmad Siddiq 

Jember. 

4. Bapak Sholikul Hadi, S.H., M.H. selaku Ketua Jurusan Hukum Islam Fakultas 

Syariah UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. 

5. Bapak Fathor Rahman, M.Sy. selaku Sekretaris Jurusan Hukum Islam 

Fakultas Syariah UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. 



 

vii 

 

6. Ibu Inayatul Anisah, S.Ag, M.Hum. selaku Koordinator Program Studi 

Hukum Keluarga Fakultas Syariah UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. 

7. Bapak Abdul Ghofi Dwi Setiawan, M.H. selaku Dosen Pembimbing 

Akademik, atas bimbingan dan arahan selama ini. 

8. Bapak Dr. Muhammad Faisol, S.S., M.Ag. selaku Dosen Pembimbing yang 

yang dengan penuh kesabaran, ketelitian, dan ketulusan telah membimbing 

penulis hingga skripsi ini dapat terselesaikan dengan baik. 

9. Tim penguji, atas waktu, perhatian, serta saran berharga yang telah 

melancarkan ujian dan memperkaya isi penelitian ini. 

10. Seluruh dosen, tenaga kependidikan, dan civitas akademika Fakultas Syariah, 

atas ilmu, pelayanan, dan dedikasi yang telah memberikan warna dalam 

perjalanan studi penulis. 

11. Seluruh ulama yang menjadi rujukan keilmuan, atas khazanah ilmu yang 

begitu luas dan menuntun penulis memahami kedalaman syariat. 

12. Seluruh guru penulis, baik formal maupun non-formal, yang telah mendidik 

dengan ilmu dan keteladanan moral yang tak ternilai. 

13. Teman-teman Program Studi Hukum Keluarga angkatan 2022, Kuliah Kerja 

Nyata Kolaboratif Posko 052, dan Praktik Kerja Lapangan Pengadilan Agama 

Jember, atas kebersamaan, dukungan, dan semangat yang selalu hadir dalam 

setiap langkah perjuangan. 

14. Seseorang yang kelak ditakdirkan Allah Swt. menjadi pendamping hidup 

penulis, meskipun hingga kini belum diketahui siapa dan di mana 

keberadaannya, penulis menapaki proses ini tanpa kehadiran siapa pun selain 

doa dan harapan. Karya ini menjadi saksi atas perjalanan yang dilalui dalam 

kesendirian, dengan keyakinan bahwa jika engkau memang telah ditetapkan, 

pertemuan itu akan terjadi pada waktu terbaik menurut ketentuan-Nya.  

Jember, 11 Oktober 2025 

 

Penulis 



 

viii 

 

ABSTRAK 

Ahmad Faizzul Haq, 2025: Implementasi Tarji>h} Maqa>s}idi> Terhadap Ikhtilaf 

Ulama Atas Ketentuan Idah Wanita Hamil Akibat Zina. 

Kata kunci: Tarji>h} Maqa>s}idi>, Idah Wanita Hamil Akibat Zina, Ikhtilaf Ulama. 

Seiring perkembangan hukum Islam, tidak jarang para ulama berbeda 

pendapat akibat perbedaan metode istinba>t} dan pemahaman terhadap dalil. Tidak 

semua persoalan dijelaskan secara eksplisit dalam nas}, sehingga para ulama 

melakukan ijtihad dengan metode dan cara istidla>l yang berbeda. Akibatnya, 

muncul berbagai ikhtilaf dalam permasalahan-permasalahan fiqh, salah satunya 

terkait kewajiban idah bagi wanita hamil akibat zina. H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah 

berpendapat tidak ada kewajiban idah, sedangkan Ma>likiyyah dan H}ana>bilah 

mewajibkan idah hingga ia melahirkan. Ikhtilaf ini menarik dikaji melalui 

pendekatan tarji>h} maqa>s}idi>, yakni upaya mengunggulkan salah satu dari dua 

pendapat yang kontradiktif dengan melihat aspek maqa>s}id al-shari>‘ah guna 

menentukan pendapat yang paling sejalan dengan prinsip kemaslahatan. 

Fokus penelitian dalam penelitian ini ada dua hal, yaitu: 1) Bagaimana 

pendapat para ulama terkait ketentuan idah bagi wanita hamil akibat zina? 2) 

Bagaimana implementasi tarji>h} maqa>s}idi> terhadap ikhtilaf ulama atas ketentuan 

idah wanita hamil akibat zina? 

 Tujuan penelitian ini ialah: 1) Untuk mengidentifikasi pendapat dan 

istinba>t} para ulama dalam menetapkan hukum idah bagi wanita hamil akibat zina. 

2) Untuk mengkaji dan menjelaskan implementasi tarji>h} maqa>s}idi> dalam 

menyikapi ikhtilaf ulama mengenai ketentuan idah bagi wanita hamil akibat zina. 

 Penelitian ini menggunakan metode penelitian yuridis normatif dengan 

pendekatan konseptual yang menelaah hukum dari aspek normatif seperti aturan, 

asas, prinsip, teori, dan doktrin hukum di mana data diperoleh melalui studi 

pustaka terhadap literatur klasik dan kontemporer dalam bidang fiqh dan us}u>l al-
fiqh. 

 Hasil penelitian bermuara pada dua kesimpulan: 1) Ulama terbagi menjadi 

dua kelompok; Ḥanafiyyah dan Shāfi‘iyyah yang tidak mewajibkan idah bagi 

wanita hamil akibat zina, serta Ma>likiyyah dan H}ana>bilah yang mewajibkannya 

hingga melahirkan. Keduanya memiliki argumentasi dan dalil-dalil yang 

digunakan sebagai dasar pendapat. 2) Melalui implementasi tarji>h} maqa>s}idi 
dengan mempertimbangkan tiga aspek, yaitu tingkatan maqa>s}id, dar’ al-mafa>sid 
muqaddam ‘ala> jalb al-mas}alih}, dan taqdi>m mas}lah}ah ‘a>mmah ‘ala> mas}lah}ah 
kha>s}s}ah diperoleh kesimpulan bahwa pendapat Ma>likiyyah dan H}ana>bilah lebih 

kuat secara maqa>s}id, karena lebih sesuai dengan tujuan syariat dalam menjaga 

keteraturan nasab dan mencegah mafsadah yang lebih luas. 

 



 

ix 

 

DAFTAR ISI 

 
HALAMAN SAMPUL ........................................................................................... i 

LEMBAR PERSETUJUAN PEMBIMBING ..................................................... ii 

LEMBAR PENGESAHAN ................................................................................. iii 

MOTTO ................................................................................................................ iv 

PERSEMBAHAN .................................................................................................. v 

KATA PENGANTAR .......................................................................................... vi 

ABSTRAK .......................................................................................................... viii 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... ix 

DAFTAR TABEL ................................................................................................ xi 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Konteks Penelitian ........................................................................................... 1 

B. Fokus Penelitian ............................................................................................... 8 

C. Tujuan Penelitian ............................................................................................. 8 

D. Manfaat Penelitian ........................................................................................... 9 

E. Definisi Istilah................................................................................................ 10 

F. Sistematika Penulisan .................................................................................... 14 

BAB II KAJIAN PUSTAKA .............................................................................. 17 

A. Penelitian Terdahulu ...................................................................................... 17 

B. Kajian Teori ................................................................................................... 29 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 61 

A. Jenis Penelitian .............................................................................................. 61 

B. Pendekatan Penelitian .................................................................................... 61 

C. Sumber Bahan Hukum ................................................................................... 62 

D. Teknik Pengumpulan Bahan Hukum ............................................................. 64 

E. Analisis Bahan Hukum .................................................................................. 65 

F. Tahap-Tahap Penelitian ................................................................................. 65 

BAB IV PEMBAHASAN .................................................................................... 68 



 

x 

 

A. Pendapat Para Ulama atas Ketentuan Idah Bagi Wanita Hamil Akibat Zina 68 

B. Implementasi Tarji>h} Maqa>s}idi> terhadap Ikhtilaf Ulama atas Ketentuan Idah 

Wanita Hamil Akibat Zina .................................................................................... 79 

BAB V PENUTUP ............................................................................................... 88 

A. Kesimpulan .................................................................................................... 88 

B. Saran .............................................................................................................. 90 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 91 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xi 

 

DAFTAR TABEL 

Tabel 1.1    Perbandingan Penelitian Terdahulu……………….………………...26 

 



 

 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Konteks Penelitian 

Islam merupakan agama yang diturunkan sebagai rahmat bagi seluruh 

alam.1 Ajarannya tidak hanya mengatur hubungan spiritual antara manusia 

dengan Tuhannya, tapi juga mencakup relasi sosial antara sesama manusia 

bahkan hingga tata kelola kehidupan secara kolektif. Islam tidak hanya hadir 

sebagai sistem keimanan, tetapi juga sebagai sistem kehidupan yang integral 

dan sempurna (sha>mil wa ka>mil).2 

Integralitas Islam ini dibangun berdasarkan tiga komponen, yakni 

akidah, syariat, dan akhlak. Ketiga komponen tersebut saling melengkapi satu 

sama lain dan menjadi landasan integratif bagi keutuhan ajaran Islam. Akidah 

berhubungan dengan keyakinan terhadap Allah, malaikat-malaikat-Nya, kitab-

kitab, para rasul, dan hari akhir.3 Adapun syariat mengatur aspek praktis 

kehidupan manusia, baik yang berhubungan dengan dirinya sendiri maupun 

dengan orang lain. Syariat yang erat kaitannya dengan hal-hal bersifat praktis 

ini meliputi perkataan, perbuatan, transaksi, dan interaksi manusia.4 Secara 

garis besar, hal-hal praktis ini terbagi menjadi dua macam, yaitu ‘ubu>diyah 

 
1Islam rahmatan li al-‘alami>n adalah tafsir dari ayat 107 surat al-Anbiya>’. Secara tekstual 

ayat tersebut menyebutkan bahwa Nabi Muhammad diutus sebagai rahmat bagi alam semesta. al-

Mara>ghi menafsirkan yang dimaksud ayat itu bukan hanya Nabi Muhammad, tetapi juga al-

Qur’an, syariat serta hukum-hukum yang menjadi kompas kehidupan dunia dan akhirat adalah 

rahmat dan petunjuk bagi umat manusia. Lihat Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī, Tafsīr al-Marāghī,  

Juz XVII (Kairo: al-Ḥalabī, 1946), 78. 
2 Ismā'il Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Juz VIII (Beirut: Dār al-Kutub al-

'Ilmiyyah, 1998), 142. 
3 ‘Abd al-Wahhāb Khallāf, ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh (Surabaya: al-Ḥaramayn, 2004), 32. 
4 ‘Abd al-Wahhāb Khallāf, ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh, 32. 



2 

 

 

 

dan muamalah. ‘Ubu>diyah adalah bentuk relasi manusia dengan tuhannya 

yang mencakup salat, puasa, zakat, haji, dan ibadah-ibadah lain. Sedangkan 

muamalah merupakan interaksi antara manusia satu dengan lainnya baik 

individual maupun kolektif yang meliputi akad-akad, perjanjian, hingga 

sanksi-sanksi pidana. 

Sementara itu akhlak merupakan sistem nilai dan etika yang menjadi 

dasar sekaligus tujuan agama. Akhlak menjadi ruh dari pelaksanaan akidah 

dan syariat karena keduanya tak bermakna tanpa akhlak sebagai pengarah 

dalam mengatur hubungan manusia dengan Tuhannya dan sesama manusia. 

Orang yang mengaku beriman dan melaksanakan syariat tapi tidak berakhlak 

adalah orang yang tidak menjalankan Islam secara ka>ffah. 

Para ulama sepakat bahwa segala tingkah laku manusia diatur oleh 

syariat sebagaimana disinggung sebelumya. Namun tak semua perbuatan ini 

diatur secara eksplisit. Sebagian hukum dijelaskan dengan adanya nus}u>s} yang 

ada dalam al-Qur’an dan sunah, sebagian yang lain tidak diatur secara terang-

terangan melalui nus}u>s}, tetapi dalil-dalil syariat memberi tanda dan petunjuk 

atas hukum kedua ini.5 Melalui perantara dalil-dalil serta petunjuk itulah 

seorang mujtahid mampu untuk memformulasikan hukum. Hukum-hukum 

yang dihasilkan dari dalil-dalil syar’i melalui proses istinba>t} ini kemudian 

disebut sebagai fiqh.  

 
5 ‘Abd al-Wahhāb Khallāf, ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh, 11. 



3 

 

 

 

Fiqh secara etimologis berarti tahu dan paham akan sesuatu.6 

Sedangkan secara terminologis fiqh adalah ilmu tentang hukum-hukum syar’i 

yang bersifat praktis yang diperoleh dari dalil-dalil terperinci (tafs}i>li>).7 Al-

Mahalli> mendefinisikan fiqh sebagai berikut: 

 ِ الثَّان  زُ ءُِ الْ  هُوَِ ِ الَّذ ي  هُِ مَع ر فَةُِ  وَالف ق  وَهُوَِ شَر ع يٌِ ِ وَمَع نًى مُِ ال فَه  وَهُوَِ لغَُو يٌِّ ِ مَع نًى لهَُِ
ت هَادُِ ِالشَّر ع يَّة ِالَّتِ  ِطَر ي  قُهَاِالْ  ج  كَام  َح  ِال و ت  رَِ  الْ  بَةٌِِوَأَنَّ ِالن يَّةَِفِ  ِال وُضُو ء ِوَاج  نََّ ِبِ  كَالع ل م 

ِوَِ ِالصَّب    بَةٌِفِ  ِمَال  ِرَمَضَانَِوَأَنَِّالزَّكَاةَِوَاج 
ِشَر طٌِفِ  ِصَو م  غَيْ ُِمَن دُو بٌِوَأَنَِّالن  يَّةَِم نَِاللَي ل 

ِ مَسَائ ل  ِ م ن  ذَل كَِ وَنََ و ِ الق صَاصَِ بُِ يُ و ج  ثَُ قَّلٍِ بِ  القَت لَِ ِ وَأَنَّ ِ ُبَاح 
الم الحلُ يِ فِ  ِ بَةٍِ وَاج 

بَةٌ،ِوَأَنَِّ سَِوَاج  ِالخمَ  نَِّالصَّلَوَات  ِبَِ  كَِال ع ل م  ت هَادُ، ج  ِمَاِليَ سَِطَر ي  قُهُِالَ  ،ِبِ  لََف  الخ لََف 
ِالقَط ع يَّة ِفَلََِيُسَمَّىِف ق هاىِ  8الز  نََِمَُُرَّمٌ،ِوَنََ و ِذَل كَِم نَِال مَسَائ ل 

Fiqh sebagai bagian kedua (dari frasa us}u>l fiqh) memiliki makna 

etimologis yaitu paham, dan makna terminologis yaitu pengetahuan 

atas hukum-hukum shar’i> yang metodenya adalah ijtihad, seperti 

pengetahuan bahwa niat wudlu’ adalah wajib, salat witir adalah sunah, 

niat di malam hari adalah syarat (sah) puasa ramadan, zakat wajib atas 

harta anak kecil tapi tidak wajib atas perhiasan yang mubah, 

pembunuhan mutsaqqal berimplikasi kepada kewajiban qis}a>s, dan lain 

sebagainya dari permasalahan khila>f. Berbeda dengan hukum yang 

bukan produk ijtihad, seperti pengetahuan bahwa salat lima waktu 

hukumnya wajib, zina adalah perbuatan haram, dan lain sebagainya 

dari permasalahan qat}’i> maka tidak disebut sebagai fiqh. 

Oleh karena fiqh adalah hasil ijtihad ulama, maka kebenaran yang 

dihasilkan bersifat nisbi. Jika ia sampai pada kebenaran dalam memahami 

teks-teks syariat maka selaraslah antara syariat dan fiqh. Namun apabila ia 

 
6 Muḥammad Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, Juz XIII (Beirut: Dār Ṣādir, 1414H), 522. 
7 Muḥammad Ibn Qāsim al-Ghāzī, Fatḥ al-Qarīb (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2018), 6. 
8 Jalāl al-Dīn Muḥammad al-Maḥallī, Sharḥ al-Waraqāt fī Uṣūl al-Fiqh (Palestina: 

Jāmi‘ah al-Quds, 1999), 68-69. 



4 

 

 

 

salah dalam memahami teks syariat, maka ijtihadnya tidak keluar dari koridor 

fiqh walaupun belum tentu bisa disebut sebagai syariat.9 

Salah satu ciri utama dalam tradisi fiqh adalah adanya ikhtilaf atau 

perbedaan pendapat. Ikhtilaf terjadi bukan tanpa sebab, menurut Wael Hallaq 

dalam karyanya An Introduction to Islamic Law perbedaan proses penalaran 

dalam mengintepretasikan teks-teks ilahi dan sunah nabawi yang melahirkan 

keberagaman pendapat.10 Hal ini pula yang kemudian menjadi sebab 

munculnya mazhab-mazhab fiqh yang menjadi puncak kejayaan dan 

keemasan Islam.11 Beberapa mazhab mengalami pasang surut dalam 

menghadapi perkembangan Islam. Namun pada akhirnya hanya ada beberapa 

mazhab yang berhasil bertahan dan diikuti oleh banyak umat muslim, di 

antaranya adalah mazhab Abu> Hani>fah Nu’ma>n ibn Tsabit (H }anafi>), mazhab 

Ma>lik ibn Anas (Ma>liki>), mazhab Muhammad ibn Idri>s al-Sha>fi’i> (Sha>fi’i>), 

dan mazhab Ahmad ibn Hanbal (Hanbali>). Keempat mazhab tersebut memiliki 

banyak ikhtilaf dalam menetapkan hukum fiqh. 

Kajian yang menjadi topik perdebatan di kalangan ulama di antaranya 

adalah ketentuan idah. Berbagai literatur fiqh menguraikan permasalahan idah 

secara detail dan terperinci. Sederhananya, idah merupakan masa tunggu bagi 

 
9 Benar dan salahnya mujtahid merupakan perkara mukhtalaf fi>h. Sebagian ulama dari 

kalangan al-mus}awwibah berpendapat bahwa setiap ijtihad adalah benar, sedangkan mayoritas 

ulama berpendapat ijtihad mungkin benar atau salah. Namun perlu digaris bawahi bahwa ijtihad 

yang dimaksud adalah ijtihad orang yang memenuhi persyaratan mujtahid. Lihat Muḥammad 

Ḥasan Ḥitū, al-Khulāṣah fī Uṣūl al-Fiqh (Damaskus: Dār al-Muṣṭafā, 2021), 124. 
10 Wael B Hallaq, An Introduction to Islamic Law (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2009), 27. 
11 Mun’im Sirry, Sejarah Fiqh Islam: Sebuah Pengantar (Surabaya: Risalah Gusti, 1995), 

1. 



5 

 

 

 

seorang wanita yang berpisah dengan suaminya baik karena perceraian 

maupun ditinggal mati oleh suami.12 Terdapat kontroversi di kalangan 

sejarawan sejak kapan tradisi idah setelah terjadi perceraian ini dilakukan. 

Sebagian berpandangan eksistensi idah tidak ditemukan sebelum Islam 

datang13, sedangkan menurut Sha>h Wali> Allah al-Dihlawi> praktik idah sudah 

ada sejak masa jahiliyah dan hampir tidak pernah ditinggalkan mengingat 

banyaknya kemaslahatan yang terkandung dalamnya.14 

Idah berimplikasi terhadap legitimasi rujuk bagi suami, yakni suami 

diberikan hak untuk menjalin hubungan keluarga kembali dengan istri yang 

telah ia talak tanpa memerlukan akad nikah baru, selama istri menjalani masa 

idah walaupun tanpa kerelaanya.15 Selain itu idah juga bertujuan untuk 

mengetahui kondisi rahim wanita, karena dikhawatirkan terkandung janin di 

dalamnya sehingga jika wanita tersebut menikah kembali tidak terjadi 

percampuran nasab.16 

Pada dasarnya praktik idah adalah sesuatu yang biasa bagi wanita yang 

ditalak dan ditinggal mati suaminya. Namun hal ini menjadi tak lazim jika 

dihadapkan dengan situasi yang lebih spesifik, yaitu wanita yang melakukan 

 
12 Dalam situasi wanita ditinggal mati oleh suaminya, selain diwajibkan menjalani masa 

idah ia juga harus melakukan ihda>d atau hida>d yaitu menahan diri untuk tidak berhias, keluar 

rumah, dan berwangi-wangian selama empat bulan sepuluh hari. Lihat Muhammad Faisol, “Ihdad 

Masa Berkabung dalam Tinjauan Para Mufassir dan Fuqaha,” Hukum Islam 17, no. 1 (2007): 128. 
13 Abd. Moqsith Ghazali, “Iddah dan Ihdad dalam Islam : Pertimbangan Legal Formal dan 

Etik Moral,” RAHIMA-LKiS, (2002): 138.   
14 Shāh Walī Allāh al-Dihlawī, Ḥujjat Allāh al-Bālighah, Juz II (Beirut: Dār al-Jayl, 

2005), 219. 
15 Wahbah al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz IX (Damaskus: Dār al-Fikr, 

t.th), 6955. 
16 Sayyid Sābiq, Fiqh al-Sunnah, Juz II (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Arabī, 1977), 325. 



6 

 

 

 

zina. Kerap kali perzinaan disebabkan interaksi antara laki-laki dan wanita 

yang tak terkendali hingga memicu pergaulan bebas. Banyak efek negatif dari 

perbuatan tersebut seperti terjadinya kehamilan sebelum dilangsungkan akad 

perkawinan yang sah. Kondisi ini memunculkan pertanyaan terkait keabsahan 

akad nikah oleh wanita hamil akibat zina dengan lelaki yang menghamilinya 

maupun bukan yang mengamilinya berikut ada atau tidaknya kewajiban idah 

atas mereka. 

Kalangan H}anafiyyah dan Sha>fi’iyyah berpendapat bahwa wanita yang 

pernah berzina, hamil maupun tidak, tidak diwajibkan idah, demikian pula 

pendapat Abu Bakr dan ‘Umar ibn Khatta>b.17 Hal ini berdampak pada 

diperbolehkannya laki-laki untuk melangsungkan akad nikah dengan wanita 

yang berzina, dan menggaulinya tanpa diharuskan menunggu kelahiran anak 

dari wanita tersebut. Namun H}anafiyyah menambahkan ketentuan tidak halal 

bagi pasangan tersebut untuk melakukan hubungan suami istri sampai anak 

yang dikandung lahir.18 

Berbeda dengan dua mazhab di atas, Ma>likiyyah berpandangan bahwa 

wanita yang pernah berzina wajib melakukan idah sebagaimana idahnya 

wanita yang bercerai. Apabila ia tidak hamil masa idahnya adalah tiga kali 

haid, tapi jika ia hamil maka masa idahnya sampai ia melahirkan bayi yang ia 

kandung.19 Demikian pula pendapat H}ana>bilah terkait permasalahan ini, 

 
17 Sayyid Sābiq, Fiqh al-Sunnah, Juz II, 332. 
18 ‘Abd al-Raḥmān al-Jazīrī, al-Fiqh ‘alā Madhāhib al-Arba‘ah, Juz IV (Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003), 457. 
19 Sayyid Sābiq, Fiqh al-Sunnah, Juz II, 332. 



7 

 

 

 

meskipun ada dua riwayat dari Ahmad ibn Hanbal terkait diwajibkan idah 

selama tiga kali haid atau satu kali haid saja.20 Pendapat kedua mazhab ini 

berakibat pada tidak sahnya akad nikah wanita zina selama ia menjalani masa 

idah. 

Ikhtilaf tersebut terjadi karena tidak ada nas} dalam al-Qur’an dan 

sunah yang mengatur secara pasti ketentuan idah bagi wanita hamil akibat 

zina. Setiap mazhab memiliki dalil yang digunakan sebagai landasan, 

perbedaan dalil yang digunakan dalam istidla>l juga metode istinba>t} 

melahirkan konklusi yang berbeda. Dalam menyikapi ragam pendapat 

fuqaha’, ulama menawarkan beberapa pendekatan yang salah satunya ialah 

tarji>h}, yaitu mengunggulkan satu pendapat atas pendapat lain. Umumnya 

diskursus tarji>h} digunakan dalam merespons ta’aruḍ al-adillah di mana ada 

dua dalil saling kontradiktif, tetapi ia bukanlah jalan satu-satunya sebab ulama 

juga menggunakan pendekatan lain seperti al-jam’ wa al-taufi>q, nasakh, 

tasa>qut}, dan tarji>h}.21 Pembahasan ini terfokus pada pendekatan tarji>h}, yaitu 

mengunggulkan salah satu dari beberapa pendapat yang kontradiktif, baik 

didasarkan nas} maupun qiya>s. Sebuah ta’aruḍ dapat dihilangkan dengan 

berbagai cara, yang terpenting di antaranya adalah merujuk kepada maqas}id 

al-shari>'ah, meskipun terdapat perbedaan pandangan dalam hal urutan prioritas 

maqas}id tersebut.22 

 
20 Sayyid Sābiq, Fiqh al-Sunnah, Juz II, 332. 
21 M Noor Harisudin, Ilmu Ushul Fiqh (Malang: Pena Salsabila, 2020), 221. 
22 Wahbah al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz I, 88. 



8 

 

 

 

Dengan demikian, perbedaan pendapat para ulama terkait ketentuan 

idah bagi wanita hamil karena zina mencerminkan dinamika fiqh sebagai hasil 

ijtihad fuqaha’. Ketidakhadiran nas} yang eksplisit dalam permasalahan ini 

memicu munculnya berbagai pandangan yang masing-masing memiliki dasar 

argumentatif tersendiri. Dalam situasi ikhtilaf seperti ini diperlukan 

pendekatan tarji>h} yang tidak hanya mempertimbangkan kekuatan dalil, tetapi 

juga memerhatikan maqa>s}id al-shari>'ah sebagai landasan substansial dalam 

menetapkan hukum. Oleh karena itu, peneliti tertarik untuk mengkaji lebih 

dalam bagaimana maqa>s}id al-shari>'ah dapat dijadikan sebagai acuan dalam 

merespons perbedaan pendapat tersebut dalam skripsi berjudul “Implementasi 

Tarji>h} Maqa>s}idi> Terhadap Ikhtilaf Ulama Atas Ketentuan Idah Wanita Hamil 

Akibat Zina.” 

B. Fokus Penelitian 

Berdasarkan uraian permasalahan tersebut di atas, peneliti 

merumuskan fokus penelitian dalam rumusan masalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana pendapat para ulama terkait ketentuan idah bagi wanita hamil 

akibat zina? 

2. Bagaimana implementasi tarji>h} maqa>s}idi> terhadap ikhtilaf ulama atas 

ketentuan idah wanita hamil akibat zina? 

C. Tujuan Penelitian 

Selaras dengan rumusan masalah di atas, tujuan penelitian ini adalah 

sebagai berikut: 



9 

 

 

 

1. Untuk mengidentifikasi pendapat dan istinba>t} para ulama dalam 

menetapkan hukum idah bagi wanita hamil akibat zina. 

2. Untuk mengkaji dan menjelaskan implementasi tarji>h} maqa>s}idi> dalam 

menyikapi ikhtilaf ulama mengenai ketentuan idah bagi wanita hamil 

akibat zina. 

D. Manfaat Penelitian 

Manfaat penelitian memuat kontribusi yang diharapkan dapat 

diberikan setelah penelitian diselesaikan, baik dalam bentuk manfaat secara 

teoretis maupun praktis, yang akan dijelaskan sebagai berikut: 

1. Manfaat Teoretis 

a. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam 

pengembangan khazanah keilmuan khususnya dalam bidang fiqh dan 

us}u>l fiqh, terutama yang berkaitan dengan hukum keluarga dan 

pendekatan maqa>s}id al-shari>'ah dalam tarji>h}. 

b. Menjadi referensi ilmiah dalam memahami dinamika ikhtilaf ulama 

serta signifikansi maqa>s}id al-shari>'ah sebagai pendekatan dalam 

merespons perbedaan hukum fiqh yang tidak memiliki nas} eksplisit. 

2. Manfaat Praktis 

a. Bagi Peneliti 

1) Memberikan pengetahuan dan pengalaman mendalam dalam 

memahami metode tarji>h} dengan pendekatan maqāṣid serta 

penerapannya dalam masalah-masalah fiqh. 



10 

 

 

 

2) Menjadi dasar penguatan kapasitas akademik peneliti dalam 

mengkaji hukum Islam melalui pendekatan yang tidak hanya 

tekstual, tetapi juga kontekstual dan berbasis kemaslahatan. 

b. Bagi Institansi 

1) Diharapkan menjadi sumber referensi tambahan bagi civitas 

akademika, khususnya di lingkungan Fakultas Syariah dan 

program studi Hukum Keluarga dalam mengkaji isu-isu ikhtilaf 

dan maqa>s}id al-shari>'ah. 

2) Dapat dijadikan rujukan bagi mahasiswa yang akan melakukan 

penelitian lanjutan terkait hukum keluarga, tarji>h}, maupun maqa>s}id 

al-shari>'ah. 

c. Bagi Masyarakat 

1) Memberikan pemahaman kepada masyarakat mengenai hukum 

idah bagi wanita hamil akibat zina dalam perspektif berbagai 

mazhab serta bagaimana pendekatan maqa>ṣid dapat dijadikan 

pertimbangan dalam pengambilan hukum yang lebih maslahat. 

2) Menjadi panduan normatif sekaligus kontekstual dalam menyikapi 

problematika sosial terkait pernikahan dan kehamilan di luar nikah. 

E. Definisi Istilah 

Definisi istilah memuat arti dari kata-kata kunci yang menjadi fokus 

utama penelitian sebagaimana tercantum dalam judul. Hal ini bertujuan untuk 

memastikan pemahaman yang selaras antara peneliti dan pembaca, sehingga 

tidak terjadi penafsiran yang keliru terhadap istilah-istilah yang digunakan. 



11 

 

 

 

1. Tarji>h} Maqa>s}idi> 

Tarji>h} Maqa>s}idi> adalah frasa yang terdiri kata tarji>h} dan maqa>s}idi>. 

Tarji>h} secara bahasa berarti mengunggulkan atau mengutamakan sesuatu. 

Sedangkan secara istilah tarj>h} adalah proses mengunggulkan sebagian 

dalil atau indikasi atas dalil lainnya guna mencapai suatu keyakinan yang 

bersifat dugaan kuat (z}ann). Tidak ada yang mengingkari penggunaan 

tarji>h}, bahkan mereka yang menolak qiya>s pun tetap menggunakannya, 

khususnya dalam memahami teks-teks z}a>hir dan hadis.23 Hal ini 

menunjukkan bahwa tarji>h} merupakan bagian penting dalam proses 

istinba>t} hukum, karena ia membantu menentukan pendapat yang paling 

kuat di antara beberapa pandangan yang bertentangan. Dengan demikian 

tarji>h} bukan hanya sekadar metode teknis dalam us}u>l fiqh, melainkan juga 

instrumen penting dalam menjaga koherensi dan relevansi hukum Islam 

terhadap dalil-dalil shar’i> yang beragam. 

Istilah maqa>s}idi> merujuk pada maqāṣid al-sharī‘ah, maka perlu 

diketahui terlebih dahulu apa definisi dari maqāṣid al-sharī‘ah. Maqāṣid 

al-sharī‘ah adalah makna-makna dan tujuan-tujuan yang tampak dalam 

seluruh atau sebagian besar hukum syariat atau merupakan tujuan dari 

syariat serta rahasia-rahasia ilahiah yang ditetapkan oleh al-Sha>ri‘ (Allah) 

pada setiap hukum dari hukum-hukumnya. Mengetahui maqāṣid 

merupakan keharusan yang bersifat terus-menerus dan berlaku untuk 

 
23 ‘Abd al-Malik al-Juwaynī, al-Burhān fī Uṣūl al-Fiqh, Juz II (Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1997), 175. 



12 

 

 

 

semua orang. Bagi seorang mujtahid, pemahaman maqāṣid penting dalam 

proses istinba>t} dan dalam memahami teks-teks shar’i>. Adapun bagi orang 

awam (non-mujtahid), pemahaman tersebut berguna untuk mengenali 

hikmah dan rahasia di balik ketentuan-ketentuan syariat.24 

2. Ikhtilaf 

Ikhtilaf secara bahasa merupakan serapan dari bahasa arab yang 

berasal dari akar kata khalaf - yakhluf - khalf dan memiliki padanan kata 

khila>f yang berarti perselisihan dan perbedaan, antonim kata persatuan.25 

Kamus Besar Bahasa Indonesia turut mengartikan ikhtilaf sebagai 

perbedaan pendapat, dan perselisihan.26 

Khilaf di antara manusia mengacu pada kondisi ketika seseorang 

atau kelompok tidak sepakat atau memiliki perbedaan pandangan atau 

pendapat mengenai suatu masalah. Situasi ini bukan sekadar 

ketidakcocokan, melainkan pemicu munculnya disparitas yang mengarah 

pada dialog dan diskusi. Tujuan utama dari proses ini adalah untuk 

menyingkap kebenaran dan melenyapkan kekeliruan atau kebatilan yang 

mungkin ada dalam masalah yang diperdebatkan, sehingga tercapai 

pemahaman yang lebih baik atau solusi yang lebih tepat.27 

 

 
24 Wahbah al-Zuḥaylī, Uṣūl Fiqh al-Islāmī, Juz II (Damaskus: Dār al-Fikr, 1986), 1017. 
25 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, Juz IX, 94. 
26 Tim Penyusun, Kamus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), 542.  
27 Ḥasan Ibn Ḥamīd al-‘Uṣaymī, al-Khilāf Anwā‘uh Ḍawābiṭuh wa Kayfiyyat al-Ta‘āmul 

Ma‘ah (Riyadh: Dār Ibn al-Jawzī, 1430H), 51. 



13 

 

 

 

3. Idah 

Secara terminologis idah adalah masa tunggu yang wajib dijalani 

oleh seorang perempuan setelah berpisah dengan suaminya, baik karena 

perceraian maupun karena suaminya meninggal dunia. Selama masa ini, 

perempuan tidak diperbolehkan menikah kembali hingga masa tersebut 

berakhir sesuai ketentuan syariat. Sedengkan secara etimologis kata idah 

merupakan serapan dari kata al-‘iddah yang berasal dari kata al-‘adad 

yang berarti hitungan, karena masa idah ditentukan berdasarkan bilangan 

tertentu seperti hitungan haid atau bulan.28 Kamus Besar Bahasa Indonesia 

mengadopsi istilah ini dengan penulisan “idah”,29 dan dalam karya ilmiah 

ini akan digunakan bentuk tersebut sesuai kaidah kebahasaan yang baku. 

4. Zina 

Secara etimologis kata zina berasal dari bahasa Arab zana> – yazni> -

zina> dengan dibaca mad atau maqs}u>r30 yang berarti melakukan hubungan 

seksual tanpa adanya hubungan yang sah secara syariat. Sedangkan secara 

terminologis definisi zina bervariasi, meskipun terdapat perbedaan dalam 

redaksi, intisari dari definisi-definisi tersebut sama-sama merujuk pada 

hubungan seksual yang terjadi di luar pernikahan yang sah dan tanpa 

adanya unsur kepemilikan yang diakui syariat. Sha>fi’iyyah mendefinisikan 

zina sebagai hubungan seksual yang dilakukan oleh seorang pria terhadap 

 
28 al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz IX, 7165. 
29 Penyusun, Kamus Bahasa Indonesia, 542. 
30 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, Juz IX, 94. 



14 

 

 

 

wanita tanpa ikatan pernikahan yang sah. Sementara itu, H}ana>bilah 

memperluas pengertian zina tidak hanya pada hubungan melalui kubul 

saja, tetapi juga melalui dubur.31 Quraish Shihab mengartikan zina sebagai 

persentuhan dua alat kelamin dari lawan jenis yang tidak terikat oleh akad 

nikah ataupun status kepemilikan yang sah, serta tidak disebabkan 

syubhat.32 

F. Sistematika Penulisan 

Materi dalam skripsi ini akan disusun secara sistematis dalam lima bab 

yang saling berkaitan satu sama lain, guna mempermudah pembaca dalam 

memahami fokus dan alur pembahasan. Setiap bab dirancang untuk 

menguraikan bagian tertentu dari proses penelitian secara menyeluruh, mulai 

dari latar belakang masalah hingga kesimpulan dalam sistematika sebagai 

berikut: 

1. Bab I Pendahuluan 

Bab pertama merupakan pengantar yang berfungsi untuk 

memberikan gambaran awal mengenai penelitian. Bab ini mencakup 

beberapa subbab penting yaitu latar belakang masalah yang menjelaskan 

urgensi dan konteks penelitian, rumusan masalah yang menjadi inti 

pertanyaan penelitian, serta tujuan dan manfaat penelitian baik secara 

teoretis maupun praktis. Selain itu, dijelaskan pula ruang lingkup 

penelitian dan definisi istilah untuk menghindari kesalahpahaman terhadap 

 
31 al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz VII, 5349. 
32 M Quraish Shihāb, Tafsīr al-Miṣbāḥ, Vol. 9 (Jakarta: Lentera Hati, 2008), 279. 



15 

 

 

 

makna-makna penting dalam skripsi ini. Bab ini juga mencantumkan 

sistematika pembahasan secara ringkas sebagai peta pembaca. 

2. Bab II Kajian Pustaka 

Bab kedua menguraikan kajian pustaka yang terdiri dari dua bagian 

utama yaitu penelitian terdahulu dan kajian teori. Penelitian terdahulu 

bertujuan untuk mengidentifikasi dan mengevaluasi penelitian-penelitian 

sebelumnya yang relevan serta menegaskan adanya kebaruan (novelty) 

dalam skripsi ini. Sementara itu, kajian teori mencakup pembahasan 

mendalam mengenai konsep-konsep penting. Bagian ini menjadi fondasi 

teoretis dalam menganalisis permasalahan yang dikaji. 

3. Bab III Metode Penelitian 

Bab ketiga menjelaskan metode penelitian yang digunakan dalam 

skripsi ini. Bab ini juga mencakup pendekatan yang digunakan, sumber 

data yang dijadikan rujukan, serta cara peneliti mengolah dan menganalisis 

data yang diperoleh. Bab ini berperan penting dalam menunjukkan 

bagaimana peneliti memperoleh dan memproses informasi untuk 

menjawab rumusan masalah yang telah diajukan. 

4. Bab IV Pembahasan 

Bab keempat merupakan inti dari skripsi ini. Bab ini akan berisi 

pandangan-pandangan serta argumentasi ulama yang berbeda mengenai 

ketentuan idah bagi wanita hamil akibat zina. Peneliti kemudian 



16 

 

 

 

menganalisis perbedaan tersebut dengan pendekatan tarji>h} maqa>s}idi, yaitu 

metode pemilahan pendapat berdasarkan pertimbangan terhadap maqāṣid 

al-sharī‘ah. 

5. Bab V Penutup 

Bab kelima ialah bab penutup yang memuat kesimpulan dari 

seluruh pembahasan. Kesimpulan ini menjawab rumusan masalah 

berdasarkan hasil analisis pada bab sebelumnya. Selain itu disampaikan 

pula saran yang konstruktif sebagai kontribusi pemikiran bagi 

pengembangan studi fiqh, serta relevansi temuan bagi wacana hukum 

Islam kontemporer. Bab ini juga menjadi refleksi atas keterbatasan 

penelitian dan peluang kajian lanjutan di masa depan. 



 

 

17 

 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

A. Penelitian Terdahulu 

Pada bagian ini peneliti menguraikan sejumlah penelitian sebelumnya 

yang memiliki keterkaitan dengan pembahasan mengenai penerapan metode 

tarji>h} maqa>s}idi>, ikhtilaf, serta hukum idah bagi wanita hamil akibat zina. 

Tujuannya adalah untuk melihat sejauh mana penelitian ini memiliki 

perbedaan dan kebaruan dibandingkan studi-studi sebelumnya yang relevan. 

Penelitian-penelitian yang dimaksud disajikan sebagai berikut: 

1. Rizqa Febry Ayu, skripsi berjudul ‘Iddah Wanita Hamil Karena Zina 

(Analisis Menurut Hukum Islam dan Hukum Positif), Fakultas Syariah dan 

Hukum, Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, 2018.33 

Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri ketentuan hukum idah bagi 

wanita hamil karena zina menurut pandangan para ulama mazhab dan juga 

dalam hukum positif Indonesia. Ia menemukan bahwa permasalahan ini 

memunculkan perbedaan pendapat yang tajam di kalangan ulama fiqh, 

sebab tidak terdapat dalil qat}‘i yang menjelaskan status hukum wanita 

hamil akibat perzinahan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode studi kepustakaan, dan menganalisis secara deskriptif 

terhadap pandangan-pandangan ulama serta ketentuan perundang-

undangan di Indonesia. Penelitian ini mengemukakan bahwa terdapat dua 

 
33 Rizqa Febry Ayu, “‘Iddah Wanita Hamil Karena Zina (Analisis Menurut Hukum Islam 

dan Hukum Positif)” (Skripsi, Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, 2018). 



18 

 

 

 

pandangan dari ulama mazhab terkait iddah wanita hamil karena zina. 

Mazhab Hanafi dan Syafi'i berpandangan bahwa wanita hamil karena zina 

tidak memiliki kewajiban menjalani idah. Alasannya adalah karena 

hubungan tersebut tidak sah menurut syariat, maka tidak menimbulkan 

pengaruh hukum seperti idah. Sementara itu, mazhab Maliki dan Hanbali 

berpendapat sebaliknya, yakni wanita tersebut tetap wajib menjalani idah 

sampai melahirkan. Argumentasi mereka berdasar pada hifz} al-nasl dan 

kehati-hatian dalam percampuran garis keturunan. Sedangkan dari sisi 

hukum positif, baik UU No. 1 Tahun 1974 maupun PP No. 9 Tahun 1975 

tidak mengatur tentang iddah bagi wanita hamil karena zina. Namun KHI 

dalam Pasal 53 memberikan ruang hukum bagi wanita hamil di luar nikah 

untuk tetap dapat dinikahi oleh laki-laki yang menghamilinya, yang secara 

tidak langsung berkaitan dengan isu ‘iddah ini. 

Persamaan dengan penelitian peneliti adalah sama-sama mengkaji 

idah wanita hamil karena zina dan menggunakan pendekatan perbandingan 

mazhab. Namun, penelitian Rizqa tidak menyertakan analisis maqa>s}id al-

shari>'ah dan tidak pula menerapkan metode tarji>h} dalam menyelesaikan 

perbedaan pendapat. Kelebihannya terletak pada keberanian mengaitkan 

kajian fiqh klasik dengan hukum positif, namun keterbatasannya adalah 

pada pendekatan yang masih bersifat deskriptif tanpa landasan pemilahan 

argumentatif. Penelitian peneliti berusaha melengkapi kekurangan ini 

dengan menawarkan pendekatan tarji>h} maqa>s}idi> sebagai solusi atas 

ikhtilaf ulama tersebut. 



19 

 

 

 

2. Mulyono, tesis berjudul ‘Iddah Perempuan Hamil Karena Zina Menurut 

Madzhab Hanbali dan Kompilasi Hukum Islam (Analisis Sadd Dzari’ah), 

Program Pascasarjana IAIN Curup, 2021.34 Penelitian ini mengangkat isu 

idah wanita hamil karena zina dari sudut pandang mazhab Hanbali dan 

membandingkannya dengan ketentuan dalam Kompilasi Hukum Islam, 

dengan fokus pada penggunaan teori sadd dzari>’ah sebagai alat analisis. 

Peneliti berangkat dari kegelisahan moral masyarakat terhadap praktik 

pernikahan setelah zina yang dianggap menutup aib namun berpotensi 

membuka jalan legalisasi atas tindakan maksiat, sehingga penting untuk 

mengkaji bagaimana pendekatan pencegahan hukum Islam 

memandangnya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 

pendekatan yuridis-normatif, dan sumber datanya diperoleh dari kitab-

kitab klasik, literatur, serta KHI. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

mazhab Hanbali mewajibkan wanita yang hamil akibat zina untuk 

menjalani idah hingga melahirkan. Ketentuan ini tidak hanya dipandang 

sebagai bentuk penyucian rahim semata, tetapi juga sebagai sarana 

pencegahan (sadd dzari>’ah) terhadap pengulangan zina atau legitimasi 

terhadap hubungan yang tidak sah. Pendapat ini juga diiringi dengan 

syarat taubat dari pelaku zina. Sementara itu ketentuan dalam KHI Pasal 

53 ayat 2 justru memperbolehkan pernikahan antara wanita hamil akibat 

zina dengan laki-laki yang menghamilinya tanpa menyebutkan adanya 

kewajiban iddah, yang dinilai sejalan dengan pendekatan fath dzari>’ah. 

 
34 Mulyono, “‘Iddah Perempuan Hamil Karena Zina Menurut Madzhab Hanbali dan 

Kompilasi Hukum Islam (Analisis Sadd Dzari’ah)” (Tesis, IAIN Curup, 2021). 



20 

 

 

 

Persamaan dengan penelitian peneliti adalah sama-sama membahas 

idah wanita hamil karena zina dan menggunakan sumber hukum mazhab 

klasik. Namun perbedaannya dalam melakukan analisis Mulyono 

menggunakan teori sadd dzari>’ah meskipun secara teknis teori ini 

didasarkan atas maqa>s}i>d, sedangkan peneliti menggunakan teori tarji>h} 

maqa>s}idi. Kelebihannya adalah adanya upaya mengkaji maqa>s}id dari 

sudut preventif dan perlindungan sosial, sementara keterbatasannya adalah 

tidak mempertimbangkan dimensi maslahat secara menyeluruh. Penelitian 

peneliti melengkapi ini dengan menjadikan maqa>s}id tidak hanya sebagai 

teori pendukung, melainkan sebagai kerangka tarji>h}  dalam menyikapi 

ikhtilaf fiqh. 

3. Aynur Rofiq, skripsi berjudul Analisis Pendapat Al-Imam Al-Nawawi 

Tentang ‘Iddah Wanita Hamil Karena Zina, Fakultas Syariah dan Hukum, 

Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2016.35 Penelitian ini 

memusatkan perhatiannya pada kajian pendapat Imam al-Nawa>wi dalam 

kitab al-Majmu>’ Sharh al-Muhazzab. Imam al-Nawa>wi berpendapat 

bahwa wanita hamil akibat zina tidak wajib menjalani masa idah. Bahkan 

menurutnya, jika tidak hamil sekalipun, tidak ada keharusan idah, sebab 

perbuatan zina tidak memiliki konsekuensi hukum sebagaimana halnya 

pernikahan sah. Namun jika dalam keadaan hamil, maka hukumnya 

makruh untuk menikahinya sebelum ia melahirkan. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan yuridis-normatif dan metode deskriptif-analitik 

 
35 Aynur Rofiq, “Analisis Pendapat Al-Imam Al-Nawawi Tentang ‘Iddah Wanita Hamil 

Karena Zina” (Skripsi, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2016). 



21 

 

 

 

dengan sumber primer dari karya al-Nawawi serta sekunder dari kitab-

kitab mazhab lainnya seperti Hanbali>, Ma>liki>, dan Hanafi>. Penelitian ini 

juga membandingkan pandangan al-Nawa>wi dengan mazhab-mazhab lain. 

Ia menyatakan bahwa Ma>likiyyah dan H}ana>bilah mewajibkan idah bagi 

wanita hamil karena zina, bahkan H}ana>bilah menambahkan syarat taubat. 

Sementara ulama H}anafiyyah membolehkan menikah tanpa idah tetapi 

melarang menyetubuhi hingga melahirkan. Menariknya Aynur justru tidak 

sepakat dengan pendapat Imam Imam al-Nawa>wi dan lebih condong ke 

pandangan Hanbali, karena menurutnya wajibnya idah penting untuk 

memberikan efek jera terhadap pelaku zina dan menjaga kehormatan 

keturunan. 

Persamaan dengan penelitian peneliti terletak pada upaya kritis 

terhadap pendapat ulama mazhab dan penggunaan sumber klasik. Namun 

penelitian Aynur tidak mengembangkan pendekatan maqa>s}id atau tarji>h} 

secara sistematis dalam menyikapi perbedaan. Kelebihannya adalah fokus 

yang mendalam terhadap tokoh otoritatif dan penelusuran metode istinba>t}-

nya. Kelemahannya adalah pendekatannya masih belum menggunakan 

metodologi tarjih. Oleh karena itu, penelitian ini memberi latar penting 

tentang keragaman ijtihad, sementara penelitian peneliti memperkuat 

metodologi analitis melalui tarji>h} maqa>s}idi>. 

4. Nurul Afiyah Hikmatul Mutmainah, artikel jurnal berjudul The Majelis 

Tarjih Muhammadiyah’s Fatwa on the Pregnant Marriage: A Maqāṣid 



22 

 

 

 

Approach, Universitas Muhammadiyah Malang, 2020.36 Penelitian ini 

menyoroti bagaimana fatwa Majelis Tarjih Muhammadiyah mengenai 

pernikahan dengan wanita hamil akibat zina dinilai melalui pendekatan 

maqa>s}id} al-shari>’ah. Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk 

memahami fatwa keagamaan dalam kerangka maqa>s}id}, terutama karena 

pernikahan wanita hamil akibat zina menjadi isu yang menimbulkan 

banyak perdebatan di tengah masyarakat. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan studi pustaka kualitatif dan analisis dokumen fatwa Majelis 

Tarjih serta teori maqa>s}id} al-shari>’ah dari para pemikir seperti al-Shat}ibi >. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa fatwa Majelis Tarjih 

Muhammadiyah membolehkan pernikahan wanita hamil karena zina hanya 

dengan laki-laki yang menghamilinya, dan bukan dengan pria lain. Hal ini 

dilandasi oleh maqa>s}id menjaga nasab (hifz} al-nasab), mencegah 

kerusakan sosial, dan menjaga kehormatan keluarga. Pernikahan tidak 

sekadar sebagai solusi aib, tetapi sebagai sarana menuju kemaslahatan. 

Persamaan dengan penelitian peneliti adalah pada pendekatan 

maqa>s}id},  dalam menilai persoalan wanita hamil akibat zina. Perbedaannya 

adalah bahwa penelitian ini menganalisis fatwa organisasi dan tidak 

mengkaji perbedaan pendapat ulama klasik secara luas. Kelebihannya 

terletak pada keberanian mengaitkan fatwa kontemporer dengan prinsip 

maqa>s}id, namun keterbatasannya tidak menyentuh ikhtilaf fiqh dan 

 
36 Nurul Afiyah Hikmatul Mutmainah, “The Majelis Tarjih Muhammadiyah’s Fatwa on 

the Pregnant Marriage: A Maqāṣid Approach,” Ulumuddin Journal of Islamic Legal Studies 1, no. 

1 (17 Juli 2020): 68, http://ejournal.umm.ac.id/index.php/ulum/article/view/12867. 

http://ejournal.umm.ac.id/index.php/ulum/article/view/12867.


23 

 

 

 

metode tarji>h}. Penelitian peneliti memperluas cakupan ini dengan 

menganalisis ragam pendapat mazhab dan menyelesaikan ikhtilaf tersebut 

melalui kerangka tarji>h} maqa>s}idi>. 

5. Nasruddin S. dan Sulaemang L., artikel jurnal berjudul Pregnancy 

Married in the Perspective of Islamic Law and Five Mazhab, 2020.37 

Penelitian ini mengkaji secara mendalam terhadap pandangan lima 

mazhab besar Islam tentang pernikahan wanita hamil akibat zina serta 

status anak yang dilahirkan. Penelitian ini dilakukan dengan pendekatan 

kualitatif berbasis studi pustaka yang mengandalkan karya-karya fiqh 

klasik dari lima mazhab (H}anafi>, Ma>liki>, Sha>fi’i>, Hanbali>, dan Ja’fari>) 

serta ketentuan dalam hukum Islam di Indonesia. Fokus penelitian ini 

adalah pada keabsahan akad nikah wanita hamil akibat zina dan status 

hukum nasab anak yang dilahirkan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

terdapat beragam pendapat di kalangan mazhab; mazhab H}anafi> 

membolehkan menikahi wanita hamil akibat zina tanpa syarat, begitu juga 

Sha>fi’i>. Ja’fari> membolehkan tetapi disertai syarat taubat. Sedangkan 

mazhab Ma>liki> dan Hanbali> lebih ketat, mereka mewajibkan adanya masa 

idah dan taubat sebelum pernikahan bisa dilakukan. Selain itu, artikel ini 

juga membahas status hukum anak hasil zina menurut mazhab dan 

menurut Pasal 100 KHI yang menyatakan bahwa anak hanya memiliki 

hubungan nasab dengan ibu dan keluarga ibunya. 

 
37 Nasruddin S. dan Sulaemang L, “Pregnancy Married in the Perspective of Islamic Law 

and Five Mazhab,” Al-’Adl 14, no. 1 (27 Januari 2021): 14, 

https://ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/al-adl/article/view/2234. 

https://ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/al-adl/article/view/2234


24 

 

 

 

Persamaan dengan penelitian peneliti adalah pada upaya 

membandingkan pandangan mazhab fiqh. Namun penelitian ini hanya 

bersifat deskriptif dan tidak memberikan penyelesaian normatif melalui 

metode tarji>h} ataupun analisis maqa>s}id. Kelebihannya adalah kelengkapan 

komparatif antar mazhab, sementara kekurangannya adalah tidak adanya 

pemilahan argumen berdasarkan pertimbangan maslahat. Penelitian 

peneliti hadir untuk menyempurnakan hal tersebut dengan menjadikan 

maqa>s}id sebagai dasar tarji>h}  dalam merumuskan hukum yang lebih 

maslahat dan sesuai dengan tujuan-tujuan syariat. 

6. M. Muhyiddin Tajul Mafakhir, skripsi berjudul Implementasi Tarjih 

Maqashidiy Terhadap Kontradiksi Nash Persyaratan Wali Dalam Akad 

Nikah, Fakultas Syariah, Institut Agama Islam Negeri Jember, 2021.38 

Penelitian ini berfokus pada konflik antara pandangan jumhur ulama dan 

Hanafiyah tentang keharusan adanya wali dalam pernikahan, dan 

bagaimana metode tarji>h} maqa>s}idi> dapat digunakan untuk menyelesaikan 

perbedaan pendapat tersebut. Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif deskriptif-analitik dengan studi kepustakaan deskriptif-analitik 

serta menyoroti peran nilai maqa>s}id} al-shari>’ah dalam proses penetapan 

hukum terhadap nas} yang kontradikif. Penelitian ini menemukan bahwa 

terdapat tiga pendekatan maqa>s}id yang digunakan dalam tarji>h} terhadap 

nas yang saling kontradiktif yaitu pendekatan jalb al-mas}lahah wa dar’ al-

mafsadah, pendekatan d}aru>riyat al-khams, serta pertimbangan 

 
38 M. Muhyiddin Tajul Mafakhir, “Implementasi Tarjih Maqashidiy Terhadap 

Kontradiksi Nash Persyaratan Wali Dalam Akad Nikah” (Skripsi, IAIN Jember, 2021). 



25 

 

 

 

kemaslahatan. Melalui analisis tersebut, ia menyimpulkan bahwa pendapat 

jumhur lebih kuat karena mendukung aspek maslahat dan perlindungan 

terhadap perempuan yang sejalan dengan maqa>s}id al-shari’ah. 

Persamaan dengan penelitian peneliti adalah pada fokus 

penggunaan metode tarji>h} maqa>s}idi> sebagai sarana menyelesaikan ikhtilaf. 

Perbedaannya terletak pada objek kajian yakni syarat wali dalam akad 

nikah bukan idah. Kelebihannya terletak pada pengunaan tarji>h} maqa>s}idi> 

yang eksplisit dan sistematis. Keterbatasannya adalah pada ruang lingkup 

isu yang berbeda. Penelitian peneliti mengadopsi teori yang sama dan 

menerapkannya pada isu yang lebih kompleks yakni idah wanita hamil 

akibat zina. 

7. Dwi Aprilianto dan Farida Ulvi Na’imah, artikel jurnal berjudul Tarj>h} 

Maqa>s}idi} of Terrorism Perpetrators Death Penalty in Indonesia, 2021.39 

Penelitian ini membahas penerapan metode tarji>h} maqa>s}idi> terhadap isu 

kontroversial hukuman mati bagi pelaku terorisme di Indonesia. Penelitian 

ini merupakan penelitian empiris yang dilakukan di Lembaga 

Pemasyarakatan Kelas I Surabaya dengan pendekatan fenomenologis dan 

analisis maqa>s}idi>. Fokusnya adalah bagaimana maqa>s}id digunakan untuk 

memilih antara dua pendekatan ekstrem dalam pemberian hukuman: 

seumur hidup atau hukuman mati. Hasil penelitian ini menyimpulkan 

bahwa hukuman mati justru menghadirkan kemaslahatan yang lebih besar 

 
39 Dwi Aprilianto dan Farida Ulvi Na’imah, “Tarjih maqasidi of Terrorism Perpetrators 

Death Penalty in Indonesia,” Ulul Albab: Jurnal Studi dan Penelitian Hukum Islam 4, no. 2 (13 

Juli 2021): 133, http://jurnal.unissula.ac.id/index.php/ua/article/view/13637. 

http://jurnal.unissula.ac.id/index.php/ua/article/view/13637


26 

 

 

 

(mas}lahah arjah}) daripada membiarkan para ideolog terorisme tetap hidup 

tanpa penyesalan. Penerapan maqa>s}id dalam hal ini diarahkan pada 

perlindungan masyarakat dan pencegahan penyebaran radikalisme. 

Meskipun tidak secara langsung berkaitan dengan hukum keluarga atau 

idah, penelitian ini memiliki relevansi dari aspek teori, yaitu penggunaan 

tarji>h} maqa>s}idi> dalam menyikapi ikhtilaf hukum. 

Persamaan dengan penelitian peneliti adalah keberanian 

menggunakan maqa>s}id sebagai barometer tarji>h}, sementara perbedaannya 

jelas dalam fokus substansi. Kelebihannya adalah pembuktian empiris 

bahwa tarji>h} maqa>s}idi> dapat diterapkan pada masalah hukum kontemporer 

yang kompleks. Penelitian peneliti meneruskan semangat tersebut dengan 

menerapkan kerangka tarji>h} maqa>s}idi> pada isu fiqh klasik yang krusial 

yakni idah wanita hamil akibat zina. 

Tabel 1.1 

Perbandingan Penelitian Terdahulu 

No Judul Penelitian Persamaan Perbedaan 

1 Rizqa Febry Ayu, 

skripsi, ‘Iddah 

Wanita Hamil 

Karena Zina 

(Analisis Menurut 

Hukum Islam dan 

Hukum Positif), 2018. 

a. Penelitian 

terdahulu dan 

penelitian saat ini 

membahas tentang 

idah wanita hamil 

karena zina. 

b. Penelitian 

terdahulu dan 

penelitian saat ini 

menggunakan 

perbandingan 

a. Penelitian terdahulu 

menganalisis 

hukum idah wanita 

hamil karena zina 

menggunakan 

hukum Islam secara 

umum dan 

Kompilasi Hukum 

Islam serta tidak 

mengintegrasikan 

tarji>h}  berdasarkan 



27 

 

 

 

mazhab. maqa>s}id} al-shari>’ah 

sebagai pendekatan 

analitis untuk 

menyelesaikan 

ikhtilaf. 

b. Penelitian saat ini 

memaparkan secara 

komprehensif 

ikhtilaf yang ada 

serta menggunakan 

tarji>h} maqa>s}idi> 

dalam merespons 

ikhtilaf tersebut. 

2 Mulyono, tesis, 

‘Iddah Perempuan 

Hamil Karena Zina 

Menurut Madzhab 

Hanbali dan 

Kompilasi Hukum 

Islam (Analisis Sadd 

Dzari’ah), 2021. 

a. Penelitian 

terdahulu dan 

penelitian saat ini 

membahas idah 

bagi wanita hamil 

karena zina. 

b. Penelitian 

terdahulu dan 

penelitian saat ini 

menggunakan 

sumber dari kitab-

kitab klasik. 

a. Penelitian terdahulu 

menggunakan 

pendekatan sadd 

dzari>’ah sebagai 

landasan analisis 

hukum idah bagi 

wanita hamil karena 

zina dan 

mengkomparasikan 

pendapat mazhab 

hanbali dengan 

KHI. 

b. Penelitian saat ini 

mengaplikasikan 

teori tarji>h} 

maqa>s}idi> sebagai 

pisau analisis 

merespons ikhtilaf. 

3 Aynur Rofiq, skripsi, 

Analisis Pendapat Al-

Imam Al-Nawawi 

Tentang ‘Iddah 

Wanita Hamil 

Karena Zina, 2016. 

a. Penelitian terdahulu 

dan penelitian saat 

ini menelaah 

ikhtilaf ulama 

terkait hukum idah 

wanita hamil karena 

zina. 

b. Penelitian terdahulu 

a. Penelitian terdahulu 

fokus pada satu 

tokoh (al-Nawawi) 

tanpa sintesis hukum 

dan tidak memakai 

maqa>s}id atau tarji>h} 

secara sistematis. 

b. Penelitian saat ini 



28 

 

 

 

dan penelitian saat 

ini menggunakan 

sumber primer dari 

kitab-kitab klasik. 

fokus pada ikhtilaf 

ulama lintas mazhab 

dan menggunakan 

tarji>h} maqa>s}idi>. 

4 Nurul Afiyah 

Hikmatul 

Mutmainah, artikel 

jurnal, The Majelis 

Tarjih 

Muhammadiyah’s 

Fatwa on the 

Pregnant Marriage: 

A Maqāṣid Approach, 

Universitas 

Muhammadiyah 

Malang, 2020 

a. Penelitian 

terdahulu dan 

penelitian saat ini 

menggunakan 

pendekatan 

maqa>s}id} al-

shari>’ah. 

b. Penelitian 

terdahulu dan 

penelitian saat ini 

membahas wanita 

hamil. 

a. Penelitian terdahulu 

fokus pada fatwa 

kelembagaan, bukan 

ikhtilaf ulama dan 

tidak menerapkan 

teori tarji>h}. 

b. Penelitian saat ini 

membahas ikhtilaf 

ulama dan 

menerapkan tarji>h} 

maqa>s}idi>. 

5 Nasruddin S. dan 

Sulaemang L., 

artikel jurnal, 

Pregnancy Married 

in the Perspective of 

Islamic Law and Five 

Mazhab, 2020. 

a. Penelitian terdahulu 

dan penelitian saat 

ini membahas 

perbedaan 

pandangan mazhab. 

b. Penelitian terdahulu 

dan penelitian saat 

ini membahas 

wanita hamil. 

a. Penelitian terdahulu 

bersifat deskriptif 

dengan memaparkan 

pendapat lima 

mazhab tanpa 

pendekatan tarji>h} 

maqa>s}idi>. 

b. Penelitian saat ini 

fokus pada ikhtilaf 

dari empat mazhab 

dengan menerapkan 

tarji>h} maqa>s}idi>.  

6 M. Muhyiddin Tajul 

Mafakhir, skripsi, 

Implementasi Tarjih 

Maqashidiy 

Terhadap 

Kontradiksi Nash 

Persyaratan Wali 

Dalam Akad Nikah, 

2021. 

a. Penelitian terdahulu 

dan penelitian saat 

ini menggunakan 

teori tarji>h} 

maqa>s}idi>. 

b. Penelitian terdahulu 

dan penelitian saat 

ini bertujuan 

menyelesaikan 

ikhtilaf hukum fiqh 

a. Penelitian terdahulu 

fokus pada 

kontradiksi nas> 

persyaratan wali 

dalam pernikahan. 

b. Penelitian saat ini 

membahas tentang 

ikhtilaf ulama atas 

hukum idah wanita 



29 

 

 

 

dengan memilih 

pendapat terkuat 

berdasarkan 

maslahat. 

hamil akibat zina. 

7 Dwi Aprilianto dan 

Farida Ulvi 

Na’imah, artikel 

jurnal, Tarj>h} 

Maqa>s}idi} of 

Terrorism 

Perpetrators Death 

Penalty in Indonesia, 

2021. 

a. Penelitian terdahulu 

dan penelitian saat 

ini menerapkan 

tarji>h} maqa>s}idi>. 

b. Penelitian terdahulu 

dan penelitian saat 

ini bertujuan 

menyelesaikan 

persoalan hukum 

fiqh. 

a. Penelitian terdahulu 

fokus pada hukum 

pidana, khususnya 

penerapan hukuman 

mati bagi ideolog 

terorisme. 

b. Penelitian saat ini 

membahas hukum 

keluarga khususnya 

idah wanita hamil 

akibat zina. 

 

B. Kajian Teori 

Kajian teori merupakan bagian penting dalam sebuah penelitian ilmiah 

karena berperan sebagai landasan konseptual untuk memahami dan 

memecahkan permasalahan yang diteliti. Bagian ini memuat pembahasan 

teori-teori yang bersumber dari literatur primer dan dijadikan sebagai pijakan 

utama dalam proses penelitian. Semakin luas dan mendalam pembahasan 

teorinya semakin besar pula kontribusinya dalam memperkaya wawasan 

peneliti, sehingga mampu mengkaji dan menjawab permasalahan penelitian 

secara lebih tajam sesuai dengan rumusan masalah dan tujuan yang telah 

ditetapkan. Teori-teori yang digunakan yaitu: 

 

 



30 

 

 

 

1. Ikhtilaf 

Ikhtilaf secara etimologis berarti perbedaan dan perselisihan.40 

Kata ini merupakan serapan dari bahasa Arab yaitu ikhtila>f yang 

merupakan nomina (mas}dar) dari akar kata verba (fi’il) ikhtalaf – 

yakhtalif – ikhtila>f yang berarti perbedaan, pertentangan, lawan kata 

persatuan.41 Ikhtilaf memiliki padanan kata yang seringkali digunakan 

dengan maksud yang sama yaitu khila>f. Sedangkan secara terminologis 

peneliti mengutip definisi yang ditawarkan oleh al-Jurja>ni>. Ia 

mendefinisikan khila>f sebagai suatu bentuk perdebatan atau perbedaan 

pendapat antara dua pihak yang berseberangan yang bertujuan untuk 

menegakkan suatu kebenaran atau untuk menolak dan membatalkan suatu 

kebatilan.42 Dengan melihat definisi secara etimologis maupun 

terminologis, nampak adanya keselarasan antara kedua definisi tersebut, 

bahkan hampir tak ada perbedaan. Maka dapat disimpulkan bahwa ikhtilaf 

atau khilaf adalah tidak adanya kesepakatan terhadap suatu masalah yang 

mendatangkan perbedaan pandangan dan kemudian melahirkan perdebatan 

dan dialog yang bertujuan untuk menyingkap kebenaran dan melenyapkan 

kebatilan.43 

Dewasa ini ikhtilaf berkembang menjadi sebuah disiplin ilmu yang 

berdiri sendiri sehingga ulama mendefinisikan ikhitilaf dengan melihatnya 

 
40 Penyusun, Kamus Bahasa Indonesia, 542. 
41 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, Juz XIII, 94; Ahmad Ibn Muḥammad Al-Fayoumi, al-

Miṣbāḥ al-Munīr fī Gharīb Sharḥ al-Kabīr, Juz I (Beirut: al-Maktabah al-‘Ilmiyyah, t.th.), 178. 
42 ‘Alī Ibn Muḥammad al-Jurjānī, al-Ta‘rīfāt (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983), 

101. 
43 al-‘Uṣaymī, al-Khilāf Anwā‘uh Ḍawābiṭuh wa Kayfiyyat al-Ta‘āmul Ma‘ah, 51. 



31 

 

 

 

sebagai fann mustaqill sebagaimana Ibn Ami>r Ha>j mengatakan bahwa 

ikhtilaf atau khilaf adalah ilmu yang dengannya dapat dicapai upaya untuk 

menjaga atau mempertahankan hukum-hukum hasil istinba>t} yang 

diperselisihkan di antara para imam atau sebaliknya untuk 

meruntuhkannya, bukan untuk istinba>t}.44 Sebagai sebuah disiplin ilmu, di 

dalamnya dibahas kaidah-kaidah dan prinsip-prinsip yang membantu 

seorang faqi>h dalam menjaga serta mempertahankan hukum-hukum yang 

telah di-istinba>t} dan diperselisihkan oleh para imam, bukan dalam rangka 

menetapkan hukum baru. Ilmu ini juga membantunya dalam 

mendiskusikan pendapat-pendapat lain secara objektif dan adil sehingga 

memudahkan dalam mengafirmasi kebenaran dan menegasikan kebatilan 

dalam permasalahan yang diperselisihkan. 

Secara historis ikhtilaf tidak pernah terjadi semasa Rasulullah Saw. 

hidup. Hal ini dikarenakan setiap kali para sahabat berselisish akan suatu 

permasalahan mereka mengembalikannya kepada Rasulullah sebagai 

rujukan utama, tempat kembali mereka dalam setiap perkara yang 

menyulitkan, sandaran dalam setiap urusan, serta pemberi petunjuk di 

tengah kebingungan.45 Apabila para sahabat berselisih pendapat dalam 

suatu hal, mereka akan mengembalikannya kepada Rasulullah. Beliau 

kemudian akan menjelaskan kepada mereka kebenaran atas masalah yang 

mereka hadapi sebagai jalan keluar. 

 
44 Ibn ‘Āmir Ḥāj, al-Taqrīr wa al-Taḥrīr ‘alā Kitāb al-Taḥrīr, Juz I (Kairo: al-Amīriyyah, 

1318H), 26. 
45 Ṭāhā Jābir Fayyaḍ al-‘Alwānī, Ādāb al-Ikhtilāf fī al-Islām (Doha: Riyāsat al-Maḥākim 

wa al-Shu’ūn al-Dīnīyyah, 1405H), 35. 



32 

 

 

 

Adapun sahabat-sahabat yang menghadapi suatu persoalan namun 

berada jauh dari Madinah sehingga tidak dapat segera mengembalikannya 

kepada Rasulullah, maka terkadang terjadi perbedaan di antara mereka 

dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an atau hadis Nabi yang telah mereka 

ketahui, serta dalam penerapan terhadap kejadian-kejadian yang mereka 

alami. Bahkan dalam beberapa kasus mereka tidak menemukan nas} yang 

jelas, sehingga muncullah perbedaan dalam ijtihad mereka. Namun ketika 

mereka kembali ke Madinah dan bertemu dengan Rasulullah, mereka akan 

mengemukakan apa yang mereka pahami dari nus}u>s yang ada maupun 

hasil ijtihad mereka terhadap peristiwa tersebut. Rasulullah kemudian akan 

memberikan persetujuan (taqri>r) terhadap pemahaman mereka sehingga 

pemahaman itu menjadi bagian dari sunahnya atau beliau akan 

menjelaskan kebenaran dan keputusan yang tepat yang membuat mereka 

tenang dan menerima serta menghilangkan ikhtilaf di antara mereka.46 

Salah satu contoh dari hal tersebut adalah hadis yang diriwayatkan 

oleh al-Bukhari, bahwa pada hari perang ahzab Nabi bersabda: 

ِِ ِِلََ ِِيُصَل  يَََّ ِِأَحَدٌ رَ ِِال عَص  ِِإ لََّ ِِفِ  ،ِفَ قَالَِبَنِ  ِالطَّر يق  قُ رَي ظةََِفأََد رَكَِبَ ع ضَهُمُِال عَص رُِفِ 
يُ رَد ِم نَّاِذَل كَ،ِفَذكُ رَِ ِنََ ت يَ هَا،ِوَقاَلَِبَ ع ضُهُم :ِبَل ِنُصَل  ي،ِلََِ  بَ ع ضُهُم :ِلََِنُصَل  يِحَتََّّ

هُمِ  ن   اِم  دى ِوَاح  ِيُ عَن  ف  ل لنَّب   ِصلىِاللهِعليهِوسلم،ِفَ لَم 
47 

“Janganlah salah seorang (dari kalian) melaksanakan salat asar 

kecuali di (pemukiman) bani Quraiz}ah.”  Maka sebagian sahabat 

mendapati waktu salat Asar di tengah perjalanan. Sebagian dari 

mereka berkata “Kami tidak akan salat sebelum sampai di sana (di 

 
46 al-‘Alwānī, Ādāb al-Ikhtilāf fī al-Islām, 36.  
47 Muḥammad ibn Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz I (Damaskus: Dār Ibn Kathīr, 

1993), 321. 



33 

 

 

 

bani Quraiz}ah).’ Sementara yang lain berkata “Kita tetap salat 

sekarang, karena Nabi tidak bermaksud demikian (secara harfiah).” 

Maka ketika hal ini disampaikan kepada Rasulullah, beliau tidak 

mencela satu pun dari mereka. 

Hadis ini menunjukkan bahwa para sahabat terbagi menjadi dua 

kelompok; satu kelompok memahami teks secara literal (sebagaimana 

disebut oleh ahli mantik atau oleh ulama us}u>l H}anafiyyah sebagai ‘iba>rat 

al-lafz}), sementara kelompok lainnya menafsirkan teks secara kontekstual 

dengan menggali makna yang lebih spesifik dari pernyataan Nabi. 

Persetujuan Rasulullah terhadap kedua pendapat tersebut menjadi dalil 

atas legitimasi kedua golongan tersebut dalam pengambilan hukum. 

Perbedaan pendapat nampak pada masa sahabat sebagaimana 

setelah saat dimakamkannya Rasulullah saw. mereka berbeda pendapat 

atas siapakah yang pantas mengisi kepemimpinan antara Abu Bakr dan 

‘Umar bin Khatta>b. Hal ini kemudian berlanjut dalam permasalahan-

permasalahan yang lain,48 tapi perbedaan tersebut terbatas dan tidak 

menyentuh aspek us}u>l, sehingga tidak menimbulkan perpecahan. Seiring 

meluasnya kekuasaan Islam ke berbagai wilayah dengan latar sosial dan 

budaya yang beragam, pola pandang terhadap hukum Islam turut 

berkembang, yang kemudian menjadi salah satu faktor utama munculnya 

ikhtilaf baik dalam aspek us}u>l maupun persoalan furu’.  

Terjadinya ikhtilaf tidak semata karena alasan sederhana seperti 

perbedaan pemahaman setiap orang terhadap suatu permasalahan hingga 

 
48 Muṣṭafā Sa‘īd al-Khinn, Āthār al-Ikhtilāf fī al-Qawā‘id al-Uṣūliyyah fī Ikhtilāf al-

Fuqahā’ (Beirut: Muassasah al-Risālah, 1982), 36. 



34 

 

 

 

melahirkan berbagai mazhab dan aliran. Jika diteliti lebih dalam, setiap 

teks-teks dalam literatur fiqh merupakan penjabaran rinci atas hukum-

hukum yang termuat dalam al-Qur’an dan sunah. Hukum-hukum tersebut 

lahir melalui pemahaman para fuqa>ha’ terhadap dalil-dalil syar‘i setelah 

mereka mengerahkan seluruh kemampuan intelektualnya dalam 

menghimpun, memahami, serta menganalisis berbagai dalil-dalil tersebut 

secara sistematis. Selain itu ada sejumlah faktor khusus yang 

melatarbelakangi munculnya ikhtilaf dalam permasalahan furu’iyyah 

yaitu: 

a. Perbedaan dalam Memahami Redaksi Nas}  

Para ulama kerap berbeda dalam menafsirkan makna suatu 

kata. Nus}u>s yang tampak kontrakdiktif secara z}ahir menimbulkan 

kebutuhan untuk mencari jalan tengah.49 Pada titik inilah perbedaan 

pendapat muncul karena masing-masing ulama memilih solusi yang 

berbeda. Hal ini disebabkan oleh penggunaan kata-kata yang jarang 

dipakai, memiliki makna ganda, perbedaan antara makna h}aqi>qi> dan 

maja>zi>, atau karena perbedaan qira>at.50 Terkadang perbedaan satu 

huruf saja sudah cukup untuk menimbulkan perbedaan makna. 

 
49 Pada hakikatnya, kontradiksi antara nas}-nas} tidak dapat dibayangkan secara rasional 

(ghair mutas}awwar). Adapun yang tampak kontradiktif itu disebabkan oleh dua kemungkinan; 

pertama, bahwa seorang mujtahid keliru dalam mengasumsikan thubu>t suatu nas}, padahal nas} 
tersebut secara epistemik tidak thubu>t; atau kedua, bahwa mujtahid mengalami kekeliruan dalam 

menafsirkan hubungan antar-teks, sehingga menyangka adanya kontradiksi padahal pada tataran 

makna substantif tidak terdapat kontradiksi sama sekali. Lihat Muḥammad Abū Zahrah, Uṣūl Fiqh 

(Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, 2010), 309. 
50 al-Khinn, Āthār al-Ikhtilāf fī al-Qawā‘id al-Uṣūliyyah fī Ikhtilāf al-Fuqahā', 38. 



35 

 

 

 

b. Perbedaan Penilaian terhadap Derajat Hadis 

Ahli hadis tidak selalu sepakat dalam menilai suatu hadis. 

Sebuah hadis bisa dinilai sahih oleh satu ulama, namun dianggap tidak 

sahih oleh ulama lain. Akibatnya kesimpulan hukum yang diambil 

sangat bergantung pada siapa yang menilai hadis tersebut dan 

bagaimana penilaiannya. 

c. Penerimaan Dalil dalam Menentukan Kaidah 

Sebagian ulama menerima dalil tertentu sebagai dasar kaidah 

sementara yang lain menolaknya. Perbedaan ini menyebabkan 

ketidaksepakatan dalam menentukan mana ayat yang bersifat mutlaq 

dan mana yang muqayyad. Begitu juga dalam menetapkan mana yang 

‘a>m dan mana yang kha>s}. 

d. Perbedaan Metodologi dalam Pengambilan Hukum 

Selain dalil-dalil yang telah disepakati sebagai sumber hukum 

dalam melakukan istinba>t}, para ulama berbeda dalam beberapa dalil 

yang lain. Sebagian menerima shar‘ man qablana>, sebagian yang lain 

menolaknya. Sebagian menggunakan sadd dzari>’ah, sebagian yang lain 

tidak menggunakannya.51 Perbedaan metode ini turut menjadi 

 
51 Dalil-dalil yang disepakati oleh para ulama sebagai dasar istinba>t} ada empat yakni al-

Qur’an, sunah, ijmak, dan qiya>s. Menurut ‘Abd al-Wahha>b Khalla>f ada enam dalil yang tidak 

disepakati yaitu istih}sa>n, mas}lah}ah mursalah, istis}h}a>b, ‘urf, mazhab s}ah}a>bi>, dan shar‘ man 
qablana>. Lihat ‘Abd al-Wahhāb Khallāf, ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh, 22.  



36 

 

 

 

penyebab munculnya perbedaan pendapat dalam hukum yang 

dihasilkan. 

Berbagai sebab tersebut tidak lantas melegitimasi ikhtilaf dalam 

berbagai aspek. Ikhtilaf hanya sah dan dapat diterima apabila terjadi dalam 

batas-batas yang dibenarkan oleh syariat. Dalam tataran epistemologis 

ruang lingkup ikhtilaf hanya mencakup wilayah-wilayah ijtihad, yakni 

persoalan-persoalan hukum yang tidak memiliki landasan dalil yang 

bersifat qat}’i>. al-Ghaza>li> berpendapat bahwa ruang lingkup ijtihad meliputi 

seluruh persoalan hukum namun tidak ditemukan dalil qat}’i> yang bersifat 

determinatif.52 Senada dengan itu al-A>midi> menjelaskan bahwa ruang 

lingkup ijtihad adalah semua permasalahan yang dalilnya bersifat z}anni>, 

sehingga tidak diperkenankan berijtihad dalam hal-hal yang bersifat qat}’i> 

karena telah mencapai derajat kepastian secara epistemik.53 

Ketentuan ini berfungsi sebagai batasan bagi para mujtahid yang 

membatasi otoritas penalaran hukum mereka agar tetap berada dalam 

prinsip-prinsip dasar syariat yang telah disepakati. Berdasarkan kerangka 

tersebut, secara garis besar ruang lingkup ijtihad dapat diklasifikasikan ke 

dalam empat bentuk berikut: 

a. Teks dengan status qat}’i> al-thubu>t (keabsahannya pasti) namun z}anni> 

al-dila>lah (maknanya belum pasti). 

 
52 Abū Ḥāmid Muḥammad al-Ghazālī, al-Mustaṣfā (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1993), 345. 
53 ‘Alī Ibn Muḥammad al-Āmidī, al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām, Juz IV (Riyadh: Mu’assasat 

al-Nūr, 1386H), 162. 



37 

 

 

 

b. Teks dengan status z}anni> al-thubu>t (keabsahannya belum pasti) 

meskipun qat}’i al-dilalah (maknanya jelas dan pasti). 

c. Teks yang z}anni> baik dari sisi thubu>t maupun dila>lah (baik keabsahan 

maupun maknanya sama-sama tidak pasti). 

d. Peristiwa atau fakta yang tidak secara eksplisit dibahas dalam nas}, baik 

dari al-Qur’an, hadis, maupun ijmak. Hal keempat inilah yang paling 

luas, dan akan terus relevan hingga akhir zaman.54 

Dengan demikian ikhtilaf menjadi haram jika berkaitan dengan nas} 

yang qat}’i> al-thubu>t dan qat}’i al-dila>lah, yang maknanya jelas dan tidak 

menimbulkan multitafsir. Berkaitan hal ini, para ulama pun telah mencapai 

ijmak. 

2. Tarji>h} Maqa>s}idi> 

Tarji>h} maqa>s}idi> merupakan frasa modifikatif (na’at man’u>t) dalam 

tata gramatika bahasa Arab. Frasa ini tersusun dari dua unsur, kata pertama 

tarji>h} sebagai man’u>t, dan kata kedua maqa>s}idi> sebagai na’at yang 

menjelaskan ruang lingkup atau dasar dari aktivitas tarji>h} tersebut. Tarji>h} 

maqa>s}idi> merepresentasikan suatu corak yang berbeda dari pola tarji>h} 

konvensional yang lazim digunakan dalam diskursus us}u>l fiqh yang akan 

dijabarkan pada akhir bagian ini. 

Sebagaimana disebutkan bahwa frasa tarji>h} maqa>s}idi> terdiri dari 

dua kata, maka perlu diketahui pengertian setiap kata hingga keduanya 

 
54 Mohammad Hanief Sirajulhuda, “Konsep Fikih Ikhtilaf Yusuf al-Qaradhawi,” 

TSAQAFAH 13, no. 2 (25 Januari 2018): 260, https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i2.1508. 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i2.1508


38 

 

 

 

menjadi satu susunan dalam tarki>b was}fi>. Tarji>h} secara etimologis berasal 

dari akar kata verba rajah} dengan tiga variasi bacaan huruf ji>m yang berarti 

condong atau cenderung.55 Ulama us}u>l turut memberi pengertian secara 

bahasa seperti al-Isnawi> yang mengartikannya sebagai perbuatan 

mencondongkan dan mengunggulkan (al-tamyi>l wa al-taghli>b).56 

Sedangkan secara terminologis, terdapat berbagai definisi yang 

ditawarkan oleh para ulama. Mereka berorientasi berbeda dalam 

memandang tarji>h}, mayoritas ulama dari kalangan H}anafiyah, Sha>fi>’i>yyah, 

sebagian H}ana>bilah dan Ja’fariyah menganggap tarji>h} sebagai tindakan 

mujtahid, sebagian yang lain meganggap tarji>h} adalah sifat yang 

terkandung dalam setiap dalil itu sendiri.57 

Golongan pertama mendefinisikan tarji>h} sebagai perbuatan 

menampakkan kuatnya salah satu dari dua dalil yang bertentangan 

meskipun apabila dalil tersebut berdiri sendiri tanpa lawannya, ia tidak 

akan memiliki kekuatan argumentatif sebagai hujah yang menandingi.58 

Al-Tabrizi> al-Shi’i> sebagaimana dikutip al-Barzanji> merumuskan definisi 

yang lebih lengkap sebagai berikut: 

 
55 Muḥammad Ibn Ya‘qūb al-Fairūzabādī, al-Qāmūs al-Muḥīṭ (Beirut: Muassasah al-

Risālah, 2005), 218. 
56 Jamāl al-Dīn al-Isnawī, Nihāyat al-Sūl Sharḥ Minhāj al-Wuṣūl (Beirut: Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 1999), 374. 
57 ‘Abd al-Laṭīf al-Barzanjī, al-Ta‘āruḍ wa al-Tarjīḥ (Baghdad: Maktabah al-‘Ānī, 1977) 

119. 
58 ‘Alā’ al-Dīn ‘Abd al-‘Azīz al-Bukhārī, Kashf al-Asrār, Juz IV (Istanbul: Sharikat al-

Ṣaḥāfah al-‘Uthmāniyyah, 1890), 78. 



39 

 

 

 

َي ثُِ هٍِم نَِالوُجُو ه ِبِ  ِل مَز يةٍَِلهَُِعَلَي ه ِب وَج  ِعَلَىِالآخَر ِفِ  ِالعَمَل  ُتَ عَار ضَيَ  
تَ ق د يْ ُِأَحَد ِالم

مُوَه  نىاِ ِ تَكُن  وَلََِ  ع ت بَار ِ الْ  دَرَجَةَِ ِ تَ ب  لُغ  وَلََِ  الشَّار عُِ ألَ غَاهَاِ مُل غَاةىِ َز يةَُِ
الم ت ل كَِ ِ تَكُن  ِلََِ 
ِالآخَرَِ  59ل لطَّر ف 

Mendahulukan penerapan salah satu dari dua dalil yang tampak 

bertentangan atas yang lain karena memiliki suatu kelebihan 

tertentu, selama kelebihan tersebut tidak dibatalkan oleh al-Sha>ri’, 
tidak berada pada tingkat yang diabaikan, dan tidak pula 

melemahkan perkara yang lain. 

Sementara itu golongan kedua melihat tarji>h} sebagai sebuah sifat 

yang terkandung dalam setiap dalil. Mereka menganggap tarji>h} adalah 

keutamaan salah satu dari dua dalil yang setara, karena memiliki kelebihan 

dalam sifat tertentu.60 Pandangan ini menunjukkan bahwa tarji>h} tidak 

selalu merupakan proses yang bersifat eksternal, melainkan dapat bersifat 

inheren dalam dalil itu sendiri. Keunggulan suatu dalil bisa melekat secara 

alami karena kualitas internalnya seperti kejelasan makna, keluasan 

cakupan, atau kesesuaian dengan maqa>s}id al-sha>ri>’ah tanpa harus melalui 

pembandingan yang kompleks. 

Berdasarkan beberapa definisi dari dua kubu di atas, maka dapat 

ditarik kesimpulan bahwa tarji>h} ialah proses mengutamakan salah satu 

dari dua dalil yang bertentangan atas dasar adanya mazi>yah pada salah 

satunya baik kelebihan itu bersifat eksternal, maupun internal. 

Sejatinya definisi tersebut beserta definisi lain yang serupa 

dianggap tidak memadai karena membatasi ruang lingkup tarji>h} hanya 

 
59 ‘Abd al-Laṭīf al-Barzanjī, al-Ta‘āruḍ wa al-Tarjīḥ, 120. 
60 al-Bukhārī, Kashf al-Asrār, Juz IV, 77. 



40 

 

 

 

pada dalil-dalil yang tampak kontradiktif. Padahal praktik tarji>h} dalam 

tradisi fiqh tidak hanya terbatas pada kontradiksi nas}, melainkan juga 

mencakup evaluasi terhadap metode argumentasi (aujuh al-istidla>l), ragam 

pendapat fiqh (al-aqwa>l al-fiqhi>yah), serta riwayat-riwayat yang berbeda 

dari imam-imam mazhab. 

Gambaran tersebut dapat ditemukan dalam mazhab Ah}mad ibn 

Ḥanbal yang memiliki dua riwayat berbeda mengenai kebolehan berbuka 

(ift}a>r) bagi musafir yang mulai melakukan perjalanan di siang hari saat 

bulan Ramadan. Riwayat pertama menunjukkan bahwa Imam Ah}mad 

membolehkan orang tersebut untuk berbuka, sementara riwayat kedua 

menyatakan bahwa ia tetap diwajibkan menyempurnakan puasanya hingga 

waktu magrib. Dalam hal ini Ibn Quda>mah memilih untuk men-tarji>h} 

riwayat pertama.61  

Dengan demikian tarji>h} tidak semata-mata diterapkan pada nas} 

yang tampak kontradiktif, tetapi juga pada berbagai versi riwayat maupun 

pendapat para mujtahid yang berbeda. Tarji>h} berfungsi sebagai alat kritis 

untuk menilai dan memilih pendapat yang dinilai lebih kuat berdasarkan 

kedekatannya dengan al-Qur’an dan sunah, serta relevansinya terhadap 

kemaslahatan. Oleh karena itu sebagian ulama mendefinisikan tarji>h} 

sebagai tindakan seorang mujtahid dalam mengedepankan salah satu dari 

 
61 ‘Abdullah Ibn Qudāmah, al-Mughnī, Juz IV (Riyadh: Dār ‘Ālām al-Kutub, 1997), 388-

389. 



41 

 

 

 

dua pandangan yang memiliki keunggulan rasional atau tekstual yang 

menjadikannya lebih layak untuk diamalkan dibandingkan alternatifnya.62 

Adapun maqa>s}idi> merupakan kata yang berakhiran ya’ nisbah yang 

mengacu pada maqa>s}id al-sha>ri>’ah seperti yang telah disinggung 

sebelumnya. Kata maqa>s}id merupakan bentuk jamak dari maqs}id yang 

berarti tujuan. Sedangkan sha>ri>’ah bermakna sumber air tempat orang 

minum (mawrid al-sha>ribah lil ma>’). Dari makna inilah kemudian 

diturunkan istilah sha>ri>’ah dalam konteks agama, yang berarti jalan atau 

aturan hidup yang mengalir dan memberi kehidupan, sebagaimana air 

memberi kehidupan bagi yang meminumnya.63 Kata sha>ri>’ah  juga bisa 

berarti jalan dalam agama.64 

Istilah maqa>s}id al-sha>ri>’ah tidak pernah ditemukan pada masa nabi, 

sahabat, tabi’in, bahkan tabi’ al-tabi’i>n. Sejumlah ulama terdahulu seperti 

al-Juwayni> dan al-Ghaza>li> memang telah membahas konsep maqa>s}id al-

sha>ri>’ah  dalam karya-karya mereka. Namun pembahasan tersebut 

umumnya hanya muncul secara parsial sebagai bagian dari topik-topik 

tertentu, bukan sebagai kajian yang berdiri sendiri. Sebagai contoh, al-

Ghazālī dalam karyanya al-Mustas}fa> memang menyebutkan maqa>s}id al-

sha>ri>’ah, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, tetapi 

dalam pemaparannya, ia tidak menjabarkan definisi maqa>s}id itu sendiri. 

 
62 Syamsul Anwar, Manhaj Tarjih Muhammadiyah (Yogyakarta: Panitia Musyawarah 

Nasional Tarjih Muhammadiyah, 2018), 8. 
63 Aḥmad Ibn Fāris, Mu‘jam Maqāyīs al-Lughah, Juz III (Kairo: Muṣṭafā al-Bābī al-

Ḥalabī, 1969), 262.  
64 al-Jurjānī, al-Ta‘rīfāt, 127. 



42 

 

 

 

Perhatian serius terhadap maqa>s}id sebagai suatu kerangka teoritis yang 

utuh dan sistematis baru tampak secara signifikan dalam karya Imam al-

Sha>t}ibi>. Melalui magnum opus-nya al-Muwa>faqa>t fi> Us}u>l al-Ah}ka>m, al-

Sha>t}ibi> berhasil mengangkat maqa>s}id menjadi suatu diskursus yang 

terstruktur, lengkap dengan kategorisasi dan metodologi yang jelas, 

sehingga menjadikannya sebagai pijakan penting dalam studi maqa>s}id. 

Meskipun al-Sha>t}ibi memberikan perhatian besar terhadap 

maqa>s}id hingga menjadi diskursus yang sistematis, ia tidak secara 

gamblang mendefiniskan maqa>s}id al-sha>ri>’ah. Menurut al-Raisu>ni> 

sebagaimana dikutip Ahmad Sarwat ketidaktegasan ini disebabkan 

anggapan bahwa makna maqa>s}id sudah cukup jelas dan tidak memerlukan 

definisi tersendiri.65 

Oleh karena itu peneliti mengambil beberapa definisi maqa>s}id al-

sha>ri>’ah yang disuguhkan oleh para ulama kontemporer. Ibn ‘Ashu>r 

mendefinisikan maqa>s}id al-sha>ri>’ah dengan mengklasifikasikannya 

menjadi dua ragam, yaitu umum dan khusus. Pengertian maqa>s}id al-

sha>ri>’ah secara umum menurutnya ialah: 

ِ ِأوَ  ر يع  ِٱلتَّش  ِأُصُول  يع  ِجََ  ِفِ  ِوَٱلح  كَمُِٱل مَل حُوظَةُِل لشَّار ع  دُِٱل عَامَّةُِه يَِٱل مَعَان  َقَاص 
الم

هَاِ  66مُع ظَم 

 
65 Ahmad Sarwat, Maqashid Syariah (Jakarta: Rumah Fiqh Publishing, 2019), 18. 
66 Muḥammad Ṭāhir Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah, Juz II (Doha: 

Wizārat al-Awqāf wa al-Shu’ūn al-Islāmiyyah, 2004), 121. 



43 

 

 

 

Maqa>s}id umum adalah makna-makna dan hikmah-hikmah yang 

diperhatikan oleh al-Sha>ri’ dalam seluruh atau sebagian besar 

prinsip-prinsip dasar pensyariatan. 

Sedangkan pengertian maqa>s}id khusus adalah:  

ِ لح  ف ظ  ِ أوَ  ٱلنَّاف عَة ،ِ ِ ٱلنَّاس  د ِ مَقَاص  ِ ق يق  ل تَح  ِ ل لشَّار ع  ٱل مَق صُودَةُِ ٱل كَي ف يَّاتُِ ه يَِ
اَصَّةِ  ِتَصَر فاَتِ  مُِٱلخ   67مَصَالح  ه مِٱل عَامَّة ِفِ 

Ia (maqa>s}id) merupakan bentuk-bentuk tujuan yang dikehendaki 

oleh al-Sha>ri’ untuk mewujudkan kemaslahatan manusia yang 

bermanfaat atau untuk menjaga kepentingan umum mereka dalam 

berbagai tindakan individual. 

Wahbah al-Zuh}ayli merumuskan definisi yang lebih komprehensif 

dan ekstensif, ia mendefinisikan maqāṣid al-sharī‘ah sebagai makna-

makna dan tujuan-tujuan yang tampak dalam seluruh atau sebagian besar 

hukum syariat atau merupakan tujuan dari syariat serta rahasia-rahasia 

ilahiah yang ditetapkan oleh al-Sha>ri’ pada setiap hukum dari hukum-

hukumnya. Mengetahui maqāṣid merupakan keharusan yang bersifat 

terus-menerus dan berlaku untuk semua orang. Bagi seorang mujtahid, 

pemahaman maqāṣid penting dalam proses istinba>t} dan dalam memahami 

teks-teks syar‘i. Adapun bagi orang awam (non-mujtahid), pemahaman 

tersebut berguna untuk mengenali hikmah dan rahasia di balik ketentuan-

ketentuan syariat.68 

Berdasarkan beberapa definisi yang telah dikemukakan dapat 

disimpulkan bahwa maqāṣid al-sharī‘ah merupakan tujuan-tujuan dan 

hikmah-hikmah yang dikehendaki oleh al-Shari>’ dalam setiap hukum-Nya, 

 
67 Ibn ‘Āshūr, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah, Juz II, 121. 
68 al-Zuḥaylī, Uṣūl Fiqh al-Islāmī, Juz II, 1017. 



44 

 

 

 

baik secara keseluruhan maupun pada sebagian besar bagiannya, dengan 

tujuan menjaga kemaslahatan dan mencegah kerusakan bagi manusia. 

Istilah tarji>h} maqa>s}idi> secara historis tidak dikenal dalam literatur 

klasik. Setelah dilakukan penelurusan, ditemukan beberapa upaya 

defisional yang terbatas dan bersifat konstruktif dari ulama kontemporer. 

Sebagian mendefinisikannya sebagai upaya mendahulukan salah satu dalil 

dari dua dalil kontradiktif karena mengandung maslahat yang lebih kuat.69 

Sementara sebagian yang lain hanya mengutip definisi umum tentang 

tarji>h} dan mengkaji kemungkinan pengintegrasiannya ke dalam konsep 

maqa>s}id dengan menilai bahwa makna tarji>h} maqa>s}idi> sudah jelas dan 

perumusan definisi baru justru membatasi arah pembahasan yang tidak 

dimaksudkan.70 Hemat peneliti, definisi justru diperlukan untuk 

memberikan cakupan dan batasan agar sesuatu yang dibahas dapat terarah, 

maka dari itu pengertian pertama dipilih karena sesuai dengan apa yang 

dimaksud. 

Kendati penggunaan frasa tarji>h} maqa>s}idi>  tidak dikenal di 

kalangan ulama usu>l mutaqaddimi>n, topik ini telah mendapatkan perhatian 

dalam kajian mereka, meskipun ada yang membahasnya secara mendalam 

dan ada pula yang hanya menyebutnya secara singkat. Mayoritas dari 

mereka membicarakan isu ini dalam konteks tarji>h} antara‘illah dalam 

 
69 Muḥammad ‘Āshūrī, “al-Tarjīḥ bi al-Maqāṣid Ḍawābiṭuh wa Ātharuh al-Fiqhī” (Tesis, 

Jāmiʿat al-Ḥājj Lakhaḍar-Baṭnah, 2008), 38. 
70 Muṣṭafā Muḥammad Jabrī Shams al-Dīn, al-Tarjīḥ al-Maqāṣidī bayn al-Nuṣūṣ al-

Muta‘āriḍah, (tt: t.p, t.th.), 10. 



45 

 

 

 

qiya>s. Fakhr al-Di>n al-Ra>zi> membahasnya saat menjelaskan tentang tarji>h} 

sebagian bentuk kecocokan (muna>sabah) antara hukum dengan maslahat 

atas bentuk kecocokan yang lainnya.71 Sementara itu al-A>midi> 

menyinggung aspek ini ketika menguraikan bentuk-bentuk tarji>h}  yang 

berkaitan dengan karakteristik ‘illah.72 Ibn al-H}a>jib mengikuti pola ini 

dengan membahas tarji>h} maqa>s}idi dalam poin ketujuh belas dari bentuk-

bentuk tarji>h} berdasarkan ‘illah. Ia mengatakan: 

الْمُُو رُِ ِ فَ قُد  مَت  لَحَة ِ ال مَص  قُ وَّة ِ ِ َسَب  بِ  قُد  مَِ ال مُنَاسَبَة ِ م نَِ أقَ سَامٌِ ِ تَ عَارَضَت  إ ذَاِ
يَةُِعَلَىِ لَحَةُِالحاَج  ٍ ِوَقُد  مَِال مَص  ي نِ  ِتََ س  ِأوَ  يٍ  ِحَاج  سَة ِالضَّرُو ر يةَ ِعَلَىِغَيْ  هَاِم ن  الخمَ 
وَإ ذَاِ يَّة ،ِ الحاَج  ِ الَْص ل  عَلَىِ ِ الضَّرُو ر ي   ِ الخمَ س  م نَِ م ي ل يَةُِ التَك  وَقُد  مَِ ي ن يَة ِ التَّح س 
اَِال مَق صُو دُِ َنََّّ ِالَْخَر ِلْ  ِالد  ي ن يَة ِعَلَىِالَْر بَع  ِالضَّرُو ر يَّة ِقُد  مَت  ِبَ ع ضُِالخمَ س  تَ عَارَضَت 

 73الَْع ظَمُِ
Jika beberapa bentuk muna>sabah saling bertentangan, maka 

didahulukan berdasarkan kekuatan maslahatnya. Maka 

didahulukan lima maslahat d}aruriyyah atas maslahat h}a>jiyyah dan 

tah}si>niyyah; maslahat h}a>jiyyah atas maslahat tah}si>niyyah; dan 

maslahat takmi>liyyah dari lima d}aruriyyah atas maslahat h}a>jiyyah 

secara umum. Jika lima maslahat d}aruriyyah itu saling 

bertentangan, maka maslahat agama didahulukan atas empat 

lainnya karena ia adalah tujuan paling agung. 

Hal senada juga ditemukan dalam penjelasan Al-Marda>wi> yang 

mengatakan kelima maqa>s}id d}aruriyyah lebih utama daripada maqa>s}id 

lainnya, dan mukammilah d}aruriyyah lebih utama daripada h}a>jiyyah, dan 

h}a>jiyyah lebih utama daripada tah}si>niyyah. Menjaga agama (hifz al-di>n) 

lebih utama daripada empat maqa>s}id lainnya. Ada pula yang berpendapat 

 
71 Fakhr al-Dīn al-Rāzī, al-Maḥṣūl, Juz V (Beirut: Muassasah al-Risālah, 1997), 458. 
72 al-Āmidī, al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām, Juz IV, 282.  
73 Aḍuḍ al-Dīn al-Ījī, Sharḥ al-Aḍuḍ ‘alā Mukhtaṣar al-Muntahā al-Uṣūlī, Juz III, 

(Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004), 673. 



46 

 

 

 

setelah menjaga agama adalah menjaga jiwa, kemudian keturunan, lalu 

akal, dan terakhir harta.74 al-Zarkashi> membahasnya ketika membicarakan 

tentang tarji>h} terhadap hal yang terbukti memuat sifat muna>sabah, ia 

mengatakan bahwa tingkatan muna>sabah itu berbeda-beda. Maka yang 

berada dalam ranah kebutuhan pokok (d}aruri>) lebih diunggulkan daripada 

yang hanya dalam ranah kebutuhan sekunder (h}a>jiyyah), dan keduanya 

lebih unggul dari yang tersier (tah}si>ni). Maslahat d}aruriyyah yang bersifat 

keagamaan lebih diunggulkan daripada maslahat duniawi.75 

Karena para ulama telah melakukan berbagai cara dalam 

menerapkan tarji>h} maqa>s}idi> maka pada bagian ini akan disajikan beberapa 

kaidah sebagai acuan dalam implementasinya. Kaidah-kaidah ini sangat 

beragam, namun dipilih beberapa yang secara langsung maupun tidak 

langsung berkaitan dengan konsep kemaslahatan. Hal ini didasarkan pada 

prinsip bahwa tujuan utama disyariatkannya hukum-hukum oleh al-Sha>ri’ 

adalah untuk merealisasikan kemaslahatan, yang mencakup upaya 

mendatangkan manfaat dan mencegah mafsadah.76 Kaidah-kaidah yang 

dirumuskan ialah sebagai berikut: 

 

 

 
74 ‘Alā’ al-Dīn ‘Alī Ibn Sulaymān al-Mardāwī, al-Taḥbīr Sharḥ al-Taḥrīr, Juz VIII 

(Riyadh: Maktabah al-Rāshid, 2000), 4249.  
75 Badr al-Dīn Muḥammad al-Zarkashī, al-Baḥr al-Muḥīṭ, Juz VIII (Giza: Dār al-Kutubī, 

1994), 216. 
76 Faras ‘Abd al-Majīd, “al-Tarjīḥ bayn al-Maqāṣid wa Ātharuh fī al-Fiqh al-Islāmī: 

Dirāsah Ta’sīliyyah Taṭbīqiyyah,” Dirasat 42, no, 3. (2015): 1068. 



47 

 

 

 

a. Tingkatan maqa>s}id  

Para ulama us}u>l mengklasifikasikan maqāṣid al-sharī‘ah 

berdasarkan tingkat kebutuhan manusia terhadapnya ke dalam tiga 

kategori yakni, d}aru>riyya>t, h}a>jiyya>t, dan tah}si>niyya>t. Setiap kategori 

dijelaskan secara rinci sebagaimana berikut: 

1) D}aru>riyya>t 

Kebutuhan d}aru>ri> (primer) adalah hal-hal yang menjadi landasan 

utama keberlangsungan hidup manusia dan keberadaannya mutlak 

diperlukan demi terciptanya keteraturan dan kelangsungan 

maslahat hidup mereka. Apabila unsur-unsur ini tidak terpenuhi, 

maka tatanan kehidupan manusia akan terganggu secara 

menyeluruh, maslahat tidak akan tercapai, dan kerusakan serta 

kekacauan akan meluas. Kebutuhan-kebutuhan primer ini mengacu 

pada lima perkara fundamental, yaitu penjagaan agama (h}ifz} al-

di>n), jiwa (h}ifz} al-nafs), akal (h}ifz} al-‘aql), kehormatan/keturunan 

(h}ifz}  al-‘ird}), dan harta (h}ifz}  al-ma>l).77 

2) H}a>jiyya>t 

Kebutuhan h}a>ji> (sekunder) adalah hal-hal yang dibutuhkan 

manusia untuk menciptakan kemudahan, keluasan, dan keringanan 

dalam menjalani beban takli>f (tanggung jawab hukum syariat) serta 

beban kehidupan secara umum. Ketiadaan unsur ini tidak 

menyebabkan ketidakteraturan kehidupan manusia secara 

 
77 ‘Abd al-Wahhāb Khallāf, ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh, 199. 



48 

 

 

 

menyeluruh sebagaimana tidak terpenuhinya kebutuhan d}aru>ri>, 

namun tetap menimbulkan kesempitan, kesulitan, dan beban yang 

signifikan. Kebutuhan h}a>ji> bertujuan untuk menghilangkan 

kesulitan dan meringankan beban, sehingga manusia dapat 

menjalani kewajiban syariat dan interaksi sosial secara lebih 

mudah dan manusiawi.78 

3) Tah}si>niyya>t 

Kebutuhan tah}si>ni> (tersier) adalah segala hal yang dituntut oleh 

nilai-nilai kesantunan, etika luhur, dan kepatutan dalam kehidupan 

sosial. Jika unsur ini tidak ada, kehidupan manusia tidak akan 

menjadi kacau seperti saat hilangnya kebutuhan d}aru>ri>, dan mereka 

juga tidak akan mengalami kesulitan yang berat seperti dalam 

ketiadaan kebutuhan h}a>ji>. Namun kualitas hidup akan menurun, 

dan pola hidup mereka akan tampak asing serta tercela dalam 

pandangan akal sehat dan fitrah yang lurus. Dengan ini kebutuhan 

tah}si>ni> merujuk pada kemuliaan akhlak, kebiasaan baik, dan semua 

hal yang bertujuan untuk mengatur kehidupan manusia dengan cara 

yang paling ideal dan beradab.79 

Telah menjadi kesepakatan di kalangan para ulama bahwa 

d}aru>riyya>t memiliki prioritas tertinggi, diikuti oleh h}a>jiyya>t, lalu 

 
78 ‘Abd al-Wahhāb Khallāf, ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh, 200. 
79 ‘Abd al-Wahhāb Khallāf, ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh, 200. 



49 

 

 

 

tah}si>niyya>t. Hal ini juga berlaku dalam mukammila>t,80 mukammila>t 

d}aru>ri> didahulukan atas mukammila>t h}a>jiyya>t, dan mukammila>t 

h}a>jiyya>t didahulukan atas mukammila>t tah}si>niyya>t. 

Imam al-Ghaza>li> menyatakan jika kita memaknai kemaslahatan 

sebagai penjagaan terhadap tujuan-tujuan syariat, maka tidak ada ruang 

perbedaan pendapat dalam hal keharusan mengikutiny, bahkan harus 

diyakini secara pasti bahwa ia adalah hujjah. Adapun apabila terdapat 

perbedaan pendapat, maka hal itu terjadi dalam konteks pertentangan 

antara dua kemaslahatan atau dua tujuan, sehingga wajib untuk 

mengedepankan yang lebih kuat di antara keduanya.81 

Penjelasan tersebut dapat dilihat melalui beberapa contoh 

praktis seperti kewajiban membuka aurat di hadapan dokter dalam 

kondisi darurat atau kebutuhan untuk pengobatan. Diperbolehkannya 

membuka aurat bertujuan untuk menjaga jiwa (h}ifz} al-nafs), karena 

pengobatan termasuk ke dalam kategori d}aru>riyya>t. Adapun menutup 

aurat termasuk dalam tah}si>niyya>t, sehingga dalam kondisi seperti ini 

d}aru>riyya>t didahulukan atas tah}si>niyya>t. Contoh lain adalah 

disyariatkannya pernikahan serta anjuran untuk melaksanakannya yang 

tergolong ke dalam d}aru>riyya>t. Adapun larangan memandang 

perempuan ajnabi> (non-mahram) merupakan mukammil dari 

 
80 Mukammila>t atau juga disebut mutammima>t adalah sekumpulan hukum yang berfungsi 

untuk menyempurnakan dan melengkapi berbagai maslahat yang bersifat d}aru>ri>, h}a>ji>, dan tah}si>ni>, 
agar dapat terwujud secara utuh dengan cara yang sebaik-baiknya dan seideal mungkin. Lihat Nūr 

al-Dīn al-Khāḍimī, ‘Ilm al-Maqāṣid al-Sharī‘ah (Riyadh: Maktabah al-‘Ubaykān, 2001), 94. 
81 al-Ghazālī, al-Mustaṣfā, 179. 



50 

 

 

 

kebutuhan d}aru>ri ini, karena pandangan tersebut dapat menjadi jalan 

menuju mukammil. Dalam kasus ini terjadi pertentangan antara as}l dan 

mukammil, akan tetapi syariat membolehkan pandangan terhadap 

perempuan ajnabi> apabila bertujuan untuk khitbah sebagai bentuk 

penguatan terhadap d}aru>ri>. 

Hal serupa juga berlaku dalam pelaksanaan shalat berjamaah di 

belakang imam yang fasik. Shalat berjamaah dikategorikan sebagai 

h}a>jiyya>t, sedangkan memilih imam yang saleh tergolong tah}si>niyya>t. 

Oleh karena itu pelaksanaan shalat berjamaah tetap diutamakan 

meskipun harus mengorbankan aspek tah}si>niyya>t tersebut. 

Salah satu pembahasan penting dalam kajian para ulama usu>l 

terkait maqāṣid al-sharī‘ah adalah mengenai prioritas h}ifz} al-di>n 

dibandingkan dengan maslahat d}aru>riyya>t lainnya. Mayoritas ulama 

sepakat bahwa h}ifz} al-di>n lebih diutamakan daripada tujuan-tujuan 

d}aru>riyya>t lainnya seperti penjagaan jiwa, keturunan, akal, dan harta. 

Terdapat pula pendapat minoritas yang memandang bahwa empat 

tujuan lainnya harus didahulukan atas agama. Namun pendapat yang 

lebih kuat menyatakan bahwa h}ifz} al-di>n lebih utama karena tujuannya 

bersifat esensial dan membawa kepada kebahagiaan abadi di sisi 

Tuhan semesta alam.82 Sementara penjagaan terhadap jiwa, akal, dan 

harta hanyalah sarana yang mendukung tujuan tersebut. Sebagaimana 

 
82 ‘Abd al-Majīd, “al-Tarjīḥ bayn al-Maqāṣid wa Ātharuh fī al-Fiqh al-Islāmī: Dirāsah 

Ta’sīliyyah Taṭbīqiyyah,” 1069. 



51 

 

 

 

firman Allah  yang artinya “Dan Aku tidak menciptakan jin dan 

manusia melainkan agar mereka menyembah-Ku”.83 

b. Pengutamaan pencegahan mafsadah atas perolehan maslahat 

Kaidah ini merupakan salah satu prinsip yang sangat erat 

kaitannya dengan pembahasan tentang kontradiksi antar maqa>s}id serta 

tarji>h} antara berbagai kemaslahatan. Hal ini dikarenakan tujuan utama 

syariat adalah menjaga dan mewujudkan kemaslahatan bagi umat 

manusia, baik dalam kehidupan dunia maupun akhirat. Dalil dari 

kaidah ini cukup banyak, di antaranya adalah sabda Nabi Muhammad: 

تَطعَ تُمِ فإَ ذَاِِ رٍِفأَ توُاِم ن هُِمَاِاس  مَ  تَن بُوهُ،ِوَإ ذَاِأمََر تُكُم ِبِ  ءٍِفاَج  ِشَي  تُكُم ِعَن  نََّيَ  
84 

Apabila aku melarang kalian dari suatu perkara, maka jauhilah 

ia. Dan apabila aku memerintahkan kalian dengan suatu 

perkara, maka lakukanlah semampu kalian. 

Hadis ini menunjukkan bahwa perhatian syariat terhadap 

larangan (manhiyya>t) lebih besar dibandingkan perintah (ma’mu>ra>t), 

karena larangan sering kali terkait dengan potensi kerusakan yang 

lebih pasti dan luas. Oleh karena itu kaidah ini diterapkan ketika 

maslahat dan mafsadah berada dalam tingkatan yang sama. Namun 

apabila maslahat yang diperoleh lebih besar dari mafsadah yang 

mungkin terjadi maka maslahat tersebut lebih didahulukan.85 

 
83 QS. al-Zariya>t: 56. 
84 al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz VI, 2658. 
85 Taqī al-Dīn al-Subkī dan Tāj al-Dīn al-Subkī, al-Ibhāj fī Sharḥ al-Minhāj Juz III 

(Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1984), 198. 



52 

 

 

 

Ruang lingkup penerapan kaidah ini mencakup kondisi ketika 

terdapat dua kemaslahatan yang saling bertentangan dan keduanya 

berada pada tingkatan yang sama, misalnya dua maslahat yang masing-

masing terkait dengan menjaga agama (h}ifz} al-di>n), jiwa (h}ifz} al-nafs), 

harta (h}ifz}  al-ma>l), akal (h}ifz} al-‘aql), atau bahkan dua maslahat 

h}a>jiyyah maupun tah}si>niyyah yang saling berbenturan. 

Hal ini dapat dipahami lebih jelas melalui sejumlah contoh 

seperti seseorang melaksanakan salat dalam keadaan tidak terpenuhi 

salah satu syarat sahnya, seperti bersuci, menutup aurat, atau 

menghadap kiblat. Pada kasus ini terdapat unsur mafsadah karena tidak 

terpenuhinya terhadap syarat-syarat sah salat yang sejatinya 

merupakan bentuk pengagungan terhadap Allah. Akan tetapi jika 

kondisi tersebut tidak dapat dipenuhi karena uzur syar‘i, maka tetap 

dibolehkan melaksanakan salat tanpa terpenuhinya syarat tersebut, 

dengan alasan bahwa maslahat pelaksanaan salat itu sendiri lebih besar 

dibandingkan mafsadah yang timbul akibat kekurangannya. 

Contoh berikutnya adalah penggunaan obat-obatan haram 

dalam kondisi darurat. Dalam kasus ini terjadi pertentangan antara 

maslahat yang bersifat z}anni>, yaitu potensi kesembuhan, dengan 

mafsadah yang bersifat qat}’i>, yaitu pelanggaran terhadap larangan 

mengonsumsi sesuatu yang haram. Dalam situasi ini mafsadah lebih 

diutamakan untuk dihindari, sehingga penggunaan obat haram tidak 

diperbolehkan, karena keharamannya didasarkan pada sejumlah dalil 



53 

 

 

 

syar‘i, termasuk sabda Nabi yang artinya “Sesungguhnya Allah tidak 

menjadikan kesembuhan kalian pada sesuatu yang diharamkan atas 

kalian.”86 

c. Pengutamaan maslahat umum atas maslahat khusus 

Kaidah ini diterapkan ketika terjadi pertentangan antara dua 

bentuk kemaslahatan, di mana salah satunya berorientasi pada 

kepentingan kolektif, yakni maslahat yang mencakup kepentingan 

umum atau sebagian besar manusia, sementara yang lainnya berkaitan 

dengan maslahat individual atau terbatas pada kelompok kecil. Dalam 

situasi semacam ini, prinsip taqdi>m al-mas}lah}ah al-‘a>mmah ‘ala al-

kha>s}s}ah diberlakukan. 

Salah satu contohnya adalah hukum qis}a>s}. Pada satu sisi 

pelaksanaan qis}a>s} memang mengandung unsur penghilangan nyawa 

pelaku, tetapi secara substansial, hukum ini justru berfungsi sebagai 

mekanisme perlindungan kolektif atas jiwa manusia secara umum. 

Sebab membiarkan pelaku pembunuhan tanpa hukuman akan 

menimbulkan rasa takut di tengah masyarakat serta membuka peluang 

terjadinya pembunuhan lain terhadap orang-orang yang tidak bersalah. 

Oleh karena itu, maslahat pelaksanaan qis}a>s} lebih diutamakan 

dibandingkan dengan maslahat mempertahankan nyawa pelaku, karena 

dalam pelaksanaannya terkandung perlindungan sosial yang lebih luas, 

termasuk meredakan kemarahan dan dendam dari keluarga korban. 

 
86 al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz V, 2129. 



54 

 

 

 

d. Pengutamaan mafsadah yang disepakati atas mafsadah yang masih 

diperselisihkan 

Kaidah-kaidah sebelumnya membahas kontradiksi antara dua 

kemaslahatan, atau antara kemaslahatan dan mafsadah. Adapun kaidah 

berikut ini berfokus pada kondisi ketika dua atau lebih mafsadah saling 

bertentangan. al-‘Izz Ibn ‘Abd al-Sala>m menetapkan bahwa jika 

terkumpul beberapa mafsadah murni (mahd}ah), maka apabila 

semuanya dapat dihindari, wajib untuk menolak seluruhnya. Namun 

jika tidak memungkinkan untuk menolak semuanya, maka harus 

diupayakan untuk menolak mafsadah yang paling besar dan paling 

buruk terlebih dahulu. Jika kedua mafsadah tersebut setara, maka 

terdapat beberapa kemungkinan, yakni  tawaqquf, takhyi>r, atau terjadi 

perbedaan pendapat mengenai tingkat kesetaraan atau perbedaan 

mafsadah tersebut. Tidak ada perbedaan dalam hal ini baik antara 

mafsadah yang bersumber dari perkara haram maupun dari perkara 

makruh.87 

Dari prinsip tersebut dapat dipahami bahwa menolak mafsadah 

yang telah disepakati keharamannya oleh para ulama lebih diutamakan 

daripada menolak mafsadah yang masih diperselisihkan status 

hukumnya. Salah satu contohnya adalah ketika seseorang yang dipaksa 

untuk membunuh seorang muslim. Jika ia menolak, ia sendiri akan 

 
87 al-‘Izz al-Dīn Ibn ‘Abd al-Salām, Qawā‘id al-Aḥkām fī Maṣāliḥ al-Anām, Juz I (Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2014), 65. 



55 

 

 

 

dibunuh. Dalam situasi ini ia diwajibkan untuk menolak mafsadah 

yang lebih besar yakni membunuh orang lain dengan cara bersabar atas 

kematian dirinya sendiri, karena mafsadah dari membunuh lebih berat 

dibandingkan dengan mafsadah terbunuh. Jika ia mampu menghindari 

keduanya dengan cara lain, maka ia wajib melakukannya, karena pada 

dasarnya syariat mewajibkan penghindaran terhadap segala bentuk 

mafsadah selama masih memungkinkan. Keutamaan dalam hal ini 

terletak pada ijmak ulama mengenai keharaman membunuh orang lain, 

sedangkan hukum menyerahkan diri hingga terbunuh masih 

diperselisihkan. Oleh sebab itu, menolak mafsadah yang telah 

disepakati (mujma’ ‘alayh) sebagai wajib untuk dihindari lebih 

didahulukan daripada menolak mafsadah yang masih diperselisihkan 

(mukhtalaf fi>h). 

3. Idah 

Idah merupakan serapan dari kata ‘iddah dengan harakat kasrah 

pada huruf ‘ain yang berasal dari bentuk jamak ‘idad yang secara bahasa 

berarti hitungan. Istilah ini digunakan karena idah biasanya berkaitan 

dengan hitungan jumlah masa aqra>’ (haid/suci) atau bulan. Dalam bahasa 

Arab dikatakan ‘adadtu al-shay’ ‘iddatan yang artinya aku menghitung 

sesuatu. Selain berarti hitungan, idah juga dapat berarti masa yang 

dihitung, seperti dalam ungkapan ‘iddah al-mar’ah yang berarti masa idah 



56 

 

 

 

perempuan yang dijalani sebagai bagian dari konsekuensi setelah 

perceraian atau wafatnya suami.88 

Secara terminologis, idah didefinisikan secara beragam oleh para 

ulama dari empat mazhab. Mazhab H}anafi> mendefinisikan idah sebagai 

masa penantian yang wajib dijalani oleh seorang perempuan setelah 

berakhirnya pernikahan yang sah karena telah terjadi hubungan suami istri 

atau hal yang sepadan dengannya, seperti khalwat.89 Menurut ulama 

Ma>liki> idah adalah masa di mana seorang perempuan dilarang menikah 

karena disebabkan perceraian, wafatnya suami, atau rusaknya akad 

nikah.90 Ulama Sha>fi‘i> memandang idah sebagai nama bagi suatu masa 

penantian yang dijalani perempuan untuk memastikan kekosongan rahim, 

sebagai bentuk ibadah, atau sebagai ungkapan duka atas kehilangan 

suami.91 Sedangkan menurut mazhab H}anbali> idah adalah masa tunggu 

yang ditetapkan oleh syariat.92 

Dari berbagai definisi tersebut, dapat dirumuskan bahwa idah 

adalah masa tertentu yang dijalani oleh seorang perempuan sebagai bentuk 

ibadah kepada Allah, ungkapan duka atas wafatnya suami, atau untuk 

memastikan tidak adanya kehamilan dari pernikahan sebelumnya. 

 
88 al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz IX, 7165. 
89 Muḥammad Ibn ‘Ābidīn, Ḥāshiyah Ibn ‘Ābidīn, Juz III (Beirut: Dār al-Fikr, 1966), 502. 
90 Muḥammad al-Ṭarābulusī al-Ḥaṭṭāb al-Ru’yānī, Mawāhib al-Jalīl fī Sharḥ Mukhtaṣar 

Khalīl, Juz IV, (Damaskus: Dār al-Fikr, 1992), 140. 
91 Muḥammad al-Khaṭīb al-Shirbīnī, Mughni al-Muḥtāj, Juz V (Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1994), 78. 
92 Manṣūr Ibn Yūnus al-Buhūtī, al-Rawḍ al-Murabba‘, Juz III (Kuwait: Dār Rakā’iz, 

1994), 257. 



57 

 

 

 

 Kewajiban melakukan idah dikarenakan dua sebab, yaitu 

perceraian atau wafatnya suami. Adapun fasakh dipersamakan hukumnya 

dengan talak dalam hal ini. Kewajiban idah berlaku setelah terjadi 

hubungan suami istri (ba’d dukhu>l) dalam pernikahan yang sah, atau 

bahkan dalam pernikahan yang rusak (fa>sid), atau karena adanya syubhat, 

sebagaimana disepakati oleh para ulama. Idah juga diwajibkan jika terjadi 

masuknya alat kelamin suami yang memiliki ukuran lebih dari normal atau 

tidak sempurna (seperti alat kelamin yang lumpuh), atau jika terjadi 

ejakulasi meskipun tanpa penetrasi sempurna, karena hal itu berpotensi 

menyebabkan kehamilan. Tujuannya adalah untuk memastikan 

kekosongan rahim (bara>’at al-rah}im). Menurut jumhur ulama selain 

mazhab Sha>fi‘i>, idah juga menjadi wajib setelah terjadi khalwah s}ah}ih}ah 

(berduaan secara sah yang memungkinkan terjadinya hubungan intim). 

Selain itu menurut mazhab Ma>liki> dan H}anbali>, wajib dijalani oleh 

perempuan yang melakukan zina, sebagaimana halnya perempuan yang 

digauli karena syubhat.93 

Berdasarkan durasinya, idah diklasifikasikan menjadi tiga macam, 

yaitu idah berdasarkan al-aqra>’ (masa haid/suci), idah berdasarkan 

hitungan bulan, idah yang berakhir dengan kelahiran. Setiap kategori 

dirincikan sebagai berikut: 

 

 
93 al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz IX, 7170. 



58 

 

 

 

a. Idah berdasarkan al-aqra>’ 

Al-aqra>’ adalah bentuk jamak dari kata al-qur’ yang merupakan 

salah satu lafaz yang memiliki makna kontradiktif (min al-ad}da>d). 

Secara etimologis, asal katanya adalah ijtima’ yang bermakna 

berkumpul, sehingga dinamakan demikian untuk haid karena darah 

berkumpul di dalam rahim.94 Para fuqaha’ sepakat bahwa wanita yang 

ditalak setelah terjadi hubungan suami istri dan masih mengalami 

haid,95 maka masa idahnya adalah tiga quru>’, sebagaimana dalam 

firman Allah SWT: 

ءٍِ  ِثَ لٰثةََِقُ رُو ْۤ ه نَّ نَ  فُس   96وَال مُطلََّقٰتُِيَتََبََّص نَِبِ 
Dan perempuan-perempuan yang diceraikan (wajib) menunggu 

dengan menahan diri mereka selama tiga kali quru>’ (haid atau 

suci). 

Namun karena istilah quru>’ adalah lafaz mushtarak, maka para 

ulama berbeda pendapat mengenai maksudnya dalam ayat tersebut. 

Mereka terbagi menjadi dua golongan. Golongan pertama berpendapat 

quru>’ bermakna masa suci, ini adalah pendapat Ma>lik dan Sha>fi‘i>.97 

Sedangkan golongan kedua berpandangan quru>’ bermakna haid, ini 

 
94 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, Juz I, 130. 
95 Haid merupakan darah yang bersifat alami dan merupakan bagian dari fitrah biologis 

wanita, yang keluar dari bagian terdalam rahim pada waktu-waktu tertentu. Allah menciptakan 

darah ini dengan hikmah ilahiah, yakni sebagai sarana nutrisi bagi janin selama berada dalam 

kandungan ibunya. Lihat Ṣāliḥ Fawzān, al-Mulakhkhaṣ al-Fiqhī, Juz I (Riyadh: Dār al-‘Āṣimah, 

1423H), 80. 
96 QS. al-Baqarah: 228. 
97 Muḥammad Ibn Rushd al-Qurṭubī, Bidāyat al-Mujtahid, Juz III (Kairo: Dār al-Ḥadīth, 

2004), 108. 



59 

 

 

 

adalah pendapat Abu> H}ani>fah dan salah satu riwayat dari Ah>mad ibn 

H}anbal.98 

b. Idah berdasarkan hitungan bulan 

Jenis idah ini diwajibkan sebagai pengganti dari haid bagi 

wanita yang tidak mengalami haid, baik karena usia yang masih kecil, 

menopause, atau tidak diketahui sebabnya. Idah macam ini terbagi 

menjadi dua bagian: 

1) Idah yang wajib bagi wanita yang ditalak dan tidak memiliki masa 

haid, yaitu tiga bulan.99 Hitungan bulan ini menjadi pengganti 

quru>’, yang berlaku dalam dua kondisi, wanita yang telah 

menopause,  dan wanita yang masih belia (s}aghirah) dan belum 

mengalami haid. 

2) Idah yang berdiri sendiri, yaitu idah bagi wanita yang ditinggal 

mati suaminya dan tidak sedang hamil, yakni empat bulan sepuluh 

hari. Kewajiban ini berlaku untuk seluruh wanita, baik yang telah 

atau belum digauli, tua maupun muda, karena kematian secara 

langsung mengakhiri akad nikah, sehingga seluruh konsekuensi 

hukum, termasuk idah dan hak waris berlaku semuanya.100 

 

 

 
98 Ibn Rushd al-Qurṭubī, Bidāyat al-Mujtahid, Juz III, 108. 
99 al-Ru’yānī, Mawāhib al-Jalīl fī Sharḥ Mukhtaṣar Khalīl, Juz IV, 148. 
100 Aḥmad al-Ṣāwī, Ḥāshiyah al-Ṣāwī ‘alā al-Sharḥ al-Ṣaghīr, Juz I (Kairo: Maktabah 

Muṣṭafā al-Ḥalabī, 1952), 500. 



60 

 

 

 

c. Idah yang berakhir dengan kelahiran 

Para ulama sepakat bahwa jika seorang wanita dalam keadaan 

hamil kemudian dicerai suaminya atau ditinggal wafat, maka masa 

idahnya berakhir dengan kelahiran kandungannya, sebagaimana firman 

Allah SWT: 

 ِ
ِيَّضَع نَِحَْ لَهُنَّ ِانَ  ِاَجَلُهُنَّ اَل  َحْ   101وَاوُلٰتُِالَ 

Dan perempuan-perempuan yang hamil, masa idah mereka 

adalah sampai mereka melahirkan kandungannya. 

Wanita hamil yang menjalani masa idah dapat berada dalam 

dua kondisi. Pertama, jika ia diceraikan oleh suaminya dalam keadaan 

hamil, maka para ulama sepakat bahwa masa idahnya berakhir dengan 

kelahiran kandungannya. Setelah melahirkan, ia diperbolehkan untuk 

menikah kembali. Kedua, apabila wanita hamil tersebut ditinggal wafat 

oleh suaminya, para ulama berbeda pendapat mengenai waktu 

berakhirnya idah. Menurut jumhu>r, idahnya selesai ketika ia 

melahirkan, meskipun proses kelahiran terjadi segera setelah kematian 

suami. Namun menurut pendapat lain, masa iddahnya baru dianggap 

selesai pada jangka waktu yang lebih lama antara dua pilihan, empat 

bulan sepuluh hari atau sampai melahirkan, tergantung mana yang 

lebih akhir terjadi.102 

 
101 QS. al-T}ala>q: 4. 
102 Āminah Mas‘ad Musā‘id Al-Ḥarbī, “al-‘Iddah min Mawāni‘ al-Nikāḥ fī al-Fiqh al-

Islāmī,” Majalah Dirasat al-Islamiyyah wa al-Buhuth al-Akadimiyyah 11, no. 75, (Desember 

2016): 326. 



 

 

61 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif. Penelitian hukum 

normatif merupakan studi kepustakaan yang menelaah hukum dari aspek 

normatif seperti aturan, asas, prinsip, teori, dan doktrin hukum. Penelitian ini 

bertujuan menjawab permasalahan hukum melalui analisis terhadap dokumen 

hukum, seperti peraturan perundang-undangan, putusan pengadilan, kontrak, 

serta pendapat para ahli.103 Dalam konteks penelitian ini, istilah normatif tidak 

terbatas pada hukum positif saja, tetapi mencakup pula sistem hukum Islam 

yang memiliki struktur norma dan kekuatan mengikat dalam kerangka syariat. 

Penelitian hukum normatif berfokus pada analisis terhadap doktrin hukum 

atau norma-norma yang ditemukan dalam sumber-sumber otoritatif, bukan 

melalui data empiris lapangan. 

B. Pendekatan Penelitian 

Penelitian hukum menggunakan beragam pendekatan yang berfungsi 

untuk membantu peneliti menggali informasi dari berbagai perspektif. 

Pendekatan-pendekatan ini memungkinkan pemahaman yang lebih 

komprehensif terhadap isu hukum yang sedang diteliti. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan konseptual yang dipilih karena didasarkan pada 

karakter objek penelitian yang merupakan bagian dari hukum Islam yang 

 
103 Muhaimin, Metode Penelitian Hukum (Mataram: Mataram University Press, 2020), 

48. 



62 

 

 

 

bersifat normatif-doktrinal yang membutuhkan penilaian secara sistematis 

terhadap argumen para ulama. 

Pendekatan konseptual berfokus pada pengembangan dan penafsiran 

teori atau gagasan abstrak yang mendasari suatu bidang keilmuan. Pendekatan 

ini lazim digunakan untuk merumuskan ulang atau memperkaya pemahaman 

terhadap konsep yang telah ada.104 Pendekatan ini digunakan untuk membedah 

struktur pemikiran hukum Islam, khususnya yang berkaitan dengan objek 

penelitian. Hukum tidak dilihat sebagai norma positif yang dibakukan oleh 

negara, melainkan sebagai hasil elaborasi konseptual dari dalil-dalil syar‘i 

melalui metode istinba>t}. Pendekatan ini menempatkan pandangan ulama 

sebagai sumber utama dalam memahami hukum, bukan sekadar menelusuri 

teks legal formal. 

C. Sumber Bahan Hukum 

Bahan hukum terdiri dari tiga unsur yaitu primer, sekunder, dan tersier 

yang saling terkait dan membentuk satu kesatuan yang utuh. Ketiganya 

berperan penting dalam menunjang kelengkapan dan ketajaman analisis 

hukum.105 Dengan terpenuhinya ketiga jenis bahan ini, penulisan karya ilmiah 

menjadi lebih terarah dan sistematis. Peneliti menggunakan bahan hukum 

sebagai berikut: 

 

 
104 Paulus Insap Santosa, Metodologi Penelitian (Tangerang: Universitas Terbuka, 2021), 

11. 
105 Muhaimin, Metode Penelitian Hukum, 59. 



63 

 

 

 

 

a. Bahan Hukum Primer 

Bahan hukum primer yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

sumber pokok otoritatif yang berkaitan dengan objek penelitian 

sebagaimana berikut: 

1) al-Tarji>h} bayn al-Maqa>s}id wa A>tharuh fi> al-Fiqh al-Isla>mi> karya Faras 

‘Abd al-H}amid al-Sha>yib 

2) al-Muwa>faqa>t karya Abu> Ish}a>q al-Shat}ibi> 

3) Qawa>’id al-Ah}ka>m fi> Mas}a>lih} al-Ana>m karya ‘Izz al-Dīn Ibn ‘Abd al-

Salām 

4) al-Fiqh al-Isla>mi> wa Adillatuh karya Wahbah al-Zuh}ayli> 

5) al-Fiqh ‘ala> al-Maza>hib al-Arba’ah karya ‘Abd al-Rah}man al-Jazi>ri> 

b. Bahan Hukum Sekunder 

Sumber sekunder dalam penelitian ini mencakup berbagai literatur 

pendukung, seperti kitab klasik, buku, dan artikel jurnal yang relevan 

dengan topik kajian. Seluruh referensi tersebut diperoleh baik melalui 

koleksi cetak maupun platform digital seperti Maktabah al-Sha>milah. 

c. Bahan Hukum Tersier 

Bahan hukum tersier berfungsi sebagai pelengkap yang membantu 

memperjelas dan menafsirkan isi dari bahan hukum primer dan sekunder. 

Bahan tersebut mencakup referensi umum seperti ensiklopedia, kamus 



64 

 

 

 

fiqh, Kamus Besar Bahasa Indonesia, serta berbagai ma‘a>jim al-lughah 

(kamus bahasa Arab), yang digunakan untuk mendukung ketepatan 

pemahaman istilah dan konsep hukum. 

D. Teknik Pengumpulan Bahan Hukum 

Penelitian hukum normatif dengan pendekatan konseptual 

menggunakan teknik pengumpulan bahan hukum yang dilakukan dengan 

menelusuri teori-teori yang relevan terhadap isu hukum yang dikaji. Peneliti 

menghimpun literatur seperti buku, jurnal, kamus, dan sumber lainnya melalui 

metode bola salju, yakni merujuk dari satu sumber ke sumber lain yang saling 

berkaitan. Seluruh bahan yang diperoleh kemudian diklasifikasikan 

berdasarkan jenis dan tingkat otoritasnya menggunakan sistem pencatatan 

terstruktur, seperti kartu atau buku catatan, guna menunjang analisis yang 

mendalam dan menyeluruh.106  

Penelitian ini dilakukan melalui studi pustaka (library research) yaitu 

sebuah studi yang dilakukan untuk mengumpulkan informasi dan data dengan 

memanfaatkan berbagai sumber pustaka, seperti dokumen, buku, majalah, 

kisah-kisah historis, dan sejenisnya107 dengan menelaah dan mengkaji karya-

karya ulama fiqh, kitab us}u>l fiqh, literatur maqa>s}id al-shari>‘ah, serta analisis 

ilmiah kontemporer yang relevan. Penelitian ini menggunakan studi pustaka 

karena relevan digunakan untuk objek yang diteliti, yaitu perbedaan pendapat 

 
106 Muhaimin, Metode Penelitian Hukum, 64. 
107 Milya Sari dan Asmendri Asmendri, “Penelitian kepustakaan (library research) dalam 

penelitian pendidikan IPA,” Natural Science: Jurnal penelitian bidang IPA dan pendidikan IPA 6, 

no. 1 (2020): 43. 



65 

 

 

 

para ulama mengenai kewajiban idah bagi wanita hamil akibat zina, serta 

bagaimana tarji>h} dapat dilakukan melalui pertimbangan maqa>s}id. 

E. Analisis Bahan Hukum 

Analisis bahan hukum adalah tahapan krusial dalam proses penelitian, 

karena pada fase inilah jawaban atas rumusan masalah dirumuskan secara 

sistematis. Tahap ini memungkinkan peneliti menarik kesimpulan yang 

relevan berdasarkan data yang telah dikumpulkan. Sri Mamudji sebagaimana 

dikutip Nur Solikin mengatakan bahwa analisis bahan hukum adalah proses 

menguraikan objek kajian ke dalam elemen-elemen pokok, kemudian 

menelaah hubungan antara elemen-elemen tersebut dalam konteks 

keseluruhan, serta mengkaji dari berbagai sudut pandang. Proses ini bertujuan 

untuk memperoleh pemahaman yang utuh dan mendalam terhadap 

permasalahan hukum yang dikaji. Penelaahan tersebut tentu tidak dilakukan 

secara lepas, melainkan diarahkan dan dibingkai oleh tujuan penelitian yang 

telah ditetapkan sejak awal, sehingga analisis berjalan secara fokus, sistematis, 

dan terarah.108 

F. Tahap-Tahap Penelitian 

Penelitian hukum yang baik dan berkualitas memerlukan langkah-

langkah sistematis yang mencakup tahapan pra-riset, pelaksanaan riset, 

hingga pasca-riset. Setiap tahap saling terhubung dan berperan penting dalam 

menjamin relevansi serta ketepatan hasil kajian. 

 
108 Nur Solikin, Pengantar Metodologi Penelitian Hukum (Pasuruan: Qiara Media, 2021), 

129. 



66 

 

 

 

a. Tahap Pra-Riset 

Pada tahap awal ini peneliti merumuskan permasalahan yang 

akan dikaji secara spesifik, menentukan judul penelitian yang sesuai 

dengan isu hukum yang diangkat, serta mengumpulkan berbagai 

sumber pendukung sebagai landasan awal. Sumber-sumber ini dapat 

berupa penelitian terdahulu, jurnal ilmiah, buku, dan referensi lain 

yang relevan. 

b. Tahap Pelaksanaan Riset 

Peneliti memperdalam pemahaman atas latar belakang dan 

fokus permasalahan hukum yang diteliti. Data dan referensi yang 

relevan dihimpun secara sistematis, baik berupa data hukum maupun 

non-hukum, kemudian dianalisis menggunakan pendekatan dan 

metodologi yang telah ditentukan. Analisis ini dilakukan secara 

bertahap untuk memastikan bahwa temuan yang diperoleh valid, 

relevan, dan mendukung rumusan masalah. Temuan-temuan utama 

kemudian dirangkum secara terstruktur sebagai bahan utama dalam 

penyusunan hasil penelitian. 

c. Tahap Pasca Riset 

Setelah proses pengumpulan dan analisis data selesai, peneliti 

menyusun keseluruhan hasil temuan dalam bentuk narasi ilmiah yang 

terfokus pada permasalahan yang telah dirumuskan sebelumnya. Pada 



67 

 

 

 

tahap ini, peneliti juga menarik kesimpulan akhir berdasarkan sintesis 

dari hasil analisis, guna menjawab secara utuh pertanyaan penelitian. 



 

 

68 

 

BAB IV 

PEMBAHASAN 

A. Pendapat Para Ulama atas Ketentuan Idah Bagi Wanita Hamil Akibat 

Zina 

Salah satu persoalan dalam diskursus fiqh yang menimbulkan 

perbedaan pendapat ulama adalah mengenai idah wanita hamil akibat zina. Isu 

ini muncul karena tidak adanya nas} yang secara eksplisit mengatur 

ketentuannya, sehingga para ulama melakukan ijtihad berdasarkan dalil serta 

pendekatan istidla>l yang berbeda-beda. Perbedaan metode istidla>l tersebut 

kemudian melahirkan beberapa pendapat yang berseberangan mengenai 

kewajiban idah bagi wanita hamil akibat zina.  

Secara umum ragam pendapat ini dapat diklasifikasikan ke dalam dua 

kelompok besar. Pertama, mazhab H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah yang 

berpendapat tidak adanya kewajiban menjalani masa idah. Kedua, mazhab 

Ma>likiyyah dan H}ana>bilah yang berpendapat sebaliknya, yakni mewajibkan 

idah. Perbedaan pandangan ini akan dibahas secara lebih rinci melalui uraian 

argumentasi dan dalil-dalil yang dijadikan landasan oleh masing-masing 

mazhab sebagaimana berikut: 

 

 

 



69 

 

 

 

1. H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah 

a. Argumentasi H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah 

Muhammad Ibn al-Hasan al-Shaiba>ni meriwayatkan dari Abu> 

Hani>fah sebagai berikut:  

ِتََ يضَ:ِإ نَِّ قَ ب لَِأَن  فَ تَ تَ زَوَّجُِ ِ د  هَاِالحَ  فَ يُ قَامُِعَلَي   ِ تَ ز نِ  ال مَر أةَ ِ ِ ِحَن ي  فَةَِفِ  قاَلَِأبَُ و 
ِوَه يَِحَام لٌِفاَلن  كَاحُِجَائ زٌ،ِوَلََِ ِم نَِالز  نََِفَ تَ زَوَّجَت  ِحَْلََت  الن  كَاحَِجَائ زٌ،ِوَإ ن 
ِ ِق بَل  ةُِم ن  اَِال ع دَّ ةَِلََاَ،ِإ نََّّ ِالزَّان يَةَِلََِع دَّ َنَّ ِتَضَعَ،ِلْ  ِيَطأََهَاِحَتََّّ هَاِأَن  بَغ يِل زَو ج  يَ ن  

اِ دى ِفاَس  كَِانَِجَائ زىاِأوَ  ِالَّذ يِيَ ث  بُتُِنَسَبُِال وَلَد ِف يه ِإ ن   109الن  كَاح 
Abu> H}ani>fah berpendapat mengenai seorang wanita yang 

berzina kemudian dikenakan hukuman h}add, lalu ia menikah 

sebelum mengalami haid, maka pernikahan tersebut sah. 

Demikian pula apabila ia hamil karena zina lalu menikah dalam 

keadaan hamil, maka pernikahannya tetap sah. Namun 

suaminya tidak sepatutnya (haram) menggaulinya hingga ia 

melahirkan. Hal ini disebabkan karena wanita pezina tidak 

memiliki masa idah. Adapun yang dimaksud dengan idah 

hanyalah berasal dari pernikahan yang dapat menetapkan nasab 

anak, baik pernikahan tersebut sah maupun pernikahan fasid. 

Senada dengan pandangan tersebut, al-Ma>wardi> dari kalangan 

Sha>fi‘iyyah juga memberikan komentar yang mempertegas persoalan 

ini. Menurutnya:  

ِ، ِحَائ لَى ِم نَِالز  نََِأوَ  ِحَام لَى كَِانَت  ِال ع دَّة ِم ن هُ،ِسَوَاءٌ ِوُجُوب  أنََّهُِلََِحُر مَةَِلهَُِفِ 
خَل يَّةىِ ِ ِكَانَت  أوَ  ِ، اَل  الح  ِ فِ  يَطأََهَاِ ِ أَن  ِ ل لزَّو ج  ل ِ فَ يَح  زَو جٍِ ذَاتَِ ِ وَسَوَاءٌِكَانَت 
ِ أوَ  ِ ِكَانَت  حَام لَى ِ اَل  الح  ِ فِ  عَلَي  هَاِ دَِ ال عَق  تَأ ن فَِ يَس  ِ أَن  وَغَيْ  ه ِ ِ ل لزَّان  فَ يَجُوزُِ
وُجُوبَِ وَلْ َنَِّ تَضَعَ...ِ ِ حَتََّّ حَْ ل هَاِ ِ حَال  ِ وَط أَهَاِفِ  لهَُِ رهَُِ نَك  أنَ َّنَاِ غَيْ َِ ِ، حَائ لَى
ال مَاء ِ ذََاِ لَ  حُر مَةَِ وَلََِ ب ه ،ِ ِ النَّسَب  ِ وَلُحوُق  رُ مَت ه ِ لح  يَكُونُِ اَِ إ نََّّ ال مَاء ِ م نَِ ال ع دَّة ِ

 
109 Muḥammad ibn Ḥasan al-Shaybānī, al-Ḥujjah ʿalā Ahl al-Madīnah, Juz III (Beirut: 

ʿĀlam al-Kutub, 1403H), 271. 



70 

 

 

 

سَائ رُِ الز  نََِ ان  تَ فَىِعَن ِ لَمَّاِ نََّهُِ ةُ،ِوَلْ  ال ع دَّ ِم ن هُِ فَ لَم ِتََ ب  ِ، النَّسَب  يِلُحوُقَِ تَ ق ض 
ِ، ِالَْوَّل  ِل لزَّو ج  لََل  ِوَالْ ح  سَان  ِوَالْ ح  ر ِوَالنَّسَب  ِم نَِال مَه  لََل  ء ِالحَ  ِال وَط  كَام  أَح 

ة ِ. ِال ع دَّ مُهُِفِ   110ِِان  تَ فَىِعَن هُِحُك 
Bahwa tidak terdapat kewajiban idah akibat zina, baik wanita 

tersebut dalam keadaan hamil karena zina maupun tidak hamil. 

Demikian pula apabila ia telah bersuami, maka halal bagi 

suaminya untuk langsung menggaulinya. Sedangkan apabila ia 

tidak bersuami, maka diperbolehkan bagi pezina maupun 

selainnya untuk segera mengakadkan pernikahan dengannya, 

baik dalam keadaan hamil maupun tidak. Hanya saja, kami 

memandang makruh apabila suaminya menggaulinya selama 

masa kehamilan hingga ia melahirkan. Sebab kewajiban idah 

yang berasal dari (hubungan seksual) mani pada dasarnya 

didasarkan pada kehormatan (hubungan itu sendiri) dan 

keterhubungan nasab melalui mani tersebut. Adapun mani hasil 

zina tidak memiliki kehormatan yang menyebabkan adanya 

keterhubungan nasab, karena itu tidak ada kewajiban idah 

darinya. Lebih jauh, karena zina tidak menimbulkan 

konsekuensi hukum-hukum lain yang berlaku pada hubungan 

seksual yang sah seperti mahar, nasab, ih}sa>n, dan ih}la>l bagi 

suami pertama, maka demikian pula zina tidak menimbulkan 

kewajiban idah. 

b. Dalil-dalil H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah 

1. QS. al-Nisa>’ ayat 24 

ءَِذٰل كُمِ 
لَِّلَكُم ِمَّاِوَراَْۤ  وَاحُ 

Dan dihalalkan bagi kalian selain (wanita-wanita) yang 

demikian itu. 

Ulama H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah memandang bahwa 

ayat ini menjadi dasar kebolehan menikahi wanita di luar golongan 

yang telah disebutkan secara eksplisit dalam ayat sebelumnya. 

H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah menjelaskan bahwa wanita pezina 

 
110 Abū al-Ḥasan al-Māwardī, al-Ḥāwī al-Kabīr, Juz IX (Beirut: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah, 1999), 192. 



71 

 

 

 

tidak termasuk dalam muh}arrama>t, sehingga pernikahannya tetap 

sah. Larangan hanya terbatas pada apa yang sudah ditentukan al-

Qur’an, sedangkan selain itu tetap dalam hukum asalnya yaitu 

boleh.111 

2. Hadis riwayat Aisyah 

جَرُِال وَلَدُِِ ِوَل ل عَاه ر ِالحَ   112ل ل ف راَش 
Anak itu dinisbatkan kepada pemilik ranjang (suami sah), 

sedangkan bagi pezina tidak ada hak nasab atas anak 

tersebut dan ia hanya berhak mendapatkan hukuman yang 

ditetapkan (rajam bagi pezina muhs}an).113 

Air mani hasil perzinaan tidak memiliki kehormatan. Hal 

ini dibuktikan dengan tidak sahnya penetapan nasab melalui 

hubungan zina, sebagaimana ditegaskan dalam hadis di atas. 

Karena zina tidak memiliki kehormatan, maka ia tidak dapat 

dijadikan penghalang bagi keabsahan akad nikah.114 

3. Hadis riwayat Aisyah 

 115لََِيَُُر  مُِالحرَاَمُِالَحلََلَِ

 
111 al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz IX, 6649. 
112  al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz II, 764. 
113 “Dan bagi pezina baginya al-h}ajar “ maksudnya bagi pezina hanyalah kekecewaan dan 

tidak memperoleh apa-apa. Kata al-‘ahr berarti zina, dan ada yang mengatakan khusus digunakan 

untuk zina yang dilakukan di malam hari. Makna kekecewaan di sini ialah tidak mendapatkan anak 

yang dia klaim sebagai miliknya. Dalam kebiasaan orang Arab, bila seseorang gagal atau kecewa, 

mereka berkata kepadanya “baginya hanyalah batu” atau “mulutnya penuh batu dan tanah”, dan 

ucapan serupa. Ada pula yang menafsirkan bahwa yang dimaksud dengan h}ajar di sini ialah 

hukuman rajam (dilempari batu). Lihat Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī, Fatḥ al-Bārī bi Sharḥ Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī, Juz XII (Kairo: Maktabah Salafiyyah, 1390H.), 36. 
114 al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz IX, 6649. 
115 Ibn Abī Shaybah, al-Muṣannaf, Juz IX (Madinah: Maktabah al-ʿUlūm wa al-Ḥikam, 

1989), 263. 



72 

 

 

 

Perbuatan haram tidak menjadikan sesuatu yang halal 

menjadi haram. 

Hadis ini mengandung penegasan bahwa perzinaan sebagai 

perbuatan yang haram tidak berimplikasi pada pengharaman 

pernikahan yang hukumnya halal. 

4. Athar sahabat ‘Umar bin al-Khat}t}a>b 

Ibn Abi> Shaybah meriwayatkan sebuah athar sebagai 

berikut: 

أبَ يه ،ِ» ِ عَن  يزَ يدَ،ِ ِ أَبِ  ب ن ِ اللََّّ ِ عَب د ِ ِ عَن  نَةَ،ِ عُيَ ي   ِِاب نُِ ِِأَنَّ بَاعَ ِِس  ثََب تٍ،ِب نَ
ِِ ِِتَ زَوَّجَ ِِاب  نَةَ ِِرَبَِح  ِِب ن  بٍ، ِِوَه  ِِوَلَهُ ِِاب نٌ ِِم ن  ِِغَيْ  هَا، ِِوَلََاَ ِِاب  نَةٌ ِِم ن  فَ فَجَرَِغَيْ  ه 
ِِ فاَع تََفَاَِال غُلََمُ ِ طَّاب  ب ن ِالخَ  عُمَرَِ فَ رفُ عَاِإ لََِ اَر يةَ ِحَْ لٌ،ِ لْ  فَظَهَرَِبِ  اَر يةَ ،ِ لْ  بِ 

نَ هُمَا،ِفأََبََِال غُلََمُِ« ِيُُ مَعَِبَ ي    116فَجَلَدَهُُاَ،ِوَحَرَّضَِأَن 
(Diriwayatkan) dari Ibn ‘Uyaynah, dari ‘Abdullah bin Abi> 

Yazi>d, dari ayahnya: Bahwa Siba>‘ bin Tha>bit menikahi 

putri Rabah} bin Wahb. Ia memiliki seorang putra dari istri 

lain, sedangkan istrinya itu memiliki seorang putri dari 

suami lain. Lalu putra tersebut berzina dengan anak wanita 

itu hingga ia hamil. Keduanya kemudian dibawa ke 

hadapan ‘Umar bin al-Khat}t}a>b. Keduanya mengaku, maka 

‘Umar mencabuk keduanya, lalu ‘Umar menganjurkan agar 

keduanya dinikahkan, namun pemuda itu menolak. 

‘Umar bin al-Khat}t}a>b sebagai salah satu kiba>r al-s}ah}abah 

yang pendapatnya memiliki otoritas diketahui membolehkan 

wanita yang hamil akibat zina untuk melangsungkan pernikahan. 

Peristiwa tersebut terjadi di hadapan para sahabat lainnya, dan 

 
116  Ibn Abi Shaybah, al-Muṣannaf, Juz III, 527.  



73 

 

 

 

tidak terdapat riwayat yang menunjukkan adanya penentangan 

terhadap pandangan tersebut.117 

Perlu digarisbawahi bahwa meskipun H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah 

sepakat mengenai ketiadaan kewajiban idah bagi wanita hamil akibat zina, 

masih terdapat sedikit perbedaan di antara keduanya. Ulama H}anafiyyah 

menambahkan ketentuan bahwa apabila wanita tersebut dinikahi, maka 

suaminya tidak diperbolehkan menggaulinya hingga ia melahirkan.118 

Pendapat ini didasarkan pada hadis Nabi: 

ِمَاءَهُِزَر عَِغَيْ  هِ  ق يَََّ ر ،ِفَلََِيَس  خ  ِالآ  للََّّ ِوَال يَ و م  كَِانَِيُ ؤ م نُِبِ   119مَن 
Barangsiapa beriman kepada Allah dan hari akhir, maka janganlah 

menumpahkan air maninya pada tanaman (rahim yang telah 

dibuahi) orang lain. 

Bagi H}anafiyyah, larangan tersebut berlaku secara umum tanpa 

membedakan status wanita, baik ia seorang tawanan perang, budak, 

maupun wanita merdeka. Hal ini didasarkan pada kaidah al-‘ibrah bi 

‘umu>m al-lafz} la> bi khus}u>s} al-sabab yang berarti pertimbangan hukum 

ditetapkan berdasarkan keumuman lafaz, bukan kekhususan sebab. 

Sebaliknya, ulama Sha>fi‘iyyah tidak menjadikan hadis ini sebagai 

dasar keharaman menggauli wanita hamil akibat zina. Mereka cenderung 

mengkhususkan konteks hadis pada wanita yang menjadi tawanan perang 

 
117 Āishah Sulṭān Al-Marzūqī, “Aḥkām Al-Mar’ah Al-Ḥāmil Fī Al-Fiqh Al-Islāmī,” 

Majalah Dirasat Al-Islamiyyah wa al-Buhuth al-Akadimiyyah, no. 63 (2015): 63, 

https://mdak.journals.ekb.eg/article_157513_1e5ecf8c3f611387ff16308411e1a81b.pdf.  
118 al-Jazīrī, al-Fiqh ‘alā Madhāhib al-Arba‘ah,  Juz IV, 457. 
119 Ibn Abi Shaybah, al-Muṣannaf, Juz IV, 28. 

https://mdak.journals.ekb.eg/article_157513_1e5ecf8c3f611387ff16308411e1a81b.pdf


74 

 

 

 

atau budak, sehingga tidak berlaku secara umum pada kasus wanita hamil 

karena zina.  

2. Ma>likiyyah dan H}ana>bilah 

a. Argumentasi Ma>likiyyah dan H}ana>bilah 

Wahbah al-Zuhayli> ketika menjelaskan sebab-sebab wajib idah, 

ia menambahkan pendapat Ma>likiyyah dan H}ana>bilah sebagai berikut: 

اَِكَال مَو طوُءَة ِ بِ  ِ ال مَز ن    عَلَىِ ةَِ ال ع دَّ ل غَيْ  ه مُِ لََفىاِ خ  نََاب لَةُِ وَالح  ال مَال ك يَّةُِ وَأوَ جَبَِ
هَةِ  ء ِالش ب   كَِوَط  ةُِم ن هُ ِال ع دَّ ،ِفَ وَجَبَت  م  ءٌِيَ ق تَض يِشُغ لَِالرَّح  نََّهُِوَط  هَةٍ؛ِلْ   120ب شُب  

Ulama Mālikiyyah dan Ḥanābilah mewajibkan idah bagi 

wanita yang berzina, berbeda dengan pendapat selain mereka. 

Hal itu dipersamakan dengan wanita yang digauli karena 

syubhat, sebab persetubuhan (baik zina maupun syubhat) sama-

sama berimplikasi pada kemungkinan adanya kandungan dalam 

rahim. Karena itu, diwajibkan idah darinya, sebagaimana 

diwajibkan idah akibat persetubuhan karena syubhat. 

Klaim ini bisa ditemukan dengan merujuk langsung kitab 

masing-masing mazhab. Sebagaimana Ahmad al-Dardir dari kalangan 

Ma>likiyyah ketika menjelaskan istibra>’ wanita merdeka, ia berkata:  

ِِ مََة ، ِالْ  اَ،ِبِ  لََف  ِل ع دَّتِ  رَُّة ِمُسَاو يًى الح  اَءُِ ت بْ  كَِانَِاس  ب قَو ل هِ وَلَمَّا ذَل كَِ ِأَشَارَِإ لََِ
أوَِ  ِ ب ز نِى ِ وُط ئَت  ِ )إ ن  ال مُط يقَة ِ رَُّة ِ الح  عَلَىِ ن كَاحٍِِِ )وَوَجَبَ(ِ ِ أوَ  ب غَلَطٍِ هَةٍ(ِ شُب  

ِر ضَاعٍِ كَِمُحَرَّمٍِب نَسَبٍِأوَ  اَعىا، دٍ،ِإ جَ  121ِِ.فاَس 
Karena masa istibra>’ bagi perempuan merdeka disamakan 

dengan masa idah, berbeda dengan budak perempuan, maka 

hal tersebut dijelaskan oleh penulis dengan pernyataannya 

“dan wajib” (istibra>’) atas perempuan merdeka yang mampu 

 
120 al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz IX, 7172. 
121 Muḥammad al-Dusūqī, Ḥāshiyah al-Dusūqī ‘alā al-Sharḥ al-Kabīr, Juz II (Damaskus: 

Dār al-Fikr, t.th.), 471. 



75 

 

 

 

berhubungan badan, “apabila ia digauli melalui zina atau 

karena syubhat”, baik akibat kekeliruan maupun melalui 

pernikahan yang rusak (fasid). Ketentuan ini berlaku 

berdasarkan kesepakatan para ulama, sebagaimana halnya 

hubungan yang diharamkan karena nasab atau persusuan. 

Mus}t}afa> al-Ruh}ayba>ni> dari kalangan H}ana>bilah menyinggung 

secara eksplisit argumentasi wajibnya idah bagi wanita pezina 

sebagaimana berikut: 

ةِ  ع دَّ )كَ(ِ أمََةٍِ ِ أوَ  حُرَّةٍِ ِ) ز نِى ِ أوَ  هَةٍِ ب شُب   مَو طوُءَةٍِ ةُِ ع دَّ نََّهُِِِ)فَ ر عٌ:ِ لْ  )مُطلََّقَةٍ(،ِ
ءِ  كَِال وَط  ةُِم ن هُ ِال ع دَّ ،ِفَ وَجَبَت  م  ءٌِيَ ق تَض يِشُغ لَِالرَّح  ِ وَط  122ِِ.احِ كَِِالن ِ فِ 

(Cabang pembahasan: masa idah bagi perempuan yang digauli 

karena syubhat atau zina), baik perempuan merdeka maupun 

budak, sama dengan masa idah perempuan yang ditalak, 

karena hubungan badan tersebut berpotensi menyebabkan 

rahim terisi (kehamilan). Oleh sebab itu, wajib diberlakukan 

masa idah akibat hubungan tersebut, sebagaimana kewajiban 

idah karena hubungan badan dalam pernikahan. 

Ulama Ma>likiyyah dan H}ana>bilah sama-sama melarang akad 

nikah dengan wanita pezina sebelum adanya masa pembersihan rahim 

atau habisnya idah, baik melalui tiga kali haid, tiga bulan, maupun 

dengan melahirkan apabila terjadi kehamilan. Hanya saja H}ana>bilah 

selain mensyaratkan berakhirnya idah juga mewajibkan adanya taubat 

dari perbuatan zina.123 

 

 

 
122 Muṣṭafā al-Ruhaybānī, Maṭālib Ūlī al-Nuhā fī Sharḥ Ghāyat al-Muntahā, Juz V 

(Beirut: al-Maktab al-Islāmī, 1994), 574. 
123 al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz IX, 6650. 



76 

 

 

 

b. Dalil-dalil Ma>likiyyah dan H}ana>bilah 

1. QS. al-Tala>q ayat 4 

 ِ
ِيَّضَع نَِحَْ لَهُنَّ ِانَ  ِاَجَلُهُنَّ اَل  َحْ   وَاوُلٰتُِالَ 

Dan wanita-wanita yang hamil, idah mereka adalah sampai 

mereka melahirkan kandungannya. 

Seorang wanita yang sedang hamil wajib menjalani masa 

idah hingga ia melahirkan kandungannya, baik kehamilan itu 

berasal dari pernikahan yang sah maupun dari zina. Sebab ayat 

tersebut bersifat umum, maka ia mencakup wanita hamil karena 

pernikahan yang sah maupun karena hubungan di luar nikah. 

2. Hadis riwayat Abu> Sa’i>d al-Khudri>y 

ِِحَام لٌِِتوُطأَُِِلََِِ ِتََ يضَِحَتََّّ ِحَْ لٍِحَتََّّ تَضَعَِحَْ لَهَا،ِوَلََِغَيْ ُِذَات 
 حَي ضَةى124ِ

Seorang wanita hamil tidak boleh digauli hingga ia 

melahirkan kandungannya, dan seorang wanita yang tidak 

hamil tidak boleh digauli hingga ia mengalami satu kali 

haid. 

Ungkapan la> tu>t}a’ merupakan kalimat khabar yang 

bermakna nahi yang berarti janganlah kalian menyetubuhi wanita 

tawanan yang sedang hamil hingga ia melahirkan kandungannya, 

dan jangan pula menyetubuhi wanita yang tidak hamil namun 

masih memiliki masa haid hingga ia mengalami satu kali haid yang 

sempurna. Hadis ini, berdasarkan keumuman lafaznya 

 
124 Abū Dāwūd al-Sijistānī, Sunan Abī Dāwūd, Juz III (Beirut: Dār al-Risālah al-

ʿIlmiyyah, 2009), 486. 



77 

 

 

 

menunjukkan larangan melakukan hubungan badan dengan wanita 

hamil, baik kehamilan tersebut disebabkan oleh zina maupun sebab 

lainnya. Sebagaimana telah dikenal di kalangan ulama usu>l fiqh, 

larangan yang berdiri sendiri tanpa adanya indikasi atau qari>nah 

yang memalingkannya menunjukkan hukum haram.125 

3. Hadis riwayat Sa’i>d ibn Musayyib 

ِِ ِِأَنَّ ب نَ فَ فَرَّقَِرَسُولُِاللََّّ ِصلىِاللهِنَض رةََِ حَام لٌ،ِ ام رأَةَىِوَه يَِ تَ زَوَّجَِ ثَمَ،ِ أَك 
لصَّدَاقِ  نَ هُمَا،ِوَقَضَىِلََاَِبِ   126عليهِوسلمِبَ ي  

Bahwa Nad}rah ibn Aktham menikahi seorang wanita yang 

sedang hamil, lalu Rasulullah saw. memisahkan keduanya 

dan menetapkan bagi wanita itu hak mahar. 

Berdasarkan riwayat ini, menikahi wanita pezina tidak 

diperbolehkan kecuali dengan syarat telah berakhir masa idahnya, 

dan tidak halal menikahinya sebelum ia melahirkan kandungannya. 

Sebab seandainya pernikahan dengan perempuan pezina itu 

diperbolehkan, niscaya Nabi tidak akan memisahkan keduanya.  

4. Hadis riwayat Ruwayfi’ ibn Thabit al-Ansha>ri> 

ِمَاءَهُِِزَر عَِِغَيْ  هِ 127 ق يَََّ ر ،ِفَلََِيَِس  خ  ِالآ  للََّّ ِوَال يَ و م  كَِانَِيُ ؤ م نُِبِ   مَن 
Barangsiapa beriman kepada Allah dan hari akhir, maka 

janganlah menumpahkan air maninya pada tanaman (rahim 

yang telah dibuahi) orang lain. 

 
125 Taqī al-Dīn al-Subkī dan Tāj al-Dīn al-Subkī, al-Ibhāj fī Sharḥ al-Minhāj, Juz II, 67. 
126 Ibn Abi Shaybah, al-Muṣannaf, Juz VI, 12.  
127 Ibn Abi Shaybah, al-Muṣannaf, Juz IV, 28.  



78 

 

 

 

Nabi Muhammad saw. menyerupakan anak yang telah 

melekat di dalam rahim dengan tanaman yang telah tumbuh dan 

berakar kuat di dalam tanah.128 Hadis ini menunjukkan keharaman 

melakukan hubungan badan dengan wanita yang sedang hamil dari 

laki-laki selain yang menggaulinya, seperti budak wanita yang 

dibeli dalam keadaan hamil dari orang lain atau wanita tawanan. 

Makna tekstual hadis ini menunjukkan bahwa ketentuan 

tersebut berlaku apabila kehamilan itu telah dipastikan. Adapun 

apabila kehamilan belum dapat dipastikan, dan seorang budak 

tawanan perang, pembelian, atau sebab lainnya, maka tidak boleh 

digauli hingga dilakukan istibra>’ dengan satu kali haid,129 

sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya. 

5. Hadis riwayat Abu> al-Darda’ 

َِّصلىِاللهِعليهِِ ِالنَّب  ِعَلَىِام رأَةٍَِِأَنَّ بَاءٍ،ِمُُ ح ٍِوسلمِمَرَّ ِخ  ،ِوَه يَِعَلَىِبَِب 
اَ؟«ِقاَلُوا:ِ ِهَذ ه ؟«ِفَ قَالُوا:ِل فُلََنٍ،ِقاَلَ:ِ»أيَلُ م ِبِ  ِفُس طاَطٍِفَ قَالَ:ِ»ل مَن  أوَ 
د مُهُِ تَخ  هَُ،ِفَكَي فَِيَس  خُلُِمَعَهُِقَبْ  ِألَ عَنَهُِلعَ نَةىِتَد  تُِأَن  ِهََُم  نَ عَم ،ِقاَلَ:ِ»لَقَد 

كَِي فَِيرَ ثهُُِوَهُوَِلََِيَُ ل ِلهَُِ« ِبَصَر ه ِوَسََ ع ه ،  130وَهُوَِيَ ع دُوهُِفِ 
Bahwa Nabi saw. pernah melewati seorang wanita 

mujihh131 yang berada di depan pintu sebuah kemah atau 

 
128 Ḥamd al-Khaṭṭābī, Ma‘ālim al-Sunan, Juz III (Aleppo: Maṭba‘ah al-‘Ilmiyyah, 1932), 

226. 
129 Muḥammad ibn Ismā‘īl Al-Ṣan‘ānī, Subul al-Salām, Juz III (Kairo: Dār al-Ḥadīth, 

1997), 306. 
130 Ibn Abi Shaybah, al-Muṣannaf, Juz IV, 29. 
131 Kata Mujihh dengan dengan d}ammah pada huruf mi>m, diikuti ji>m yang berharakat 

kasrah, lalu h}a>’ tanpa titik adalah istilah untuk wanita hamil yang sudah mendekati waktu 

melahirkan. Lihat Muḥammad ibn ʿAlī Al-Shawkānī, Nayl al-Awṭār min Asrār Muntaqā al-

Akhbār, Juz VI (Kairo: Dār al-Ḥadīth, 1993), 363. 



79 

 

 

 

tenda. Beliau bertanya, “Wanita ini milik siapa?” Mereka 

menjawab, “Milik si Fulan.” Beliau bertanya lagi, “Apakah 

dia telah menggaulinya?’ Mereka menjawab, “Ya”. Maka 

Nabi saw. bersabda, “Sungguh aku hendak melaknatnya 

dengan laknat yang akan menyertainya hingga ke dalam 

kubur, bagaimana mungkin ia menjadikannya pelayan, 

padahal ia telah melanggar batas dengannya lewat 

pandangan dan pendengarannya, dan bagaimana mungkin 

ia mewarisinya padahal wanita itu tidak halal baginya.” 

Hadis ini menunjukkan bahwa hubungan seksual dengan 

tawanan perang yang sedang hamil tidak diperbolehkan hingga 

mereka melahirkan kandungannya, baik kehamilan itu terjadi 

karena zina, pernikahan yang sah, maupun pernikahan yang fasid. 

Hal ini karena Nabi Muhammad saw. tidak menanyakan sebab 

kehamilan mereka. Sebagaimana kaidah yang dikenal dalam us}u>l 

fiqh, sikap Nabi yang tidak meminta penjelasan dalam situasi yang 

memungkinkan adanya perbedaan sebab menunjukkan bahwa 

hukum tersebut berlaku secara umum.132  

B. Implementasi Tarji>h} Maqa>s}idi> terhadap Ikhtilaf Ulama atas Ketentuan 

Idah Wanita Hamil Akibat Zina 

Perbedaan pendapat yang muncul di antara para ulama mengenai 

idah bagi wanita hamil akibat zina merupakan bentuk ikhtilaf mu‘tabar. 

Hal ini disebabkan karena permasalahan tersebut masih berada dalam 

ranah ijtihad, di mana dalam suatu permasalahan tidak ditemukan dalil 

 
132 Kaidah tark al-istifs}a>l fi> ḥika>ya>t al-ah}wa>l ma‘a al-ih}tima>l yatanazzalu manzilat al-

‘umu>m fi> al-maqa>l ini dicetuskan oleh al-Sha>fi’i> dalam permasalahan lafaz-lafaz yang digunakan 

oleh syariat dalam kisah atau penuturan peristiwa-peristiwa. Lihat ‘Abd al-Malik al-Juwaynī, al-

Burhān fī Uṣūl al-Fiqh, Juz I (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997), 122. 



80 

 

 

 

qat}‘i>.133 Selain itu persoalan ini tidak dibahas secara eksplisit dalam nas} 

sehingga membuka ruang interpretasi yang sah bagi para mujtahid. 

Dalam merespons perbedaan tersebut, para ulama us}u>l 

merumuskan sejumlah pendekatan metodologis yang salah satunya adalah 

tarji>h}. Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, praktik tarji>h} dalam 

tradisi fiqh tidak hanya diterapkan pada kontradiksi nas}, tetapi juga 

mencakup proses evaluasi terhadap metode argumentatif, keragaman 

pendapat fiqh serta perbedaan riwayat yang dinukil dari para imam 

mazhab.134 

Berdasarkan kerangka tersebut, penelitian ini akan menganalisis 

perbedaan pendapat para ulama terkait hukum idah bagi wanita hamil 

akibat zina melalui tarji>h} maqa>s}idi. Upaya ini bertujuan untuk menimbang 

kekuatan argumentasi para ulama dengan mempertimbangkan maqa>s}id al-

shari>‘ah yang menjadi tujuan dari setiap ketentuan syariat. Hal tersebut 

dapat dicapai dengan melihat beberapa aspek sebagai berikut: 

1. Tingkatan Maqa>s}id 

Para ulama mengklasifikasikan maqa>s}id al-shari>‘ah 

berdasarkan tingkat kebutuhan manusia terhadapnya ke dalam tiga 

kategori utama, yaitu d}aruriyya>t, h}a>jiyya>t, dan tah}si>niyya>t. Para ulama 

 
133 al-Ghazālī, al-Mustaṣfā, 345. 
134 Tarji>h} juga berlaku dalam mazhab-mazhab dengan mempertimbangkan kaidah-kaidah 

us}u>l, furu>’, serta penjelasan-penjelasannya, sebab sebagian mazhab dapat memiliki kekuatan 

argumentasi yang lebih unggul dibanding yang lain. Lihat al-Zarkashī, al-Baḥr al-Muḥīṭ, Juz VIII, 

147. 



81 

 

 

 

sepakat bahwa d}aru>riyya>t didahulukan daripada maqa>s}id yang lain, 

diikuti oleh h}a>jiyya>t, kemudian tah}si>niyya>t dalam tingkatannya.135 

al-Ghaza>li> menjelaskan bahwa jika kemaslahatan dipahami 

sebagai penjagaan terhadap tujuan-tujuan dasar syariat, maka 

mengikuti kemaslahatan tersebut merupakan keharusan yang tidak 

dapat diperdebatkan, bahkan memiliki kedudukan sebagai h}ujjah. 

Perbedaan pendapat hanya mungkin terjadi ketika terdapat kontradiksi 

antara dua jenis kemaslahatan atau dua tujuan syariat yang berbeda, 

sehingga diperlukan proses tarji>h} untuk menentukan mana yang lebih 

kuat.136 

Pendapat H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah yang tidak mewajibkan 

idah bagi wanita hamil akibat zina tampak berorientasi pada maqs}id 

h}a>ji> berupa penghilangan kesulitan atau raf’u al-h}araj.137 Pendapat ini 

menekankan aspek kemanusiaan dan sosial dengan meringankan beban 

psikologis serta tekanan sosial yang dialami oleh wanita hamil akibat 

zina sehingga bisa segera melangsungkan pernikahan tanpa terbebani 

idah. 

 
135 ‘Abd al-Majīd, “al-Tarjīḥ bayn al-Maqāṣid wa Ātharuh fī al-Fiqh al-Islāmī: Dirāsah 

Ta’sīliyyah Taṭbīqiyyah,” 1069. 
136 al-Ghazālī, al-Mustaṣfā, 179. 
137 al-Sha>t}ibi> menjelaskan bahwa maqa>s}id h}a>ji>yat adalah hal-hal diperlukan untuk 

memberikan kelonggaran dan menghilangkan kesulitan yang biasanya dapat menyebabkan 

kesempitan, kesulitan, dan beban jika tidak dipenuhi. Apabila kebutuhan ini diabaikan, maka 

secara umum akan timbul kesulitan dan kesempitan bagi mukallaf. Namun tingkat kesulitan 

tersebut tidak sampai menimbulkan kerusakan besar atau kerusakan umum sebagaimana yang 

terjadi apabila maqa>s}id d}aru>riyyah diabaikan. Lihat Abū Ishaq al-Shāṭibī, al-Muwāfaqāt, Juz II, 

21. 



82 

 

 

 

Sedangkan mazhab Ma>likiyyah dan H}ana>bilah yang 

mewajibkan idah bagi wanita hamil akibat zina berangkat dari maqs}id 

d}aru>ri> yaitu ḥifz} al-nasl. Tujuan utamanya adalah memastikan 

kejelasan nasab anak dengan menunggu hingga kelahiran, sehingga 

terhindar dari percampuran nasab, baik dengan ayah biologis atau 

orang lain yang menikahinya.138 Karena sejatinya nasab anak dari hasil 

zina hanya dapat dinisbatkan kepada ibunya. Selain itu adanya 

kewajiban idah secara tidak langsung memberikan efek jera kepada 

pezina karena harus menunggu sampai ia melahirkan anak yang 

dikandungnya.139 Hal ini juga sebagai langkah preventif agar perbuatan 

zina tidak dianggap remeh oleh masyarakat, sehingga tidak timbul 

persepsi bahwa meskipun zina adalah perbuatan haram, masih ada 

jalan mudah melalui pernikahan.140 

Kedua kelompok pendapat sama-sama berakar pada maqa>s}id 

yang sahih, namun berbeda dalam tingkat prioritasnya. Kontradiksi di 

sini terjadi antara ḥifz} al-nasl sebagai maqs}id ḍaru>ri> dan raf‘ al-h}araj 

sebagai maqs}id h}a>ji>. Berdasarkan kaidah yang menyatakan bahwa 

apabila dua maqa>s}id  bertentangan maka didahulukan maqs}id yang 

 
138 al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz IX, 6650.  
139 Wahidah Nurulaeni dan Fahmi Hasan Nugroho, “Penentuan Masa Idah Wanita Hamil 

Karena Zina Menurut Muhyiddin Al-Nawai Dan Ibnu Qudamah,” Jurnal Madzhab 1, no. 1 (2024): 

70, https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/madzhab/article/view/737/246. 
140 Kemaslahatan yang ada pada pendapat ini ditinjau dengan melihat tujuan akhir dari 

sebuah perbuatan atau dalam istilah al-Sha>t}ibi> disebut sebagai al-naz}r ila> ma’a>la>t al-af’a>l yaitu 

memperhatikan kemana suatu perbuatan bermuara setelah terjadinya, apa saja konsekuensi yang 

ditimbulkannya, serta dampak-dampak yang dihasilkan darinya. Dengan sudut pandang ini, suatu 

perbuatan diberi hukum yang selaras dengan apa yang menjadi hasil dan akhir dari perbuatan 

tersebut. Lihat al-Shāṭibī, al-Muwāfaqāt, Juz V, 177; Abū Zahrah, Uṣūl Fiqh, 288. 

https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/madzhab/article/view/737/246.


83 

 

 

 

lebih tinggi tingkatannya, maka hifz} al-nasl harus diutamakan atas raf‘ 

al-h}araj. Maka dengan melihat aspek tingkatan maqa>s}id, pendapat 

Mālikiyyah dan Ḥanābilah lebih kuat dibandingkan pandangan 

H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah. 

2. Pengutamaan Pencegahan Mafsadah atas Perolehan Maslahat 

Kaidah ini yang dalam bahasa arabnya adalah dar’ al-mafa>sid 

muqaddam ‘ala> jalb al-mas}a>lih} merupakan salah satu prinsip 

fundamental dalam diskursus maqa>s}id al-shari>‘ah, khususnya ketika 

terjadi kontradiksi antar maqa>s}id. Terkait hal ini al-‘Izz ibn ‘Abd al-

Sala>m menegaskan: 

ِِ ِِإذَا تَمَعَت  د ِاج  ال مَفَاس  وَدَر ءُِ ِ ال مَصَال ح  يلُِ تََ ص  أمَ كَنَِ ِ فإَ ن  دُِ وَمَفَاس  مَصَال حُِ
مَاِ َم ر ِاللََّّ ِتَ عَالََِف يه مَاِل قَو ل ه ِسبحانهِوتعالَ:ِ}فاَت َّقُواِاللَََِّّ ِلْ  ت ثاَلَى فَ عَل نَاِذَل كَِام 

تَطعَ تُم {ِ)التغابن:ِِ سَدَة١٦ُِاس  ِال مَف  كَِانَت  يلُِفإَ ن  وَالتَّح ص  ِتَ عَذَّرَِالدَّر ءُِ (،ِوَإ ن 
ُِ اللََّّ قاَلَِ لَحَة ،ِ ال مَص  ِ ب فَوَات  ِ نُ بَالِ  وَلََِ سَدَةَِ ال مَف  دَرَأ نََِ لَحَة ِ ال مَص  ِ م ن  أعَ ظَمَِ
ِ ل لنَّاس  وَمَنَاف عُِ ٌِكَب يٌِْ إ ثْ  ف يه مَاِ قُل ِ ر ِ وَال مَي س  ر ِ مَ  الخ  عَن ِ ألَُونَكَِ }يَس  تَ عَالََ:ِ

ع ه مَا{ِ)البقرة:ِِ ِنَ ف  بَُِْم ن  هُُمَاِأَك  ٢١٩ِوَإ ثْ  بَُِْم ن  سَدَتَِمَُاِأَك  َنَِّمَف  (.ِحَرَّمَهُمَاِلْ 
فَعَت ه مَاِ.  141مَن  

Apabila antara maslahat dan mafsadah berkumpul dalam suatu 

perkara, maka jika memungkinkan untuk memperoleh 

kemaslahatan sekaligus mencegah mafsadah, hal itu harus 

dilakukan sebagai bentuk ketaatan terhadap perintah Allah Swt. 

sebagaimana firman-Nya: “Bertakwalah kepada Allah 

semampu kalian” (QS. at-Taghābun: 16). Namun apabila tidak 

mungkin mencegah mafsadah dan meraih kemaslahatan secara 

bersamaan, maka jika mafsadah yang ditimbulkan lebih besar 

daripada maslahat yang diperoleh, maka mencegah mafsadah 

 
141 Ibn ‘Abd al-Salām, Qawā‘id al-Aḥkām fī Maṣāliḥ al-Anām, Juz I, 68. 



84 

 

 

 

harus lebih diutamakan, sekalipun hal itu menyebabkan 

hilangnya sebagian kemaslahatan. Hal ini sebagaimana 

ditegaskan dalam firman Allah Swt. tentang khamar dan judi: 

“Pada keduanya terdapat dosa besar dan beberapa manfaat bagi 

manusia, tetapi dosa keduanya lebih besar daripada 

manfaatnya” (QS. al-Baqarah: 219). Karena itu, keduanya 

diharamkan, sebab tingkat kerusakannya lebih besar 

dibandingkan manfaatnya. 

Perlu diperhatikan bahwa tolok ukur dalam menentukan kadar 

kemaslahatan dan kemafsadatan bukanlah akal manusia semata, 

melainkan syariat itu sendiri.142 Oleh sebab itu, ketika terbukti bahwa 

suatu mafsadah lebih besar daripada kemaslahatan yang diperoleh, 

maka pencegahan terhadap mafsadah harus lebih diutamakan daripada 

perolehan maslahat. 

Pendapat H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah berorientasi pada 

perolehan maslahat, yaitu meringankan beban bagi wanita hamil akibat 

zina dengan tidak mewajibkan idah sehingga memungkinkan untuk 

segera melangsungkan pernikahan. Sementara itu, pendapat 

Ma>likiyyah dan H}ana>bilah menekankan aspek pencegahan mafsadah, 

yakni mencegah terjadinya percampuran nasab. Apabila wanita 

tersebut langsung menikah tanpa menjalani masa tunggu, maka 

terdapat risiko anak hasil zina dinisbatkan kepada suaminya, baik 

suami itu yang menghamilinya maupun bukan yang berimplikasi pada 

kekacauan hukum nasab. 

 
142 al-Shāṭibī, al-Muwāfaqāt, Juz II, 63. 



85 

 

 

 

Berdasarkan penerapan kaidah dar’ al-mafa>sid muqaddam ‘ala> 

jalb al-mas}a>lih}, pendapat Ma>likiyyah dan H}ana>bilah lebih kuat secara 

maqa>s}id. Meskipun pendapat H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah 

mengandung kemaslahatan berupa keringanan bagi wanita hamil 

akibat zina, kemaslahatan tersebut bersifat h}a>jiyya>t dan dapat ditunda 

demi mencegah kerusakan yang lebih besar, yaitu kekacauan nasab 

yang termasuk dalam kategori d}aru>riyya>t. Oleh karena itu, pencegahan 

mafsadah harus diutamakan atas perolehan maslahat, sehingga 

pendapat Ma>likiyyah dan H}ana>bilah lebih diunggulkann atas pendapat 

H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah. 

3. Pengutamaan Maslahat Umum atas Maslahat Khusus 

Kaidah ini menegaskan bahwa apabila terjadi pertentangan 

antara dua jenis kemaslahatan, di mana salah satunya bersifat umum 

yang mencakup kepentingan manusia secara luas, sedangkan yang 

lainnya bersifat khusus yang hanya menyentuh kepentingan individu 

atau kelompok kecil, maka kemaslahatan umum harus diutamakan.143 

Dalam permasalahan ikhtilaf ulama mengenai kewajiban idah 

bagi wanita hamil akibat zina, pendapat H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah 

menekankan maslahat yang bersifat individual. Kemaslahatan ini 

tampak dalam bentuk keringanan hukum bagi wanita hamil akibat zina 

agar tidak dibebani kewajiban idah, sehingga ia dapat segera menikah 

 
143 ‘Abd al-Majīd, “al-Tarjīḥ bayn al-Maqāṣid wa Ātharuh fī al-Fiqh al-Islāmī: Dirāsah 

Ta’sīliyyah Taṭbīqiyyah. ” 1070 



86 

 

 

 

dan menempuh jalan taubat. Tujuan tersebut berorientasi pada 

pemulihan kondisi psikis wanita, namun maslahat hanya terbatas pada 

wanita tersebut. 

Sedangkan pendapat Ma>likiyyah dan H}ana>bilah berorientasi 

pada maslahat yang berdampak luas, yaitu menjaga keteraturan nasab. 

Menunggu hingga kelahiran anak dipandang penting untuk 

menghindari kekacauan nasab yang dapat berimplikasi serius terhadap 

hukum waris, hak perwalian, dan status anak. 

Berdasarkan penerapan kaidah taqdi>m al-mas}lah}ah al-‘a>mmah 

‘ala> al-kha>s}s}ah, pendapat Ma>likiyyah dan H}ana>bilah memiliki 

kekuatan argumentatif yang lebih tinggi dibandingkan pandangan 

H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah. Hal ini karena maslahat ‘a>mmah yakni 

perlindungan terhadap kejelasan nasab memiliki dampak kemaslahatan 

yang lebih besar dibandingkan dengan maslahat kha>s}s}ah berupa 

keringanan individu. Dengan demikian, pendapat Ma>likiyyah dan 

H}ana>bilah diunggulkan atas pendapat H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah. 

Berdasarkan implementasi tarji>h} maqa>s}idi> dengan melihat 

beberapa aspek yaitu tingkatan maqa>s}id, pengutamaan pencegahan 

mafsadah, dan pengutamaan maslahat ‘a>mmah, seluruhnya menguatkan 

pendapat Ma>likiyyah dan H}ana>bilah. Dengan demikian, pendapat yang 

mewajibkan idah bagi wanita hamil akibat zina lebih kuat secara maqa>s}id, 



87 

 

 

 

karena lebih sejalan dengan tujuan syariat dalam menjaga nasab dan 

menolak mafsadah yang lebih luas.144 

Menarik untuk dicermati bahwa meskipun melalui proses tarji>h} 

dengan mempertimbangkan aspek maqa>s}id al-shari>‘ah dapat disimpulkan 

bahwa pendapat mazhab Ma>likiyyah dan H}ana>bilah yang mewajibkan 

idah bagi wanita hamil akibat zina adalah pendapat yang unggul, sistem 

hukum positif di Indonesia justru mengadopsi pendapat yang berbeda. 

Dalam hal ini, Kompilasi Hukum Islam (KHI) lebih sejalan dengan 

pendapat mazhab Sha>fi‘iyyah yang tidak mewajibkan idah bagi wanita 

hamil akibat zina, sebagaimana tercantum dalam Pasal 53 KHI yang 

dikenal dengan konsep kawin hamil. Pilihan tersebut tentu tidak lahir 

secara tunggal, melainkan didasarkan pada pertimbangan 

multidimensional, seperti aspek sosiologis, kultural, dan kebutuhan praktis 

masyarakat. Oleh karena itu, akan menjadi kajian yang lebih komprehensif 

apabila fenomena ini juga dianalisis melalui perspektif us}u>l fiqh, 

khususnya dengan menggunakan teori tarji>h} terhadap qawl al-marju>h}, 

guna menilai relevansi dan legitimasi pendapat yang diadopsi dalam 

konteks hukum nasional.

 
144 Hasil analisis penulis ini didukung oleh penelitian-penelitian yang terlebih dahulu 

melakukan upaya tarji>h} terhadap pendapat-pendapat ulama tentang permasalahan idah wanita 

pezina baik dalam kondisi hamil maupun tidak. Kesimpulan penelitian-penelitian yang ada dengan 

mengkomparasikan kekuatan masing-masing dalil dan argumentasi menunjukkan keunggulan 

pendapat wajibnya istibra>’ atau suatu masa untuk memastikan kekosongan rahim yang dalam hal 

ini meniscayakan idah bagi wanita hamil akibat zina, karena istibra>’ maupun idahnya wanita hamil 

adalah dengan lahirnya kandungan. Lihat Salem Afsari, “’Iddah al-Zāniyah fī al-Fiqh al-Islamī,” 

The Islamic University College Journal 61, no. 1 (2021): 677, https://iu-

juic.com/index.php/juic/article/view/2962/manuscripts; al-Marzūqī, “Aḥkām al-Mar’ah al-Ḥāmil fī 

al-Fiqh al-Islāmī. ” 324.  

https://iu-juic.com/index.php/juic/article/view/2962/manuscripts
https://iu-juic.com/index.php/juic/article/view/2962/manuscripts


 

 

88 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

1. Para ulama berbeda pendapat mengenai ketentuan idah bagi wanita hamil 

akibat zina. Perbedaan ini lahir karena ketiadaan nas} yang secara tegas 

mengaturnya, sehingga persoalan ini menjadi wilayah ijtihad. Ulama 

H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah berpendapat bahwa wanita hamil akibat zina 

tidak diwajibkan menjalani idah, sebab idah hanya diwajibkan bagi wanita 

yang menjalani hubungan pernikahan yang dapat menimbulkan 

konsekuensi hukum nasab, sedangkan perzinaan tidak memiliki 

kehormatan selayaknya pernikahan. Keduanya berargumentasi 

berdasarkan beberapa dalil, yaitu QS. al-Nisa>’ ayat 24, Hadis riwayat 

Aisyah, dan Athar sahabat ‘Umar bin al-Khat}t}a>b. Walau demikian, ulama 

H}anafiyyah mengharamkan wanita tersebut digauli hingga ia melahirkan. 

Sebaliknya, ulama Ma>likiyyah dan H}ana>bilah berpendapat bahwa wanita 

hamil akibat zina tetap wajib menjalani idah hingga melahirkan, dengan 

alasan bahwa kehamilan, baik dari pernikahan sah maupun dari zina, 

sama-sama menunjukkan keterisian rahim yang harus dikosongkan 

sebelum sah untuk dinikahi. Pandangan ini juga bertujuan mencegah 

terjadinya percampuran nasab. Keduanya juga berargumentasi berdasarkan 

beberapa dalil, yakni QS. al-Tala>q ayat 4, Hadis riwayat Abu> Sa’i>d al-

Khudri>y, Hadis riwayat Sa’i>d ibn Musayyib, Hadis riwayat Ruwayfi’ ibn 

Thabit al-Ansha>ri>, dan Hadis riwayat Abu> al-Darda’. Dengan demikian, 



89 

 

 

 

kedua kelompok ulama memiliki dasar argumentatif yang kuat, namun 

keduanya menyimpan maqa>s}id dan berangkat dari dalil serta cara istidla>l 

yang berbeda. 

2. Melalui implementasi metode tarji>h} maqa>s}idi>, dapat disimpulkan bahwa 

pendapat Ma>likiyyah dan H}ana>bilah lebih kuat secara maqa>s}id. 

Berdasarkan tiga aspek, yakni mara>tib al-maqa>s}id, kaidah dar’ al-mafa>sid 

muqaddam ‘ala> jalb al-mas}a>liḥ, serta taqdi>m al-mas}lah}ah al-‘a>mmah ‘ala> 

al-kha>s}s}ah, pendapat yang mewajibkan idah bagi wanita hamil akibat zina 

lebih sejalan dengan maqa>s}id al-shari>‘ah. Pendapat Ma>likiyyah dan 

Ḥanābilah menegaskan perlindungan terhadap ḥifz} al-nasl sebagai 

maqa>s}id d}aru>riyyah, karena menunggu hingga melahirkan menjadi 

langkah preventif untuk menjaga kejelasan nasab, serta memperkuat 

tatanan sosial melalui efek jera bagi pezina. Sebaliknya, pandangan 

H}anafiyyah dan Sha>fi‘iyyah lebih menonjolkan kemaslahatan h}a>jiyyah 

berupa penghilangan kesulitan bagi wanita yang hamil akibat zina. Dengan 

mempertimbangkan tingkatan maqa>s}id dan prinsip pencegahan mafsadah 

yang lebih besar, maka pandangan Ma>likiyyah dan Ḥanābilah dinilai lebih 

unggul melalui implementasi tarji>h} maqa>s}idi, karena lebih mendukung 

terwujudnya tujuan utama syariat dalam menjaga nasab, mencegah 

mafsadah yang lebih besar, serta menegakkan nilai kehati-hatian dalam 

hukum Islam. 

 



90 

 

 

 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis mengenai implementasi tarjīḥ 

maqāṣidī terhadap ikhtilāf ulama atas ketentuan idah wanita hamil akibat zina, 

penulis memandang perlu untuk memberikan beberapa saran sebagai berikut: 

1. Kajian mengenai ikhtilaf ulama, khususnya dalam persoalan yang tidak 

disebutkan secara eksplisit dalam nas} seperti idah bagi wanita hamil akibat 

zina perlu disertai dengan pemahaman yang mendalam terhadap 

metodologi istinba>t} dan pendekatan maqa>s}id al-shari>‘ah. Pendekatan ini 

berfungsi memastikan bahwa setiap hasil ijtihad tidak hanya berpijak pada 

teks semata, tetapi juga mempertimbangkan tujuan-tujuan syariat dalam 

menjaga kemaslahatan dan mencegah mafsadah. 

2. Perlu adanya edukasi yang komprehensif bagi masyarakat, terutama 

generasi muda, mengenai bahaya dan konsekuensi hukum maupun moral 

dari perzinaan. Edukasi in penting agar tidak muncul anggapan bahwa 

pernikahan dapat menjadi jalan mudah untuk menutupi perbuatan zina. 

3. Dalam konteks hukum positif di Indonesia yang melegitimasi kawin hamil 

sebagaimana diatur dalam Pasal 53 Kompilasi Hukum Islam, diperlukan 

upaya reinterpretasi melalui perspektif maqa>s}idi> agar ketentuan tersebut 

tetap sejalan dengan salah satu tujuan syariat, yakni perlindungan terhadap 

nasab serta sebagai upaya memperbaiki moralitas publik. 

 



 

91 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Buku 

al-‘Alwānī, Ṭāhā Jābir Fayyaḍ. Ādāb al-Ikhtilāf fī al-Islām. Doha: Riyāsat al-

Maḥākim wa al-Shu’ūn al-Dīnīyyah, 1405H. 

al-ʿAsqalānī, Ibn Ḥajar. Fatḥ al-Bārī bi Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Kairo: Maktabah 

Salafiyyah, 1390H. 

al-‘Uṣaymī, Ḥasan ibn Ḥamīd. al-Khilāf Anwā‘uh Ḍawābiṭuh wa Kayfiyyat al-

Ta‘āmul Ma‘ah. Riyadh: Dār Ibn al-Jawzī, 1430H. 

al-Āmidī, ‘Alī ibn Muḥammad. al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām. Riyadh: Mu’assasat 

al-Nūr, 1386H. 

al-Barzanjī, ‘Abd al-Laṭīf. al-Ta‘āruḍ wa al-Tarjīḥ. Baghdad: Maktabah al-‘Ānī, 

1977. 

al-Buhūtī, Manṣūr Ibn Yūnus. al-Rawḍ al-Murabba‘. Kuwait: Dār Rakā’iz, 1994. 

al-Bukhārī, ‘Alā’ al-Dīn ‘Abd al-‘Azīz. Kashf al-Asrār. Istanbul: Sharikat al-

Ṣaḥāfah al-‘Uthmāniyyah, 1890. 

al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Damaskus: Dār Ibn Kathīr, 

1993. 

al-Dihlawī, Shāh Walī Allāh. Ḥujjat Allāh al-Bālighah. Bayrūt: Dār al-Jayl, 2005. 

al-Dusūqī, Muḥammad. Ḥāshiyah al-Dusūqī ‘alā al-Sharḥ al-Kabīr. Damaskus: 

Dār al-Fikr, t.th. 

al-Fairūzabādī, Muḥammad Ibn Ya‘qūb. al-Qāmūs al-Muḥīṭ. Beirut: Muassasah 

al-Risālah, 2005. 

al-Fayoumi, Ahmad Ibn Muḥammad. al-Miṣbāḥ al-Munīr fī Gharīb Sharḥ al-

Kabīr. Beirut: al-Maktabah al-‘Ilmiyyah, t.th. 

al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad. al-Mustaṣfā. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1993. 

al-Ghāzī, Muḥammad Ibn Qāsim. Fatḥ al-Qarīb. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2018. 

al-Ījī, Aḍuḍ al-Dīn. Sharḥ al-Aḍuḍ ‘alā Mukhtaṣar al-Muntahā al-Uṣūlī. Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2004. 

al-Isnawī, Jamāl al-Dīn. Nihāyat al-Sūl Sharḥ Minhāj al-Wuṣūl. Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999. 

al-Jazīrī, ‘Abd al-Raḥmān. al-Fiqh ‘alā Madhāhib al-Arba‘ah. Beirut: Dār al-



92 

 

 

 

Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003. 

al-Jurjānī, ‘Alī Ibn Muḥammad. al-Ta‘rīfāt. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1983. 

al-Juwaynī, ‘Abd al-Malik. al-Burhān fī Uṣūl al-Fiqh. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1997. 

al-Khāḍimī, Nūr al-Dīn. ‘Ilm al-Maqāṣid al-Sharī‘ah. Riyadh: Maktabah al-

‘Ubaykān, 2001. 

al-Khaṭṭābī, Ḥamd. Ma‘ālim al-Sunan. Aleppo: Maṭba‘ah al-‘Ilmiyyah, 1932. 

al-Khinn, Muṣṭafā Sa‘īd. Āthār al-Ikhtilāf fī al-Qawā‘id al-Uṣūliyyah fī Ikhtilāf 

al-Fuqahā.’ Beirut: Muassasah al-Risālah, 1982. 

al-Maḥallī, Jalāl al-Dīn Muḥammad. Sharḥ al-Waraqāt fī Uṣūl al-Fiqh. Palestina: 

Jāmi‘ah al-Quds, 1999. 

al-Marāghī, Aḥmad Muṣṭafā. Tafsīr al-Marāghī. Kairo: al-Ḥalabī, 1946. 

al-Mardāwī, ‘Alā’ al-Dīn ‘Alī Ibn Sulaymān. al-Taḥbīr Sharḥ al-Taḥrīr. Riyadh: 

Maktabah al-Rāshid, 2000. 

al-Māwardī, Abū al-Ḥasan. al-Ḥāwī al-Kabīr. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 

1999. 

al-Qurṭubī, Ibn Rushd, Muḥammad. Bidāyat al-Mujtahid. Kairo: Dār al-Ḥadīth, 

2004. 

al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. al-Maḥṣūl. Beirut: Muassasah al-Risālah, 1997. 

al-Ru’yānī, Muḥammad al-Ṭarābulusī al-Ḥaṭṭāb. Mawāhib al-Jalīl fī Sharḥ 

Mukhtaṣar Khalīl. Damaskus: Dār al-Fikr, 1992. 

al-Ruhaybānī, Muṣṭafā. Maṭālib Ūlī al-Nuhā fī Sharḥ Ghāyat al-Muntahā. Beirut: 

al-Maktab al-Islāmī, 1994. 

al-Ṣan‘ānī, Muḥammad ibn Ismā‘īl. Subul al-Salām. Kairo: Dār al-Ḥadīth, 1997. 

al-Ṣāwī, Aḥmad. Ḥāshiyah al-Ṣāwī ‘alā al-Sharḥ al-Ṣaghīr. Kairo: Maktabah 

Muṣṭafā al-Ḥalabī, 1952. 

al-Shāṭibī, Abū Ishaq. al-Muwāfaqāt. Kairo: Dār Ibn ’Affān, 1997. 

al-Shawkānī, Muḥammad ibn ʿAlī. Nayl al-Awṭār min Asrār Muntaqā al-Akhbār. 

Kairo: Dār al-Ḥadīth, 1993. 

al-Shaybānī, Muḥammad ibn Ḥasan. al-Ḥujjah ʿalā Ahl al-Madīnah. Beirut: 

ʿĀlam al-Kutub, 1403H. 



93 

 

 

 

al-Shirbīnī, Muḥammad al-Khaṭīb. Mughni al-Muḥtāj. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1994. 

al-Sijistānī, Abū Dāwūd. Sunan Abī Dāwūd. Beirut: Dār al-Risālah al-ʿIlmiyyah, 

2009. 

al-Subkī, Taqī al-Dīn, dan Tāj al-Dīn Al-Subkī. al-Ibhāj fī Sharḥ al-Minhāj. 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1984. 

al-Ṭabrazī, Yaḥyā ibn ‘Alī Ḥammād. Mishkāt al-Anwār. Beirut: al-Maktab al-

Islāmī, 1405H. 

al-Tamīmī, Taqī al-Dīn. al-Ṭabaqāt al-Saniyah fī Tarājim al-Ḥanafiyyah. Riyadh: 

Dār al-Rifā’ī, 1979. 

al-Zarkashī, Badr al-Dīn Muḥammad. al-Baḥr al-Muḥīṭ. Giza: Dār al-Kutubī, 

1994. 

al-Zuḥaylī, Wahbah. al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh. Damaskus: Dār al-Fikr, t.th. 

———. Uṣūl Fiqh al-Islāmī. Damaskus: Dār al-Fikr, 1986. 

Anwar, Syamsul. Manhaj Tarjih Muhammadiyah. Yogyakarta: Panitia 

Musyawarah Nasional Tarjīḥ Muḥammadiyah, 2018. 

Fawzān, Ṣāliḥ. al-Mulakhkhaṣ al-Fiqhī. Riyadh: Dār al-‘Āṣimah, 1423H. 

Ghazali, Abd. Moqsith. “Iddah dan Ihdad dalam Islam : Pertimbangan Legal 

Formal dan Etik Moral.” RAHIMA-LKiS, 2002. 

Ḥāj, Ibn ‘Āmir. al-Taqrīr wa al-Taḥrīr ‘alā Kitāb al-Taḥrīr. Kairo: al-Amīriyyah, 

1318H. 

Hallaq, Wael B. An Introduction to Islamic Law. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2009. 

Harisudin, M Noor. Ilmu Ushul Fiqh. Malang: Pena Salsabila, 2020. 

Ḥitū, Muḥammad Ḥasan. al-Khulāṣah fī Uṣūl al-Fiqh. Damaskus: Dār al-Muṣṭafā, 

2021. 

Ibn ‘Abd al-Salām, al-‘Izz al-Dīn. Qawā‘id al-Aḥkām fī Maṣāliḥ al-Anām. Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2014. 

Ibn ‘Ābidīn, Muḥammad. Ḥāshiyah Ibn ‘Ābidīn. Beirut: Dār al-Fikr, 1966. 

Ibn ‘Āshūr, Muḥammad Ṭāhir. Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah. Doha: 

Wizārat al-Awqāf wa al-Shu’ūn al-Islāmiyyah, 2004. 

Ibn al-Athīr, Majd al-Dīn. al-Nihāyah fī Gharīb al-Ḥadīth wa al-Āthār. Beirut: 

Maktabah ‘Ilmiyyah, 1979. 



94 

 

 

 

Ibn Fāris, Aḥmad. Mu‘jam Maqāyīs al-Lughah. Kairo: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, 

1969. 

Ibn Ḥazm, Abū Muḥammad ʿĀlī. al-Muḥallā. Beirut: Dār al-Fikr, t.th. 

Ibn Manẓūr, Muḥammad. Lisān al-‘Arab. Bayrūt: Dār Ṣādir, 1414H. 

Ibn Qudāmah, ‘Abdullah. al-Mughnī. Riyadh: Dār ‘Ālām al-Kutub, 1997. 

Kathīr, Ibn. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Rayyān: Dār Ibn al-Jawzī, 1431H. 

Khallāf, ‘Abd al-Wahhāb. ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh. Surabaya: al-Ḥaramayn, 2004. 

Muhaimin. Metode Penelitian Hukum. Mataram: Mataram University Press, 2020. 

Penyusun, Tim. Kamus Bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat Bahasa, 2008. 

Sābiq, Sayyid. Fiqh al-Sunnah. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Arabī, 1977. 

Santosa, Paulus Insap. Metodologi Penelitian. Tangerang: Universitas Terbuka, 

2021. 

Sarwat, Aḥmad. Maqashid Syariah. Jakarta: Rumah Fiqh Publishing, 2019. 

Shams al-Dīn, Muṣṭafā Muḥammad Jabrī. al-Tarjīḥ al-Maqāṣidī bayn al-Nuṣūṣ 

al-Muta‘āriḍah. tt: t.p, t.th. 

Shaybah, Ibn Abī. al-Muṣannaf. Madinah: Maktabah al-ʿUlūm wa al-Ḥikam, 

1989. 

Shihāb, M Quraish. Tafsīr al-Miṣbāḥ. Jakarta: Lentera Hati, 2008. 

Sirry, Mun’im. Sejarah Fiqh Islam: Sebuah Pengantar. Surabaya: Risalah Gusti, 

1995. 

Solikin, Nur. Pengantar Metodologi Penelitian Hukum. Pasuruan: Qiara Media, 

2021. 

Zahrah, Muḥammad Abū. Uṣūl Fiqh. Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, 2010. 

 Artikel Jurnal 

‘Abd al-Majīd, Faras. “al-Tarjīḥ bayn al-Maqāṣid wa Ātharuh fī al-Fiqh al-Islāmī: 

Dirāsah Ta’sīliyyah Taṭbīqiyyah.” Dirāsāt 42, no. 3 (2015): 1065–1082. 

Afsari, Salem. “’Iddah al-Zāniyah fī al-Fiqh al-Islamī.” The Islamic University 

College Journal 61, no. 1 (2021): 664–680. https://iu-

juic.com/index.php/juic/article/view/2962/manuscripts. 

al-Ḥarbī, Āminah Mas‘ad Musā‘id. “al-‘Iddah min Mawāni‘ al-Nikāḥ fī al-Fiqh 

al-Islāmī,” Majalah Dirasat al-Islamiyyah wa al-Buhuth al-Akadimiyyah 11, 

no. 75, (Desember 2016), 307–354. 

https://iu-juic.com/index.php/juic/article/view/2962/manuscripts
https://iu-juic.com/index.php/juic/article/view/2962/manuscripts


95 

 

 

 

al-Marzūqī, Āishah Sulṭān. “Aḥkām al-Mar’ah al-Ḥāmil fī al-Fiqh al-Islāmī.” 

Majalah Dirasat al-Islamiyyah wa al-Buhuth al-Akadimiyyah, no. 63 (2015): 

313–68. 

https://mdak.journals.ekb.eg/article_157513_1e5ecf8c3f611387ff16308411e

1a81b.pdf. 

Aprilianto, Dwi, dan Farida Ulvi Na’imah. “Tarjih maqasidi of Terrorism 

Perpetrators Death Penalty in Indonesia.” Ulul Albab: Jurnal Studi dan 

Penelitian Hukum Islam 4, no. 2 (13 Juli 2021): 133–146. 

http://jurnal.unissula.ac.id/index.php/ua/article/view/13637. 

Faisol, Muhammad. “Ihdad Masa Berkabung dalam Tinjauan Para Mufassir dan 

Fuqaha.” Hukum Islam 17, no. 1 (2007): 126-147. 

Mutmainah, Nurul Afiyah Hikmatul. “The Majelis Tarjih Muhammadiyah’s 

Fatwa on the Pregnant Marriage: A Maqāṣid Approach.” Ulumuddin Journal 

of Islamic Legal Studies 1, no. 1 (17 Juli 2020): 68–90. 

http://ejournal.umm.ac.id/index.php/ulum/article/view/12867.  

Nurulaeni, Wahidah, dan Fahmi Hasan Nugroho. “Penentuan Masa Idah Wanita 

Hamil Karena Zina Menurut Muhyiddin Al-Nawai Dan Ibnu Qudamah.” 

Jurnal Madzhab 1, no. 1 (2024): 60–72. 

https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/madzhab/article/view/737/246.  

S., Nasruddin, dan Sulaemang L. “Pregnancy Married in the Perspective of 

Islamic Law and Five Mazhab.” Al-’Adl 14, no. 1 (27 Januari 2021): 14–26. 

https://ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/al-adl/article/view/2234.  

Sari, Milya, dan Asmendri Asmendri. “Penelitian kepustakaan (library research) 

dalam penelitian pendidikan IPA.” Natural Science: Jurnal penelitian bidang 

IPA dan pendidikan IPA 6, no. 1 (2020): 41–53. 

https://core.ac.uk/download/pdf/335289208.pdf  

Sirajulhuda, Mohammad Hanief. “Konsep Fikih Ikhtilaf Yusuf al-Qaradhawi.” 

TSAQAFAH 13, no. 2 (25 Januari 2018): 255–278. 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i2.1508.  

Skripsi 

Ayu, Rizqa Febry. “‘Iddah Wanita Hamil Karena Zina (Analisis Menurut Hukum 

Islam dan Hukum Positif).” Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda 

Aceh, 2018. 

Mafakhir, M. Muhyiddin Tajul. “Implementasi Tarjih Maqashidiy Terhadap 

Kontradiksi Nash Persyaratan Wali Dalam Akad Nikah.” IAIN Jember, 

2021. 

Rofiq, Aynur. “Analisis Pendapat Al-Imam Al-Nawawi Tentang ‘Iddah Wanita 

Hamil Karena Zina.” Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2016. 

https://mdak.journals.ekb.eg/article_157513_1e5ecf8c3f611387ff16308411e1a81b.pdf
https://mdak.journals.ekb.eg/article_157513_1e5ecf8c3f611387ff16308411e1a81b.pdf
http://jurnal.unissula.ac.id/index.php/ua/article/view/13637
http://ejournal.umm.ac.id/index.php/ulum/article/view/12867
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/madzhab/article/view/737/246
https://ejournal.iainkendari.ac.id/index.php/al-adl/article/view/2234
https://core.ac.uk/download/pdf/335289208.pdf
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i2.1508


96 

 

 

 

Tesis 

Mulyono. “‘Iddah Perempuan Hamil Karena Zina Menurut Madzhab Hanbali dan 

Kompilasi Hukum Islam (Analisis Sadd Dzari’ah).” IAIN Curup, 2021. 

‘Āshūrī, Muḥammad. “al-Tarjīḥ bi al-Maqāṣid Ḍawābiṭuh wa Ātharuh al-Fiqhī.” 

Jāmiʿat al-Ḥājj Lakhaḍar-Baṭnah, 2008. 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

BIODATA DIRI 

 

 

 

 

 

 

A. Identitas Diri 

Nama   : Ahmad Faizzul Haq 

NIM   : 222102010007 

Tempat, Tanggal Lahir : Jember, 18 April 2004 

Alamat    : Curah Kates, Klompangan, Ajung, Jember 

Fakultas/Program Studi  : Syariah/Hukum Keluarga 

Email   : fayzoel18@gmail.com  

B. Riwayat Pendidikan 

MI    : MIMA 01 KH Shiddiq 

MTs   : MTs Miftahul Huda 

MA   : MA Darus Sholah  

Pendidikan non-formal : PP. Salafiyah Curah Kates, Jember 

  PP. Al-Bidayah, Jember 

  PP. Arrisalah, Jember 

  PP. Queen Al-Falah Ploso, Kediri 

 

mailto:fayzoel18@gmail.com

