SIMBOLISME BUNGA DALAM AL-QUR’AN: ANALISIS
SEMIOTIKA ATAS KATA WARDAH, RAYHAN, DAN
ZAHRAH

SKRIPSI

”;
.
&7

l/

|_.4
v

==.!==-
g~ N

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:
Annisatul Luthfiyyah
NIM: 212104010052

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
FAKULTAS USHULUDDIN ADAB DAN HUMANIORA
v ©2025



SIMBOLISME BUNGA DALAM AL-QUR’AN: ANALISIS
SEMIOTIKA ATAS KATA WARDAH, RAYHAN, DAN
ZAHRAH

SKRIPSI

Diajukan kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddig Jember
untuk memenuhi salah satu persyaratan memperoleh gelar Sarjana Agama (S.AQ)
Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora Program Studi lImu Al-Qur'an dan

Tafsir.

Oleh:
Annisatul Luthfiyyah
NIM: 212104010052

Disetujui Pembimbing

Dr. H. Safrudin J, owo, Lc., M.Ag.
NIP: 197303102001121002




SIMBOLISME BUNGA DALAM AL-QUR’AN: ANALISIS
SEMIOTIKA ATAS KATA WARDAH, RAYHAN, DAN
ZAHRAH

SKRIPSI
Telah diuji dan diterima untuk memenuhi salah satu persyaratan memperolch
gelar Sarjana Agama (S. Ag) Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora
Program Studi
Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir
Hari: Kemis

Tanggal: 1 Des :mber 2025

i Per wu

/‘.‘

- - - ‘. :
D
77 /77
Df. Zalna] Ansan, AVALE WA

a, MLCThT
NIP. 198408062019031004 || | . NIP, {98702022019032009

I Dr H Ah SyukronLatiftMA  ( =

2. Dr. Safruddin Edi Wibowo, L¢., M. Ag.

Menyetujui

digllibvinkhasac.id

diglit vinkhas.ac.id




“Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kebesaran)
Kami di segenap penjuru dan pada diri mereka sendiri sehingga
jelaslah bagi mereka bahwa (Al-Qur’an) itu adalah benar. Tidak

cukupkah (bagi kamu) bahwa sesungguhnya Tuhanmu menjadi saksi

atas segala sesuatu?”’

QS. Fushshilat [41]: 53

! Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, (Jakarta: lajnah Pentashihah
mushaf Al-Quran), 2019.



PERSEMBAHAN

Dengan penuh rasa syukur ke hadirat Allah Subhanahu wa Ta’ala atas
limpahan rahmat, hidayah, dan inayah-Nya, skripsi ini dapat terselesaikan dengan
baik. Karya sederhana ini penulis persembahkan sebagai bentuk ungkapan terima
kasih dan penghargaan yang tulus kepada pihak-pihak yang telah memberikan
doa, dukungan, serta pendampingan sepanjang proses penyusunannya:

1. Penulis menyampaikan rasa terima kasih yang sebesar-besarnya kepada
Ayah Amsori dan lbu Siti Fathiyyah atas doa, kasih sayang, serta
dukungan tanpa henti. Segala pencapaian ini tidak terlepas dari ketulusan
mereka dalam membimbing dan menguatkan penulis sepanjang perjalanan
akademik. Semoga Allah membalas setiap kebaikan dan cinta yang telah
dicurahkan.

2. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada adik tercinta, Fairuz
Zalfa Adzkiya, yang selalu menghadirkan keceriaan dan menjadi
penyemangat di tengah proses penyusunan skripsi ini.

3. Terima kasih yang tulus penulis sampaikan kepada sahabat sekaligus
kakak yang baik, Ummi Rohmatuzzahrah, yang senantiasa memberikan
semangat, doa, dan bantuan dalam berbagai proses akademik. Terima
kasih atas ketulusan, kebaikan hati, dan persahabatan yang menguatkan
penulis selama menempuh masa perkuliahan.

4. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada semua pihak yang
telah membantu, termasuk seseorang yang banyak membantu menjadi

‘support system’ penulis selama mengerjakan skripsi dan rekan rekan yang



tidak bisa disebutkan satu persatuyang tidak dapat disebutkan satu persatu.
Semoga Allah Subhanahu wa Ta’ala membalas setiap kebaikan dengan
pahala yang berlipat.

5. Terima kasih kepada seluruh mahasiswa Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir,
khususnya IAT 3 angkatan 2021, yang telah memberi pengalaman dan

pelajaran berharga selama masa perkuliahan.

Vi



KATA PENGANTAR

Puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas limpahan
rahmat, karunia, dan petunjuk-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan
penelitian ini dengan baik dan lancar. Shalawat dan salam semoga senantiasa
tercurah kepada Nabi Muhammad Saw. yang telah menjadi teladan dalam
kehidupan.

Penulis mengucapkan terima kasih kepada pihak-pihak yang telah
memberikan semangat dan motivasi dalam menggali potensi diri selama di
Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Shiddiq Jember, beberapa tokoh yang
berperan dalam penelitian ini, di antaranya:

1. Rektor UIN KHAS Jember, Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag, M.M., telah
memberikan dukungan dengan menyediakan fasilitas seperti infrastruktur
jalan, perpustakaan, dan gedung perkuliahan, serta menginspirasi untuk terus
berkarya di dunia

2. Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora (FUAH) UIN KHAS Jember,
Prof. Dr. Ahidul Asror, M.Ag., memberikan motivasi bahwa menjadi sosok
yang vi berarti tidak pernah lepas dari tanggung jawabnya dan selalu siap
membantu mahasiswa yang membutuhkan.

3. Kepala Jurusan Studi Islam di FUAH UIN KHAS Jember, Dr. Win
Ushuluddin, memberikan dorongan dan semangat untuk terus belajar dan

‘mengembangkan ilmu pengetahuan.

vii



4. Koordinator Program Studi IImu Al-Qur'an dan Tafsir di UIN KHAS Jember,
Ustadz Abdullah Dardum, M.Th.1., memberikan pengajaran dengan kesabaran
serta berkomunikasi dengan lemah lembut dalam memberikan pembelajaran
yang berorientasi moral.

5. Dosen pembimbing, Dr.H.Safruddin Edi Wibowo Lc.M. Ag. telah
membimbing dan memberikan arahan dalam proses penyusunan skripsi ini.

6. Segenap dosen, pegawai, dan civitas akademik di lingkungan Fakultas
Ushuluddin, Adab dan Humaniora (FUAH) yang telah memberikan
pengetahuan dan pengalaman selama proses belajar penulis di UIN KHAS
Jember.

Penulis sangat berharap bahwa tulisan ini dapat memberikan manfaat
bagi para pembaca. Penulis telah berusaha sebaik mungkin untuk menyelesaikan
skripsi ini, namun penulis sadar bahwa masih terdapat kekurangan dan kelemahan
baik dalam konten maupun tata bahasa. Penulis mengakui bahwa skripsi ini belum
mencapai tingkat kesempurnaan yang diinginkan. Oleh karena itu, penulis sangat
mengharapkan masukan, kritik, dan saran yang membangun dari para pembaca
agar penulisan ini dapat mencapai kualitas terbaiknya. Penulis dengan senang hati

menerima kritik dan saran yang membangun untuk perbaikan skripsi ini.

Jember, 12 Desember 2025

Annisatul Luthfiyyah

212104010052

viii



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN

Pedoman transliterasi Arab-Indonesia yang digunakan dalam penelitian

ini merupakan pedoman yang sesuai dengan buku Pedoman Karya Tulis IImiah

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember tahun 2021,

sebagaimana berikut:

Awal Tengah Akhir Sendiri Latin/Indonesia
\ L L \ alilu
2 3 - - b
3 3 <O Tl t
& & th
EN > d & J
> N c c h
EN EN ¢ & kh
2 2 2 2 d
A 3 3 3 dh
J J J J r
D J J B z
~ ~ o o S
™ ™ 8- o sh

= = o= = S




“a “= U= o= d
L L L L t
L L L L 7z
e » ¢ 4 ‘(ayn)
£ * ¢ 4 gh
K 3 a a f
§ s 3 3 q
< < 4 4 Kk
1 1 J J I
- - ¢ ¢ m
3 5 O n
A s 4.4 5,5 h
5] 3 3 3 \W
2 3 ¢ ¢ y

Untuk menunjukkan bunyi hidup panjang (mad) caranya dengan menuliskan

coretan Horizontal (macron) di atas huruf &, (), 7 (! )dan (i)




ABSTRAK

Annisatul Luthfiyyah, 2025: Simbolisme Bunga Dalam Al-Qur’an: Analisis
Semiotika Atas Kata Wardah, Rayhan, Dan Zahrah.

Kata Kunci: Simbolik, Bunga, Semiotika Kata Wardah, Rayhan, Zahrah.

Bunga merupakan salah satu simbol alam yang digunakan dalam Al-
Qur’an sebagai medium penyampaian pesan keagamaan melalui bahasa metaforis
dan simbolik. Berbeda dengan pemaknaan bunga dalam tradisi budaya yang
umumnya menitikberatkan pada aspek estetika, Al-Qur’an menghadirkan simbol
bunga sebagai sarana penyampaian pesan teologis, eskatologis, dan moral. Hal ini
tampak pada penggunaan lafadz wardah, raykan, dan zakrah yang tidak hanya
merujuk pada realitas alamiah, tetapi juga merepresentasikan makna yang
berkaitan dengan kekuasaan Allah, kenikmatan llahi, serta peringatan terhadap
kefanaan dunia.

Fokus penelitian ini diarahkan pada dua permasalahan utama, yaitu: (1)
bagaimana bentuk representasi lafadz wardah, raykan, dan zakrah sebagai simbol
bunga dalam Al-Qur’an, dan (2) bagaimana makna denotatif, konotatif, dan
mitologis dari simbol bunga berdasarkan analisis semiotika Roland Barthes.
Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap makna simbolik lafadz-lafadz bunga
dalam Al-Qur’an secara komprehensif serta menjelaskan pesan teologis dan moral
yang terkandung di dalamnya.

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif kepustakaan
dengan metode deskriptif-analitis. Data diperoleh melalui penelaahan teks Al-
Qur’an, kitab-kitab tafsir klasik dan kontemporer, serta literatur pendukung yang
relevan. Analisis data dilakukan dengan menggunakan pendekatan semiotika
Roland Barthes melalui tahapan denotasi, konotasi, dan mitos guna mengungkap
signifikasi makna simbolik dari masing-masing lafadz.

Hasil kajian menunjukkan dua temuan utama. Pertama, ketiga lafadz
tersebut merepresentasikan simbol bunga dengan karakter makna yang berbeda, di
mana wardah menggambarkan fenomena kosmik yang dahsyat, rayhan
melambangkan ketenteraman dan kenikmatan Ilahi, sedangkan zahrah
merepresentasikan keindahan dunia yang bersifat sementara. Kedua, pada tingkat
denotatif, konotatif, dan mitologis, simbol-simbol tersebut membentuk pesan
teologis dan moral yang mendalam, di mana wardah menegaskan keagungan dan
kekuasaan Allah, rayhan merepresentasikan keharmonisan ciptaan serta
keseimbangan antara kebutuhan material dan spiritual manusia, dan zakrah
menjadi peringatan terhadap sikap materialistik yang melalaikan nilai-nilai
akhirat. Melalui pendekatan semiotika Roland Barthes, simbol bunga dalam Al-
Qur’an dapat dipahami sebagai mitos Qur’ani yang bersifat transendental dan
menghubungkan realitas alam dengan nilai-nilai spiritual.

Xi



DAFTAR ISl

COVER ..o I
LEMBAR PERSETUJUAN ..o i
LEMBAR PENGESAHAN. ..o iii
MOTTO oo v
PERSEMBAHAN ... ..ot v
KATA PENGANTAR .o Vil
PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN ..o IX
ABSTRAK e Xi
DAFTAR IST ..o Xii
DAFTAR TABEL ...t Xiv
BAB | PENDAHULUAN ..ottt 1
A, KONtEKS PENEILIAN .......ovvviiiiciiiee s 1
B. FOKUS Penglitjan. .g.. 4. g - g-e e o R oo BB 0 Foe - F ke gy en 5
C. TUjuan PeNnEIILIAN .....cceeviiieiie e 6
D. Manfaat Penelitian ............ccooiiiiiiiiiieieise e 6
E. Definisi IStHaN ... 8
BAB 1 KAJIAN PUSTAKA ..o 13
A. Penelitian Terdahulu ...........coooiiiiiiii e 13
= S 11T T T =To] o SRR 20
1. Pengertian SEMIOLIKA..........cooveiiiiiiiiie e 20
"'2."Semiotika Roland Barthes ...l it e O i 25
BAB Il METODOLOGI PENELITIAN.....coiiiieeee e 28

xii



A. Pendekatan & Jenis PeNelitian ..........ooovvoeeeoe e 28

B. Objek dan Pendekatan Penelitian..............ccccoevviieiiene s, 29
C. SUMDEE DALA.......ccviivireiiiiiit e 30
D. Teknik Pengumpulan Data............cccccveieeiieiieieeie s 31
E. Teknik Analisis Data............ccoveiiieriiiiiiieisisieseesesee e 31
F.  Keabsahan Data............ccoiirieiiiiirieiniiieeese s 32
G. Sistematika Pembahasan ..., 33
BAB IV PENYAJIAN DATA DAN ANALISIS DATA ..o 35

A. Deskripsi Umum Ayat-Ayat tentang Simbol Bunga dalam Al-Qur’an.. 35

B. Representasi Simbol Bunga dalam Al-Qur’an.............ccccceevevveiveireennenn, 38
C. Makna Denotatif, Konotatif, dan Mitos Bunga dalam Al- Qur’an.......... 58
BAB V PENUTUP......... . Sostee, ...............co080SSY ... 68
AL KESIMPUIAN ... et re e e 68
B. Saran ... INJVERSELAS LS AR NGB L 69
DAFTAR PUSTAKA L. 1. 08 Ly AL L VLA L S LR 0 b 70

xiii



Tabel 1.1

Tabel 4.1

Tabel 4.2

Tabel 4.3

DAFTAR TABEL

Persamaan dan Perbedaan dengan Penelitian Terdahulu............ 18
Denotasi SIMbol BUNQA..........ccceiveviiiieieece e 60
Konotasi SIMBOl BUNGA .........cccveiveiiiieieceeec e 62
Mitos SIMDOI BUNQA ......covveieiieiieie e 65

Xiv



BAB I

PENDAHULUAN

A. Konteks Penelitian

Bunga merupakan simbol universal yang kaya akan makna oleh
berbagai kebudayaan serta agama di dunia untuk mengekspresikan nilai-nilai
kehidupan, spiritualitas, dan keindahan. Dalam tradisi Barat, bunga sering
diidentikkan dengan ungkapan cinta, kelembutan, dan romantisme. Misalnya,
mawar merah melambangkan gairah dan kasih sayang yang mendalam,
sementara bunga lili sering dimaknai sebagai kemurnian dan kesucian.?

Sebaliknya, dalam tradisi Timur, bunga tidak hanya dipahami sebagai
lambang cinta antar manusia, tetapi juga mengandung makna spiritual, moral,
dan kosmologis. Bunga teratai dalam filsafat India dan Tiongkok, misalnya,
melambangkan pencerahan, kesucian, serta transendensi dari dunia fana
menuju dunia yang lebih tinggi. Dengan demikian, bunga memiliki posisi
yang ambivalen: di satu sisi menghadirkan keindahan dan cinta, namun di sisi
lain juga mengisyaratkan kefanaan, kerapuhan, bahkan godaan.’

Bunga teratai dalam tradisi India dan Sri Lanka bahkan dijadikan
simbol yang sangat kaya makna. la tumbuh dari lumpur namun tetap bersih di
permukaan air, melambangkan kemurnian spiritual, kelahiran baru, dan

pembebasan dari penderitaan duniawi. Dalam seni dan arsitektur kuil-kuil

?'Mahmoud, ‘Fatemeh. “Symbolism" of Plants and Flowers in the Qur’an and Islamic
Culture.” International Journal of Islamic Thought 19 (2021): 45-57.
% Alavi, Hamid Reza. “The Semiotics of Flowers in Islamic Mysticism.” Journal of Sufi

Studies 8, no. 2 (2019): 167-184.
1



9

kuno, motif teratai sering digambarkan sebagai alas tempat duduk dewa-dewi,
menandakan hubungan antara dunia material dan dunia transenden.*

Berdasarkan kajian Gilberto Mejia Salazar dalam The Cherry Blossom
and its Influence on Japanese Culture (2022), bunga sakura (cherry blossom)
merupakan simbol nasional Jepang yang merepresentasikan keindahan yang
bersifat sementara serta keterhubungan spiritual antara manusia dan alam.
Tradisi hanami yakni kegiatan menikmati keindahan bunga sakura yang
bermekaran menjadi wujud apresiasi masyarakat Jepang terhadap kefanaan
hidup dan siklus alam yang terus berputar.®

Sakura tidak hanya menjadi lambang musim semi, tetapi juga
metafora filosofis tentang kehidupan yang singkat, kehormatan, dan
pengorbanan. Nilai mono no aware (kesadaran akan keindahan dalam
kefanaan) menjadi inti dari pandangan hidup masyarakat Jepang yang
menghargai harmoni dan spiritualitas melalui alam.®

Dalam tradisi Kristen Barat, bunga juga memiliki makna teologis yang
mendalam. Dua bunga yang paling identik dengan figur Blessed Virgin Mary
adalah lily (bakung) dan mawar. Lily putih melambangkan kemurnian dan
keperawanan Maria, sebagaimana dicatat oleh St. Bede pada abad ke-7,
sementara mawar berkembang menjadi simbol cinta ilahi dan kehadiran

Maria sebagai Mistical Rose. Dalam ikonografi Gereja, mawar merah dan

* E. M. Mahesh Chathuranga Ekanayaka, “The Lotus In Art And Faith: A Cross-Cultural
Study Of Indian And Sri Lankan Symbolism,” International Journal of Creative Research
Thoughts 12, no. 12 (Desember 2024). :

® Salazar, Gilberto Mejia. “The Cherry Blossom and its Influence on Japanese Culture.”
Japanese Society and Culture, vol. 4, article 12, 2022, hal 163.

® Salazar, Gilberto Mejia. “The Cherry Blossom and its Influence on Japanese Culture.”



putih menjadi lambang cinta Tuhan serta kemuliaan Maria sebagai Ratu
Surga.’

Dalam konteks budaya Nusantara, khususnya tradisi Jawa, bunga juga
memainkan peran penting dalam kehidupan sosial dan spiritual. Bunga melati
(Jasminum sambac) memiliki makna simbolik yang mendalam sebagai
lambang kesucian, ketenangan, dan penyucian diri. Dalam upacara adat
seperti pernikahan dan siraman, melati digunakan sebagai simbol niat yang
tulus, kesucian hati, serta doa untuk kehidupan yang tenteram.® Dalam filsafat
Jawa, melati mencerminkan kesederhanaan yang luhur, keseimbangan batin,
dan keselarasan antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. Dengan demikian,
bunga dalam kebudayaan Jawa tidak hanya berfungsi estetis, tetapi juga
spiritual dan moral, mencerminkan pandangan hidup yang menekankan
harmoni dan kesucian.’

Sementara itu, dalam kebudayaan Arab dan tradisi sufistik, mawar
memiliki kedudukan yang istimewa. Mawar tidak hanya dipandang sebagai
bunga yang indah, tetapi juga sebagai simbol spiritual dan kultural yang sarat
makna. Keindahannya telah lama menginspirasi para penyair dan sufi sebagai
lambang cinta llahi, kemurnian jiwa, dan keanggunan spiritual. Selain
menjadi simbol, mawar juga hadir nyata dalam kehidupan masyarakat Arab

melalui air mawar yang digunakan dalam kuliner, pengobatan tradisional, dan

’ Fleur Dorrell, “The Lily and the Rose: Symbols of the Blessed Virgin Mary,” The God
Who Speaks (18 April 2025), https://www.godwhospeaks.uk/lily-rose-symbols-of-blessed-virgin-
mary.

#Nanny Sri Lestari, “Jasmine Flowers in Javanese Mysticism,” International Review of
Humanities Studies, Vol. 4, No. 1 (Januari 2019), hal 194.

% Nanny Sri Lestari, “Jasmine Flowers in Javanese Mysticism,” International Review of
Humanities Studies, Vol. 4, No. 1 (Januari 2019), hal 195.


https://www.godwhospeaks.uk/lily-rose-symbols-of-blessed-virgin-mary?utm_source=chatgpt.com
https://www.godwhospeaks.uk/lily-rose-symbols-of-blessed-virgin-mary?utm_source=chatgpt.com

ritual keagamaan. Sejarah panjang mawar Damaskus dan tradisi penyulingan
di Thaif menunjukkan bahwa bunga ini memiliki nilai estetis, ekonomis, dan
spiritual, sekaligus menjadi representasi hubungan harmonis antara
keindahan, religiositas, dan identitas budaya dalam peradaban Arab.™

Namun, simbolisasi bunga dalam Al-Qur’an memberikan dimensi
makna yang lebih mendalam dan khas dibandingkan dengan tradisi budaya
lainnya. Al-Qur’an menggunakan beberapa lafadz bunga seperti wardah
(mawar), rayhan (tumbuhan harum), dan zahrah (bunga) untuk
menggambarkan  fenomena  kosmologis, kondisi  eskatologis, dan
perumpamaan moral. Misalnya, kata wardah dalam QS. ar-Rahman [55]:37
menggambarkan kedahsyatan kosmos di Hari Kiamat dengan perumpamaan
langit yang terbelah seperti mawar merah. Kata rayhan dalam QS. ar-
Rahman [55]:12 melambangkan kenikmatan surga dan anugerah Allah
kepada manusia, sedangkan zahrah dalam QS. Taha [20]:131
merepresentasikan pesona dunia yang fana dan menipu. Dengan demikian,
bunga dalam Al-Qur’an tidak sekadar ornamen estetis, melainkan juga sarana
semiotik yang menyampaikan pesan teologis, eskatologis, dan moral.

Makna bunga yang beragam sangat dipengaruhi oleh konteks budaya
dan religius tempat simbol tersebut berkembang. Oleh karena itu, kajian
semiotic terutama teori Roland Barthes yang membedakan antara tingkat
denotasi, konotasi, dan mitos menjadi relevan untuk menelaah bagaimana

suatu tanda seperti bunga terbentuk secara linguistik dan kemudian

Y Dukhni Marketing, “Why the Rose Is so Special in the Arab World?”,
https://www.dukhni.com/blogs/whats-inside-your-fragrances/why-the-rose-is-so-special-in-the-
arab-world?.



https://www.dukhni.com/blogs/whats-inside-your-fragrances/why-the-rose-is-so-special-in-the-arab-world?utm_source=chatgpt.com
https://www.dukhni.com/blogs/whats-inside-your-fragrances/why-the-rose-is-so-special-in-the-arab-world?utm_source=chatgpt.com

on

berkembang menjadi mitos religius dalam tradisi Islam. Pendekatan ini
membuka ruang bagi analisis interdisipliner yang menyoroti kesamaan fungsi
simbol (seperti kesucian, cinta, dan kefanaan), namun juga menegaskan
perbedaan makna dan fungsi yang dipengaruhi oleh doktrin teologis, praktik
ritual, serta tujuan retoris masing-masing tradisi keagamaan.

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji simbolisme
bunga dalam Al-Qur’an melalui pendekatan semiotika Roland Barthes guna
menyingkap lapisan makna denotatif, konotatif, dan mitologis yang
terkandung di dalamnya. Kajian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah
tafsir tematik serta membuka ruang dialog interdisipliner antara ilmu tafsir,
semiotika, dan kajian budaya dalam memahami pesan keagamaan melalui
simbol-simbol alam ciptaan Allah.

B. Fokus Penelitian

Bedasarkan latar belakang tersebut, maka rumusan masalah dalam

penelitian ini adalah:
1. Bagaimana bentuk representasi lafadz wardah, rayhan, dan zahrah
sebagai simbol bunga dalam Al-Qur’an?
2. Bagaimana makna denotatif, konotatif, dan mitologis dari simbol bunga
dalam Al-Qur’an berdasarkan analisis semiotika Roland Barthes?
C. Tujuan Penelitian
Berdasarkan pemaparan fokus penelitian diatas, maka yang menjadi

fokus penelitian berikut adalah:



1. Untuk mendeskripsikan representasi simbol bunga dalam Al-Qur’an,
khususnya pada kata wardah, rayhan, dan zahrah.
2. Untuk menganalisis makna denotatif, konotatif, dan mitologis dari simbol
bunga dalam Al-Qur’an menurut pendekatan semiotika Roland Barthes.
D. Manfaat Penelitian
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat baik secara
teoritis maupun praktis sebagai berikut:
1. Manfaat Teoritis
Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi terhadap
pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang tafsir Al-
Qur’an dan studi semiotika. Dengan mengadopsi pendekatan semiotika
Roland Barthes, penelitian ini berupaya mengungkap lapisan-lapisan
makna yang terkandung dalam simbol bunga di Al-Qur’an. Barthes
menjelaskan bahwa tanda memiliki dua tingkat pemaknaan, yaitu denotasi
(makna literal), konotasi (makna simbolik-kultural), dan mitos (makna
ideologis). Melalui kerangka ini, penelitian berupaya menyingkap makna
simbolik bunga yang tidak hanya dipahami secara literal sebagai perhiasan
dunia, tetapi juga sebagai medium penyampaian pesan moral dan ideologi
transendental.
Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan
dalam kajian tafsir dan studi semiotika Islam, serta membuka ruang kajian
interdisipliner antara ilmu bahasa, kebudayaan, dan teologi Islam. Dengan

mengkaji makna simbol dalam wahyu secara semiotik, penelitian ini dapat



dijadikan sebagai acuan awal dalam pengembangan metodologi penafsiran

yang lebih kontekstual dan relevan dengan dinamika masyarakat

kontemporer. Selain itu, hasil penelitian ini dapat menjadi dasar bagi

penelitian lanjutan yang berfokus pada simbolisme keagamaan, semiotika

teks suci, maupun analisis budaya dalam konteks Al-Qur’an.

Manfaat Praktis

a)

b)

c)

Bagi Peneliti

Penelitian ini memberikan ruang bagi peneliti untuk
mengembangkan kemampuan analisis terhadap teks Al-Qur’an
melalui pendekatan interdisipliner, khususnya teori semiotika. Dengan
mengkaji simbol bunga menggunakan kerangka Roland Barthes,
peneliti dapat memperluas wawasan dalam memahami dimensi
simbolik wahyu serta memperkaya literatur akademik dalam studi
tafsir tematik dan teori tanda dalam konteks Islam.
Bagi Instansi UIN KHAS Jember

Hasil penelitian ini dapat menjadi kontribusi akademik bagi
pengembangan keilmuan di lingkungan UIN KHAS Jember,
khususnya pada Program Studi IImu Al-Qur’an dan Tafsir. Penelitian
ini juga dapat memperkaya referensi lokal dalam bentuk karya ilmiah
yang mendorong pendekatan tafsir tematik interdisipliner, sekaligus
menjadi sumber pembelajaran dalam mata kuliah kajian tafsir
kontemporer, semiotika, dan metodologi tafsir.

Bagi Masyarakat



0

Secara umum, penelitian ini dapat membantu masyarakat
dalam memahami simbol-simbol alam dalam Al-Qur’an secara lebih
reflektif dan kritis. Simbol bunga yang kerap dianggap sebagai
representasi keindahan semata, justru mengandung pesan-pesan
spiritual dan moral dalam pandangan wahyu. Dengan demikian,
penelitian ini dapat memperkuat kesadaran masyarakat akan nilai-nilai
transendental dalam kehidupan sehari-hari serta memperluas cara

pandang mereka dalam membaca dan memaknai ayat-ayat Al-Qur’an.

E. Definisi Istilah

Bagian ini berisi pengertian dari istilah-istilah penting yang menjadi

titik perhatian peneliti dalam judul penelitian.

1.

Simbolisme
Simbolisme adalah suatu pendekatan dalam kajian makna yang
memandang objek, kata, atau representasi tertentu sebagai tanda yang

1 Menurut

mewakili sesuatu yang lebih dalam dari makna literalnya.
Abrams dan Harpham (2012), simbolisme merujuk pada penggunaan
objek atau elemen yang tampak secara fisik untuk mewakili ide, nilai, atau
makna abstrak dalam konteks budaya atau spiritual tertentu.'? Dalam studi
teks keagamaan, simbol sering digunakan untuk menyampaikan pesan

teologis atau etis yang tidak selalu dikatakan secara eksplisit. Simbolisme

memungkinkan suatu konsep sederhana seperti bunga memiliki kekuatan

Morris,”

1 Patrio Tandiangga, “Simbolisme, Realitas, dan Pikiran dalam Semiotika Charles W.
Jurnal® ""Syntax " Transformation™ "2, no. 05 (23 Mei “2021): 650-61,

https://doi.org/10.46799/jst.v2i5.274.

12 Nafiatul Amalia, “Simbolisme Fauna Pada Penamaan Surah Dalam Al-Qur’an: Kajian

Semiotika,” 2020.



representatif yang melampaui bentuk biologisnya dan menjadi lambang
dari nilai-nilai spiritual, estetika, atau bahkan ideologis dalam suatu
masyarakat atau tradisi keagamaan.

Dalam konteks penelitian ini, simbolisme bunga merujuk pada cara
Al-Qur’an menghadirkan lafadz bunga seperti wardah, rayhan, dan zahrah
bukan hanya sebagai entitas biologis, tetapi juga sebagai tanda yang sarat
makna metaforis, visual, bahkan spiritual. Simbolisme ini tampak ketika
bunga digambarkan sebagai lambang keindahan, kefanaan dunia,
kenikmatan surgawi, atau tanda kebesaran ilahi. Seperti dicontohkan
dalam studi Muhammad Habib Izzuddin Amin (2021), menganalisis
simbolisme lebah dalam QS. An-Nahl: 68-69 dibaca menggunakan
pendekatan semiotika Roland Barthes, yang menunjukkan bahwa simbol-
simbol alam dalam Al-Qur’an dapat mengandung pesan ekologis dan
spiritual yang menghubungkan manusia dengan ciptaan Allah secara
harmonis.*?

Selain itu, Ramli & Husin (2015) dalam kajiannya tentang elemen
flora dalam gaya bahasa al- tasybih dalam Al-Qur’an, menegaskan bahwa
tumbuhan dan bunga kerap digunakan sebagai simbol metaforis untuk
mengungkapkan keindahan, kemurnian makna, dan nilai religius. Hal ini
memperlihatkan bahwa simbolisme dalam teks suci tidak hanya berfungsi
deskriptif, tetapi juga membangun relasi antara keindahan visual dan

makna spiritual yang mendalam. Dengan demikian, kajian simbolisme

3 Muhammad Habib Izzuddin Amin, “Nahl Sebagai Simbol : Analisis Semiotika Roland
Barthes terhadap QS. An-Nahl Ayat 68-69, Ta'wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan
Pemikiran Islam Vol 5, No 3 Desember 2024.



bunga dalam Al-Qur’an memberi kontribusi penting dalam memahami
bagaimana Al-Qur’an membentuk kesadaran estetik dan teologis melalui
bahasa simbolik yang kaya dan berlapis.**
2. Semiotika
Semiotika adalah ilmu yang mempelajari tentang tanda dan
bagaimana tanda tersebut digunakan untuk menyampaikan makna dalam
berbagai konteks kehidupan, baik secara linguistik maupun non-linguistik.
Dalam kajian keilmuan, semiotika tidak hanya terbatas pada studi bahasa,
tetapi juga meliputi simbol-simbol budaya, teks agama, karya sastra,
hingga fenomena sosial. Tanda dalam semiotika dipahami sebagai sesuatu
yang mewakili sesuatu yang lain dan diproses oleh penafsir melalui sistem
makna tertentu.™
3. Wardah, Rayhan, dan Zahrah
Lafadz wardah dalam QS. Ar- Rahman [55]:37 muncul dalam
konteks koasmis, menggambarkan kondisi langit yang terbelah pada hari
kiamat. Kata wardah secara leksikal berarti bunga mawar, yang memiliki
warna merah terang menyala (Lisan al- ‘Arab, Ibn Manzur). Dalam tafsir
klasik seperti Tafsir al- Kashshaf karya al- Zamakhsyari, dijelaskan bahwa
wardah merupakan simbol transformasi drastis alam semesta yang

menandakan hari kehancuran.

! Saipolbarin bin Ramli dan Ahmad Fikri bin Hj. Husin, “Penggunaan Unsur Tumbuh-
Tumbuhan Dalam’ Gaya Bahasa Al- Tasybih di Dalam Al- ‘Quran Al- Karim”, Jurnal: Ulum
Islamiyyah, (16 Desember 2015), hal 19.

15 Khusnul Khotimah, “Semiotika: Sebuah Pendekatan dalam Studi Agama,” Komunika:
Jurnal Dakwah dan Komunikasi 14, no.2 (2020):233-245.



Kata rayhan dalam al-Qur’an terdapat dua kali penyebutan, yaitu
Surah ar-Rahman [55]: 12 dan Surah al-Wagi’ah [56]: 89. Secara
etimologis, rayhan berasal dari akar kata ra-ha-nun yang berkaitan dengan

aroma atau wewangian. Dalam Tafsir al- Misbah, Quraish Shihab (2002)

menyebut “Kata (0\>wy) raihan terambil dari kata ra’ihah yakni aroma.

Raihan adalah kembang-kembang yang memiliki aroma yang harum,
seperti Ros, Yasmin, Kemuning dan lain-lain. Ada juga yang memahami
kata tersebut dalam arti daun yang hijau yakni sebagai antonim dari al-
‘ashf / daun yang kering”.*® Dalam konteks ini, bunga atau tumbuhan
harum tidak sekadar menjadi objek biologis, tetapi juga menjadi simbol
ketenangan batin, keindahan spiritual, dan kehidupan yang harmonis.
Adapun lafadz zahrah ditemukan dalam QS. Taha [20]:131, Dalam
Tafsir al-Kasysyaf, al-Zamakhsyari menafsirkan lafadz zahrah dipahami
sebagai lambang keindahan dan kemewahan dunia yang memikat manusia.
Kata ini digunakan untuk menunjukkan pesona duniawi yang membuat
seseorang larut dalam kenikmatan dan kelonggaran hidup. Para mufasir
menjelaskan bahwa zahrah menggambarkan orang-orang yang tampil
dengan rupa cerah, pakaian indah, dan gaya hidup mewah, berbeda dengan
keadaan para mukmin yang lebih sederhana dan tidak terikat pada urusan

dunia. Dengan demikian, zahrah tidak hanya merujuk pada keindahan

'8 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, Jilid
13 (Jakarta: Lentera Hati, 2002) Jilid 13 hal 502.



fisik, tetapi juga berfungsi sebagai kritik terhadap orientasi hidup yang
terlalu berpusat pada kesenangan duniawi.'’

Seperti dalam kitabnya yang berbunyi:

“Jika engkau bertanya: atas dasar apa kata zahrah (3.,2)) itu
dinashabkan? Jawabannya: untuk makna ikhtisas (pengkhususan). Dan jika
engkau berkata: makna az-zahrah itu sendiri adalah keindahan dan
kecerahan, sebagaimana dalam kata al-jahrah (3.¢a) yang berarti
keterlihatan yang jelas. Dan terdapat pula gira’ah: ‘Arina Allaha jahratan’
(‘Perlihatkanlah Allah kepada kami secara nya‘[a’).18

Ketiga lafadz ini wardah, rayhan, dan zahrah dipilih dalam
penelitian ini karena masing-masing tidak hanya memiliki makna literal
sebagai bunga atau tumbuhan, tetapi juga mengandung kedalaman

simbolik yang kuat dalam struktur semantik dan retoris Al-Qur’an.

' Al-Zamakhsyari, Tafsir al-Kasysyaf: An Hagoig Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil
Aqowil Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 4, hal 121.

8 Al-Zamakhsyari, Tafsir al-Kasysyaf: An Hagoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil
Agowil Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 4, hal 120.



BAB Il

KAJIAN PUSTAKA
A. Penelitian Terdahulu

Sebelum peneliti melakukan kajian ini, diperlukan langkah awal
berupa peninjauan terhadap penelitian-penelitian sebelumnya yang
berkaitan dengan tema simbolisme flora dalam Al-Qur’an. Langkah ini
penting untuk memahami sejauh mana topik tersebut telah diteliti dan di
mana letak celah penelitian yang masih dapat dikembangkan. Berdasarkan
penelusuran yang dilakukan, sejumlah penelitian terdahulu membahas
simbolisme tumbuhan dengan berbagai pendekatan, seperti tafsir tematik,
stilistika, analisis balaghah, dan kajian linguistik. Namun, sebagian besar
penelitian tersebut hanya menyoroti satu lafadz tertentu atau terbatas pada
aspek struktur bahasa dan retorika. Belum ditemukan kajian yang secara
khusus menelaah tiga lafadz bunga wardah, rayhan, dan zahrah secara
bersamaan dengan menggunakan perspektif semiotika Roland Barthes,
yang mengkaji makna denotatif, konotatif, serta pembentukan mitos dalam
sistem tanda. Oleh karena itu, penelitian ini disusun untuk mengisi
kekosongan tersebut dengan menawarkan analisis semiotik yang lebih
komprehensif terhadap simbolisme bunga dalam Al-Qur’an.

Pertama, penelitian yang ditulis oleh Haiva Satriana Zahrah
berjudul “Analisis Semiologi Roland Barthes pada Term Zahrah dalam Al-
Qur’an’™ membahas penafsiransemiologis terhadap lafadz zahrah 'yang

terdapat dalam QS. Taha [20]:131. Dalam penelitiannya, Haiva

13



menggunakan teori semiologi Roland Barthes untuk mengungkap makna
denotatif, konotatif, dan mitos yang melekat pada term zakrah. Hasil
penelitian  menunjukkan bahwa zakrah menggambarkan simbol
kemewahan dunia, kenikmatan sementara, serta kritik Al-Qur’an terhadap
kecenderungan materialisme manusia.'® Penelitian ini relevan dengan
penelitian penulis, namun cakupannya terbatas pada satu lafadz,
sedangkan penelitian ini mengkaji tiga lafadz sekaligus (wardah, rayhan,
dan zajhrah) untuk menggali makna simbolik bunga secara lebih
komprehensif melalui pendekatan semiotika Barthes.

Kedua, Endah Alhusna Syawabi (2020) dalam jurnal berjudul
“Kemangi di dalam Al-Qur’an Kajian Tematik tentang I’jaz Ilmi”
Penelitian ini membahas penyebutan tumbuhan kemangi dalam Al-Qur’an
melalui pendekatan tafsir tematik yang dikaitkan dengan konsep i‘jaz
‘ilmi. Endah menemukan bahwa kemangi memiliki manfaat ilmiah dan
biologis 'yang sesuai dengan hikmah penciptaannya sebagaimana tersirat
dalam teks Al-Qur'an.®® Meski sama-sama mengkaji flora dalam Al-
Qur’an, penelitian ini berorientasi pada manfaat ilmiah tumbuhan, berbeda
dengan penelitian penulis yang menitikberatkan pada makna semiotik
bunga dalam kerangka teori Roland Barthes.

Ketiga, penelitian yang ditulis oleh Lu’luun Nisai dan Tulus

Musthofa berjudul  “Mugqobalah  dalam Surah Ar-Rahman dan

¥'Haiva Satriana Zahrah S, “Analisis Semiologi Roland Barthes pada Term Zahrah dalam
Al-Qur’an,” Al Muhafidz: Jurnal limu Al-Qur’an dan Tafsir 3, no. 1 (2023): 117-130.

20 Endah Alhusna Syawabi, “Kemangi di dalam Al-Qur’an: Kajian Tematik tentang I‘jaz
‘Ilm1” (Skripsi, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2020).



i3]

Implikasinya terhadap Ma'na” membahas struktur retoris muqobalah
dalam Surah Ar-Rahman yang menampilkan pola pertentangan makna,
keseimbangan, dan simetri pesan. Penelitian ini diterbitkan dalam
Proceeding of The 1st Conference on Strengthening Islamic Studies in the
Digital Era (FICOSIS), Vol. 1 (2021).>* Dalam kajiannya, penulis
menguraikan bagaimana muqobalah berfungsi sebagai perangkat stilistika
yang mempertegas pesan keadilan, kasih sayang, serta kekuasaan Allah
melalui konstruksi ayat-ayat yang berpasangan. Menariknya, penelitian ini
juga menyinggung lafadz raykan dalam konteks Surah Ar-Rahman,
sehingga memberikan kontribusi penting dalam memahami relasi antara
struktur retoris dan simbol-simbol flora dalam surah tersebut.

Keempat, penelitian yang ditulis oleh Mohammad Alfie
Hardinagoro dkk. (2025) berjudul “Perumpamaan Tumbuhan dalam Al-
Qur’an Perspektif Tafsir An-Nur” mengkaji perumpamaan tumbuhan
dalam Al-Qur’an melalui pendekatan tafsir tematik dengan rujukan Tafsir
An-Nur. Penelitian ini menekankan bagaimana penyebutan tumbuhan
digunakan sebagai sarana penyampaian nilai moral, etika, dan pesan
spiritual dalam teks Al-Qur’an. Meskipun sama-Sama membahas unsur
flora dalam Al-Qur’an, penelitian ini berfokus pada penafsiran tematik dan

pesan moral secara umum, sedangkan penelitian penulis secara khusus

menelaah simbolisme tiga lafadz bunga, yaitu wardah, rayhan, dan

U Lu’luun Nisai dan Tulus'" Musthofa, “Mugqobalah” dalam Surah® Ar-Rahman’ dan
Implikasinya terhadap Ma’na,” Proceeding of The 1st Conference on Strengthening Islamic
Studies in the Digital Era (FICOSIS) 1 (2021), 131-153, Faculty of Ushuluddin, Adab and
Dakwah IAIN Ponorogo.



zahrah, melalui pendekatan semiotika Roland Barthes untuk mengungkap
makna denotatif, konotatif, dan mitologisnya.**

Kelima, penelitian oleh Moh. Buny Andaru Bahy dkk. (2024)
berjudul “An Analysis of Flora Symbols in the Qur’an from the
Perspective of Charles Sanders Peirce” mengidentifikasi sekitar 25 ayat
yang berisi simbol flora dan mengelompokkan maknanya ke dalam
kategori umum dan spesifik. Penelitian ini menyimpulkan bahwa flora
dalam Al-Qur’an berfungsi sebagai tanda kekuasaan Allah, keteraturan
alam, manfaat kehidupan, dan bukti kasih sayang llahi.? Penelitian ini
memiliki kesamaan dengan penelitian penulis dalam hal kajian simbol
alam, tetapi berbeda dari sisi objek kajian dan teori. Penelitian ini
membahas flora secara umum dengan teori Peirce, sedangkan penelitian
penulis menelaah tiga lafadz bunga dengan teori Barthes untuk menelusuri
tahapan makna dari literal hingga mitologis.

Dari berbagai penelitian terdahulu tersebut dapat disimpulkan
bahwa kajian flora dalam Al-Qur’an telah dilakukan melalui beragam
pendekatan, seperti semiotika Barthes, analisis tematik, i1‘jaz ‘ilmi,
stilistika-balaghah, hingga semiotika Peirce. Namun, seluruh penelitian
tersebut masih memiliki keterbatasan pada ruang lingkup objek maupun

perspektif teori. Beberapa penelitian hanya mengkaji satu lafadz tertentu,

2 Mohammad Alfie Hardinagoro dkk., “Perumpamaan Tumbuhan dalam Al-Qur’an
Perspektif Tafsir An-Nur,” Bunyan al- ‘Ulum: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, vol. 5, no. 1
(2025). : : :

% Moh. Buny Andaru Bahy et al., “An Analysis of Flora Symbols in the Qur’an from the
Perspective of Charles Sanders Peirce,” Tafse: Journal of Qur’anic Studies 9, no. 1 (January—June
2024): 16-27, https://doi.org/10.22373/tafse.v9i1.22043



seperti zakrah atau kemangi, dan sebagian lain memfokuskan analisis pada
struktur retoris atau kajian ilmiah terhadap manfaat tumbuhan. Sementara
itu, penelitian yang mengulas flora secara luas belum menyoroti
simbolisme bunga secara spesifik dan belum mengaplikasikan model
pemaknaan bertingkat sebagaimana dikembangkan oleh Roland Barthes.
Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk mengisi celah tersebut dengan
menganalisis tiga lafadz bunga wardah, raykan, dan zakrah melalui
pendekatan semiotika Barthes guna mengungkap makna denotatif,
konotatif, dan mitologis yang lebih komprehensif dalam konstruksi pesan
Al-Qur’an.

Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk melengkapi kekurangan
studi-studi terdahulu dengan menawarkan pembacaan semiotik terhadap
tiga lafadz yang merepresentasikan simbol bunga dalam Al-Qur’an, yaitu
wardah, rayhan, dan zakrah. Melalui pendekatan semiotika Roland
Barthes, penelitian ini tidak hanya mengkaji makna denotatif dan konotatif
dari ketiga lafadz tersebut, tetapi juga mengungkap konstruksi mitos dan
ideologi yang melekat di dalamnya. Dengan demikian, studi ini
diharapkan mampu memberikan kontribusi baru dalam khazanah tafsir dan
studi semiotika Al-Qur’an, khususnya dalam memahami dimensi estetis,

spiritual, dan simbolik dari bunga sebagai tanda dalam teks suci.



Tabel 1.1

Persamaan dan Perbedaan dengan Penelitian Terdahulu

Judul Penelitian

Persamaan Penelitian

Perbedaan Penelitian

Analisis
Semiologi Roland
Barthes pada
Term Zahrah

dalam Al-Qur’an.

Sama-sama
menggunakan teori
semiotika Roland
Barthes dan membahas
simbol bunga dalam

Al-Qur’an.

Hanya berfokus pada satu
lafadz, yaitu zahrah; tidak
menelaah hubungan
simbolik dengan wardah

dan rayhan.

Kemangi di
dalam Al-Qur’an:
Kajian Tematik

tentang [’jaz IImi.

Penelitian tersebut
sama-sama meneliti
flora dalam Al-Qur’an
sebagai bagian dari
tanda-tanda kebesaran
Allah. Keduanya juga
mengkaji makna yang
terkandung dalam
penyebutan unsur alam

dalam wahyu.

Penelitian Endah berfokus
pada tumbuhan kemangi
dan menekankan aspek
1‘jaz ‘ilmi serta manfaat
ilmiahnya, sedangkan
penelitian ini menganalisis
bunga wardah, rayhan, dan
zahrah melalui teori
semiotika Roland Barthes
untuk mengungkap makna
denotatif, konotatif, dan

mitologisnya.

Mugobalah dalam

Surah Ar-Rahman

Penelitian tersebut

sama-sama mengkaji

Penelitian Nisai dan

Musthofa menganalisis




dan Implikasinya

terhadap Ma’na.

ayat Al-Qur’an yang
memuat unsur flora,
dan sama-sama
membahas makna yang
terkandung dalam
struktur ayat, termasuk
lafadz rayhan pada

Surah Ar-Rahman.

pola mugobalah dan
struktur balaghah dalam
Surah Ar-Rahman,
sedangkan penelitian ini
memusatkan kajian pada
simbolisme tiga lafadz
bunga dengan
menggunakan analisis
semiotika Roland Barthes,
bukan pendekatan

stilistika atau balaghah.

Perumpamaan
Tumbuhan dalam
Al-Qur’an
Perspektif Tafsir

An-Nur.

penelitian ini  sama-
sama mengkaji unsur
tumbuhan ' dalam Al-

Qur’an sebagai sarana

penyampaian pesan
moral dan spiritual.
Keduanya berpijak

pada teks Al-Qur’an
serta memandang
tumbuhan bukan
sekadar objek alam,_

tetapi sebagai medium

Penelitian Mohammad

Alfie Hardinagoro dkk.

menggunakan pendekatan
tematik

tafsir dengan

rujukan Tafsir An-Nur dan

membahas tumbuhan
secara umum  sebagai
perumpamaan moral.
Sementara itu, penelitian
ini secara khusus

memfokuskan kajian pada

tiga lafadz bunga, vyaitu




n

simbolik yang | wardah, raykan, dan
mengandung  makna | zakrah, dengan
keagamaan dan nilai | menggunakan pendekatan
etis bagi manusia. semiotika Roland Barthes
untuk menganalisis makna
denotatif, konotatif, dan
mitologis. Dengan
demikian, penelitian ini
menekankan  pembacaan
simbolik  dan  struktur
tanda, bukan  sekadar

penafsiran tematik.

An Analysis of Sama-sama mengkaji | Fokus kajian masih umum
Flora Symbols in simbol flora (flora secara luas) dan
the Qur’an from | (tumbuhan) dalam Al- | memakai teori Peirce, tidak

the Perspective of | Qur’an dan memiliki | secara spesifik pada simbol
Charles Sanders | orientasi spiritual serta bunga seperti wardah,

Peirce. teologis. rayhan, dan zakrah.

B. Kajian Teori
1. Pengertian Semiotika
Dalam penerapannya, semiotika mengkaji berbagai sistem,

aturan, dan konvensi yang membuat suatu tanda dapat dipahami dan



21

memiliki arti. Karena itu, semiotika dipahami sebagai ilmu yang
mempelajari tanda serta seluruh proses pemaknaannya secara
sistematis. Sejalan dengan pemikiran Ferdinand de Saussure, bahasa
juga dianggap sebagai bagian dari semiologi, sebab bahasa merupakan
salah satu sistem tanda yang paling lengkap di antara banyak sistem
tanda lainnya.**

Dalam kerangka ini, kata, kalimat, atau proposisi dapat
diposisikan sebagai tanda, sebagaimana halnya gerak tubuh, isyarat
lampu lalu lintas, atau simbol-simbol visual seperti bendera. Segala
sesuatu yang berfungsi menyampaikan makna baik tanda yang muncul
dari fenomena alam maupun tanda yang sengaja diciptakan manusia
termasuk dalam ranah semiotika. Bahkan, wahyu atau firman Tuhan
juga dapat dipahami sebagai tanda yang mengandung pesan dan
petunjuk bagi manusia.?

Contoh penggunaan tanda dapat ditemukan dalam pemaknaan
bunga dalam kehidupan sosial. Bunga tidak hanya berfungsi sebagai
objek alam, tetapi juga memiliki makna simbolik yang dipengaruhi
oleh konstruksi budaya. Dalam sejumlah kebudayaan Asia, misalnya,
bunga teratai dipandang sebagai simbol kemuliaan dan kesucian yang
tumbuh dari lingkungan yang keruh, sedangkan bunga matahari sering

dimaknai sebagai lambang kehangatan, optimisme, dan kebahagiaan.?®

*Rusmana, Filsafat Semiotika, 32."

% Rusmana, Filsafat Semiotika, 33.

% Dimas Faiq Rizqulloh, “Analisis Simbol Bunga Teratai dalam Seni Rupa,” Sakala:
Jurnal Seni Rupa Murni, Vol. 2, No. 2 (2021), 102.



79

Di sisi lain, dalam budaya Jawa, bunga mawar memiliki fungsi
simbolik yang beragam: digunakan dalam prosesi pernikahan sebagai
representasi kesucian dan harapan baik, namun juga dipakai dalam
ritual kematian sebagai bentuk penghormatan serta doa bagi arwah.*’
Ragam pemaknaan ini menunjukkan bahwa bunga beroperasi sebagai
tanda yang maknanya tidak bersifat alamiah, melainkan dibentuk
melalui sistem sosial, historis, dan kultural suatu konsep yang menjadi
landasan utama dalam kajian semiotika.

Semiotika adalah cabang ilmu yang mempelajari tentang tanda
dan makna, mencakup bagaimana tanda-tanda itu terbentuk,
diorganisasi, serta digunakan dalam proses komunikasi. lIstilah ini
berasal dari bahasa Yunani semeion yang berarti “tanda”. Dalam
konteks yang luas, semiotika mengkaji tanda dalam semua bentuknya
baik linguistik maupun non-linguistik yang dapat digunakan untuk
menyampaikan makna.?® Menurut John Lechte (dalam Hamidi, 2004),
semiotika berfokus pada sistem tanda dan proses penafsiran yang
terjadi di dalamnya, baik dalam bahasa, budaya, hingga simbol sosial.

Menurut Ferdinand de Saussure, semiotika adalah ilmu yang

mempelajari tanda dalam kehidupan sosial, dengan menekankan dua

" Aziz Al Bilad, “Kajian Bunga Mawar sebagai Simbol Budaya Lokal dan Agama
melalui* Pandangan “Semiotika Roland  Barthes,” Kusa Lawa 1, no. "1 (2021): 218,
https://doi.org/10.21776/ub.kusalawa.2021.001.01.0218

% Wildan Taufig, Semiotika Untuk Kajian Sastra Dan Al-Qur’an (Bandung: Yrama
Widya : 2016.



72

komponen utama: signifier (penanda) dan signified (petanda).”®
Sementara itu, Charles Sanders Peirce melihat semiotika sebagai
perluasan dari logika, dengan mendefinisikan tanda sebagai sesuatu
yang merujuk pada objek melalui interpretasi. Peirce mengembangkan
model semiotika triadik yang mencakup representamen, objek, dan
interpretant.®

Semiotika kemudian berkembang dalam berbagai cabang
analisis seperti semiotika = analitik (untuk berobjek tanda dan
menganalisisnya menjadi ide, objek dan makna), semiotika naratif
(untuk cerita dan mitos), semiotika kultural (untuk budaya), semiotika
sosial (untuk simbol dan lambang sosial), hingga semiotika natural
(untuk fenomena alam seperti petir atau suara binatang).*

Menurut Wulandari dan Siregar (2020), semiotika merupakan
disiplin ilmu yang mempelajari struktur dan fungsi tanda dalam proses
komunikasi serta pemaknaan. Pendekatan ini penting digunakan dalam
memahami teks yang kaya akan simbol, termasuk Al-Qur’an, karena
pendekatan ini mampu mengungkap lapisan makna yang tersembunyi
di balik bentuk-bentuk linguistik yang tampak secara eksplisit.*

Melalui analisis semiotik, peneliti dapat menelusuri makna yang lebih

# Ferdinand De Saussure, Course in General Linguistic (trans. Wade Baskin. New
York : Columbia University Press 1893, 16.

** Rusmana, Filsafat Semiotika, 108.

®! Ilham Akbar Habibie, “Mitologi Sedekah; Penerapan Semiotika Roland Barthes Pada
Q.S.’Al- Bagarah [2]: 271,” Al- Qudwah 1, no."1 (2023): 31:

%2 Sovia Wulandari dan Erik D Siregar, "Kajian Semiotika Charles Sanderspierce: Relasi
Trikotomi (Ikon, Indeks Dan Simbol) Dalam Cerpen Anak Mercusuar Karya Mashdar Zainal,”
Titian: Jurnal llmu Humaniora, Vol. 04, No. 1 (Juni 2020): hal 30.



dalam, tidak hanya pada tataran literal, tetapi juga konotatif, mitologis,
dan ideologis yang terkandung dalam teks suci.
2. Semiotika Roland Barthes

Roland Barthes (1915-1980), yang merupakan salah satu tokoh
sentral dalam perkembangan teori semiotika modern yang
mengembangkan pemikiran Ferdinand de Saussure ke arah yang lebih
kultural dan ideologis. Jika Saussure memandang tanda sebagai relasi
antara signifier (penanda) dan signified (petanda) dalam sistem bahasa,
Barthes memperluas konsep ini dengan menunjukkan bahwa tanda
tidak berhenti pada makna linguistik semata, tetapi terus berproses
dalam sistem kebudayaan yang lebih luas.®

Barthes mengembangkan kajian semiotika menjadi proses
pemaknaan yang bersifat berlapis. Oleh karena itu, Barthes
memperkenalkan model semiotika dua tingkat yang kemudian
dipahami sebagai tiga level makna, yakni denotasi, konotasi, dan
mitos.>* Ketiga level makna tersebut penting dipaparkan secara
sistematis agar analisis terhadap tanda dapat dipahami secara utuh
dalam konteks budaya dan ideologis.

Denotasi merujuk pada hubungan langsung antara tanda dan
realitas yang diacunya, sehingga maknanya bersifat jelas, konkret, dan

relatif mudah dikenali. Adapun konotasi merupakan tingkat

% Roland Barthes, Elemen of Semiology, trans. Anne Lavers AnColin Smith (New York:
Hill and Wang, 1967) 80.
% Rusmana, Filsafat Semiotika.



1=

pemaknaan kedua yang lebih kompleks, karena dipengaruhi oleh latar
sosial, budaya, dan pengalaman kolektif suatu masyarakat.*

Pendekatan semiotika merupakan metode analisis yang berfokus
pada sistem tanda dan proses pembentukan makna di dalamnya. Dalam
konteks kajian Al-Qur’an, semiotika dapat digunakan untuk menelusuri
simbol-simbol yang terdapat dalam teks wahyu sebagai sistem tanda
yang kompleks dan berlapis makna. Tanda-tanda tersebut tidak hanya
berfungsi sebagai penanda linguistik, tetapi juga mengandung dimensi
simbolik, estetis, spiritual, dan ideologis yang mencerminkan nilai-nilai
teologis Al-Qur’an.

Dalam penelitian ini, tiga lafadz bunga wardah, rayhan, dan
zahrah tidak dipahami semata sebagai representasi flora dalam
pengertian biologis, melainkan sebagai tanda-tanda yang menyimpan
nilai simbolik dan spiritual yang mendalam. Mengacu pada teori
semiotika Roland Barthes, makna dari ketiga lafadz tersebut ditelusuri
melalui dua tingkat penandaan, yaitu denotasi (makna dasar atau literal)
dan konotasi (makna kultural atau ideologis).*®

Pada tingkat denotatif, wardah, rayhan, dan zakrah masing-
masing memiliki makna dasar sebagaimana digunakan dalam bahasa
Arab klasik, namun pada tataran konotatif ketiganya membuka ruang
pemaknaan yang lebih luas dan kompleks. Dalam konteks ini,

pembahasan tidak langsung diarahkan pada penafsiran makna bunga,

% Fatimah, Semiotika Dalam Kajian Iklan Layanan Masyarakat, 45-47
% Rina Septiana, Makna Denotasi, Konotasi dan Mitos dalam Film Who Am | Kein
System Ist Sicher (Suatu Analisis Semiotik), Skripsi, Universitas Sam Ratulangi, 2019.



RIS

melainkan menempatkan ketiga lafadz tersebut sebagai bagian dari

sistem tanda yang memiliki potensi perluasan makna dalam struktur

bahasa dan budaya, sehingga memungkinkan analisis semiotik
dilakukan secara bertahap pada pembahasan berikutnya.

Selain dua tingkatan makna tersebut, Barthes juga
memperkenalkan konsep lima kode pembacaan (five codes) yang dapat
diterapkan dalam analisis teks Al-Qur’an untuk memperkaya
pemahaman simbolik. Kode-kode ini membantu mengurai hubungan
antara tanda, narasi, dan ideologi yang tersembunyi dalam struktur
makna.*’

a. Kode Hermeneutik (Hermeneutic Code), yaitu unsur-unsur yang
menimbulkan teka-teki atau pertanyaan interpretatif. Dalam konteks
penelitian ini, pertanyaan seperti alasan penggunaan lafadz wardah
untuk menggambarkan kehancuran langit membuka ruang
interpretasi yang lebih dalam terhadap makna simbolik ayat.

b. Kode Semantik (Semantic Code), yaitu kode yang memperluas
makna konotatif dari suatu tanda. Lafadz zahrah tidak hanya
bermakna bunga, tetapi juga mengandung asosiasi terhadap
kefanaan, kemewahan, dan kenikmatan dunia yang bersifat
sementara.

c. Kode Simbolik (Symbolic Code), yakni oposisi biner yang muncul

dalam teks, seperti dunia—akhirat, fana—abadi, harum-busuk, atau

8" Rusmana, Filsafat Semiotika.



keindahan—kehancuran.  Relasi  oposisi ini  memperlihatkan
kedalaman simbol bunga dalam konstruksi makna Al-Qur’an yang
bersifat dialektis.

d. Kode Proairetik (Proairetic Code), yaitu unsur naratif atau tindakan
yang membentuk alur makna. Pergeseran dari keindahan menuju
kehancuran, atau dari kenikmatan menuju kesadaran spiritual,
menunjukkan dinamika simbol bunga sebagai tanda yang hidup
dalam teks wahyu.

e. Kode Kultural (Cultural Code), yakni referensi terhadap nilai-nilai
budaya, sosial, dan religius yang membentuk konteks pemaknaan.
Dalam hal ini, pemahaman terhadap makna bunga dalam budaya
Arab Klasik serta simbol flora dalam tradisi Islam menjadi penting
untuk menyingkap lapisan kultural di balik lafadz wardah, rayhan,
dan zahrah.

Melalui penerapan teori semiotika Barthes dan kelima kode
pembacaannya, penelitian ini berupaya menyingkap bahwa simbol-
simbol bunga dalam Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai deskripsi
estetis, tetapi juga sebagai struktur tanda yang mengandung pesan
spiritual dan ideologis. Pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang
lebih mendalam terhadap hubungan antara teks, makna, dan konteks
pembaca, serta mengungkap bagaimana Al-Qur’an menggunakan
simbol bunga untuk menyampaikan gagasan mengenai keindahan ilahi,

kefanaan dunia, dan keseimbangan kosmos.



BAB Il

METODOLOGI PENELITIAN

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian

Penelitian ini berlandaskan pada paradigma kualitatif, karena
berupaya memahami dan menafsirkan makna simbol bunga dalam Al-
Qur’an secara mendalam, holistik, dan kontekstual. Paradigma ini
berorientasi pada pencarian makna dan pemahaman terhadap fenomena
yang bersifat interpretatif, bukan pada pengukuran kuantitatif. Menurut
Sugiyono (2016), penelitian kualitatif bertujuan menafsirkan fenomena
dalam konteks alaminya serta memusatkan perhatian pada makna yang
tersembunyi di balik simbol, narasi, dan tindakan.*®. Paradigma ini
digunakan untuk menyingkap makna-makna simbolik yang terkandung
dalam lafadz wardah, rayhan, dan zahrah sebagai tanda yang kaya makna
dalam teks Al-Qur’an.

Adapun jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian
kepustakaan (library research) yang berfokus pada kajian teks dan sumber-
sumber tertulis. Penelitian ini dilakukan melalui analisis terhadap teks-teks
utama seperti Al-Qur’an, Kitab-kitab tafsir klasik dan modern, serta
literatur ilmiah yang relevan dengan teori semiotika Roland Barthes. Data
yang diperoleh bersifat kualitatif, diolah melalui pendekatan analisis isi
(content analysis) untuk mengungkap makna simbolik dan teologis dari

lafadz .wardah,. rayhan,; dan.zahrah. Dengan.pendekatan . ini,. penelitian

2013).

% Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, (Bandung: Alfabeta,

28



70

diharapkan mampu memberikan pemahaman yang komprehensif tentang
simbolisme bunga dalam Al-Qur’an, baik dari aspek linguistik, semiotik,
maupun kontekstual.

. Objek dan Pendekatan Penelitian

Objek formal dalam penelitian ini adalah makna simbolik dari
lafadz wardah, rayhan, dan zahrah dalam Al-Qur’an, yang dipahami
sebagai bentuk representasi atas keindahan, kenikmatan, serta kefanaan
dunia dalam konstruksi spiritual Islam. Adapun objek materialnya adalah
ayat-ayat Al-Qur’an yang secara langsung memuat ketiga lafadz tersebut,
yakni wardah dalam Surah Ar- Rahman [55]:37, rayhan dalam Surah Ar-
Rahman [55]:12 dan dalam Surah al-Wagi’ah [56]: 89, serta zahrah dalam
Surah Taha [20]:131.

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan
semiotik dengan menggunakan teori utama Roland Barthes. Pendekatan
ini memandang tanda sebagai sistem berlapis yang mencakup tiga tingkat
pemaknaan: denotasi (makna dasar atau literal), konotasi (makna kultural
dan simbolik), serta mitos (makna ideologis) yang terbentuk melalui
konstruksi sosial dan budaya.®® Dalam kerangka ini, tanda tidak hanya
dipahami sebagai unsur linguistik, tetapi juga sebagai media penyampai
ideologi dan nilai-nilai tertentu yang berfungsi dalam kehidupan

masyarakat.

% Rusmana, Filsafat Semiotika, 200.



Melalui pendekatan semiotik Barthes, penelitian ini berupaya
mengungkap bagaimana simbol bunga dalam Al-Qur’an khususnya lafadz
wardah, rayhan, dan zahrah tidak semata-mata merepresentasikan objek
biologis, melainkan juga mencerminkan konstruksi ideologis Yyang
mengandung pesan spiritual, sosial, dan eskatologis. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk menelusuri struktur makna yang berlapis di
balik penggunaan ketiga lafadz tersebut, sehingga dapat diperoleh
pemahaman yang lebih komprehensif mengenai cara Al-Qur’an
membangun simbolisme bunga sebagai sarana penyampaian pesan-pesan
teologis dan nilai-nilai keimanan yang mendalam.

C. Sumber Data

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini dibagi menjadi
dua, yaitu:

1. Data primer

Data primer dalam penelitian ini diperoleh dari sumber-sumber

utama yang menjadi rujukan pokok dalam analisis linguistik dan tafsir
terhadap lafadz wardah, rayhan, dan zahrah dalam Al-Qur’an. Sumber
primer penelitian ini meliputi kitab-kitab tafsir kebahasaan klasik
seperti Ruz al- Ma’ani karya Al-Alusi, Al-Kasysyaf karya Al-
Zamakhsyari, dan Al-Tafsir Al-Munir karya Wahbah Zuhaili.
2. Data sekunder
Data sekunder dalam penelitian ini mencakup kitab-kitab tafsir,

literatur semiotika, jurnal ilmiah, dan karya akademik yang relevan



(Y8
P

dengan fokus penelitian, baik dalam bidang studi Al-Qur’an maupun
teori semiotika. Dengan memadukan berbagai sumber sekunder
tersebut, penelitian ini berupaya untuk melakukan pembacaan teks Al-
Qur’an secara kritis dan mendalam, serta menyajikan interpretasi
semiotik atas simbol bunga yang tidak hanya bersifat tekstual, tetapi
juga kontekstual dalam ruang sosial dan kultural umat Islam masa Kini.
D. Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan
metode dokumentasi, yaitu dengan menelusuri dan mencatat ayat-ayat Al-
Qur’an yang mengandung lafadz wardah, rayhan, dan zahrah. Penelusuran
dilakukan secara tematik dengan bantuan indeks dan perangkat digital Al-
Qur’an untuk memastikan ketepatan lokasi serta konteks ayat. Selain itu,
peneliti mengumpulkan berbagai penafsiran dari kitab-kitab tafsir klasik
dan kontemporer, seperti RuZ al-Ma’ani karya Al-Alusi, Al- Kasysyaf
karya Al- Zamakhsyari, dan Al-Tafsir Al-Munir karya Wahbah Zuhaili,
serta beberapa tafsir pendukung lainnya seperti Mafati/ al- Ghaib karya
Al- Razi dan Al-Jami’li Ahkam Al-Qur’an karya Al- Qurtubi untuk
memperkaya analisis makna.
E. Teknik Analisis Data
Teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah
analisis semiotika Roland Barthes, yang membagi proses pemaknaan tanda
ke dalam tiga tingkat, yaitu denotasi, konotasi, dan mitos. Pertama,

analisis denotatif dilakukan untuk mengidentifikasi makna literal dari



29

lafadz wardah, rayhan, dan zahrah sebagaimana disebutkan dalam ayat-
ayat Al-Qur’an, berdasarkan penafsiran mufassir. Kedua, analisis konotatif
digunakan untuk mengungkap makna kultural dan simbolik yang melekat
pada kata-kata tersebut, seperti keterkaitannya dengan keindahan,
kenikmatan, atau kefanaan. Ketiga, analisis mitos dilakukan untuk
menggali narasi besar atau ideologi yang tersembunyi di balik simbol
bunga dalam Al-Qur’an, seperti pemaknaannya sebagai metafora ujian
duniawi, kesementaraan hidup, atau gambaran surga dan neraka. Dengan
pendekatan ini, penelitian berupaya menyingkap lapisan-lapisan makna
yang terkandung dalam simbol bunga, baik secara linguistik maupun
ideologis, dalam konteks teks Al-Qur’an.
F. Keabsahan Data

Untuk memastikan keabsahan data, penelitian ini menggunakan
metode triangulasi sumber dan pembacaan intertekstual. Triangulasi
sumber dilakukan dengan membandingkan makna lafadz wardah, rayhan,
dan zahrah dalam berbagai kitab tafsir klasik dan kontemporer, guna
memperoleh variasi perspektif serta menghindari subjektivitas interpretasi.
Sementara itu, pembacaan intertekstual dilakukan terhadap literatur-
literatur pendukung seperti jurnal ilmiah dan buku akademik yang
membahas teori semiotika dan simbolisme dalam teks keagamaan, untuk
memperluas pemahaman terhadap konteks kultural dan ideologis yang

membentuk makna simbol bunga dalam Al-Qur’an. Melalui strategi ini,



22

validitas analisis dapat terjaga dan interpretasi yang dihasilkan memiliki
dasar akademik yang kuat.
G. Sistematika Pembahasan

Adapun sistematika pembahasan dalam penelitian ini diuraikan
sebagai berikut:

Bab I (Pendahuluan) Bab ini merupakan pengantar umum terhadap
keseluruhan penelitian. Di dalamnya mencakup Konteks Penelitian yang
mendasari pemilihan tema, perumusan masalah penelitian, tujuan, manfaat
penelitian dan definisi istilah.

Bab 1l (Kajian Pustaka) Bab ini terdiri dari dua subbab utama.
Subbab pertama adalah kajian terdahulu, yaitu pembahasan mengenai
penelitian-penelitian yang relevan dan telah dilakukan sebelumnya. Kajian ini
dijadikan sebagai bahan pembanding, sekaligus untuk menunjukkan letak
persamaan dan perbedaan antara penelitian ini dengan yang telah ada,
sehingga tampak kontribusi dan kebaruan (novelty) dari penelitian yang
dilakukan. Subbab kedua adalah kajian teori, yang menguraikan teori-teori
yang menjadi dasar dalam menganalisis data, khususnya teori semiotika
Roland Barthes. Teori ini digunakan sebagai perspektif utama untuk
memahami makna bunga dalam Al-Qur’an.

Bab [IlIl (Metodologi Penelitian) berisi penjelasan tentang
pendekatan dan langkah-langkah sistematis yang digunakan dalam proses
penelitian ini. Pembahasan dalam bab ini mencakup pendekatan dan jenis

penelitian, sumber data yang digunakan (primer dan sekunder), teknik



pengumpulan data, Teknik analisis data, keabsahan data serta sistematika
pembahasan.

Bab IV (Pembahasan) merupakan bagian inti dari penelitian, yang
memuat hasil temuan serta analisis terhadap representasi simbolik bunga
dalam ayat-ayat Al-Qur’an. Dalam bab ini, penulis menyajikan data berupa
ayat-ayat Al-Qur’an yang relevan, kemudian menganalisisnya menggunakan
pendekatan semiotik. Isi bab ini meliputi gambaran objek penelitian
(deskripsi ayat-ayat tentang simbol bunga dalam Al-Qur’an), representasi dan
pemaknaan symbol bunga dalam Al-Qur’an, makna denotatif dan konotatif
simbol bunga, serta pembahasan simbolisme bunga dan konsep mitos dalam
semiotika Roland Barthes.

Bab V (Penutup) adalah bagian terakhir dari skripsi ini. Bab ini
berisi kesimpulan yang ditarik dari hasil penelitian serta saran-saran yang
bersifat membangun, baik untuk pengembangan penelitian selanjutnya

maupun penerapan hasil kajian dalam bidang akademik atau kajian semiotik.



BAB IV

PENYAJIAN DATA DAN ANALISIS

A. Deskripsi Umum Ayat-Ayat tentang Simbol Bunga dalam Al-Qur’an

Dalam penelitian ini, fokus kajian diarahkan pada tiga lafadz dalam

Al-Qur’an, yaitu wardah (sy), rayhan (&), dan zahrah (5,23), menjadi

unsur penting yang menghadirkan rangkaian makna melalui simbol-simbol
alam yang digunakan Al-Qur’an dalam menggambarkan realitas spiritual, etis,
dan kosmologis. Ketiga lafadz ini tersebar dalam surah dan konteks ayat yang
berbeda, namun keseluruhannya berkaitan melalui tema keindahan, nikmat,
dan kefanaan kehidupan yang menjadi bagian dari konstruksi makna Al-
Qur’an.

Surah ar-Rahman yang memuat lafadz wardah dan rayhan
merupakan salah satu surah Makkiyyah meskipun beberapa sunber seperti
tafsir Ibn Katsir menyebutnya Madaniyyah.*® Adapun Surah al-Wagqi’ah yang
memuat lafadz rayhan, serta Surah Taha yang memuat lafadz zahrah, sama-
sama tergolong surah Makkiyyah. Secara tematik, Surah al-Wagi’ah berfokus
pada penegasan realitas hari kebangkitan, pembagian golongan manusia di
akhirat, serta gambaran kenikmatan dan balasan bagi orang-orang yang
beriman. Sementara itu, Surah Taha menekankan pesan ketauhidan, keteguhan
iman, dan peringatan agar manusia tidak terperdaya oleh keindahan dunia

‘yang bersifat sementara, yang diekspresikan melalui lafadz zahrah.

0 Tafsir Ibn Katsir, Tafsir Al-Qur'an Al-Azim, Juz 27.

35



Kemunculan ketiga lafadz tersebut dalam Al-Qur’an diperoleh
melalui penelusuran ayat secara langsung dalam mushaf, serta diperkuat oleh
kajian para mufasir yang menguraikan akar kata, konteks pewahyuan, dan
fungsi semantik masing-masing lafadz dalam struktur ayat, sehingga
menunjukkan bahwa penggunaannya tidak bersifat kebetulan, melainkan
memiliki tujuan retoris dan teologis yang saling berkaitan.

Dalam Surah Ar-Rahman ayat 37, lafadz wardah muncul sebagai
metafora visual yang menggambarkan perubahan langit pada hari kiamat,
Penggunaan istilah wardah di sini tidak hanya menunjuk pada bunga mawar
secara fisik, melainkan bermakna menjadi merah mawar dan aliran minyak.
Maksudnya, rneleleh bersama terbelahnya hingga meniadi merah karena
panasnya api neraka Jahanam dan menjadi seperti minyak karena lembek dan
melelehnya, sebagaimana dijelaskan oleh al-Qurtubi dalam al Jami’li Ahkam
al-Qur’an.”*

Secara linguistik, Ibn Faris dalam Magayis al-Lughah menyebut

bahwa akar kata “s,s” (ward) berarti bunga dari setiap pohon atau tanaman,

dan biasanya digunakan secara khusus untuk jenis mawar (ﬁf—\).“z Kamus

Ma‘ani Online juga menegaskan bahwa (ward) artinya bunga mawar dan

M AI-Quirtubt, Al-Jami” i Ahkam al-Qur’an, Jilid 17, 559.

42 Ibn Faris, Magayis al-lughah, Arabic Lexicon Hawramani.
https://arabiclexicon.hawramani.com/search/%D9%88%D9%8E%D8%B1%D9%92%D8%AF%D
9%8E%D8%A9%D9%8B#cf-94456



wardah berarti “mawar merah”, berbunga mekar-berkembang, suatu penanda
visual yang kuat dalam bahasa Arab klasik.*

Secara bahasa, Ibn Faris menegaskan bahwa akar kata rayhan dalam
surah ar-Rahman ayat 12 menunjukkan makna aroma dan segala jenis
tumbuhan yang harum baunya.** Dalam kamus Al-Maany kata Rayhan
diartikan kemangi atau selasih.*®

Dalam budaya Arab, rayhan berfungsi sebagai simbol kesuburan,
kesejukan, dan ketenangan rumah tangga, karena tumbuhan tersebut sering
digunakan untuk penyegar ruangan dan pengharum dalam berbagai ritual
tradisional.*® Karena itu, penggunaan rayhan dalam Surah Ar-Rahman
berkaitan erat dengan tema rahmat dan karunia Allah yang dihadirkan melalui
unsur alam yang sederhana namun bermakna mendalam.

Selain itu, lafadz rayhan juga muncul dalam Surah al-Wagqi’ah [56]:
89. yang menggambarkan balasan bagi golongan al-mugarrabin. Dalam
konteks ini, rayhan tidak hanya dipahami sebagai tumbuhan harum,
melainkan mengalami perluasan makna sebagai simbol ketenteraman jiwa dan
rezeki untuk badan.’” Pemaknaan ini sejalan dengan penjelasan Ibn Faris
bahwa rayhan berkaitan dengan sesuatu yang memberikan rasa nyaman, sejuk,

dan menenangkan, baik secara fisik maupun batin.*® Dari pengertian inilah,

3 Kamus Ma’anni Online “32,5”.

“ Ibn Faris, Magayis al-lughah, Avrabic Lexicon Hawramani.
https://arabiclexicon.hawramani.com/search/%D9%88%D9%8E%D8%B1%D9%92%D8%AF%D
9%8E%D8%A9%D9%8B#cf-94456

* Kamus:Ma’anni-Online “Ol7u

*® |bn Katsir, Tafsir Al-Qur'an Al-Azim, juz 27, 621.
“ Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir, Jilid 14, hal 313.
*8 |bn Faris, Maqayis al-lughah, Arabic Lexicon Hawramani.



2Q

rayhan dalam Al-Qur’an merepresentasikan kesinambungan makna antara
nikmat duniawi dan kebahagiaan ukhrawi sebagai wujud rahmat Allah bagi
hamba-Nya.

Adapun lafadz zahrah (s_»)) terdapat dalam Surah Taha ayat 131, di
mana Allah memperingatkan Nabi Muhammad agar tidak memandang
kemewahan dunia yang dianugerahkan kepada orang-orang yang diuji dengan
kekayaan. Kata zahrah secara linguistik berasal dari akar ;- _ (z-h-r), yang
menurut Ibn Faris bermakna “cahaya, kilau, dan keindahan yang tampak,”
sehingga istilah ini merujuk kepada bunga yang memikat karena

keindahannya.*®

B. Representasi Simbol Bunga dalam Al-Qur’an

Setelah menguraikan makna deskriptif dan struktur dasar ketiga lafadz
tersebut, pembahasan pada bagian ini diarahkan untuk menelaah penafsiran
para mufasir terhadap lafadz wardah, rayhan, dan zahrah dalam Al-Qur’an.
Uraian ini difokuskan pada bagaimana masing-masing lafadz dipahami dalam
konteks ayatnya, baik dari sisi kebahasaan, makna kontekstual, maupun pesan
teologis yang dikandungnya, khususnya terkait dengan gambaran keindahan
ciptaan Allah, peringatan tentang kefanaan kehidupan dunia, serta penegasan

atas kebesaran dan kekuasaan-Nya.

1. Lafadz wardah

* |bn Faris, Maqayis al-lughah, Arabic Lexicon Hawramani.



20

Kata wardah muncul dalam QS. Ar- Rahman:37:

OIS 8ys @SS sl cazst 36 [yy

Artinya: Maka apabila langit terbelah dan menjadi merah mawar seperti
(kilauan) minyak.>®

Secara kebahasaan, menurut Lisan al- ‘Arab karya Ibn Manzur serta

kamus-kamus klasik lain seperti Al-Muizkam dan Mukhtasar al- ‘Ayn, akar

kata 3,9 secara etimologis berarti datang menuju sesuatu yang mengandung

air (S,aY e slt Jesuly 4J)). Dari makna dasar ini, berkembang

pengertian al-ward (2,s!)) sebagai s 3~2Ji (bunga dari setiap jenis pohon).

Namun, dalam kebiasaan bahasa Arab (‘urf), istilah ini lebih khusus

digunakan untuk merujuk  bunga merah yang harum dan biasa dicium

aromanya (ersd! oY1 Gy aall cdd) o-29). Oleh karena itu, wardah dipahami

sebagai sehelai bunga mawar merah bentuk tunggal dari ward yang dikenal

luas dalam tradisi Arab.>*

Selain makna dasarnya, kata ward juga memiliki penggunaan
majazi dalam bahasa Arab, khususnya berkaitan dengan warna kemerahan,

seperti dalam ungkapan warida al-faras (kuda berwarna kemerah-merahan)

01 Kementerian‘Agama Republik-Indonesia, Al-Qui an'dan-Tafsirnya, Jilid'9: (Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2010), hal 612.
1 |bn Manzar, Lisan al-‘Arab ouJ o (Beirut: Hawramani Online Edition, [online]

tersedia di https://arabiclexicon.hawramani.com/ibn-manzur-lisan-al-arab/, diakses 11 Nov 2025).



atau khaddun mawrid (pipi yang memerah). Pemaknaan ini menunjukkan
bahwa wardah berkaitan erat dengan warna merah yang kuat dan

mencolok.>?

Dalam kitab Tafsir Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an Karya Al-Qurtubi,
lafadz wardah pada ayat ini dipahami sebagai bentuk tamzi/ (perumpamaan)
untuk menggambarkan perubahan dahsyat yang menimpa langit pada hari
Kiamat. Al-Qurtubi menjelaskan bahwa langit berubah warna menjadi
merah menyerupai bunga mawar karena panas yang sangat hebat, bahkan
diserupakan dengan kulit yang disamak akibat panas api. sebagaimana ia
menegaskan bahwa “langit menjadi merah seperti kulit yang telah disamak

karena begitu panasnya api neraka”.>

Adapun istilah ad-dihan diartikan sebagai bentuk jamak dari ad-
duhn (minyak), yang dalam konteks ini menggambarkan langit yang tampak
berkilau seperti minyak karena intensitas perubahan warnanya yang luar
biasa, sebagaimana pernyataan al-Qurtubi: “Ad-Dihaan yakni ad-duhn
(minyak). Demikian yang diriwayatkan dari Mujahid Adh-Dhahhak dan
lainnnya Maknanya: menjadi sebening minyak. Berdasarkan makna ini,

maka ad- dihaan adala bentuk jamak dari ad-duhn. >*.

Penafsiran serupa juga dikemukakan oleh Al-Zamakhshari dalam

Al-Kasysyaf. la menjelaskan bahwa wardah bermakna merah menyala

21 |bn Manzir Lisan' al-* Arab" suishs i (Beirut: Hawramani ' Online Edition; {online]
tersedia di https://arabiclexicon.hawramani.com/ibn-manzur-lisan-al-arab/, diakses 11 Nov 2025).

>* Al-Qurthubi, Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an, jilid 17, hal 561.

> Al-Qurthubi, Al-Jami’ li Azkam al-Quran, jilid 17, hal 559.



seperti ad-dihan, yaitu minyak yang dipanaskan atau endapan minyak.
Menurutnya, ungkapan tersebut menggambarkan langit yang awalnya
tampak kokoh, kemudian berubah menjadi lembut, cair, dan berwarna
kemerahan akibat perubahan besar yang terjadi pada struktur kosmos. Al-
Zamakhshar1 menguatkan makna ini dengan contoh syair Arab yang
menggambarkan sesuatu yang berkilau setelah dilumuri minyak.

Sebagaimana dikutip dalam kitabnya yang artinya:

“(Kata) wardah berarti merah seperti ad-duhhan, yakni seperti
minyak yang dipanaskan, sebagaimana firman-Nya: ‘ka al-muhl’, yaitu
endapan minyak. Kata ini merupakan bentuk jamak dari duhn (minyak), atau
dapat pula bermakna sesuatu yang digunakan untuk mengoles atau
melumasi, seperti halnya kata al-hizam dan al-idam.>

la menegaskan bahwa pemilihan kata wardah bukan tanpa alasan,
karena bunga mawar dalam budaya Arab melambangkan keindahan
sekaligus kefanaan, dua konsep yang relevan dengan makna kiamat sebagai

akhir dari keindahan duniawi. %

Berdasarkan penafsiran dalam Al-Qur’an dan Tafsirnya karya
Kementerian Agama Republik Indonesia, “Ayat 37 Surah ar-Raymmn di
atas menggambarkan ledakan sebuah bintang. Gambaran mengenai ledakan
bintang tersebut dikonfirmasi oleh ilmu pengetahuan modern. Ledakan
bintang yang demikian ini tidak dapat dilihat dengan mata telanjang.
Fenomena alam ini juga tidak dapat ditangkap dengan menggunakan

teropong bintang biasa. Diperlukan teropong bintang super canggih

> Al-Zamakhsyart, Tafsir al-Kasysyaf: An'Haqoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil Agowil
Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 6, hal 15.

% Al-Zamakhsyari, Tafsir al-Kasysyaf: An Haqoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil Agowil
Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 6.



sekaliber “Huble Space Super Telescope” yang dimiliki oleh NASA, suatu
lembaga antariksa Amerika Serikat. Namun hal ini sudah digambarkan
dalam Al-Quran secara sangat jelas pada 1400 tahun yang lalu. Dengan
kemajuan teknologi, ternyata apa yang diuraikan dalam Al-Qur'an, terbukti
secara detail. Ledakan yang terjadi memang sangat mirip dengan bunga

mawar merah yang sedang berkembang.”.>’

Dalam Tafsir al-Misbah, Quraish Shihab menjelaskan bahwa lafadz
wardah pada QS. Ar-Raiman [55]: 37 menggambarkan kondisi langit pada
hari Kiamat, saat langit terbelah karena kedahsyatan peristiwa yang
dihadapinya dan berubah warna menjadi merah seperti bunga mawar akibat
panas yang luar biasa. Menurutnya, ayat tersebut tidak merinci secara
eksplisit apa yang terjadi setelah langit berubah menjadi merah, sehingga
para ulama berbeda pendapat dalam memahami kelanjutan maknanya.
Sebagian ulama, seperti al-Biga’i, memahami adanya kalimat yang tersirat,
yakni bahwa manusia akan menyaksikan kengerian itu secara nyata.
Pendapat lain menyatakan bahwa kelanjutan makna ayat tersebut dijelaskan
oleh ayat berikutnya, yaitu pada saat itu manusia dan jin tidak lagi ditanya

tentang dosa-dosa mereka.*®

Quraish Shihab menegaskan bahwa penyamaan langit dengan

wardah terutama dari segi warnanya; jika pada kondisi normal langit tampak

"' Kementerian Agama Republik Tndonesia, Al-Qur’an dan” Tafsirnya, Jilid 9" (Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2010), him. 613.

% M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, Jilid
13 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hal 522.



kebiruan, maka pada hari Kiamat ia berubah menjadi merah menyala. Selain
itu, perumpamaan dengan bunga mawar juga dapat dipahami dari segi
banyaknya retakan, sebagaimana daun-daun mawar yang memiliki urat dan
celah-celah. Namun demikian, yang paling utama adalah penegasan bahwa
keadaan langit pada hari Kiamat sama sekali berbeda dari kondisi langit

yang dikenal manusia saat ini. Sebagaimana dikemukakan Quraish Shihab:

"Langit ketika kiamat dipersamakan dengan wardah/mawar dari
segi warnanya. Kalau kini awan terlihat biru muda, maka ketika itu ia
nampak merah. Bisa juga ia dipersamakan dengan mawar dari segi
banyaknya retak-retaknya, sebanyak retak-retak daun-daun pohon mawar.
Betapapun yang jelas ketika itu keadaan langit tidak seperti keadaannya

sekarang."®

Sementara itu, dalam Tafsir al-Munir, Wahbah az-Zuhaili
menjelaskan bahwa surah ar-Rahman ayat 37 mengandung keindahan
balaghah berupa tasybih baligh, yaitu perumpamaan yang menghilangkan
wajh al-syabah (titik persamaan) dan adat al-tasybih (kata pembanding).
Ungkapan wardah digunakan untuk menggambarkan langit yang berubah
warna menjadi merah menyala, seperti mawar dalam kemerahannya kal-
wardati fi al-humrah. Perumpamaan ini menunjukkan bahwa pada hari

Kiamat langit tidak lagi kokoh sebagaimana keadaannya sekarang,

% M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Jilid 13, 523.



nn

melainkan terbelah, hancur, dan meleleh menyerupai minyak atau bahan

celupan yang memerah akibat panas yang sangat dahsyat.*

Wahbah Az-Zuhaili menegaskan bahwa perubahan tersebut
mencerminkan kedahsyatan peristiwva Kiamat, di mana langit tampak
berwarna-warni merah, kuning, biru, atau hijau sebagaimana warna-warna
cairan yang mencair dan bercampur. Hal ini terjadi karena besarnya
kengerian dan kehancuran kosmik yang menyertai hari tersebut. Wahbah az-

Zuhaili menyatakan secara eksplisit:

"Langit meleleh seperti melelehnya minyak dan berwarna-warni
seperti warna-warninya bahan celupan, terkadang merah, kuning, biru, atau
hijau. Itu adalah disebabkan begitu dahsyatnya kejadian yang ada, yaitu

kengerian pada hari Kiamat.".**

Penafsiran ini selaras dengan ayat-ayat lain yang menggambarkan
kehancuran langit pada hari Kiamat, seperti QS. al-Insyigag [84]: 1, QS. al-
Infizar [82]: 1, QS. al-Hagqah [69]: 16, dan QS. al-Furgan [25]: 25, yang
semuanya menegaskan bahwa peristiwa terbelahnya langit merupakan
simbol kehancuran kosmik akibat kebesaran dan kekuasaan Allah pada hari

pembalasan.®

Dalam tradisi sufisme maupun ajaran para imam dari berbagai

agama, mawar dipahami sebagai simbol kedekatan manusia dengan

80 \Wahbah az-Zuhaili, Tafsir al-Munir, Jilid 14, Hal 249.
81 \Wahbah az-Zuhaili, Tafsir al-Munir, Jilid 14, Hal 249.
82 \Wahbah az-Zuhaili, Tafsir al-Munir, Jilid 14, Hal 250.



Tuhan, sebagaimana tercermin dalam teks-teks klasik dan puisi mistik

abad pertengahan.®®

Berbagai penafsiran para mufasir klasik dan kontemporer
menunjukkan bahwa lafadz wardah dalam QS. ar-Rahman [55]: 37 tidak
hanya dipahami sebagai penunjuk warna, tetapi sebagai gambaran
perubahan kosmik yang sangat dahsyat pada hari Kiamat. Penjelasan
kebahasaan dari kamus-kamus klasik memaknai wardah sebagai bunga
mawar merah, sementara tafsir al-Qurtubi, al-Zamakhshari, Quraish Shihab,
dan Wahbah az-Zuhailt sepakat bahwa ungkapan ini melukiskan langit yang
terbelah, memerah, dan meleleh akibat panas serta kengerian peristiwa akhir
zaman. Gambaran tersebut menegaskan kedahsyatan hari pembalasan dan

menunjukkan kekuasaan Allah yang mutlak atas alam semesta.
2. Lafadz Rayhan

Kata Rayhan disebutkan dua kali dalam Al-Qur’an, masing-masing
terdapat dalam konteks dan nuansa makna yang berbeda. Pertama, terdapat

dalam QS. Ar- Rahman:12 yang berbunyi:

all s 53 Caanll oy Y5 (OVY

Artinya: Dan biji-bijian yang berkulit dan bunga-bunga yang
harum baunya.®

% LangitAnisa, Mawar: Simbol Serta Maknanya Dalam Berbagai Budaya dan Agama,
Blog cericerichan,” 10 November 2018. Tersedia secara daring:
https://cericerichan.blogspot.com/2018/11/mawar-simbol-serta-maknanya-dalam.html

® Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 9 (Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2010), hal 590.



https://cericerichan.blogspot.com/2018/11/mawar-simbol-serta-maknanya-dalam.html?utm_source=chatgpt.com

Menurut Lisan al- ‘Arab karya Ibn Manzur Kata rayhan juga
digunakan dalam hadis dengan makna yang beragam. Dalam sabda Nabi
disebutkan: “Sesungguhnya kalian sering bersikap kikir, bersikap bodoh,
dan bersikap pengecut; dan sesungguhnya kalian termasuk dari rayhan

Allah,” yang dimaksud dengan rayhan di sini adalah anak-anak.

Secara bahasa, kata rayhan digunakan untuk menunjukkan makna
rahmat, rezeki, dan ketenangan, dan karena itulah anak disebut rayhan,
sebab ia merupakan bentuk rezeki dan rahmat. Selain itu, dalam hadis lain
disebutkan, “Apabila salah seorang dari kalian diberi rayhan, maka
janganlah ia menolaknya,” yang dimaksud dengan rayhan di sini adalah
setiap tumbuhan yang memiliki aroma harum, dari berbagai jenis tanaman

yang biasa dicium baunya. ®

Dalam Al-Qur’an dan Tafsirnya terbitan Kementerian Agama
Republik Indonesia dijelaskan bahwa QS. ar-Rahman [55]:12 menegaskan
nikmat Allah yang tampak pada keteraturan ciptaan-Nya. “Pada ayat ini
Allah menyatakan bahwa semua biji-bijian yang dijadikan sebagai bahan
makanan, seperti gandum, padi dan jelai mempunyai daun yang menutupi
tandan-tandannya, begitu pula semua yang berbau harum dari tumbuh-

tumbuhan”. Selain itu, Allah juga memberikan kesenangan bagi manusia,

tersedia

%2 1bn Manzir) Lisan' al-‘ Arabt siihe < (Beirut:z Hawramani- Online: Edition; orline]

di(https://arabiclexicon.hawramani.com/%d8%b1%d9%8e%d9%8a%d9%92%d8%ad%d9%8e%d8

%a7%d9%86%d9%8c/ diakses pada 18 Desember 2025).



https://arabiclexicon.hawramani.com/%d8%b1%d9%8e%d9%8a%d9%92%d8%ad%d9%8e%d8%a7%d9%86%d9%8c/
https://arabiclexicon.hawramani.com/%d8%b1%d9%8e%d9%8a%d9%92%d8%ad%d9%8e%d8%a7%d9%86%d9%8c/

N7

yang semakin menegaskan kesempurnaan sistem penciptaan serta

kemurahan rezeki yang dianugerahkan-Nya kepada makhluk.

Pada lafadz rayhan (0%)) dalam Surah Ar-Rahman ayat 12

digunakan dalam konteks kenikmatan duniawi yang dianugerahkan oleh
Allah. Tafsir Kemenag menafsirkan rayhan sebagai “segala jenis
tumbuhan harum,” sementara sebagian mufasir memahami kata ini sebagai
“rezeki yang baik dan menyenangkan.”67.

Dalam kitabnya tafsir al-Qurtubi menafsirkan kata rayhan memiliki
makna yang kaya dan berlapis, mencakup aspek bahasa, fisik, dan
spiritual. Secara dasar, rayhan mengacu pada tumbuhan yang memiliki
aroma harum dan memberikan rasa sejuk, sebagaimana dipahami dari akar
katanya raha-yarihu yang berkaitan dengan keharuman dan ketenangan

Dalam hal ini, berbagai ulama klasik memberikan penjelasan beragam

mengenai makna tersebut. ®

Menurut Ibnu ‘Abbas, Mujahid, dan Sa ‘id bin Jubair, rayhan
berarti tumbuhan atau daun yang beraroma harum, sedangkan Adh-
Dahhak dan Qatadah menafsirkannya sebagai segala jenis tanaman yang
menyenangkan indra penciuman. Adapun Al-Farra’ dan Ibnu Zaid
memaknainya lebih dalam sebagai simbol rezeki dan anugerah llahi.

“Menurut Sa ‘1d bin Jubair, daun muda tanaman adalah daun yang pertama

% Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 9, him. 597.
%7 Al-Qurtubi, Al-Jami’li Ahkam al-Qur’an, Jilid 17, 523.
% Al-Qurtubi, Al-Jami’li Ahkam al-Qur’an, jilid 17, hal 524.



tumbuh dari suatu tanaman ini juga dikatakan oleh al-Farra’. Orang Arab
biasa mengatakan, kharajna nabhathu az- zar ‘a, yakni: mereka memotong
darinya agar dapat berbuah. Seperti ini juga dalam As-Sikhah: gara ‘tu az-
zar’a artinya qaza ‘tuhu qabla an yudrika.®® Dengan demikian, al-Qurtubi
memandang raykan bukan sekadar tanaman harum, tetapi juga lambang

keberkahan, kenikmatan, dan ketenangan yang berasal dari Allah.
Tafsir al-Kasysyaf menjelaskan kata rayhan (0\%,)) pada QS. ar-

Rahman [55]:12 dengan pendekatan linguistik dan kontekstual yang
mendalam. Seluruh ciptaan yang disebut pada ayat tersebut memiliki

manfaat bagi manusia, sebagaimana seseorang dapat memanfaatkan buah,

jantung batang, dan batang pohon kurma. Istilah al-akmam ((.L«f‘y\)

diartikan sebagai wadah atau kelopak pelindung buah sebelum matang,

sedangkan al- ‘asf (_a=2)) merujuk pada daun atau jerami tanaman yang

menjadi pakan ternak. Sementara itu, rayhan dimaknai sebagai rizq
(rezeki) atau makanan pokok yang menjadi sumber kenikmatan serta
penghidupan manusia. "°

Al-Zamakhsyari juga menyoroti perbedaan bacaan (gira’at)

terhadap kata rayhan. Bacaan dengan harakat kasrah (0l 1) menunjukkan

% Al-Qurtubi, Al-Jami’li Ahkam al-Qur’an, jilid 17, hal 525.
" Al-Zamakhsyari, Tafsir al-Kasysyaf: An Hagoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil
Agowil Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 6, hal 7.



perbedaan antara makanan ternak (al- ‘asf) dan makanan manusia (o).

Sebaliknya, bacaan dengan dhammah (o)) mengisyaratkan bahwa

Allah menciptakan biji-bijian berdaun sekaligus tumbuhan beraroma
harum. Penafsiran tersebut menegaskan bahwa rayhan tidak sekadar
menunjuk pada makna biologis, tetapi juga menyimbolkan kemurahan

rezeki Allah serta keseimbangan ekosistem ciptaan-Nya.”
Berdasarkan pada kutipan berikut:

“Ar-Rayhan” yang dimaksud adalah rezeki, yaitu biji-bijian. Yang
dikehendaki dalam ayat ini adalah segala sesuatu yang dinikmati dari
buah-buahan, serta sesuatu yang menggabungkan antara kenikmatan dan
gizi, yaitu buah kurma; dan juga sesuatu yang menjadi makanan pokok,
yaitu gandum. Terdapat pula qira’ah “ar-rayhan” dengan kasrah, yang
maknanya adalah biji-bijian yang memiliki daun (al- ‘ashf) sebagai pakan
ternak, sedangkan ‘“ar-rayhan” adalah makanan bagi manusia. Adapun

—a

qira’ah dengan dhammah, maknanya “dan yang memiliki rayhan”, dengan

menghapus mudhaf dan menempatkan mudhaf ilaih pada posisinya.”"

Dalam Tafsir al-Misbah, M. Quraish Shihab menjelaskan bahwa
kata rayhan (cos2) terambil dari kata ra’ihah (4~3))) yang berarti aroma

atau bau. Menurutnya, rayhan menunjuk pada kembang-kembang atau

" Al-Zamakhsyari,  Tafstr al-Kasysyaf: 'An Hagoiq Ghowamidlit Tanzil* Wa Uyunil
Agowil Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 6, hal 7.

2 Al-Zamakhsyari, Tafsir al-Kasysyaf: An Hagoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil
Agowil Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 6, hal 7.



tumbuhan yang memiliki aroma harum, seperti mawar, melati, kemuning,
dan sejenisnya. Selain itu, Quraish Shihab juga mengemukakan pendapat
lain yang memahami rayhan dalam arti daun-daun yang hijau dan segar,
sebagai lawan dari al- ‘asf, yaitu daun atau jerami yang kering. Penafsiran
ini menunjukkan bahwa rayhan tidak hanya berkaitan dengan keharuman,
tetapi juga dengan kesegaran dan kehidupan yang tercermin pada

tumbuhan yang hijau dan subur.”

Dalam Tafsir al-Munir, Wahbah az-Zuhaili menjelaskan bahwa kata
rayhan bermakna daun atau tumbuh-tumbuhan yang memiliki aroma
harum dan segar. Dalam penafsirannya QS. ar-Rahman [55]:12
menunjukkan bahwa Allah menyebut berbagai nikmat-Nya berupa biji-
bijian yang menjadi bahan makanan pokok, seperti gandum, jagung, dan
sejenisnya. Biji-bijian tersebut memiliki al- ‘asf, yakni dahan, ranting
muda, atau jerami yang menyertainya. Selain itu, ayat ini juga mencakup
segala jenis tanaman yang berdaun harum dan segar, yang disebut dengan
rayhan. Az-Zuhailt turut menyoroti aspek kebahasaan ayat ini, bahwa kata
fakihah disebut dalam bentuk isim nakirah karena buah-buahan bersifat
musiman dan tidak selalu dimiliki semua orang, sedangkan an-nakhl

(kurma) disebut dalam bentuk isim ma’rifah karena kurma merupakan

® M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, Jilid
13 (Jakarta: Lentera Hati, 2002).



makanan pokok yang dibutuhkan setiap waktu dan tersedia bagi seluruh

lapisan masyarakat.”*

Selanjutnya, setelah disebutkan dalam QS. ar-Rahman [55]:12
sebagai gambaran tumbuh-tumbuhan yang beraroma harum, lafadz ini
kembali digunakan dalam QS. al-Waqi’ah [56]:89 dengan konteks dan

penekanan makna yang berbeda, dalam firman- Nya yang berbunyi:
2o Oy o Sy i (O

Artinya: “maka dia memperoleh ketenteraman dan rezeki serta surga (yang
penuh) kenikmatan.”"

Dalam Al-Qur’an dan Tafsirnya, kata rayhan dijelaskan mengikuti
pola fa’lan yang berkaitan dengan aroma dan kesegaran. Secara
kebahasaan, rayhan berarti tumbuhan yang harum baunya, namun juga
digunakan untuk makna penghidupan atau rezeki yang baik. Penafsiran ini
sejalan dengan riwayat Ibnu ‘Abbas, Mujahid, dan Sa’id bin Jubair yang
memaknai rayhan sebagai rahmat dan rezeki dari Allah. Bagi hamba yang
hidup dalam keadaan tagarrub kepada Allah, rayhan melambangkan
ketenangan, kesenangan, dan kebaikan, sebagaimana ditegaskan dalam
riwayat al-Bara’ bahwa para malaikat menyampaikan kabar gembira

kepadanya dengan seruan: “Wahai ruh yang baik di dalam jasad yang baik,

" Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Jilid 14, Hal 232.
> Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 9, Hal 656.



e}

keluarlah menuju rauk, rayhan, dan Tuhan yang tidak murka,” sebagai

penegasan atas kemuliaan balasan bagi hamba yang dekat dengan Allah.”

Dalam Tafsir al-Munir, Wahbah az-Zuhaili menjelaskan bahwa
kata ar-rih (zs.Y') bermakna al-istirahah, yaitu ketenangan, kenyamanan,
dan kesentosaan yang mencakup ruh dan jasad sekaligus. Adapun kata ar-
rayhan dipahami sebagai rezeki yang diperuntukkan bagi jasad, sedangkan
jannatu na’zm merupakan kenikmatan bagi ruh, berupa kebahagiaan dan
kesenangan karena dapat bertemu dengan Allah Yang Mahakuasa. Az-
Zuhailt juga menukil riwayat yang menyebutkan bahwa seorang mukmin
ketika menjelang wafat akan didatangi raykan berupa aroma harum dari
surga yang ia hirup sebagai pertanda ketenangan dan rahmat Allah.
Penafsiran ini menegaskan bahwa ayat tersebut menggambarkan
kesempurnaan nikmat bagi orang beriman, baik secara jasmani maupun

rohani.”’

Berdasarkan uraian tersebut, dapat dipahami bahwa lafadz rayhan
dalam Al-Qur’an tidak hanya menunjuk pada makna kebahasaan sebagai
tumbuhan yang harum, tetapi juga mengandung makna teologis yang
mendalam sebagai simbol rahmat, rezeki, dan Kketenangan yang
dianugerahkan Allah kepada hamba-hamba-Nya yang dekat dengan-Nya.
Penafsiran para mufasir, baik dalam Al-Qur’an dan Tafsirnya maupun

Tafsir al-Munir, menunjukkan bahwa raykan merepresentasikan

’® Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 9, Hal 658.
" Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Jilid 14, hal 313.



22

kenikmatan yang bersifat menyeluruh, mencakup dimensi jasmani dan
ruhani. Dengan demikian, penyebutan raykan dalam konteks balasan ilahi
menegaskan kesempurnaan nikmat Allah bagi orang-orang beriman,
khususnya mereka yang hidup dalam ketaatan dan tagarrub kepada-Nya,

baik di saat menjelang kematian maupun di kehidupan akhirat kelak.
3. Lafadz zahrah

Kata zahrah muncul dalam QS. Thaha:131.
Yggmag.gsu:mm«.,.te\wﬁ_usﬂjsy\gsma

agidit 4d 53,9 ¢y pA Ay (O

Artinya: Dan janganlah sekali-kali engkau tujukan pandangan matamu
pada kenikmatan yang telah Kami anugerahkan kepada beberapa
golongan dari mereka (sebagai) bunga kehidupan dunia agar
Kami uji mereka dengan (kesenangan) itu. Karunia Tuhanmu lebih
baik dan lebih kekal.™

Dalam kajian leksikal, kata az-zahrah (8,23") berasal dari akar kata

zahara yang secara etimologis berarti bersinar atau bercahaya. Dalam Lisan
al- “‘Arab karya Ibn Manzur, istilah ini dijelaskan sebagai sebutan bagi
tumbuhan dan bunganya, terutama bunga yang berwarna cerah seperti
kuning. Seperti dalam kitabnya:

Artinya: “Maka aku jawab: terdapat empat kemungkinan. Pertama,
sebagai bentuk celaan (dzamm). Kedua, sebagai nasab karena makna
‘ikhtisas’. Ketiga, karena makna ‘azzahrah’ itu sendiri, yaitu ‘perhiasan’

dan ‘keindahan’, sebagaimana dalam kata al-jahrah pada firman-Nya:
“Arina ‘Allaha jahratan” . Keempat, bahwa kata“itu dapat dipahami-sebagai

’® Kementerian Agama RI. Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 9. Jakarta: Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Qur’an, 2010.



bentuk jamak dari zahir, yakni sifat yang menunjukkan bahwa mereka
tampak berseri-seri dan demikianlah keadaan dunia ini karena cerahnya
warna-warna pakaian mereka, kesenangan dan kenikmatan yang mereka
kejar, bersinar wajah-wajah mereka, serta indahnya pakaian dan
penampilan mereka. Berbeda halnya dengan keadaan orang-orang beriman
dan para %ﬂleh yang sering tampak pucat wajahnya dan sederhana dalam
pakaian.”

Bentuk jamaknya ialah zahrun (2j) dan azharun ( )\A}T), sedangkan

bentuk jamak yang lebih luas penggunaannya adalah azahir (ﬂa\ﬁ). Makna

ini menegaskan bahwa zahrah mengandung unsur visual yang erat
kaitannya dengan keindahan dan warna, menjadikannya simbol alami dari
keelokan dan vitalitas kehidupan. &

Dalam konteks duniawi, kata az-zahrah mengalami perluasan

makna yang mencakup pengertian keindahan, kemegahan, dan daya tarik

kehidupan dunia. Dalam bentuk dhammah (3,5'), istilah ini juga berarti

kecerahan, keindahan, dan kesucian atau putih bersih. Secara morfologis,

bentuk verba zahira ( ®}) dengan pola seperti fariha (gembira) dan karuma

(mulia) mengandung arti bercahaya atau bersinar, sedangkan bentuk ism

21 Al-Zamakhsyari; - Tafsir ‘al“Kasysyaf: ‘/An  Hagoic Ghowamidlit “TanzilWa:Uyunil
Agowil Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 4, hal 120.
% Ibn Manzir, Lisan al-‘Arab o.d .« (Beirut: Hawramani Online Edition, [online]

tersedia di https://arabiclexicon.hawramani.com/ibn-manzur-lisan-al-arab/, diakses 12 Nov 2025).



KR

fa’il-nya, azharu ( ,aj), bermakna yang bercahaya atau yang bersinar

terang.®*

Adapun sebab turunnya ayat ini sebagaimana dijelaskan oleh Al-
Qurtubi dalam kitabnya: Menurut saya (Al Qurthubi): Demikian juga yang
diriwayatkan dari beliau AS, bahwa beliau melewati seekor unta milik Bani
Mushthalik yang sangat gemuk, 1091 kemudian beliau merasa puas dengan
pakaiannya, karena Allah 'Azza wa Jalla telah berfirman ¥ oo chwe J) W
Lixie 43 L 531 agie "Dan janganlah kamu rujukan kedua matamu kepada apa
yang telah Kami berikan kepada golongan-golongan dari mereka".®?
Setelah itu, Allah menghibur Rasulullah dengan menegaskan bahwa
“karunia Tuhanmu adalah lebih baik dan lebih kekal.”.*

Menurut Al-Qurtubi, makna ayat ini menunjukkan bahwa Allah
mengarahkan Nabi agar tidak terpaut pada keindahan dan kenikmatan
duniawi yang bersifat sementara, sebab pahala dari Allah bagi orang-orang
yang sabar dan zuhud terhadap dunia jauh lebih baik dan kekal. Sebagian
ulama juga berpendapat bahwa yang dimaksud dengan karunia Tuhan
dalam ayat ini adalah negeri-negeri yang telah ditundukkan Allah bagi

kaum mukmin serta harta rampasan perang yang diberikan kepada

mereka.®

® Ibn Manzir, Lisan al-‘Arab old .« (Beirut: Hawramani Online Edition, [online]

tersedia di https://arabiclexicon.hawramani.com/ibn-manzur-lisan-al-arab/, diakses 12 Nov 2025).
82 Al-Qurtubi, Al-Jami” li Azkam al-Qur’an, juz 11, hal 702.
8 Al-Qurtubi, Al-Jami” li Azkam al-Qur’an, juz 11, hal 702.
8 Al-Qurthubi, Al-Jami’ li Arkam al-Qur’an, juz 11, hal 703.



Dalam Tafsir al-Misbah, Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat
tersebut merupakan peringatan Allah kepada Nabi Muhammad saw. dan
umatnya agar tidak mengarahkan pandangan dengan penuh ketertarikan dan
keinginan berlebihan terhadap kenikmatan duniawi yang diberikan kepada
sebagian kelompok manusia, khususnya mereka yang durhaka. Kenikmatan
itu digambarkan sebagai zahrah al-hayah al-dunya, yakni perhiasan
kehidupan dunia yang bersifat sementara, indah sesaat, namun cepat sirna
sebagaimana bunga yang akan layu. Pemberian tersebut bukanlah tanda
kemuliaan, melainkan sarana ujian dari Allah untuk mengukur apakah
manusia bersyukur atau justru tenggelam dalam kelalaian. Quraish Shihab
menegaskan bahwa rezeki dan karunia Allah yang hakiki, baik yang
dianugerahkan kepada hamba-hamba yang taat di dunia maupun yang
disediakan di akhirat, jauh lebih baik dan lebih kekal dibandingkan
kesenangan duniawi yang hanya bersifat sementara dan menipu
pandangan.®®

Dalam Tafsir al-Munir, Wahbah az-Zuhaili menafsirkan bahwa
kehidupan dunia diibaratkan sebagai bunga yang indah namun sementara.
Kata 8 (qarrd), yang merupakan fi’il madhi (kata kerja lampau), digunakan
untuk menekankan hasrat manusia terhadap kenikmatan dunia yang bersifat
sementara dan sering membuat seseorang berangan-angan memiliki apa
yang dimiliki orang lain. Allah memperingatkan agar manusia tidak terpikat

oleh perhiasan dunia seperti harta, bangunan, pakaian, dan kendaraan milik

8 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, Jilid 8
(Jakarta: Lentera Hati, 2002), hal. 132.



orang-orang kafir, karena semua itu akan sirna dan rusak. Kenikmatan
dunia semata-mata digunakan sebagai ujian untuk mengetahui siapa yang
bersyukur dan menunaikan kewajibannya. Oleh karena itu, manusia
dianjurkan memfokuskan keinginan dan upayanya pada apa yang ada di sisi
Allah, karena apa yang Dia sediakan di akhirat jauh lebih baik daripada
kenikmatan dunia yang fana, sementara rezeki dunia bagi orang beriman
sudah dimudahkan oleh-Nya.®

Kata zahrah dalam ayat tersebut berfungsi sebagai simbol visual
dari keindahan dan daya tarik kehidupan dunia yang bersifat sementara,
yang bertujuan untuk mengingatkan manusia agar tidak terpesona oleh
perhiasan dan kenikmatan dunia yang cepat sirna. Tafsir dari para ulama,
antara lain Al-Qurtubi, Quraish Shihab, dan Wahbah az-Zuhaili,
menegaskan bahwa kehidupan dunia, meskipun tampak indah dan memikat
seperti bunga, hanyalah sarana ujian dari Allah untuk mengukur kesabaran,
rasa syukur, dan keteguhan iman hamba-Nya. Pemahaman terhadap makna
kata zahrah dan konteks ayat ini diarahkan untuk menata hati dan
pandangan manusia agar lebih memprioritaskan karunia dan pahala Allah
di akhirat, yang jauh lebih baik dan kekal, serta menahan diri dari

keterikatan berlebihan terhadap kesenangan duniawi yang bersifat fana.

C. Makna Denotatif, Konotatif, dan Mitos Bunga dalam Al- Qur’an
Analisis terhadap lafadz wardah, Rayhan, dan Zahrah dalam al-

Qur’an menunjukkan bahwa. ketiganya: mengalami.-proses pemaknaan. yang

8 \Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Jilid 8, hal 562.



EQ

berlapis, mulai dari makna denotatif, konotatif, hingga makna Mitologis.
Lapisan-lapisan makna tersebut saling berkaitan dan menunjukkan bahwa
Bahasa al-Qur’an sebagai media penyampaian pesan ilahiah. Konsep teori
Barthes sangat relevan dalam kajian teks keagamaan, termasuk Al-Qur’an.
Teks suci mengandung lapisan makna yang tidak hanya bersifat linguistik,

tetapi juga simbolik dan spiritual.

Pada tingkat denotatif, setiap lafadz dalam Al-Qur’an menunjuk pada
makna literal atau makna dasar sebagaimana tertulis dalam bahasa Arabnya.
Namun, ketika dipahami secara lebih dalam melalui konteks teologis, sosial,
dan budaya Arab Klasik, lafadz-lafadz tersebut berkembang ke tingkat
konotatif, yaitu menjadi simbol yang memuat pesan moral, spiritual, bahkan
ideologis. Oleh karena itu, Al-Qur’an dapat dipahami sebagai sistem tanda

berlapis yang mengandung relasi antara makna harfiah dan makna batiniah.

Dalam konteks ini, teori Barthes digunakan untuk menelusuri
bagaimana tiga lafadz bunga dalam Al-Qur’an wardah, rayhan, dan zahrah
mengandung lapisan makna yang saling berkelindan antara literal, simbolik,
dan spiritual.

A. Denotatif
Secara denotatif, ketiga lafadz tersebut merujuk pada realitas flora
yang dapat diamati secara fisik. Wardah menunjuk pada bunga mawar atau
sesuatu yang memiliki warna merah menyerupai mawar®’, raykan berarti

tumbuhan  harum atau dedaunan yang mengeluarkan aroma

8 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Jil 13, 523.



(o]

menyenangkan®, sedangkan zahrah mengacu pada bunga atau keindahan
tanaman yang sedang mekar®. Tingkat denotatif ini berfungsi sebagai
dasar pemahaman awal teks, karena menunjukkan objek yang secara
langsung ditunjuk oleh lafadz muatan simbolik tambahan.

Makna literal tersebut mencerminkan kekayaan kosakata bahasa
Arab Al-Qur’an yang erat dengan lingkungan alam masyarakat Arab, di
mana flora memiliki posisi penting baik secara ekologis maupun kultural.
Dengan menggunakan lafadz-lafadz yang akrab dengan pengalaman
inderawi manusia, Al-Qur’an menghadirkan gambaran yang konkret dan
mudah dipahami oleh pembaca. Pada tahap ini, lafadz-lafadz bunga
dipahami sebagai bagian dari deskripsi alam atau fenomena yang dapat
diindra, tanpa secara eksplisit mengarahkan pembaca pada pesan moral
atau teologis tertentu. Untuk memperjelas pemaknaan literal tersebut,

uraian berikut disajikan dalam bentuk tabel:
Tabel 4.1

Denotasi Simbol Bunga

Lafadz Surah Denotasi

Wardah | QS. Ar-Rahman: 37 Langit yang berubah warna

menjadi merah seperti bunga

mawar pada hari Kiamat.

Rayhan QS Ar-Rahman: 12

8 Al-Qurtubi, Al-Jami’li Ahkam al-Qur’an, Jilid 17, 523.
% |bn Faris, Magayis al-lughah, Arabic Lexicon Hawramani.



aNn

dan QS. Al-Waqi’an: | Tumbuhan harum, daun hijau

89 segar, biji-bijian, dan buah-buahan

Zahrah QS. Thaha: 131 Bunga atau keindahan duniawi yang

tampak menarik

Berdasarkan tabel tersebut, dapat dipahami bahwa makna denotatif
lafadz wardah, rayhan, dan zahrah menunjukkan keterkaitan yang kuat
dengan realitas alam yang bersifat konkret dan dapat diindra. Ketiga lafadz
tersebut secara literal merepresentasikan unsur flora yang dikenal dalam
lingkungan budaya Arab, sehingga makna dasarnya mudah dipahami oleh
pembaca. Pemaknaan pada tingkat denotatif ini menegaskan bahwa Al-
Qur’an menggunakan bahasa yang dekat dengan pengalaman empiris
manusia sebagai pijakan awal dalam membangun makna. Dengan landasan
makna literal tersebut, lafadz-lafadz bunga kemudian membuka ruang bagi
pengembangan makna pada tingkat konotatif dan simbolik, yang akan

dibahas pada bagian selanjutnya.

B. Konotasi
Makna denotatif tersebut kemudian berkembang ke tingkat
konotatif ketika lafadz-lafadz bunga dipahami dalam konteks ayat, struktur
wacana Al-Qur’an, serta tradisi penafsiran. Wardah, misalnya, dalam
konteks QS. ar-Rahman [55]: 37 tidak lagi sekadar menunjuk pada bunga

mawar, tetapi menghadirkan asosiasi warna merah yang melambangkan



a1

perubahan kosmik dan kedahsyatan peristiwa hari kiamat. Warna merah
menyerupai mawar dipahami sebagai simbol langit yang terbelah dan
berubah akibat kehancuran tatanan alam.’* Dengan demikian, wardah
mengandung konotasi eskatologis yang kuat, yakni gambaran visual
tentang akhir dunia.

Rayhan, selain bermakna tumbuhan harum, berkembang menjadi
simbol ketenangan, kenikmatan, dan rahmat ilahi.** Dalam konteks ayat-
ayat yang berbicara tentang balasan bagi orang beriman, rayhan dipahami
sebagai representasi kenyamanan spiritual dan anugerah Allah yang
menenteramkan jiwa. Aroma harum yang secara denotatif menyenangkan
indra penciuman, pada tingkat konotatif berubah menjadi simbol
kesejahteraan batin dan kedekatan dengan Tuhan.

Sementara itu, zahrah yang secara literal berarti bunga atau
keindahan tanaman, pada tingkat konotatif sering dipahami sebagai simbol
keindahan duniawi yang memikat manusia. Keindahan tersebut bersifat
sementara dan mudah memudar, sehingga zahrah mengandung pesan
implisit tentang kefanaan dunia dan potensi manusia untuk terbuai oleh

pesona material.*?

Dengan cara ini, lafadz zahrah tidak hanya
menggambarkan keindahan alam, tetapi juga berfungsi sebagai pengingat
moral agar manusia tidak menjadikan dunia sebagai tujuan akhir. Konotasi

ini muncul dari konstruksi sosial, budaya, dan teologis, sehingga tanda

% Kemenag RI, Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 9, h 613,
9 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Jilid 14, h 313.
%2 Kemenag RI, Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 6, h 216.



[~

tidak hanya bersifat literal, tetapi juga memuat pesan moral dan ideologis,

seperti dirangkum dalam tabel berikut:

Tabel 4.2

Konotasi Simbol Bunga

Lafadz Konotasi (Makna Penafsiran
Simbolik)
Wardah Kedahsyatan hari Langit yang berubah merah
Kiamat, kekuasaan menyerupai  bunga  mawar
Allah, manifestasi menekankan kedahsyatan
kehancuran kosmik | peristiwa  Kiamat, retakan
seperti daun mawar
menegaskan perubahan radikal
kosmos  (Quraish  Shihab;
Wahbah az-Zuhaili)
Rayhan Nikmat Allah, Tumbuhan harum dan biji-
ketenangan, bijian menggambarkan

keberkahan, rezeki, dan

kesegaran kehidupan

kesempurnaan penciptaan dan
kemurahan  rezeki  Allah,
menandai kesejahteraan
jasmani dan rohani (Al-
Qurtubi;  Quraish  Shihab;

Wahbah az-Zuhaili)




/2

Zahrah . Keindahan dunia diibaratkan
Kefanaan dunia, daya

tarik sementara, ujian UL SOl

bagi manusia cepat layu, sebagai peringatan
agar manusia menahan diri dari
keterikatan duniawi dan fokus
pada pahala akhirat (Al-
Qurtubi;  Quraish  Shihab;

Wahbah az-Zuhaili)

Tabel tersebut memperlihatkan bahwa makna konotatif lafadz
wardah, raykan, dan zakrah menunjukkan adanya perluasan makna yang
melampaui pengertian literalnya. Ketiga lafadz tersebut tidak lagi sekadar
merepresentasikan unsur flora, melainkan berfungsi sebagai simbol yang
memuat pesan teologis, moral, dan spiritual sesuai dengan konteks
ayatnya. Pemaknaan konotatif ini menegaskan bahwa bahasa Al-Qur’an
bekerja secara sugestif dengan memanfaatkan asosiasi kultural dan religius
untuk menyampaikan pesan yang lebih mendalam. Hal ini menunjukkan
bahwa, lafadz-lafadz bunga dalam Al-Qur’an berperan sebagai medium
simbolik yang menghubungkan pengalaman inderawi manusia dengan
nilai-nilai transenden, sekaligus menjadi pengantar bagi pembahasan
makna mitologis pada bagian berikutnya.

C. Mitos



Pada tingkat mitos, lafadz wardah, rayhan, dan zahrah membentuk
jaringan makna yang lebih luas dan menyeluruh dalam wacana Al-
Qur’an. Wardah berkontribusi dalam membangun gambaran besar
tentang kiamat sebagai peristiwa kosmik yang mengguncang seluruh
tatanan alam. Gambaran langit yang berubah menjadi merah seperti
mawar tidak hanya menghadirkan visualisasi kehancuran, tetapi juga
menanamkan kesadaran kolektif tentang kekuasaan mutlak Allah atas
alam semesta dan kepastian datangnya hari akhir.® Makna ini bekerja
secara laten dalam membentuk pandangan hidup umat tentang
keterbatasan dunia dan realitas akhirat.

Rayhan, pada tingkat mitos, berfungsi membangun narasi tentang
kehidupan akhirat sebagai ruang ketenangan dan kenikmatan spiritual. la
menjadi bagian dari gambaran surga sebagai tempat balasan yang penuh
rahmat, ketenteraman, dan = kedamaian.* Pemaknaan tersebut
menunjukkan bahwa, rayhan tidak hanya dipahami sebagai tumbuhan
harum, tetapi sebagai simbol kehidupan ideal yang dijanjikan Allah
kepada hamba-Nya yang beriman. Makna ini menanamkan orientasi
hidup yang berpusat pada nilai-nilai akhirat dan pengharapan spiritual.

Adapun zahrah membentuk mitos tentang dunia sebagai ruang

keindahan yang menipu dan bersifat sementara. Keindahan bunga yang

% Al-Qurthubi, Al-Jami’ Ii Akkam al-Qur’an, jilid 17, hal 561.

%1 1bn Manzir) Lisan' al-‘Arabt st he < (Beirut:z Hawramani Online: Edition; [orline]
tersedia
di(https://arabiclexicon.hawramani.com/%d8%b1%d9%8e%d9%8a%d9%92%d8%ad%d9%8e%d8
%a7%d9%86%d9%8c/ diakses pada 18 Desember 2025).



https://arabiclexicon.hawramani.com/%d8%b1%d9%8e%d9%8a%d9%92%d8%ad%d9%8e%d8%a7%d9%86%d9%8c/
https://arabiclexicon.hawramani.com/%d8%b1%d9%8e%d9%8a%d9%92%d8%ad%d9%8e%d8%a7%d9%86%d9%8c/

[N

cepat layu menjadi metafora bagi kehidupan dunia yang fana.*® Melalui
makna ini, Al-Qur’an membangun kesadaran etis bahwa keterikatan
berlebihan pada keindahan dunia dapat menjauhkan manusia dari tujuan
hidup yang hakiki. Melalui pemaknaan tersebut, zahrah berperan dalam
membentuk pandangan hidup yang seimbang antara pemanfaatan dunia

dan orientasi akhirat. Tabel berikut merangkum aspek mitos dari ketiga

lafadz:
Tabel 4.3
Mitos Simbol Bunga
Lafadz | Mitos (Nilai Ideologis/ Moral) Penafsiran

Wardah | Keagungan Allah dan | Warna dan retakan langit
kedahsyatan Hari Kiamat menanamkan  kesadaran
tentang kekuasaan Allah
dan kengerian peristiwa
kiamat, sekaligus menjadi

pengingat bagi manusia

Kesejahteraan, ketenangan, ML

Rayhan segala nikmat di dunia

dan keberkahan hidup
adalah rahmat Allah yang
mengandung rezeki dan

_ketenangan bagi manusia

% M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 8, h 401.



[N~

beriman

Kefanaan dunia dan prioritas SR ELE s

Zahrah pada nilai spiritual kehidupan dunia hanya
sementara, sehingga

manusia harus

menekankan ibadah,

kesabaran, dan syukur
untuk mendapatkan
karunia Allah yang kekal

di akhirat

Melalui pendekatan Barthes, ketiga simbol ini dapat dipahami
sebagai mitos Qur’ani bukan dalam arti negatif sebagaimana mitos
sekuler yang dikritik Barthes, tetapi sebagai bentuk pemaknaan simbolik
transendental yang menghubungkan realitas inderawi dengan nilai-nilai
spiritual. Dalam konteks ini, mitos berfungsi bukan untuk menutupi
kebenaran, melainkan untuk mengungkap dimensi makna llahiah yang
tersembunyi di balik tanda-tanda kebahasaan.

Secara keseluruhan, analisis semiotika terhadap lafadz wardah,
rayhan, dan zahrah menunjukkan bahwa Al-Qur’an menyajikan lapisan
makna yang kompleks, di mana makna literal (denotatif) membentuk
dasar untuk makna simbolik (konotatif), yang selanjutnya dijadikan

sarana untuk menyampaikan nilai-nilai moral, teologis, dan ideologis



(mitos). Pendekatan ini memperlihatkan bahwa teks Al-Qur’an tidak
hanya berfungsi sebagai wahyu yang bersifat linguistik, tetapi juga
sebagai sistem tanda berlapis yang mengandung pesan moral, spiritual,

dan nilai ideologis bagi pembacanya.



BAB V

PENUTUP
A. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian penulis dalam analisis semiotika
Roland Barthes atas kata Wardah, Rayhan, dan Zahrah maka dapat
dirumuskan beberapa Kesimpulan sebagai berikut:

1. Bentuk representasi lafadz wardah, raykan, dan zakrah sebagai simbol
bunga dalam Al-Qur’an menunjukkan karakter makna yang berbeda
sesuai dengan konteks ayatnya. Lafadz wardah merepresentasikan
simbol kosmik yang menggambarkan kedahsyatan peristiwa
eskatologis serta penegasan kekuasaan Allah. Lafadz rayhan
merepresentasikan simbol ketenteraman, rahmat, dan kenikmatan Ilahi
yang berkaitan dengan keharmonisan ciptaan dan keseimbangan
kehidupan manusia. Sementara itu, lafadz zairah merepresentasikan
simbol keindahan duniawi yang bersifat sementara dan berfungsi
sebagai peringatan terhadap kecenderungan materialistik manusia.

2. Makna denotatif, konotatif, dan mitologis simbol bunga dalam Al-
Qur’an berdasarkan analisis semiotika Roland Barthes menunjukkan
adanya lapisan makna yang berjenjang. Pada tingkat denotatif, lafadz
wardah, raykan, dan zakrah merujuk pada unsur flora atau keindahan
alam. Pada tingkat konotatif, ketiganya mengandung pesan teologis
dan _moral, seperti._penegasan keagungan dan kekuasaan Allah,

gambaran ketenteraman dan rahmat Ilahi, serta peringatan terhadap

68



/Q

kefanaan dunia. Pada tingkat mitologis, simbol bunga membentuk
narasi maknawi yang menghubungkan realitas alam dengan nilai-nilai
spiritual dan keimanan, sehingga memperkaya pemahaman tafsir Al-
Qur’an.

B. Saran

Penelitian ini diharapkan dapat mendorong pembaca dan pengkaji
Al-Qur’an untuk lebih memperhatikan pesan-pesan simbolik yang
terkandung dalam ayat-ayat kauniyah. Simbol bunga seperti wardah,
rayhan, dan zahrah tidak hanya menghadirkan keindahan ciptaan Allah,
tetapi juga mengingatkan manusia pada nilai spiritual, kesadaran
lingkungan, dan kefanaan hidup.

Bagi akademisi dan peneliti, hasil penelitian ini dapat menjadi
pijakan awal untuk mengembangkan kajian tematik Al-Qur’an yang
berfokus pada simbol-simbol alam. Pendekatan semiotika Roland Barthes
terbukti =~ membantu mengungkap makna berlapis, sehingga dapat
diterapkan dalam penelitian lain mengenai flora, fauna, warna, atau
fenomena kosmologis.

Untuk penelitian selanjutnya, perlu dikembangkan kajian yang
menggabungkan semiotika dengan pendekatan interdisipliner seperti
ekoteologi, antropologi, atau sejarah tafsir. Pendekatan demikian akan
memberikan gambaran yang lebih luas mengenai bagaimana simbol-
simbol alam dipahami dan dihidupkan dalam berbagai konteks budaya dan

periode sejarah Islam.



DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, Khadher, et al. “Tumbuhan Selasih dalam al-Qur’an dan Hadith: Analisis
Terhadap Manfaatnya Berasaskan kepada Penyelidikan Semasa.” JCIS 4,
no. 1 (2018).

Alavi, Hamid Reza. “The Semiotics of Flowers in Islamic Mysticism.” Journal of
Sufi Studies 8, no. 2 (2019): 167-184.

Al Bilad, Aziz. “Kajian Bunga Mawar sebagai Simbol Budaya Lokal dan Agama
melalui Pandangan Semiotika Roland Barthes.” Kusa Lawa 1, no. 1

(2021): 218. https://doi.org/10.21776/ub.kusalawa.2021.001.01.0218

Al-Qurtubi. Al-Jami’li Ahkam al-Qur’an, Jilid 17.

Al-Zamakhsyari. Tafsir al-Kasysyaf: An Haqoiq Ghowamidlit Tanzil wa Uyunil
Agowil fi Wujuhit Ta'wil, Juz 6, hal. 15.

Amin, Muhammad Habib Izzuddin. “Nahl Sebagai Simbol: Analisis Semiotika
Roland Barthes terhadap QS. An-Nahl Ayat 68-69.” Ta 'wiluna: Jurnal
llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam 5, no. 3 (2024).

Amalia, Nafiatul. “Simbolisme Fauna Pada Penamaan Surah Dalam Al-Qur’an:
Kajian Semiotika.” 2020.

Ath-Thabari. Tafsir Ath Thabari Jami’ Al Bayan fi Ta 'wil Al Qur’an, terj. Jakarta:
Pustaka Azzam, 2022, jilid 24.

Az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir al-Munir fi al- ‘Agidah wa al-Syari’ah wa al-Manhaj.

Jilid 14" Damaskus: Dar al-Fikr, 2009.


https://doi.org/10.21776/ub.kusalawa.2021.001.01.0218

Bahy, Moh. Buny Andaru, et al. “An Analysis of Flora Symbols in the Qur’an
from the Perspective of Charles Sanders Peirce.” Tafse: Journal of
Qur’anic Studies 9, no. 1 (2024): 16-27.

https://doi.org/10.22373/tafse.v9i1.22043

Barthes, Roland. Elements of Semiology. Trans. Anne Lavers and Colin Smith.
New York: Hill and Wang, 1967.

De Saussure, Ferdinand. Course in General Linguistic. Trans. Wade Baskin. New
York: Columbia University Press, 1893.

Dimas Faiq Rizqulloh. “Analisis Simbol Bunga Teratai dalam Seni Rupa.”
Sakala: Jurnal Seni Rupa Murni 2, no. 2 (2021).

Dorrell, Fleur. “The Lily and the Rose: Symbols of the Blessed Virgin Mary.” The

God Who Speaks, 18 April 2025. https://www.godwhospeaks.uk/lily-rose-

symbols-of-blessed-virgin-mary

Dukhni Marketing. “Why the Rose Is So Special in the Arab World?”

https://www.dukhni.com/blogs/whats-inside-your-fragrances/why-the-

rose-is-so-special-in-the-arab-world

Ekanayaka, E. M. Mahesh Chathuranga. “The Lotus in Art and Faith: A Cross-
Cultural Study of Indian and Sri Lankan Symbolism.” International
Journal of Creative Research Thoughts 12, no. 12 (2024).

Fakhr al-Din al-Razi. Mafatih al-Ghayb, jilid 22.

Fatimah. Semiotika dalam Kajian Iklan Layanan Masyarakat, hal. 45-47.

Habibie, [Tham Akbar. “Mitologi Sedekah; Penerapan Semiotika Roland Barthes

pada Q.S. Al-Bagarah [2]: 271.” Al-Qudwah 1, no. 1 (2023).


https://doi.org/10.22373/tafse.v9i1.22043
https://www.godwhospeaks.uk/lily-rose-symbols-of-blessed-virgin-mary
https://www.godwhospeaks.uk/lily-rose-symbols-of-blessed-virgin-mary
https://www.dukhni.com/blogs/whats-inside-your-fragrances/why-the-rose-is-so-special-in-the-arab-world
https://www.dukhni.com/blogs/whats-inside-your-fragrances/why-the-rose-is-so-special-in-the-arab-world

Hardinagoro, Mohammad Alfie, dkk. “Perumpamaan Tumbuhan dalam Al-Qur’an
Perspektif Tafsir An-Nur.” Bunyan al- ‘Ulum: Jurnal Studi Al-Qur’an dan
Tafsir 5, no. 1 (2025).

Ibn Faris.  Magayts  al-Lughah.  Arabic Lexicon Hawramani.

https://arabiclexicon.hawramani.com

Ibn Manzar. Lisan al- ‘Arab. Beirut: Hawramani Online Edition.

Kamus Ma’anni Online. Entri “olsa)”.

Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 9.
Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2010 (hal. 590, 612, 613).

Khotimah, Khusnul. “Semiotika: Sebuah Pendekatan dalam Studi Agama.”
Komunika: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 14, no. 2 (2020): 233-245.

LangitAnisa. “Mawar: Simbol Serta Maknanya dalam Berbagai Budaya dan
Agama.” Blog Cericerichan, 10 November 2018.

https://cericerichan.blogspot.com/2018/11/mawar-simbol-serta-maknanya-

dalam.html

Lestari, Nanny Sri. “Jasmine Flowers in Javanese Mysticism.” International
Review of Humanities Studies 4, no. 1 (2019): 194-195.

Mahmoud, Fatemeh. “Symbolism of Plants and Flowers in the Qur’an and Islamic
Culture.” International Journal of Islamic Thought 19 (2021): 45-57.

Nisai, Lu’luun & Musthofa, Tulus. “Mugqobalah dalam Surah Ar-Rahman dan

Implikasinya terhadap Ma’na.” Proceeding FICOSIS 1 (2021): 131-153.


https://arabiclexicon.hawramani.com/
https://cericerichan.blogspot.com/2018/11/mawar-simbol-serta-maknanya-dalam.html
https://cericerichan.blogspot.com/2018/11/mawar-simbol-serta-maknanya-dalam.html

Patrio Tandiangga. “Simbolisme, Realitas, dan Pikiran dalam Semiotika Charles
W. Morris.” Jurnal Syntax Transformation 2, no. 5 (2021): 650-661.

https://doi.org/10.46799/jst.v2i5.274

Rusmana, Dadan. Filsafat Semiotika. Bandung: Pustaka Setia, 2022.

Saipolbarin bin Ramli & Ahmad Fikri bin Hj. Husin. “Penggunaan Unsur
Tumbuh-Tumbuhan Dalam Gaya Bahasa Al-Tasybih di Dalam Al-Qur’an
Al-Karim.” Ulum Islamiyyah (2015).

Salazar, Gilberto Mejia. “The Cherry Blossom and its Influence on Japanese
Culture.” Japanese Society and Culture 4 (2022), article 12, hal. 163.

Satriana Zahrah, Haiva. “Analisis Semiologi Roland Barthes pada Term Zahrah
dalam Al-Qur’an.” Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir 8, no. 2 (2023).

Septiana, Rina. Makna Denotasi, Konotasi dan Mitos dalam Film Who Am | Kein
System Ist Sicher (Suatu Analisis Semiotik). Skripsi, Universitas Sam
Ratulangi, 2019.

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur an.
Jilid 8. Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta,
2013.

Taufiq, Wildan. Semiotika untuk Kajian Sastra dan Al-Qur’an. Bandung: Yrama
Widya, 2016.

Wulandari, Sovia & Erik D. Siregar. “Kajian Semiotika Charles Sanders Peirce:
Relasi Trikotomi (lkon, Indeks, Simbol) dalam Cerpen Anak Mercusuar.”

Titian: Jurnal llmu Humaniora 4, no. 1 (2020).


https://doi.org/10.46799/jst.v2i5.274

TN

PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN

Yang bertanda tangan dibawah ini:

Nama : Annisatul Luthfiyyah

NIM : 212104010052

Prodi/Jurusan : llmu Al-Qur’an dan Tafsir

Fakultas : Ushuluddin Adab dan Humaniora

Universitas : Universitas Agama Islam Negeri KH Achmad Siddig Jember

Dengan hal ini menyatakan bahwa skripsi yang berjudul “Simbolisme
Bunga Dalam AL-Qur’an: Analisis Semiotika Atas Kata Wardah, Rayhan, dan
Zahrah” adalah hasil penelitian atau karya sendiri, kecuali ada kutipan-kutipan yang
dirujuk dan dicantumkan dalam pustaka. Apabila diklemudian hari ternyata skripsi ini
terbukti plagiasi, saya bersedia menerima sanksi sesuai peraturan yang berlaku.

Dengan surat pernyataan ini saya bu\at dengan sebenarnya tanpa paksaan dari

siapapun.

Jember, 8 Degember 2025

o Annisatul Luthfiyyah
NIM. 212104010052




Nama

NIM

TTL

Alamat

@email

No. HP

PRODI
FAKULTAS
INSTITUSI
Riwayat Pendidikan:
TK

SDN
SMP/SEDERAJAT

SMA/SEDERAJAT

PERGURUAN TINGGI

BIODATA PENULIS

. Annisatul Luthfiyyah

: 212104010052

: Probolinggo. 06 Oktober 2001

: Desa Muneng Kidul, Sumberasih, Probolinggo
: annisatulluthfiyyah33@gmail.com

: 085692510235

: llmu Al-Qur’an dan Tafsir

: Ushuluddin Adab dan Humaniora

: UIN Kiai Haji Achmad Siddiq

: TK Tunas Abadi

: SDN Muneng Leres 1

: MTS SAQA

: SMA Islam Al-Ma’arif Singosari

: UIN Kiai Haji Achmad Siddiq



