
 

 
 

 SIMBOLISME BUNGA DALAM AL-QUR’AN: ANALISIS 

SEMIOTIKA ATAS KATA WARDAH, RAYḤAN, DAN 

ZAHRAH 

 

SKRIPSI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Annisatul Luthfiyyah 

NIM: 212104010052 

 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

FAKULTAS USHULUDDIN ADAB DAN HUMANIORA 

2025 

 



 

ii 
 

SIMBOLISME BUNGA DALAM AL-QUR’AN: ANALISIS 

SEMIOTIKA ATAS KATA WARDAH, RAYḤAN, DAN 

ZAHRAH 

 

        SKRIPSI 

 

 

 

Diajukan kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

untuk memenuhi salah satu p  ersyaratan memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag) 

Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora Program Studi Ilmu Al-Qur'an dan 

Tafsir. 

 

 

 

Oleh: 

Annisatul Luthfiyyah 

NIM: 212104010052 

 

 

 

 

 

Disetujui Pembimbing 

 

 

 

 

 

Dr. H. Safrudin Edi Wibowo, Lc., M.Ag. 

NIP: 197303102001121002 

 



 

iii 
 

SIMBOLISME BUNGA DALAM AL-QUR’AN: ANALISIS 

SEMIOTIKA ATAS KATA WARDAH, RAYḤAN, DAN 

ZAHRAH 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

iv 
 

MOTTO 

 

                             

              

 “Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kebesaran) 

Kami di segenap penjuru dan pada diri mereka sendiri sehingga 

jelaslah bagi mereka bahwa (Al-Qur‟an) itu adalah benar. Tidak 

cukupkah (bagi kamu) bahwa sesungguhnya Tuhanmu menjadi saksi 

atas segala sesuatu?”
1
 

 

QS. Fushshilat [41]: 53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1
 Kementerian Agama RI, Al-Qur‟an Dan Terjemahannya, (Jakarta: lajnah Pentashihah 

mushaf Al-Quran), 2019. 



 

v 
 

PERSEMBAHAN 

Dengan penuh rasa syukur ke hadirat Allah Subḥānahu wa Ta‟ālā atas 

limpahan rahmat, hidayah, dan inayah-Nya, skripsi ini dapat terselesaikan dengan 

baik. Karya sederhana ini penulis persembahkan sebagai bentuk ungkapan terima 

kasih dan penghargaan yang tulus kepada pihak-pihak yang telah memberikan 

doa, dukungan, serta pendampingan sepanjang proses penyusunannya: 

1. Penulis menyampaikan rasa terima kasih yang sebesar-besarnya kepada 

Ayah Amsori dan Ibu Siti Fathiyyah atas doa, kasih sayang, serta 

dukungan tanpa henti. Segala pencapaian ini tidak terlepas dari ketulusan 

mereka dalam membimbing dan menguatkan penulis sepanjang perjalanan 

akademik. Semoga Allah membalas setiap kebaikan dan cinta yang telah 

dicurahkan. 

2. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada adik tercinta, Fairuz 

Zalfa Adzkiya, yang selalu menghadirkan keceriaan dan menjadi 

penyemangat di tengah proses penyusunan skripsi ini. 

3. Terima kasih yang tulus penulis sampaikan kepada sahabat sekaligus 

kakak yang baik, Ummi Rohmatuzzahrah, yang senantiasa memberikan 

semangat, doa, dan bantuan dalam berbagai proses akademik. Terima 

kasih atas ketulusan, kebaikan hati, dan persahabatan yang menguatkan 

penulis selama menempuh masa perkuliahan. 

4. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada semua pihak yang 

telah membantu, termasuk seseorang yang banyak membantu menjadi 

„support system‟ penulis selama mengerjakan skripsi dan rekan rekan yang 



 

vi 
 

tidak bisa disebutkan satu persatuyang tidak dapat disebutkan satu persatu. 

Semoga Allah Subḥānahu wa Ta‟ālā membalas setiap kebaikan dengan 

pahala yang berlipat. 

5. Terima kasih kepada seluruh mahasiswa Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir, 

khususnya IAT 3 angkatan 2021, yang telah memberi pengalaman dan 

pelajaran berharga selama masa perkuliahan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vii 
 

KATA PENGANTAR 

 

 Puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas limpahan 

rahmat, karunia, dan petunjuk-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan 

penelitian ini dengan baik dan lancar. Shalawat dan salam semoga senantiasa 

tercurah kepada Nabi Muhammad Saw. yang telah menjadi teladan dalam 

kehidupan. 

 Penulis mengucapkan terima kasih kepada pihak-pihak yang telah 

memberikan semangat dan motivasi dalam menggali potensi diri selama di 

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Shiddiq Jember, beberapa tokoh yang 

berperan dalam penelitian ini, di antaranya:  

1. Rektor UIN KHAS Jember, Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag, M.M., telah 

memberikan dukungan dengan menyediakan fasilitas seperti infrastruktur 

jalan, perpustakaan, dan gedung perkuliahan, serta menginspirasi untuk terus 

berkarya di dunia  

2. Dekan Fakultas Ushuluddin dan Humaniora (FUAH) UIN KHAS Jember, 

Prof. Dr. Ahidul Asror, M.Ag., memberikan motivasi bahwa menjadi sosok 

yang vi berarti tidak pernah lepas dari tanggung jawabnya dan selalu siap 

membantu mahasiswa yang membutuhkan.  

3. Kepala Jurusan Studi Islam di FUAH UIN KHAS Jember, Dr. Win 

Ushuluddin, memberikan dorongan dan semangat untuk terus belajar dan 

mengembangkan ilmu pengetahuan.  



 

viii 
 

4. Koordinator Program Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir di UIN KHAS Jember, 

Ustadz Abdullah Dardum, M.Th.I., memberikan pengajaran dengan kesabaran 

serta berkomunikasi dengan lemah lembut dalam memberikan pembelajaran 

yang berorientasi moral.  

5. Dosen pembimbing, Dr.H.Safruddin Edi Wibowo Lc.M. Ag. telah 

membimbing dan memberikan arahan dalam proses penyusunan skripsi ini.  

6. Segenap dosen, pegawai, dan civitas akademik di lingkungan Fakultas 

Ushuluddin, Adab dan Humaniora (FUAH) yang telah memberikan 

pengetahuan dan pengalaman selama proses belajar penulis di UIN KHAS 

Jember.  

 Penulis sangat berharap bahwa tulisan ini dapat memberikan manfaat 

bagi para pembaca. Penulis telah berusaha sebaik mungkin untuk menyelesaikan 

skripsi ini, namun penulis sadar bahwa masih terdapat kekurangan dan kelemahan 

baik dalam konten maupun tata bahasa. Penulis mengakui bahwa skripsi ini belum 

mencapai tingkat kesempurnaan yang diinginkan. Oleh karena itu, penulis sangat 

mengharapkan masukan, kritik, dan saran yang membangun dari para pembaca 

agar penulisan ini dapat mencapai kualitas terbaiknya. Penulis dengan senang hati 

menerima kritik dan saran yang membangun untuk perbaikan skripsi ini. 

 

Jember, 12 Desember 2025 

 

 Annisatul Luthfiyyah 

212104010052 

   



 

ix 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN 

 

Pedoman transliterasi Arab-Indonesia yang digunakan dalam penelitian 

ini merupakan pedoman yang sesuai dengan buku Pedoman Karya Tulis Ilmiah 

Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember tahun 2021, 

sebagaimana berikut:  

Awal Tengah Akhir Sendiri Latin/Indonesia 

 a / i / u ا ا ا ا

 b ب ب ب ب

 t ت ت ت ت

 th ث ث ث ث

 j ج ج ج ج

 h ح ح ح ح

 kh خ خ خ خ

 d د د د د

 dh ذ ذ ذ ذ

 r ر ر ر ر

 z ز ز ز ز

 s س س ~ ~

 sh ش ش ش ش

 ṣ ص ص ص ص



 

x 
 

 ḍ ض ض ض ض

 ṭ ط ط ط ط

 ẓ ظ ظ ظ ظ

 (ayn)„ ع ع ع ع

 gh غ غ غ غ

 f ف ف ف ف

 q ق ق ق ق

 k ك ك ك ك

 l ل ل ل ل

 m م م م م

 
 n ن ن ن

 h ة , ه ة , ه ه ه

 w و و و و

 y ي ي ي ي

 

Untuk menunjukkan bunyi hidup panjang (mad) caranya dengan menuliskan 

coretan Horizontal (macron) di atas huruf ă, (آ), ĩ  إ( )ي dan (ữ) 

 

 

 

 

 



 

xi 
 

ABSTRAK 

Annisatul Luthfiyyah, 2025: Simbolisme Bunga Dalam Al-Qur‟an: Analisis 

Semiotika Atas Kata Wardah, Rayḥan, Dan Zahrah. 

 

Kata Kunci: Simbolik, Bunga, Semiotika Kata Wardah, Rayhan, Zahrah. 

 

Bunga merupakan salah satu simbol alam yang digunakan dalam Al-

Qur‟an sebagai medium penyampaian pesan keagamaan melalui bahasa metaforis 

dan simbolik. Berbeda dengan pemaknaan bunga dalam tradisi budaya yang 

umumnya menitikberatkan pada aspek estetika, Al-Qur‟an menghadirkan simbol 

bunga sebagai sarana penyampaian pesan teologis, eskatologis, dan moral. Hal ini 

tampak pada penggunaan lafadz wardah, rayḥan, dan zaḥrah yang tidak hanya 

merujuk pada realitas alamiah, tetapi juga merepresentasikan makna yang 

berkaitan dengan kekuasaan Allah, kenikmatan Ilahi, serta peringatan terhadap 

kefanaan dunia. 

Fokus penelitian ini diarahkan pada dua permasalahan utama, yaitu: (1) 

bagaimana bentuk representasi lafadz wardah, rayḥan, dan zaḥrah sebagai simbol 

bunga dalam Al-Qur‟an, dan (2) bagaimana makna denotatif, konotatif, dan 

mitologis dari simbol bunga berdasarkan analisis semiotika Roland Barthes. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap makna simbolik lafadz-lafadz bunga 

dalam Al-Qur‟an secara komprehensif serta menjelaskan pesan teologis dan moral 

yang terkandung di dalamnya. 

 Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif kepustakaan 

dengan metode deskriptif-analitis. Data diperoleh melalui penelaahan teks Al-

Qur‟an, kitab-kitab tafsir klasik dan kontemporer, serta literatur pendukung yang 

relevan. Analisis data dilakukan dengan menggunakan pendekatan semiotika 

Roland Barthes melalui tahapan denotasi, konotasi, dan mitos guna mengungkap 

signifikasi makna simbolik dari masing-masing lafadz. 

 Hasil kajian menunjukkan dua temuan utama. Pertama, ketiga lafadz 

tersebut merepresentasikan simbol bunga dengan karakter makna yang berbeda, di 

mana wardah menggambarkan fenomena kosmik yang dahsyat, rayḥan 

melambangkan ketenteraman dan kenikmatan Ilahi, sedangkan zaḥrah 

merepresentasikan keindahan dunia yang bersifat sementara. Kedua, pada tingkat 

denotatif, konotatif, dan mitologis, simbol-simbol tersebut membentuk pesan 

teologis dan moral yang mendalam, di mana wardah menegaskan keagungan dan 

kekuasaan Allah, rayḥan merepresentasikan keharmonisan ciptaan serta 

keseimbangan antara kebutuhan material dan spiritual manusia, dan zaḥrah 

menjadi peringatan terhadap sikap materialistik yang melalaikan nilai-nilai 

akhirat. Melalui pendekatan semiotika Roland Barthes, simbol bunga dalam Al-

Qur‟an dapat dipahami sebagai mitos Qur‟ani yang bersifat transendental dan 

menghubungkan realitas alam dengan nilai-nilai spiritual. 

 
 

 



 

xii 
 

DAFTAR ISI 

 

COVER ..........................................................................................................  i 

LEMBAR PERSETUJUAN ..........................................................................  ii 

LEMBAR PENGESAHAN.  .........................................................................  iii 

MOTTO .........................................................................................................  iv 

PERSEMBAHAN ..........................................................................................  v 

KATA PENGANTAR ...................................................................................  vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN ...........................................  ix 

ABSTRAK .....................................................................................................  xi 

DAFTAR ISI ..................................................................................................  xii 

DAFTAR TABEL ..........................................................................................  xiv 

BAB I PENDAHULUAN ..............................................................................  1 

A. Konteks Penelitian ..................................................................................  1 

B.  Fokus Penelitian ......................................................................................  5 

C. Tujuan Penelitian ....................................................................................  6 

D. Manfaat Penelitian ..................................................................................  6 

E. Definisi Istilah .........................................................................................  8 

BAB II KAJIAN PUSTAKA .........................................................................  13 

A. Penelitian Terdahulu ...............................................................................  13 

B. Kajian Teori ............................................................................................  20 

1. Pengertian Semiotika ..........................................................................  20 

2. Semiotika Roland Barthes ..................................................................  25 

BAB III METODOLOGI PENELITIAN.......................................................  28 



 

xiii 
 

A. Pendekatan & Jenis Penelitian ................................................................  28 

B. Objek dan Pendekatan Penelitian ............................................................  29 

C. Sumber Data ............................................................................................  30 

D. Teknik Pengumpulan Data ......................................................................  31 

E. Teknik Analisis Data ...............................................................................  31 

F. Keabsahan Data.......................................................................................  32 

G. Sistematika Pembahasan .........................................................................  33 

BAB IV PENYAJIAN DATA DAN ANALISIS DATA ..............................  35 

A. Deskripsi Umum Ayat-Ayat tentang Simbol Bunga dalam Al-Qur‟an ..  35 

B. Representasi Simbol Bunga dalam Al-Qur‟an ........................................  38 

C. Makna Denotatif, Konotatif, dan Mitos Bunga dalam Al- Qur‟an .........  58 

BAB V PENUTUP .........................................................................................  68 

A. Kesimpulan .............................................................................................  68 

B. Saran .......................................................................................................  69 

DAFTAR PUSTAKA ....................................................................................  70 

 

 

  

 

 

 

 

 



 

xiv 
 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 1.1 Persamaan dan Perbedaan dengan Penelitian Terdahulu ............  18 

Tabel 4.1 Denotasi Simbol Bunga ...............................................................  60 

Tabel 4.2 Konotasi Simbol Bunga ..............................................................  62 

Tabel 4.3 Mitos Simbol Bunga  ..................................................................  65 

 

 

 



1 
 

 

BAB I 

 PENDAHULUAN  

A. Konteks Penelitian 

Bunga merupakan simbol universal yang kaya akan makna oleh 

berbagai kebudayaan serta agama di dunia untuk mengekspresikan nilai-nilai 

kehidupan, spiritualitas, dan keindahan. Dalam tradisi Barat, bunga sering 

diidentikkan dengan ungkapan cinta, kelembutan, dan romantisme. Misalnya, 

mawar merah melambangkan gairah dan kasih sayang yang mendalam, 

sementara bunga lili sering dimaknai sebagai kemurnian dan kesucian.
2
 

Sebaliknya, dalam tradisi Timur, bunga tidak hanya dipahami sebagai 

lambang cinta antar manusia, tetapi juga mengandung makna spiritual, moral, 

dan kosmologis. Bunga teratai dalam filsafat India dan Tiongkok, misalnya, 

melambangkan pencerahan, kesucian, serta transendensi dari dunia fana 

menuju dunia yang lebih tinggi. Dengan demikian, bunga memiliki posisi 

yang ambivalen: di satu sisi menghadirkan keindahan dan cinta, namun di sisi 

lain juga mengisyaratkan kefanaan, kerapuhan, bahkan godaan.
3
 

Bunga teratai dalam tradisi India dan Sri Lanka bahkan dijadikan 

simbol yang sangat kaya makna. Ia tumbuh dari lumpur namun tetap bersih di 

permukaan air, melambangkan kemurnian spiritual, kelahiran baru, dan 

pembebasan dari penderitaan duniawi. Dalam seni dan arsitektur kuil-kuil 

                                                           
2
 Mahmoud, Fatemeh. “Symbolism of Plants and Flowers in the Qur‟an and Islamic 

Culture.” International Journal of Islamic Thought 19 (2021): 45–57. 
3
 Alavi, Hamid Reza. “The Semiotics of Flowers in Islamic Mysticism.” Journal of Sufi 

Studies 8, no. 2 (2019): 167–184. 

 

1 



2 
 

 

kuno, motif teratai sering digambarkan sebagai alas tempat duduk dewa-dewi, 

menandakan hubungan antara dunia material dan dunia transenden.
4
 

Berdasarkan kajian Gilberto Mejía Salazar dalam The Cherry Blossom 

and its Influence on Japanese Culture (2022), bunga sakura (cherry blossom) 

merupakan simbol nasional Jepang yang merepresentasikan keindahan yang 

bersifat sementara serta keterhubungan spiritual antara manusia dan alam.  

Tradisi hanami yakni kegiatan menikmati keindahan bunga sakura yang 

bermekaran menjadi wujud apresiasi masyarakat Jepang terhadap kefanaan 

hidup dan siklus alam yang terus berputar.
5
  

Sakura tidak hanya menjadi lambang musim semi, tetapi juga 

metafora filosofis tentang kehidupan yang singkat, kehormatan, dan 

pengorbanan. Nilai mono no aware (kesadaran akan keindahan dalam 

kefanaan) menjadi inti dari pandangan hidup masyarakat Jepang yang 

menghargai harmoni dan spiritualitas melalui alam.
6
 

Dalam tradisi Kristen Barat, bunga juga memiliki makna teologis yang 

mendalam. Dua bunga yang paling identik dengan figur Blessed Virgin Mary 

adalah lily (bakung) dan mawar. Lily putih melambangkan kemurnian dan 

keperawanan Maria, sebagaimana dicatat oleh St. Bede pada abad ke-7, 

sementara mawar berkembang menjadi simbol cinta ilahi dan kehadiran 

Maria sebagai Mistical Rose. Dalam ikonografi Gereja, mawar merah dan 

                                                           
4
 E. M. Mahesh Chathuranga Ekanayaka, “The Lotus In Art And Faith: A Cross-Cultural 

Study Of Indian And Sri Lankan Symbolism,” International Journal of Creative Research 

Thoughts 12, no. 12 (Desember 2024). 
5
 Salazar, Gilberto Mejía. “The Cherry Blossom and its Influence on Japanese Culture.” 

Japanese Society and Culture, vol. 4, article 12, 2022, hal 163. 
6
 Salazar, Gilberto Mejía. “The Cherry Blossom and its Influence on Japanese Culture.” 



3 
 

 

putih menjadi lambang cinta Tuhan serta kemuliaan Maria sebagai Ratu 

Surga.
7
 

Dalam konteks budaya Nusantara, khususnya tradisi Jawa, bunga juga 

memainkan peran penting dalam kehidupan sosial dan spiritual. Bunga melati 

(Jasminum sambac) memiliki makna simbolik yang mendalam sebagai 

lambang kesucian, ketenangan, dan penyucian diri. Dalam upacara adat 

seperti pernikahan dan siraman, melati digunakan sebagai simbol niat yang 

tulus, kesucian hati, serta doa untuk kehidupan yang tenteram.
8
 Dalam filsafat 

Jawa, melati mencerminkan kesederhanaan yang luhur, keseimbangan batin, 

dan keselarasan antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. Dengan demikian, 

bunga dalam kebudayaan Jawa tidak hanya berfungsi estetis, tetapi juga 

spiritual dan moral, mencerminkan pandangan hidup yang menekankan 

harmoni dan kesucian.
9
 

Sementara itu, dalam kebudayaan Arab dan tradisi sufistik, mawar 

memiliki kedudukan yang istimewa. Mawar tidak hanya dipandang sebagai 

bunga yang indah, tetapi juga sebagai simbol spiritual dan kultural yang sarat 

makna. Keindahannya telah lama menginspirasi para penyair dan sufi sebagai 

lambang cinta Ilahi, kemurnian jiwa, dan keanggunan spiritual. Selain 

menjadi simbol, mawar juga hadir nyata dalam kehidupan masyarakat Arab 

melalui air mawar yang digunakan dalam kuliner, pengobatan tradisional, dan 

                                                           
7
 Fleur Dorrell, “The Lily and the Rose: Symbols of the Blessed Virgin Mary,” The God 

Who Speaks (18 April 2025), https://www.godwhospeaks.uk/lily-rose-symbols-of-blessed-virgin-

mary. 
8
 Nanny Sri Lestari, “Jasmine Flowers in Javanese Mysticism,” International Review of 

Humanities Studies, Vol. 4, No. 1 (Januari 2019), hal 194. 
9
 Nanny Sri Lestari, “Jasmine Flowers in Javanese Mysticism,” International Review of 

Humanities Studies, Vol. 4, No. 1 (Januari 2019), hal 195. 

https://www.godwhospeaks.uk/lily-rose-symbols-of-blessed-virgin-mary?utm_source=chatgpt.com
https://www.godwhospeaks.uk/lily-rose-symbols-of-blessed-virgin-mary?utm_source=chatgpt.com


4 
 

 

ritual keagamaan. Sejarah panjang mawar Damaskus dan tradisi penyulingan 

di Thaif menunjukkan bahwa bunga ini memiliki nilai estetis, ekonomis, dan 

spiritual, sekaligus menjadi representasi hubungan harmonis antara 

keindahan, religiositas, dan identitas budaya dalam peradaban Arab.
10

 

Namun, simbolisasi bunga dalam Al-Qur‟an memberikan dimensi 

makna yang lebih mendalam dan khas dibandingkan dengan tradisi budaya 

lainnya. Al-Qur‟an menggunakan beberapa lafadz bunga seperti wardah 

(mawar), rayḥan (tumbuhan harum), dan zaḥrah (bunga) untuk 

menggambarkan fenomena kosmologis, kondisi eskatologis, dan 

perumpamaan moral. Misalnya, kata wardah dalam QS. ar-Raḥman [55]:37 

menggambarkan kedahsyatan kosmos di Hari Kiamat dengan perumpamaan 

langit yang terbelah seperti mawar merah. Kata rayḥan dalam QS. ar- 

Raḥman [55]:12 melambangkan kenikmatan surga dan anugerah Allah 

kepada manusia, sedangkan zaḥrah dalam QS. Ṭaha [20]:131 

merepresentasikan pesona dunia yang fana dan menipu. Dengan demikian, 

bunga dalam Al-Qur‟an tidak sekadar ornamen estetis, melainkan juga sarana 

semiotik yang menyampaikan pesan teologis, eskatologis, dan moral. 

Makna bunga yang beragam sangat dipengaruhi oleh konteks budaya 

dan religius tempat simbol tersebut berkembang. Oleh karena itu, kajian 

semiotic terutama teori Roland Barthes yang membedakan antara tingkat 

denotasi, konotasi, dan mitos menjadi relevan untuk menelaah bagaimana 

suatu tanda seperti bunga terbentuk secara linguistik dan kemudian 

                                                           
10

 Dukhni Marketing, “Why the Rose Is so Special in the Arab World?”, 

https://www.dukhni.com/blogs/whats-inside-your-fragrances/why-the-rose-is-so-special-in-the-

arab-world?. 

https://www.dukhni.com/blogs/whats-inside-your-fragrances/why-the-rose-is-so-special-in-the-arab-world?utm_source=chatgpt.com
https://www.dukhni.com/blogs/whats-inside-your-fragrances/why-the-rose-is-so-special-in-the-arab-world?utm_source=chatgpt.com


5 
 

 

berkembang menjadi mitos religius dalam tradisi Islam. Pendekatan ini 

membuka ruang bagi analisis interdisipliner yang menyoroti kesamaan fungsi 

simbol (seperti kesucian, cinta, dan kefanaan), namun juga menegaskan 

perbedaan makna dan fungsi yang dipengaruhi oleh doktrin teologis, praktik 

ritual, serta tujuan retoris masing-masing tradisi keagamaan. 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji simbolisme 

bunga dalam Al-Qur‟an melalui pendekatan semiotika Roland Barthes guna 

menyingkap lapisan makna denotatif, konotatif, dan mitologis yang 

terkandung di dalamnya. Kajian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah 

tafsir tematik serta membuka ruang dialog interdisipliner antara ilmu tafsir, 

semiotika, dan kajian budaya dalam memahami pesan keagamaan melalui 

simbol-simbol alam ciptaan Allah. 

B. Fokus Penelitian 

Bedasarkan latar belakang tersebut, maka rumusan masalah dalam 

penelitian ini adalah: 

1. Bagaimana bentuk representasi lafadz wardah, rayḥan, dan zaḥrah 

sebagai simbol bunga dalam Al-Qur‟an? 

2. Bagaimana makna denotatif, konotatif, dan mitologis dari simbol bunga 

dalam Al-Qur‟an berdasarkan analisis semiotika Roland Barthes? 

C. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan pemaparan fokus penelitian diatas, maka yang menjadi 

fokus penelitian berikut adalah: 



6 
 

 

1. Untuk mendeskripsikan representasi simbol bunga dalam Al-Qur‟an, 

khususnya pada kata wardah, rayḥan, dan zaḥrah. 

2. Untuk menganalisis makna denotatif, konotatif, dan mitologis dari simbol 

bunga dalam Al-Qur‟an menurut pendekatan semiotika Roland Barthes. 

D. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat baik secara 

teoritis maupun praktis sebagai berikut: 

1. Manfaat Teoritis 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang tafsir Al-

Qur‟an dan studi semiotika. Dengan mengadopsi pendekatan semiotika 

Roland Barthes, penelitian ini berupaya mengungkap lapisan-lapisan 

makna yang terkandung dalam simbol bunga di Al-Qur‟an. Barthes 

menjelaskan bahwa tanda memiliki dua tingkat pemaknaan, yaitu denotasi 

(makna literal), konotasi (makna simbolik-kultural), dan mitos (makna 

ideologis). Melalui kerangka ini, penelitian berupaya menyingkap makna 

simbolik bunga yang tidak hanya dipahami secara literal sebagai perhiasan 

dunia, tetapi juga sebagai medium penyampaian pesan moral dan ideologi 

transendental. 

Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan 

dalam kajian tafsir dan studi semiotika Islam, serta membuka ruang kajian 

interdisipliner antara ilmu bahasa, kebudayaan, dan teologi Islam. Dengan 

mengkaji makna simbol dalam wahyu secara semiotik, penelitian ini dapat 



7 
 

 

dijadikan sebagai acuan awal dalam pengembangan metodologi penafsiran 

yang lebih kontekstual dan relevan dengan dinamika masyarakat 

kontemporer. Selain itu, hasil penelitian ini dapat menjadi dasar bagi 

penelitian lanjutan yang berfokus pada simbolisme keagamaan, semiotika 

teks suci, maupun analisis budaya dalam konteks Al-Qur‟an. 

2. Manfaat Praktis 

a) Bagi Peneliti 

  Penelitian ini memberikan ruang bagi peneliti untuk 

mengembangkan kemampuan analisis terhadap teks Al-Qur‟an 

melalui pendekatan interdisipliner, khususnya teori semiotika. Dengan 

mengkaji simbol bunga menggunakan kerangka Roland Barthes, 

peneliti dapat memperluas wawasan dalam memahami dimensi 

simbolik wahyu serta memperkaya literatur akademik dalam studi 

tafsir tematik dan teori tanda dalam konteks Islam. 

b) Bagi Instansi UIN KHAS Jember 

  Hasil penelitian ini dapat menjadi kontribusi akademik bagi 

pengembangan keilmuan di lingkungan UIN KHAS Jember, 

khususnya pada Program Studi Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir. Penelitian 

ini juga dapat memperkaya referensi lokal dalam bentuk karya ilmiah 

yang mendorong pendekatan tafsir tematik interdisipliner, sekaligus 

menjadi sumber pembelajaran dalam mata kuliah kajian tafsir 

kontemporer, semiotika, dan metodologi tafsir. 

c) Bagi Masyarakat 



8 
 

 

  Secara umum, penelitian ini dapat membantu masyarakat 

dalam memahami simbol-simbol alam dalam Al-Qur‟an secara lebih 

reflektif dan kritis. Simbol bunga yang kerap dianggap sebagai 

representasi keindahan semata, justru mengandung pesan-pesan 

spiritual dan moral dalam pandangan wahyu. Dengan demikian, 

penelitian ini dapat memperkuat kesadaran masyarakat akan nilai-nilai 

transendental dalam kehidupan sehari-hari serta memperluas cara 

pandang mereka dalam membaca dan memaknai ayat-ayat Al-Qur‟an. 

E. Definisi Istilah 

Bagian ini berisi pengertian dari istilah-istilah penting yang menjadi 

titik perhatian peneliti dalam judul penelitian. 

1. Simbolisme 

Simbolisme adalah suatu pendekatan dalam kajian makna yang 

memandang objek, kata, atau representasi tertentu sebagai tanda yang 

mewakili sesuatu yang lebih dalam dari makna literalnya.
11

 Menurut 

Abrams dan Harpham (2012), simbolisme merujuk pada penggunaan 

objek atau elemen yang tampak secara fisik untuk mewakili ide, nilai, atau 

makna abstrak dalam konteks budaya atau spiritual tertentu.
12

 Dalam studi 

teks keagamaan, simbol sering digunakan untuk menyampaikan pesan 

teologis atau etis yang tidak selalu dikatakan secara eksplisit. Simbolisme 

memungkinkan suatu konsep sederhana seperti bunga memiliki kekuatan 

                                                           
11

 Patrio Tandiangga, “Simbolisme, Realitas, dan Pikiran dalam Semiotika Charles W. 

Morris,” Jurnal Syntax Transformation 2, no. 05 (23 Mei 2021): 650–61, 

https://doi.org/10.46799/jst.v2i5.274. 
12

 Nafiatul Amalia, “Simbolisme Fauna Pada Penamaan Surah Dalam Al-Qur‟an: Kajian 

Semiotika,” 2020. 



9 
 

 

representatif yang melampaui bentuk biologisnya dan menjadi lambang 

dari nilai-nilai spiritual, estetika, atau bahkan ideologis dalam suatu 

masyarakat atau tradisi keagamaan. 

Dalam konteks penelitian ini, simbolisme bunga merujuk pada cara 

Al-Qur‟an menghadirkan lafadz bunga seperti wardah, rayḥan, dan zaḥrah 

bukan hanya sebagai entitas biologis, tetapi juga sebagai tanda yang sarat 

makna metaforis, visual, bahkan spiritual. Simbolisme ini tampak ketika 

bunga digambarkan sebagai lambang keindahan, kefanaan dunia, 

kenikmatan surgawi, atau tanda kebesaran ilahi. Seperti dicontohkan 

dalam studi Muhammad Habib Izzuddin Amin (2021), menganalisis 

simbolisme lebah dalam QS. An-Naḥl: 68–69 dibaca menggunakan 

pendekatan semiotika Roland Barthes, yang menunjukkan bahwa simbol-

simbol alam dalam Al-Qur‟an dapat mengandung pesan ekologis dan 

spiritual yang menghubungkan manusia dengan ciptaan Allah secara 

harmonis.
13

 

Selain itu, Ramli & Husin (2015) dalam kajiannya tentang elemen 

flora dalam gaya bahasa al- tasybih dalam Al-Qur‟an, menegaskan bahwa 

tumbuhan dan bunga kerap digunakan sebagai simbol metaforis untuk 

mengungkapkan keindahan, kemurnian makna, dan nilai religius. Hal ini 

memperlihatkan bahwa simbolisme dalam teks suci tidak hanya berfungsi 

deskriptif, tetapi juga membangun relasi antara keindahan visual dan 

makna spiritual yang mendalam. Dengan demikian, kajian simbolisme 

                                                           
13

 Muhammad Habib Izzuddin Amin, “Nahl Sebagai Simbol : Analisis Semiotika Roland 

Barthes terhadap QS. An-Nahl Ayat 68-69, Ta‟wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur‟an, Tafsir dan 

Pemikiran Islam Vol 5, No 3 Desember 2024. 



10 
 

 

bunga dalam Al-Qur‟an memberi kontribusi penting dalam memahami 

bagaimana Al-Qur‟an membentuk kesadaran estetik dan teologis melalui 

bahasa simbolik yang kaya dan berlapis.
14

 

2. Semiotika 

Semiotika adalah ilmu yang mempelajari tentang tanda dan 

bagaimana tanda tersebut digunakan untuk menyampaikan makna dalam 

berbagai konteks kehidupan, baik secara linguistik maupun non-linguistik. 

Dalam kajian keilmuan, semiotika tidak hanya terbatas pada studi bahasa, 

tetapi juga meliputi simbol-simbol budaya, teks agama, karya sastra, 

hingga fenomena sosial. Tanda dalam semiotika dipahami sebagai sesuatu 

yang mewakili sesuatu yang lain dan diproses oleh penafsir melalui sistem 

makna tertentu.
15

 

3. Wardah, Rayḥan, dan Zahrah 

Lafadz wardah dalam QS. Ar- Raḥman [55]:37 muncul dalam 

konteks kosmis, menggambarkan kondisi langit yang terbelah pada hari 

kiamat. Kata wardah secara leksikal berarti bunga mawar, yang memiliki 

warna merah terang menyala (Lisan al- „Arab, Ibn Manẓur). Dalam tafsir 

klasik seperti Tafsir al- Kashshaf karya al- Zamakhsyari, dijelaskan bahwa 

wardah merupakan simbol transformasi drastis alam semesta yang 

menandakan hari kehancuran.  

                                                           
14

 Saipolbarin bin Ramli dan Ahmad Fikri bin Hj. Husin, “Penggunaan Unsur Tumbuh-

Tumbuhan Dalam Gaya Bahasa Al- Tasybih di Dalam Al- Quran Al- Karim”, Jurnal: Ulum 

Islamiyyah, (16 Desember 2015), hal 19. 
15

 Khusnul Khotimah, “Semiotika: Sebuah Pendekatan dalam Studi Agama,” Komunika: 

Jurnal Dakwah dan Komunikasi 14, no.2 (2020):233–245. 



11 
 

 

Kata rayhan dalam al-Qur‟an terdapat dua kali penyebutan, yaitu 

Surah ar-Raḥmān [55]: 12 dan Surah al-Wāqi‟ah [56]: 89. Secara 

etimologis, rayḥan berasal dari akar kata ra-ḥa-nun yang berkaitan dengan 

aroma atau wewangian. Dalam Tafsir al- Misbah, Quraish Shihab (2002) 

menyebut “Kata (ريحان) raihan terambil dari kata ra‟ihah yakni aroma. 

Raihan adalah kembang-kembang yang memiliki aroma yang harum, 

seperti Ros, Yasmin, Kemuning dan lain-lain. Ada juga yang memahami 

kata tersebut dalam arti daun yang hijau yakni sebagai antonim dari al- 

„ashf / daun yang kering”.
16

 Dalam konteks ini, bunga atau tumbuhan 

harum tidak sekadar menjadi objek biologis, tetapi juga menjadi simbol 

ketenangan batin, keindahan spiritual, dan kehidupan yang harmonis. 

Adapun lafadz zaḥrah ditemukan dalam QS. Ṭaha [20]:131, Dalam 

Tafsir al-Kasysyaf, al-Zamakhsyari menafsirkan lafadz zahrah dipahami 

sebagai lambang keindahan dan kemewahan dunia yang memikat manusia. 

Kata ini digunakan untuk menunjukkan pesona duniawi yang membuat 

seseorang larut dalam kenikmatan dan kelonggaran hidup. Para mufasir 

menjelaskan bahwa zahrah menggambarkan orang-orang yang tampil 

dengan rupa cerah, pakaian indah, dan gaya hidup mewah, berbeda dengan 

keadaan para mukmin yang lebih sederhana dan tidak terikat pada urusan 

dunia. Dengan demikian, zahrah tidak hanya merujuk pada keindahan 

                                                           
16

 M. Quraish Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur‟an, Jilid 

13 (Jakarta: Lentera Hati, 2002) Jilid 13 hal 502. 



12 
 

 

fisik, tetapi juga berfungsi sebagai kritik terhadap orientasi hidup yang 

terlalu berpusat pada kesenangan duniawi.
17

 

Seperti dalam kitabnya yang berbunyi: 

“Jika engkau bertanya: atas dasar apa kata zahrah (  ة ه ر   itu (ز 

dinashabkan? Jawabannya: untuk makna ikhtiṣāṣ (pengkhususan). Dan jika 

engkau berkata: makna az-zahrah itu sendiri adalah keindahan dan 

kecerahan, sebagaimana dalam kata al-jahrah (ة ه ر   yang berarti (الج 

keterlihatan yang jelas. Dan terdapat pula qira‟ah: „Arinā Allāha jahratan‟ 

(„Perlihatkanlah Allah kepada kami secara nyata‟).
18

 

Ketiga lafadz ini wardah, rayḥan, dan zaḥrah dipilih dalam 

penelitian ini karena masing-masing tidak hanya memiliki makna literal 

sebagai bunga atau tumbuhan, tetapi juga mengandung kedalaman 

simbolik yang kuat dalam struktur semantik dan retoris Al-Qur‟an. 

 

 

 

                                                           
17

 Al-Zamakhsyarī, Tafsīr al-Kasysyaf: An Haqoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil 

Aqowil Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 4, hal 121. 

18
 Al-Zamakhsyarī, Tafsīr al-Kasysyaf: An Haqoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil 

Aqowil Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 4, hal 120. 



13 
 

 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

A. Penelitian Terdahulu 

Sebelum peneliti melakukan kajian ini, diperlukan langkah awal 

berupa peninjauan terhadap penelitian-penelitian sebelumnya yang 

berkaitan dengan tema simbolisme flora dalam Al-Qur‟an. Langkah ini 

penting untuk memahami sejauh mana topik tersebut telah diteliti dan di 

mana letak celah penelitian yang masih dapat dikembangkan. Berdasarkan 

penelusuran yang dilakukan, sejumlah penelitian terdahulu membahas 

simbolisme tumbuhan dengan berbagai pendekatan, seperti tafsir tematik, 

stilistika, analisis balāghah, dan kajian linguistik. Namun, sebagian besar 

penelitian tersebut hanya menyoroti satu lafadz tertentu atau terbatas pada 

aspek struktur bahasa dan retorika. Belum ditemukan kajian yang secara 

khusus menelaah tiga lafadz bunga wardah, rayḥān, dan zaḥrah secara 

bersamaan dengan menggunakan perspektif semiotika Roland Barthes, 

yang mengkaji makna denotatif, konotatif, serta pembentukan mitos dalam 

sistem tanda. Oleh karena itu, penelitian ini disusun untuk mengisi 

kekosongan tersebut dengan menawarkan analisis semiotik yang lebih 

komprehensif terhadap simbolisme bunga dalam Al-Qur‟an. 

Pertama, penelitian yang ditulis oleh Haiva Satriana Zahrah 

berjudul “Analisis Semiologi Roland Barthes pada Term Zaḥrah dalam Al-

Qur‟an” membahas penafsiran semiologis terhadap lafadz zaḥrah yang 

terdapat dalam QS. Ṭaha [20]:131. Dalam penelitiannya, Haiva 

 

13 



14 
 

 

menggunakan teori semiologi Roland Barthes untuk mengungkap makna 

denotatif, konotatif, dan mitos yang melekat pada term zaḥrah. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa zaḥrah menggambarkan simbol 

kemewahan dunia, kenikmatan sementara, serta kritik Al-Qur‟an terhadap 

kecenderungan materialisme manusia.
19

 Penelitian ini relevan dengan 

penelitian penulis, namun cakupannya terbatas pada satu lafadz, 

sedangkan penelitian ini mengkaji tiga lafadz sekaligus (wardah, rayḥān, 

dan zaḥrah) untuk menggali makna simbolik bunga secara lebih 

komprehensif melalui pendekatan semiotika Barthes. 

Kedua, Endah Alhusna Syawabi (2020) dalam jurnal berjudul 

“Kemangi di dalam Al-Qur‟an Kajian Tematik tentang I‟jaz Ilmi” 

Penelitian ini membahas penyebutan tumbuhan kemangi dalam Al-Qur‟an 

melalui pendekatan tafsir tematik yang dikaitkan dengan konsep i„jāz 

„ilmī. Endah menemukan bahwa kemangi memiliki manfaat ilmiah dan 

biologis yang sesuai dengan hikmah penciptaannya sebagaimana tersirat 

dalam teks Al-Qur‟an.
20

 Meski sama-sama mengkaji flora dalam Al-

Qur‟an, penelitian ini berorientasi pada manfaat ilmiah tumbuhan, berbeda 

dengan penelitian penulis yang menitikberatkan pada makna semiotik 

bunga dalam kerangka teori Roland Barthes. 

Ketiga, penelitian yang ditulis oleh Lu‟luun Nisai dan Tulus 

Musthofa berjudul “Muqobalah dalam Surah Ar-Rahman dan 

                                                           
19

 Haiva Satriana Zahrah S, “Analisis Semiologi Roland Barthes pada Term Zaḥrah dalam 

Al-Qur‟an,” Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir 3, no. 1 (2023): 117–130. 
20

 Endah Alhusna Syawabi, “Kemangi di dalam Al-Qur‟an: Kajian Tematik tentang I„jāz 

„Ilmī” (Skripsi, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2020). 



15 
 

 

Implikasinya terhadap Ma‟na” membahas struktur retoris muqobalah 

dalam Surah Ar-Rahman yang menampilkan pola pertentangan makna, 

keseimbangan, dan simetri pesan. Penelitian ini diterbitkan dalam 

Proceeding of The 1st Conference on Strengthening Islamic Studies in the 

Digital Era (FICOSIS), Vol. 1 (2021).
21

 Dalam kajiannya, penulis 

menguraikan bagaimana muqobalah berfungsi sebagai perangkat stilistika 

yang mempertegas pesan keadilan, kasih sayang, serta kekuasaan Allah 

melalui konstruksi ayat-ayat yang berpasangan. Menariknya, penelitian ini 

juga menyinggung lafadz rayḥān dalam konteks Surah Ar-Rahman, 

sehingga memberikan kontribusi penting dalam memahami relasi antara 

struktur retoris dan simbol-simbol flora dalam surah tersebut. 

Keempat, penelitian yang ditulis oleh Mohammad Alfie 

Hardinagoro dkk. (2025) berjudul “Perumpamaan Tumbuhan dalam Al-

Qur‟an Perspektif Tafsir An-Nur” mengkaji perumpamaan tumbuhan 

dalam Al-Qur‟an melalui pendekatan tafsir tematik dengan rujukan Tafsir 

An-Nur. Penelitian ini menekankan bagaimana penyebutan tumbuhan 

digunakan sebagai sarana penyampaian nilai moral, etika, dan pesan 

spiritual dalam teks Al-Qur‟an. Meskipun sama-sama membahas unsur 

flora dalam Al-Qur‟an, penelitian ini berfokus pada penafsiran tematik dan 

pesan moral secara umum, sedangkan penelitian penulis secara khusus 

menelaah simbolisme tiga lafadz bunga, yaitu wardah, rayḥan, dan 

                                                           
21

 Lu‟luun Nisai dan Tulus Musthofa, “Muqobalah dalam Surah Ar-Rahman dan 

Implikasinya terhadap Ma‟na,” Proceeding of The 1st Conference on Strengthening Islamic 

Studies in the Digital Era (FICOSIS) 1 (2021), 131-153, Faculty of Ushuluddin, Adab and 

Dakwah IAIN Ponorogo. 



16 
 

 

zaḥrah, melalui pendekatan semiotika Roland Barthes untuk mengungkap 

makna denotatif, konotatif, dan mitologisnya.
22

 

Kelima, penelitian oleh Moh. Buny Andaru Bahy dkk. (2024) 

berjudul “An Analysis of Flora Symbols in the Qur‟an from the 

Perspective of Charles Sanders Peirce” mengidentifikasi sekitar 25 ayat 

yang berisi simbol flora dan mengelompokkan maknanya ke dalam 

kategori umum dan spesifik. Penelitian ini menyimpulkan bahwa flora 

dalam Al-Qur‟an berfungsi sebagai tanda kekuasaan Allah, keteraturan 

alam, manfaat kehidupan, dan bukti kasih sayang Ilahi.
23

 Penelitian ini 

memiliki kesamaan dengan penelitian penulis dalam hal kajian simbol 

alam, tetapi berbeda dari sisi objek kajian dan teori. Penelitian ini 

membahas flora secara umum dengan teori Peirce, sedangkan penelitian 

penulis menelaah tiga lafadz bunga dengan teori Barthes untuk menelusuri 

tahapan makna dari literal hingga mitologis. 

Dari berbagai penelitian terdahulu tersebut dapat disimpulkan 

bahwa kajian flora dalam Al-Qur‟an telah dilakukan melalui beragam 

pendekatan, seperti semiotika Barthes, analisis tematik, i„jāz „ilmī, 

stilistika-balaghah, hingga semiotika Peirce. Namun, seluruh penelitian 

tersebut masih memiliki keterbatasan pada ruang lingkup objek maupun 

perspektif teori. Beberapa penelitian hanya mengkaji satu lafadz tertentu, 

                                                           
22

 Mohammad Alfie Hardinagoro dkk., “Perumpamaan Tumbuhan dalam Al-Qur‟an 

Perspektif Tafsir An-Nur,” Bunyan al-„Ulum: Jurnal Studi Al-Qur‟an dan Tafsir, vol. 5, no. 1 

(2025). 
23

 Moh. Buny Andaru Bahy et al., “An Analysis of Flora Symbols in the Qur‟an from the 

Perspective of Charles Sanders Peirce,” Tafse: Journal of Qur‟anic Studies 9, no. 1 (January–June 

2024): 16–27, https://doi.org/10.22373/tafse.v9i1.22043 



17 
 

 

seperti zaḥrah atau kemangi, dan sebagian lain memfokuskan analisis pada 

struktur retoris atau kajian ilmiah terhadap manfaat tumbuhan. Sementara 

itu, penelitian yang mengulas flora secara luas belum menyoroti 

simbolisme bunga secara spesifik dan belum mengaplikasikan model 

pemaknaan bertingkat sebagaimana dikembangkan oleh Roland Barthes. 

Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk mengisi celah tersebut dengan 

menganalisis tiga lafadz bunga wardah, rayḥān, dan zaḥrah melalui 

pendekatan semiotika Barthes guna mengungkap makna denotatif, 

konotatif, dan mitologis yang lebih komprehensif dalam konstruksi pesan 

Al-Qur‟an. 

Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk melengkapi kekurangan 

studi-studi terdahulu dengan menawarkan pembacaan semiotik terhadap 

tiga lafadz yang merepresentasikan simbol bunga dalam Al-Qur‟an, yaitu 

wardah, rayḥan, dan zaḥrah. Melalui pendekatan semiotika Roland 

Barthes, penelitian ini tidak hanya mengkaji makna denotatif dan konotatif 

dari ketiga lafadz tersebut, tetapi juga mengungkap konstruksi mitos dan 

ideologi yang melekat di dalamnya. Dengan demikian, studi ini 

diharapkan mampu memberikan kontribusi baru dalam khazanah tafsir dan 

studi semiotika Al-Qur‟an, khususnya dalam memahami dimensi estetis, 

spiritual, dan simbolik dari bunga sebagai tanda dalam teks suci. 

 

 

 



18 
 

 

Tabel 1.1 

Persamaan dan Perbedaan dengan Penelitian Terdahulu 

Judul Penelitian Persamaan Penelitian Perbedaan Penelitian 

Analisis 

Semiologi Roland 

Barthes pada 

Term Zaḥrah 

dalam Al-Qur‟an. 

Sama-sama 

menggunakan teori 

semiotika Roland 

Barthes dan membahas 

simbol bunga dalam 

Al-Qur‟an. 

Hanya berfokus pada satu 

lafadz, yaitu zaḥrah; tidak 

menelaah hubungan 

simbolik dengan wardah 

dan rayḥan. 

Kemangi di 

dalam Al-Qur‟an: 

Kajian Tematik 

tentang I‟jaz Ilmi. 

Penelitian tersebut 

sama-sama meneliti 

flora dalam Al-Qur‟an 

sebagai bagian dari 

tanda-tanda kebesaran 

Allah. Keduanya juga 

mengkaji makna yang 

terkandung dalam 

penyebutan unsur alam 

dalam wahyu. 

Penelitian Endah berfokus 

pada tumbuhan kemangi 

dan menekankan aspek 

i„jāz „ilmī serta manfaat 

ilmiahnya, sedangkan 

penelitian ini menganalisis 

bunga wardah, rayḥān, dan 

zaḥrah melalui teori 

semiotika Roland Barthes 

untuk mengungkap makna 

denotatif, konotatif, dan 

mitologisnya. 

Muqobalah dalam 

Surah Ar-Rahman 

Penelitian tersebut 

sama-sama mengkaji 

Penelitian Nisai dan 

Musthofa menganalisis 



19 
 

 

dan Implikasinya 

terhadap Ma‟na. 

ayat Al-Qur‟an yang 

memuat unsur flora, 

dan sama-sama 

membahas makna yang 

terkandung dalam 

struktur ayat, termasuk 

lafadz rayḥān pada 

Surah Ar-Rahman. 

pola muqobalah dan 

struktur balaghah dalam 

Surah Ar-Rahman, 

sedangkan penelitian ini 

memusatkan kajian pada 

simbolisme tiga lafadz 

bunga dengan 

menggunakan analisis 

semiotika Roland Barthes, 

bukan pendekatan 

stilistika atau balaghah. 

Perumpamaan 

Tumbuhan dalam 

Al-Qur‟an 

Perspektif Tafsir 

An-Nur. 

penelitian ini sama-

sama mengkaji unsur 

tumbuhan dalam Al-

Qur‟an sebagai sarana 

penyampaian pesan 

moral dan spiritual. 

Keduanya berpijak 

pada teks Al-Qur‟an 

serta memandang 

tumbuhan bukan 

sekadar objek alam, 

tetapi sebagai medium 

Penelitian Mohammad 

Alfie Hardinagoro dkk. 

menggunakan pendekatan 

tafsir tematik dengan 

rujukan Tafsir An-Nur dan 

membahas tumbuhan 

secara umum sebagai 

perumpamaan moral. 

Sementara itu, penelitian 

ini secara khusus 

memfokuskan kajian pada 

tiga lafadz bunga, yaitu 



20 
 

 

simbolik yang 

mengandung makna 

keagamaan dan nilai 

etis bagi manusia. 

wardah, rayḥan, dan 

zaḥrah, dengan 

menggunakan pendekatan 

semiotika Roland Barthes 

untuk menganalisis makna 

denotatif, konotatif, dan 

mitologis. Dengan 

demikian, penelitian ini 

menekankan pembacaan 

simbolik dan struktur 

tanda, bukan sekadar 

penafsiran tematik. 

An Analysis of 

Flora Symbols in 

the Qur‟an from 

the Perspective of 

Charles Sanders 

Peirce. 

Sama-sama mengkaji 

simbol flora 

(tumbuhan) dalam Al-

Qur‟an dan memiliki 

orientasi spiritual serta 

teologis. 

Fokus kajian masih umum 

(flora secara luas) dan 

memakai teori Peirce, tidak 

secara spesifik pada simbol 

bunga seperti wardah, 

rayḥan, dan zaḥrah. 

 

B. Kajian Teori 

1. Pengertian Semiotika 

Dalam penerapannya, semiotika mengkaji berbagai sistem, 

aturan, dan konvensi yang membuat suatu tanda dapat dipahami dan 



21 
 

 

memiliki arti. Karena itu, semiotika dipahami sebagai ilmu yang 

mempelajari tanda serta seluruh proses pemaknaannya secara 

sistematis. Sejalan dengan pemikiran Ferdinand de Saussure, bahasa 

juga dianggap sebagai bagian dari semiologi, sebab bahasa merupakan 

salah satu sistem tanda yang paling lengkap di antara banyak sistem 

tanda lainnya.
24

  

Dalam kerangka ini, kata, kalimat, atau proposisi dapat 

diposisikan sebagai tanda, sebagaimana halnya gerak tubuh, isyarat 

lampu lalu lintas, atau simbol-simbol visual seperti bendera. Segala 

sesuatu yang berfungsi menyampaikan makna baik tanda yang muncul 

dari fenomena alam maupun tanda yang sengaja diciptakan manusia 

termasuk dalam ranah semiotika. Bahkan, wahyu atau firman Tuhan 

juga dapat dipahami sebagai tanda yang mengandung pesan dan 

petunjuk bagi manusia.
25

 

Contoh penggunaan tanda dapat ditemukan dalam pemaknaan 

bunga dalam kehidupan sosial. Bunga tidak hanya berfungsi sebagai 

objek alam, tetapi juga memiliki makna simbolik yang dipengaruhi 

oleh konstruksi budaya. Dalam sejumlah kebudayaan Asia, misalnya, 

bunga teratai dipandang sebagai simbol kemuliaan dan kesucian yang 

tumbuh dari lingkungan yang keruh, sedangkan bunga matahari sering 

dimaknai sebagai lambang kehangatan, optimisme, dan kebahagiaan.
26

  

                                                           
24

 Rusmana, Filsafat Semiotika, 32. 
25

 Rusmana, Filsafat Semiotika, 33. 
26

 Dimas Faiq Rizqulloh, “Analisis Simbol Bunga Teratai dalam Seni Rupa,” Sakala: 

Jurnal Seni Rupa Murni, Vol. 2, No. 2 (2021), 102. 



22 
 

 

Di sisi lain, dalam budaya Jawa, bunga mawar memiliki fungsi 

simbolik yang beragam: digunakan dalam prosesi pernikahan sebagai 

representasi kesucian dan harapan baik, namun juga dipakai dalam 

ritual kematian sebagai bentuk penghormatan serta doa bagi arwah.
27

 

Ragam pemaknaan ini menunjukkan bahwa bunga beroperasi sebagai 

tanda yang maknanya tidak bersifat alamiah, melainkan dibentuk 

melalui sistem sosial, historis, dan kultural suatu konsep yang menjadi 

landasan utama dalam kajian semiotika. 

Semiotika adalah cabang ilmu yang mempelajari tentang tanda 

dan makna, mencakup bagaimana tanda-tanda itu terbentuk, 

diorganisasi, serta digunakan dalam proses komunikasi. Istilah ini 

berasal dari bahasa Yunani semeion yang berarti “tanda”. Dalam 

konteks yang luas, semiotika mengkaji tanda dalam semua bentuknya 

baik linguistik maupun non-linguistik yang dapat digunakan untuk 

menyampaikan makna.
28

 Menurut John Lechte (dalam Hamidi, 2004), 

semiotika berfokus pada sistem tanda dan proses penafsiran yang 

terjadi di dalamnya, baik dalam bahasa, budaya, hingga simbol sosial. 

Menurut Ferdinand de Saussure, semiotika adalah ilmu yang 

mempelajari tanda dalam kehidupan sosial, dengan menekankan dua 

                                                           
27

 Aziz Al Bilad, “Kajian Bunga Mawar sebagai Simbol Budaya Lokal dan Agama 

melalui Pandangan Semiotika Roland Barthes,” Kusa Lawa 1, no. 1 (2021): 218, 

https://doi.org/10.21776/ub.kusalawa.2021.001.01.0218 
28

 Wildan Taufiq, Semiotika Untuk Kajian Sastra Dan Al-Qur‟an (Bandung : Yrama 

Widya : 2016. 



23 
 

 

komponen utama: signifier (penanda) dan signified (petanda).
29

 

Sementara itu, Charles Sanders Peirce melihat semiotika sebagai 

perluasan dari logika, dengan mendefinisikan tanda sebagai sesuatu 

yang merujuk pada objek melalui interpretasi. Peirce mengembangkan 

model semiotika triadik yang mencakup representamen, objek, dan 

interpretant.
30

 

Semiotika kemudian berkembang dalam berbagai cabang 

analisis seperti semiotika analitik (untuk berobjek tanda dan 

menganalisisnya menjadi ide, objek dan makna), semiotika naratif 

(untuk cerita dan mitos), semiotika kultural (untuk budaya), semiotika 

sosial (untuk simbol dan lambang sosial), hingga semiotika natural 

(untuk fenomena alam seperti petir atau suara binatang).
31

 

Menurut Wulandari dan Siregar (2020), semiotika merupakan 

disiplin ilmu yang mempelajari struktur dan fungsi tanda dalam proses 

komunikasi serta pemaknaan. Pendekatan ini penting digunakan dalam 

memahami teks yang kaya akan simbol, termasuk Al-Qur‟an, karena 

pendekatan ini mampu mengungkap lapisan makna yang tersembunyi 

di balik bentuk-bentuk linguistik yang tampak secara eksplisit.
32

 

Melalui analisis semiotik, peneliti dapat menelusuri makna yang lebih 

                                                           
29

 Ferdinand De Saussure, Course in General Linguistic (trans. Wade Baskin. New  

York : Columbia University Press 1893, 16. 
30

 Rusmana, Filsafat Semiotika, 108. 
31

 Ilham Akbar Habibie, “Mitologi Sedekah; Penerapan Semiotika Roland Barthes Pada 

Q.S. Al- Baqarah [2]: 271,” Al- Qudwah 1, no. 1 (2023): 31. 
32

 Sovia Wulandari dan Erik D Siregar, "Kajian Semiotika Charles Sanderspierce: Relasi 

Trikotomi (Ikon, Indeks Dan Simbol) Dalam Cerpen Anak Mercusuar Karya Mashdar Zainal,” 

Titian: Jurnal Ilmu Humaniora, Vol. 04, No. 1 (Juni 2020): hal 30. 



24 
 

 

dalam, tidak hanya pada tataran literal, tetapi juga konotatif, mitologis, 

dan ideologis yang terkandung dalam teks suci. 

2. Semiotika Roland Barthes 

Roland Barthes (1915-1980), yang merupakan salah satu tokoh 

sentral dalam perkembangan teori semiotika modern yang 

mengembangkan pemikiran Ferdinand de Saussure ke arah yang lebih 

kultural dan ideologis. Jika Saussure memandang tanda sebagai relasi 

antara signifier (penanda) dan signified (petanda) dalam sistem bahasa, 

Barthes memperluas konsep ini dengan menunjukkan bahwa tanda 

tidak berhenti pada makna linguistik semata, tetapi terus berproses 

dalam sistem kebudayaan yang lebih luas.
33

  

Barthes mengembangkan kajian semiotika menjadi proses 

pemaknaan yang bersifat berlapis. Oleh karena itu, Barthes 

memperkenalkan model semiotika dua tingkat yang kemudian 

dipahami sebagai tiga level makna, yakni denotasi, konotasi, dan 

mitos.
34

 Ketiga level makna tersebut penting dipaparkan secara 

sistematis agar analisis terhadap tanda dapat dipahami secara utuh 

dalam konteks budaya dan ideologis.  

Denotasi merujuk pada hubungan langsung antara tanda dan 

realitas yang diacunya, sehingga maknanya bersifat jelas, konkret, dan 

relatif mudah dikenali. Adapun konotasi merupakan tingkat 

                                                           
33

 Roland Barthes, Elemen of Semiology, trans. Anne Lavers AnColin Smith (New York: 

Hill and Wang, 1967) 80. 
34

 Rusmana, Filsafat Semiotika. 



25 
 

 

pemaknaan kedua yang lebih kompleks, karena dipengaruhi oleh latar 

sosial, budaya, dan pengalaman kolektif suatu masyarakat.
35

 

Pendekatan semiotika merupakan metode analisis yang berfokus 

pada sistem tanda dan proses pembentukan makna di dalamnya. Dalam 

konteks kajian Al-Qur‟an, semiotika dapat digunakan untuk menelusuri 

simbol-simbol yang terdapat dalam teks wahyu sebagai sistem tanda 

yang kompleks dan berlapis makna. Tanda-tanda tersebut tidak hanya 

berfungsi sebagai penanda linguistik, tetapi juga mengandung dimensi 

simbolik, estetis, spiritual, dan ideologis yang mencerminkan nilai-nilai 

teologis Al-Qur‟an. 

Dalam penelitian ini, tiga lafadz bunga wardah, rayḥan, dan 

zaḥrah tidak dipahami semata sebagai representasi flora dalam 

pengertian biologis, melainkan sebagai tanda-tanda yang menyimpan 

nilai simbolik dan spiritual yang mendalam. Mengacu pada teori 

semiotika Roland Barthes, makna dari ketiga lafadz tersebut ditelusuri 

melalui dua tingkat penandaan, yaitu denotasi (makna dasar atau literal) 

dan konotasi (makna kultural atau ideologis).
36

 

Pada tingkat denotatif, wardah, rayḥān, dan zaḥrah masing-

masing memiliki makna dasar sebagaimana digunakan dalam bahasa 

Arab klasik, namun pada tataran konotatif ketiganya membuka ruang 

pemaknaan yang lebih luas dan kompleks. Dalam konteks ini, 

pembahasan tidak langsung diarahkan pada penafsiran makna bunga, 

                                                           
35

 Fatimah, Semiotika Dalam Kajian Iklan Layanan Masyarakat, 45-47 
36

 Rina Septiana, Makna Denotasi, Konotasi dan Mitos dalam Film Who Am I Kein 

System Ist Sicher (Suatu Analisis Semiotik), Skripsi, Universitas Sam Ratulangi, 2019. 



26 
 

 

melainkan menempatkan ketiga lafadz tersebut sebagai bagian dari 

sistem tanda yang memiliki potensi perluasan makna dalam struktur 

bahasa dan budaya, sehingga memungkinkan analisis semiotik 

dilakukan secara bertahap pada pembahasan berikutnya. 

Selain dua tingkatan makna tersebut, Barthes juga 

memperkenalkan konsep lima kode pembacaan (five codes) yang dapat 

diterapkan dalam analisis teks Al-Qur‟an untuk memperkaya 

pemahaman simbolik. Kode-kode ini membantu mengurai hubungan 

antara tanda, narasi, dan ideologi yang tersembunyi dalam struktur 

makna.
37

 

a. Kode Hermeneutik (Hermeneutic Code), yaitu unsur-unsur yang 

menimbulkan teka-teki atau pertanyaan interpretatif. Dalam konteks 

penelitian ini, pertanyaan seperti alasan penggunaan lafadz wardah 

untuk menggambarkan kehancuran langit membuka ruang 

interpretasi yang lebih dalam terhadap makna simbolik ayat. 

b. Kode Semantik (Semantic Code), yaitu kode yang memperluas 

makna konotatif dari suatu tanda. Lafadz zaḥrah tidak hanya 

bermakna bunga, tetapi juga mengandung asosiasi terhadap 

kefanaan, kemewahan, dan kenikmatan dunia yang bersifat 

sementara. 

c. Kode Simbolik (Symbolic Code), yakni oposisi biner yang muncul 

dalam teks, seperti dunia–akhirat, fana–abadi, harum–busuk, atau 

                                                           
37

 Rusmana, Filsafat Semiotika. 



27 
 

 

keindahan–kehancuran. Relasi oposisi ini memperlihatkan 

kedalaman simbol bunga dalam konstruksi makna Al-Qur‟an yang 

bersifat dialektis. 

d. Kode Proairetik (Proairetic Code), yaitu unsur naratif atau tindakan 

yang membentuk alur makna. Pergeseran dari keindahan menuju 

kehancuran, atau dari kenikmatan menuju kesadaran spiritual, 

menunjukkan dinamika simbol bunga sebagai tanda yang hidup 

dalam teks wahyu. 

e. Kode Kultural (Cultural Code), yakni referensi terhadap nilai-nilai 

budaya, sosial, dan religius yang membentuk konteks pemaknaan. 

Dalam hal ini, pemahaman terhadap makna bunga dalam budaya 

Arab klasik serta simbol flora dalam tradisi Islam menjadi penting 

untuk menyingkap lapisan kultural di balik lafadz wardah, rayḥan, 

dan zaḥrah. 

Melalui penerapan teori semiotika Barthes dan kelima kode 

pembacaannya, penelitian ini berupaya menyingkap bahwa simbol-

simbol bunga dalam Al-Qur‟an tidak hanya berfungsi sebagai deskripsi 

estetis, tetapi juga sebagai struktur tanda yang mengandung pesan 

spiritual dan ideologis. Pendekatan ini memungkinkan pembacaan yang 

lebih mendalam terhadap hubungan antara teks, makna, dan konteks 

pembaca, serta mengungkap bagaimana Al-Qur‟an menggunakan 

simbol bunga untuk menyampaikan gagasan mengenai keindahan ilahi, 

kefanaan dunia, dan keseimbangan kosmos. 



28 
 

 

BAB III 

METODOLOGI PENELITIAN 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Penelitian ini berlandaskan pada paradigma kualitatif, karena 

berupaya memahami dan menafsirkan makna simbol bunga dalam Al-

Qur‟an secara mendalam, holistik, dan kontekstual. Paradigma ini 

berorientasi pada pencarian makna dan pemahaman terhadap fenomena 

yang bersifat interpretatif, bukan pada pengukuran kuantitatif. Menurut 

Sugiyono (2016), penelitian kualitatif bertujuan menafsirkan fenomena 

dalam konteks alaminya serta memusatkan perhatian pada makna yang 

tersembunyi di balik simbol, narasi, dan tindakan.
38

. Paradigma ini 

digunakan untuk menyingkap makna-makna simbolik yang terkandung 

dalam lafadz wardah, rayḥan, dan zaḥrah sebagai tanda yang kaya makna 

dalam teks Al-Qur‟an. 

Adapun jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian 

kepustakaan (library research) yang berfokus pada kajian teks dan sumber-

sumber tertulis. Penelitian ini dilakukan melalui analisis terhadap teks-teks 

utama seperti Al-Qur‟an, kitab-kitab tafsir klasik dan modern, serta 

literatur ilmiah yang relevan dengan teori semiotika Roland Barthes. Data 

yang diperoleh bersifat kualitatif, diolah melalui pendekatan analisis isi 

(content analysis) untuk mengungkap makna simbolik dan teologis dari 

lafadz wardah, rayḥan, dan zaḥrah. Dengan pendekatan ini, penelitian 

                                                           
38

 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, (Bandung: Alfabeta, 

2013). 

 

28 



29 
 

 

diharapkan mampu memberikan pemahaman yang komprehensif tentang 

simbolisme bunga dalam Al-Qur‟an, baik dari aspek linguistik, semiotik, 

maupun kontekstual. 

B. Objek dan Pendekatan Penelitian 

Objek formal dalam penelitian ini adalah makna simbolik dari 

lafadz wardah, rayḥan, dan zahrah dalam Al-Qur‟an, yang dipahami 

sebagai bentuk representasi atas keindahan, kenikmatan, serta kefanaan 

dunia dalam konstruksi spiritual Islam. Adapun objek materialnya adalah 

ayat-ayat Al-Qur‟an yang secara langsung memuat ketiga lafadz tersebut, 

yakni wardah dalam Surah Ar- Rahman [55]:37, rayḥan dalam Surah Ar- 

Rahman [55]:12 dan dalam Surah al-Wāqi‟ah [56]: 89, serta zahrah dalam 

Surah Ṭaha [20]:131.  

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan 

semiotik dengan menggunakan teori utama Roland Barthes. Pendekatan 

ini memandang tanda sebagai sistem berlapis yang mencakup tiga tingkat 

pemaknaan: denotasi (makna dasar atau literal), konotasi (makna kultural 

dan simbolik), serta mitos (makna ideologis) yang terbentuk melalui 

konstruksi sosial dan budaya.
39

 Dalam kerangka ini, tanda tidak hanya 

dipahami sebagai unsur linguistik, tetapi juga sebagai media penyampai 

ideologi dan nilai-nilai tertentu yang berfungsi dalam kehidupan 

masyarakat. 

                                                           
39

 Rusmana, Filsafat Semiotika, 200. 



30 
 

 

Melalui pendekatan semiotik Barthes, penelitian ini berupaya 

mengungkap bagaimana simbol bunga dalam Al-Qur‟an khususnya lafadz 

wardah, rayḥan, dan zaḥrah tidak semata-mata merepresentasikan objek 

biologis, melainkan juga mencerminkan konstruksi ideologis yang 

mengandung pesan spiritual, sosial, dan eskatologis. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti untuk menelusuri struktur makna yang berlapis di 

balik penggunaan ketiga lafadz tersebut, sehingga dapat diperoleh 

pemahaman yang lebih komprehensif mengenai cara Al-Qur‟an 

membangun simbolisme bunga sebagai sarana penyampaian pesan-pesan 

teologis dan nilai-nilai keimanan yang mendalam. 

C. Sumber Data 

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini dibagi menjadi 

dua, yaitu: 

1. Data primer 

 Data primer dalam penelitian ini diperoleh dari sumber-sumber 

utama yang menjadi rujukan pokok dalam analisis linguistik dan tafsir 

terhadap lafadz wardah, rayḥan, dan zaḥrah dalam Al-Qur‟an. Sumber 

primer penelitian ini meliputi kitab-kitab tafsir kebahasaan klasik 

seperti Ruḥ al- Ma‟ani karya Al-Alusi, Al-Kasysyaf karya Al-

Zamakhsyari, dan Al-Tafsir Al-Munir karya Wahbah Zuhaili. 

2. Data sekunder  

Data sekunder dalam penelitian ini mencakup kitab-kitab tafsir, 

literatur semiotika, jurnal ilmiah, dan karya akademik yang relevan 



31 
 

 

dengan fokus penelitian, baik dalam bidang studi Al-Qur‟an maupun 

teori semiotika. Dengan memadukan berbagai sumber sekunder 

tersebut, penelitian ini berupaya untuk melakukan pembacaan teks Al-

Qur‟an secara kritis dan mendalam, serta menyajikan interpretasi 

semiotik atas simbol bunga yang tidak hanya bersifat tekstual, tetapi 

juga kontekstual dalam ruang sosial dan kultural umat Islam masa kini. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan 

metode dokumentasi, yaitu dengan menelusuri dan mencatat ayat-ayat Al-

Qur‟an yang mengandung lafadz wardah, rayḥan, dan zaḥrah. Penelusuran 

dilakukan secara tematik dengan bantuan indeks dan perangkat digital Al-

Qur‟an untuk memastikan ketepatan lokasi serta konteks ayat. Selain itu, 

peneliti mengumpulkan berbagai penafsiran dari kitab-kitab tafsir klasik 

dan kontemporer, seperti Ruḥ al-Ma‟ani karya Al-Alusi, Al- Kasysyaf 

karya Al- Zamakhsyari, dan Al-Tafsir Al-Munir karya Wahbah Zuhaili, 

serta beberapa tafsir pendukung lainnya seperti Mafatiḥ al- Ghaib karya 

Al- Razi dan Al-Jami‟li Aḥkam Al-Qur‟an karya Al- Qurṭubi untuk 

memperkaya analisis makna. 

E. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

analisis semiotika Roland Barthes, yang membagi proses pemaknaan tanda 

ke dalam tiga tingkat, yaitu denotasi, konotasi, dan mitos. Pertama, 

analisis denotatif dilakukan untuk mengidentifikasi makna literal dari 



32 
 

 

lafadz wardah, rayḥan, dan zahrah sebagaimana disebutkan dalam ayat-

ayat Al-Qur‟an, berdasarkan penafsiran mufassir. Kedua, analisis konotatif 

digunakan untuk mengungkap makna kultural dan simbolik yang melekat 

pada kata-kata tersebut, seperti keterkaitannya dengan keindahan, 

kenikmatan, atau kefanaan. Ketiga, analisis mitos dilakukan untuk 

menggali narasi besar atau ideologi yang tersembunyi di balik simbol 

bunga dalam Al-Qur‟an, seperti pemaknaannya sebagai metafora ujian 

duniawi, kesementaraan hidup, atau gambaran surga dan neraka. Dengan 

pendekatan ini, penelitian berupaya menyingkap lapisan-lapisan makna 

yang terkandung dalam simbol bunga, baik secara linguistik maupun 

ideologis, dalam konteks teks Al-Qur‟an. 

F. Keabsahan Data 

Untuk memastikan keabsahan data, penelitian ini menggunakan 

metode triangulasi sumber dan pembacaan intertekstual. Triangulasi 

sumber dilakukan dengan membandingkan makna lafadz wardah, rayḥan, 

dan zahrah dalam berbagai kitab tafsir klasik dan kontemporer, guna 

memperoleh variasi perspektif serta menghindari subjektivitas interpretasi. 

Sementara itu, pembacaan intertekstual dilakukan terhadap literatur-

literatur pendukung seperti jurnal ilmiah dan buku akademik yang 

membahas teori semiotika dan simbolisme dalam teks keagamaan, untuk 

memperluas pemahaman terhadap konteks kultural dan ideologis yang 

membentuk makna simbol bunga dalam Al-Qur‟an. Melalui strategi ini, 



33 
 

 

validitas analisis dapat terjaga dan interpretasi yang dihasilkan memiliki 

dasar akademik yang kuat. 

G. Sistematika Pembahasan 

Adapun sistematika pembahasan dalam penelitian ini diuraikan 

sebagai berikut: 

Bab I (Pendahuluan) Bab ini merupakan pengantar umum terhadap 

keseluruhan penelitian. Di dalamnya mencakup Konteks Penelitian yang 

mendasari pemilihan tema, perumusan masalah penelitian, tujuan, manfaat 

penelitian dan definisi istilah. 

Bab II (Kajian Pustaka) Bab ini terdiri dari dua subbab utama. 

Subbab pertama adalah kajian terdahulu, yaitu pembahasan mengenai 

penelitian-penelitian yang relevan dan telah dilakukan sebelumnya. Kajian ini 

dijadikan sebagai bahan pembanding, sekaligus untuk menunjukkan letak 

persamaan dan perbedaan antara penelitian ini dengan yang telah ada, 

sehingga tampak kontribusi dan kebaruan (novelty) dari penelitian yang 

dilakukan. Subbab kedua adalah kajian teori, yang menguraikan teori-teori 

yang menjadi dasar dalam menganalisis data, khususnya teori semiotika 

Roland Barthes. Teori ini digunakan sebagai perspektif utama untuk 

memahami makna bunga dalam Al-Qur‟an. 

Bab III (Metodologi Penelitian) berisi penjelasan tentang 

pendekatan dan langkah-langkah sistematis yang digunakan dalam proses 

penelitian ini. Pembahasan dalam bab ini mencakup pendekatan dan jenis 

penelitian, sumber data yang digunakan (primer dan sekunder), teknik 



34 
 

 

pengumpulan data, Teknik analisis data, keabsahan data serta sistematika 

pembahasan. 

Bab IV (Pembahasan) merupakan bagian inti dari penelitian, yang 

memuat hasil temuan serta analisis terhadap representasi simbolik bunga 

dalam ayat-ayat Al-Qur‟an. Dalam bab ini, penulis menyajikan data berupa 

ayat-ayat Al-Qur‟an yang relevan, kemudian menganalisisnya menggunakan 

pendekatan semiotik. Isi bab ini meliputi gambaran objek penelitian 

(deskripsi ayat-ayat tentang simbol bunga dalam Al-Qur‟an), representasi dan 

pemaknaan symbol bunga dalam Al-Qur‟an, makna denotatif dan konotatif 

simbol bunga, serta pembahasan simbolisme bunga dan konsep mitos dalam 

semiotika Roland Barthes. 

Bab V (Penutup) adalah bagian terakhir dari skripsi ini. Bab ini 

berisi kesimpulan yang ditarik dari hasil penelitian serta saran-saran yang 

bersifat membangun, baik untuk pengembangan penelitian selanjutnya 

maupun penerapan hasil kajian dalam bidang akademik atau kajian semiotik.  



35 
 

 

BAB IV 

PENYAJIAN DATA DAN ANALISIS 

A. Deskripsi  Umum Ayat-Ayat tentang Simbol Bunga dalam Al-Qur’an 

Dalam penelitian ini, fokus kajian diarahkan pada tiga lafadz dalam 

Al-Qur‟an, yaitu wardah (ََوَرَدَة), rayḥan (ريََحَان), dan zaḥrah (ََزَهَرَة), menjadi 

unsur penting yang menghadirkan rangkaian makna melalui simbol-simbol 

alam yang digunakan Al-Qur‟an dalam menggambarkan realitas spiritual, etis, 

dan kosmologis. Ketiga lafadz ini tersebar dalam surah dan konteks ayat yang 

berbeda, namun keseluruhannya berkaitan melalui tema keindahan, nikmat, 

dan kefanaan kehidupan yang menjadi bagian dari konstruksi makna Al-

Qur‟an. 

Surah ar-Rahman yang memuat lafadz wardah dan rayḥān 

merupakan salah satu surah Makkiyyah meskipun beberapa sunber seperti 

tafsir Ibn Katsir menyebutnya Madaniyyah.
40

 Adapun Surah al-Wāqi‟ah yang 

memuat lafadz rayḥān, serta Surah Ṭāhā yang memuat lafadz zaḥrah, sama-

sama tergolong surah Makkiyyah. Secara tematik, Surah al-Wāqi‟ah berfokus 

pada penegasan realitas hari kebangkitan, pembagian golongan manusia di 

akhirat, serta gambaran kenikmatan dan balasan bagi orang-orang yang 

beriman. Sementara itu, Surah Ṭāhā menekankan pesan ketauhidan, keteguhan 

iman, dan peringatan agar manusia tidak terperdaya oleh keindahan dunia 

yang bersifat sementara, yang diekspresikan melalui lafadz zaḥrah. 

                                                           
40

 Tafsir Ibn Katsir, Tafsir Al-Qur'an Al-Azim, Juz 27. 

 

35 



36 
 

 

Kemunculan ketiga lafadz tersebut dalam Al-Qur‟an diperoleh 

melalui penelusuran ayat secara langsung dalam mushaf, serta diperkuat oleh 

kajian para mufasir yang menguraikan akar kata, konteks pewahyuan, dan 

fungsi semantik masing-masing lafadz dalam struktur ayat, sehingga 

menunjukkan bahwa penggunaannya tidak bersifat kebetulan, melainkan 

memiliki tujuan retoris dan teologis yang saling berkaitan. 

Dalam Surah Ar-Raḥmān ayat 37, lafadz wardah muncul sebagai 

metafora visual yang menggambarkan perubahan langit pada hari kiamat, 

Penggunaan istilah wardah di sini tidak hanya menunjuk pada bunga mawar 

secara fisik, melainkan bermakna menjadi merah mawar dan aliran minyak. 

Maksudnya, rneleleh bersama terbelahnya hingga meniadi merah karena 

panasnya api neraka Jahanam dan menjadi seperti minyak karena lembek dan 

melelehnya, sebagaimana dijelaskan oleh al-Qurṭubī dalam al Jami‟li Aḥkām 

al-Qur‟an.
41

  

Secara linguistik, Ibn Fāris dalam Maqāyīs al-Lughah menyebut 

bahwa akar kata “و ر د” (ward) berarti bunga dari setiap pohon atau tanaman, 

dan biasanya digunakan secara khusus untuk jenis mawar (م 42.(الح و ج 
 Kamus 

Ma„āni Online juga menegaskan bahwa (ward) artinya bunga mawar dan 

                                                           
41

 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi‟ li Aḥkām al-Qur‟ān, Jilid 17, 559. 
42

 Ibn Faris, Maqayis al-lughah, Arabic Lexicon Hawramani. 

https://arabiclexicon.hawramani.com/search/%D9%88%D9%8E%D8%B1%D9%92%D8%AF%D

9%8E%D8%A9%D9%8B#cf-94456 



37 
 

 

wardah berarti “mawar merah”, berbunga mekar-berkembang, suatu penanda 

visual yang kuat dalam bahasa Arab klasik.
43

  

Secara bahasa, Ibn Faris menegaskan bahwa akar kata rayhan dalam 

surah ar-Rahman ayat 12 menunjukkan makna aroma dan segala jenis 

tumbuhan yang harum baunya.
44

 Dalam kamus Al-Maany kata Rayhan 

diartikan kemangi atau selasih.
45

 

Dalam budaya Arab, rayḥān berfungsi sebagai simbol kesuburan, 

kesejukan, dan ketenangan rumah tangga, karena tumbuhan tersebut sering 

digunakan untuk penyegar ruangan dan pengharum dalam berbagai ritual 

tradisional.
46

 Karena itu, penggunaan rayḥān dalam Surah Ar-Raḥmān 

berkaitan erat dengan tema rahmat dan karunia Allah yang dihadirkan melalui 

unsur alam yang sederhana namun bermakna mendalam. 

Selain itu, lafadz rayḥān juga muncul dalam Surah al-Wāqi‟ah [56]: 

89. yang menggambarkan balasan bagi golongan al-muqarrabūn. Dalam 

konteks ini, rayḥān tidak hanya dipahami sebagai tumbuhan harum, 

melainkan mengalami perluasan makna sebagai simbol ketenteraman jiwa dan 

rezeki untuk badan.
47

 Pemaknaan ini sejalan dengan penjelasan Ibn Fāris 

bahwa rayḥān berkaitan dengan sesuatu yang memberikan rasa nyaman, sejuk, 

dan menenangkan, baik secara fisik maupun batin.
48

 Dari pengertian inilah, 

                                                           
43

 Kamus Ma‟anni Online “  د ة ر   .”و 
44

 Ibn Faris, Maqayis al-lughah, Arabic Lexicon Hawramani. 

https://arabiclexicon.hawramani.com/search/%D9%88%D9%8E%D8%B1%D9%92%D8%AF%D

9%8E%D8%A9%D9%8B#cf-94456 

45
 Kamus Ma‟anni Online “ر يْ  ان”. 

46
 Ibn Katsir, Tafsir Al-Qur'an Al-Azim, juz 27, 621. 

47
  Wahbah al-Zuhaili, Al-Tafsir Al-Munir, Jilid 14, hal 313. 

48
 Ibn Faris, Maqayis al-lughah, Arabic Lexicon Hawramani. 



38 
 

 

rayḥān dalam Al-Qur‟an merepresentasikan kesinambungan makna antara 

nikmat duniawi dan kebahagiaan ukhrawi sebagai wujud rahmat Allah bagi 

hamba-Nya. 

Adapun lafadz zahrah (  ة ه ر   terdapat dalam Surah Ṭāhā ayat 131, di (ز 

mana Allah memperingatkan Nabi Muhammad agar tidak memandang 

kemewahan dunia yang dianugerahkan kepada orang-orang yang diuji dengan 

kekayaan. Kata zahrah secara linguistik berasal dari akar ر هـ ز (z-h-r), yang 

menurut Ibn Fāris bermakna “cahaya, kilau, dan keindahan yang tampak,” 

sehingga istilah ini merujuk kepada bunga yang memikat karena 

keindahannya.
49

 

B. Representasi Simbol Bunga dalam Al-Qur’an 

Setelah menguraikan makna deskriptif dan struktur dasar ketiga lafadz 

tersebut, pembahasan pada bagian ini diarahkan untuk menelaah penafsiran 

para mufasir terhadap lafadz wardah, rayḥān, dan zahrah dalam Al-Qur‟an. 

Uraian ini difokuskan pada bagaimana masing-masing lafadz dipahami dalam 

konteks ayatnya, baik dari sisi kebahasaan, makna kontekstual, maupun pesan 

teologis yang dikandungnya, khususnya terkait dengan gambaran keindahan 

ciptaan Allah, peringatan tentang kefanaan kehidupan dunia, serta penegasan 

atas kebesaran dan kekuasaan-Nya. 

 

1. Lafadz wardah 

                                                           
49

 Ibn Faris, Maqayis al-lughah, Arabic Lexicon Hawramani. 



39 
 

 

Kata wardah muncul dalam QS. Ar- Rahman:37: 

ان  ۚ   ه  الد  ان ت  و ر د ة  ك  ا ء  ف ك  م  ت  الس  ق   ٧٣۝    ف ا ذ ا ان ش 

Artinya: Maka apabila langit terbelah dan menjadi merah mawar seperti 

(kilauan) minyak.
50

 

Secara kebahasaan, menurut Lisan al- „Arab karya Ibn Manẓur serta 

kamus-kamus klasik lain seperti Al-Muḥkam dan Mukhtaṣar al- „Ayn, akar 

kata ََوَرَد secara etimologis berarti datang menuju sesuatu yang mengandung 

air (إليه والدخول الماء على الإشراف). Dari makna dasar ini, berkembang 

pengertian al-ward (  د ر ة   ن  و ر   sebagai (الو ر  ج   .(bunga dari setiap jenis pohon) الش 

Namun, dalam kebiasaan bahasa Arab („urf), istilah ini lebih khusus 

digunakan untuk merujuk   bunga merah yang harum dan biasa dicium 

aromanya (ََيَشَمََ الذي المعروف الأحمر الحَوَجَم). Oleh karena itu, wardah dipahami 

sebagai sehelai bunga mawar merah bentuk tunggal dari ward yang dikenal 

luas dalam tradisi Arab.
51

 

Selain makna dasarnya, kata ward juga memiliki penggunaan 

majazi dalam bahasa Arab, khususnya berkaitan dengan warna kemerahan, 

seperti dalam ungkapan warida al-faras (kuda berwarna kemerah-merahan) 

                                                           
50

 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Tafsirnya, Jilid 9 (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‟an, 2010), hal 612.  
51

 Ibn Manẓūr, Lisan al-ʿArab العرب لسان (Beirut: Hawramani Online Edition, [online] 

tersedia di https://arabiclexicon.hawramani.com/ibn-manzur-lisan-al-arab/, diakses 11 Nov 2025). 



40 
 

 

atau khaddun mawrid (pipi yang memerah). Pemaknaan ini menunjukkan 

bahwa wardah berkaitan erat dengan warna merah yang kuat dan 

mencolok.
52

 

Dalam kitab Tafsīr Al-Jami‟ li Aḥkam al-Qur‟an Karya Al-Qurṭubī, 

lafadz wardah pada ayat ini dipahami sebagai bentuk tamṯīl (perumpamaan) 

untuk menggambarkan perubahan dahsyat yang menimpa langit pada hari 

Kiamat. Al-Qurṭubī menjelaskan bahwa langit berubah warna menjadi 

merah menyerupai bunga mawar karena panas yang sangat hebat, bahkan 

diserupakan dengan kulit yang disamak akibat panas api. sebagaimana ia 

menegaskan bahwa “langit menjadi merah seperti kulit yang telah disamak 

karena begitu panasnya api neraka”.
53

 

Adapun istilah ad-dihan diartikan sebagai bentuk jamak dari ad-

duhn (minyak), yang dalam konteks ini menggambarkan langit yang tampak 

berkilau seperti minyak karena intensitas perubahan warnanya yang luar 

biasa, sebagaimana pernyataan al-Qurṭubī: “Ad-Dihaan yakni ad-duhn 

(minyak). Demikian yang diriwayatkan dari Mujahid Adh-Dhahhak dan 

lainnnya Maknanya: menjadi sebening minyak. Berdasarkan makna ini, 

maka ad- dihaan adala bentuk jamak dari ad-duhn. 
54

. 

Penafsiran serupa juga dikemukakan oleh Al-Zamakhsharī dalam 

Al-Kasysyāf. Ia menjelaskan bahwa wardah bermakna merah menyala 

                                                           
52

 Ibn Manẓūr, Lisan al-ʿArab العرب لسان (Beirut: Hawramani Online Edition, [online] 

tersedia di https://arabiclexicon.hawramani.com/ibn-manzur-lisan-al-arab/, diakses 11 Nov 2025). 
53

 Al-Qurṭhubī, Al-Jami‟ li Aḥkam al-Qur‟an, jilid 17, hal 561. 
54

 Al-Qurṭhubī, Al-Jami‟ li Aḥkam al-Qur‟an, jilid 17, hal 559. 



41 
 

 

seperti ad-dihān, yaitu minyak yang dipanaskan atau endapan minyak. 

Menurutnya, ungkapan tersebut menggambarkan langit yang awalnya 

tampak kokoh, kemudian berubah menjadi lembut, cair, dan berwarna 

kemerahan akibat perubahan besar yang terjadi pada struktur kosmos. Al-

Zamakhsharī menguatkan makna ini dengan contoh syair Arab yang 

menggambarkan sesuatu yang berkilau setelah dilumuri minyak. 

Sebagaimana dikutip dalam kitabnya yang artinya: 

“(Kata) wardah berarti merah seperti ad-duhhān, yakni seperti 

minyak yang dipanaskan, sebagaimana firman-Nya: „ka al-muhl‟, yaitu 

endapan minyak. Kata ini merupakan bentuk jamak dari duhn (minyak), atau 

dapat pula bermakna sesuatu yang digunakan untuk mengoles atau 

melumasi, seperti halnya kata al-ḥizām dan al-idām.
55

 

Ia menegaskan bahwa pemilihan kata wardah bukan tanpa alasan, 

karena bunga mawar dalam budaya Arab melambangkan keindahan 

sekaligus kefanaan, dua konsep yang relevan dengan makna kiamat sebagai 

akhir dari keindahan duniawi.
 56

  

Berdasarkan penafsiran dalam Al-Qur‟an dan Tafsirnya karya 

Kementerian Agama Republik Indonesia, “Ayat 37 Surah ar-Raymmn di 

atas menggambarkan ledakan sebuah bintang. Gambaran mengenai ledakan 

bintang tersebut dikonfirmasi oleh ilmu pengetahuan modern. Ledakan 

bintang yang demikian ini tidak dapat dilihat dengan mata telanjang. 

Fenomena alam ini juga tidak dapat ditangkap dengan menggunakan 

teropong bintang biasa. Diperlukan teropong bintang super canggih 

                                                           
55

 Al-Zamakhsyarī, Tafsīr al-Kasysyaf: An Haqoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil Aqowil 

Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 6, hal 15. 
56

 Al-Zamakhsyarī, Tafsīr al-Kasysyaf: An Haqoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil Aqowil 

Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 6. 



42 
 

 

sekaliber “Huble Space Super Telescope” yang dimiliki oleh NASA, suatu 

lembaga antariksa Amerika Serikat. Namun hal ini sudah digambarkan 

dalam AI-Quran secara sangat jelas pada 1400 tahun yang lalu. Dengan 

kemajuan teknologi, ternyata apa yang diuraikan dalam Al-Qur'an, terbukti 

secara detail. Ledakan yang terjadi memang sangat mirip dengan bunga 

mawar merah yang sedang berkembang.”.
57

 

Dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ, Quraish Shihab menjelaskan bahwa lafadz 

wardah pada QS. Ar-Raḥmān [55]: 37 menggambarkan kondisi langit pada 

hari Kiamat, saat langit terbelah karena kedahsyatan peristiwa yang 

dihadapinya dan berubah warna menjadi merah seperti bunga mawar akibat 

panas yang luar biasa. Menurutnya, ayat tersebut tidak merinci secara 

eksplisit apa yang terjadi setelah langit berubah menjadi merah, sehingga 

para ulama berbeda pendapat dalam memahami kelanjutan maknanya. 

Sebagian ulama, seperti al-Biqā‟ī, memahami adanya kalimat yang tersirat, 

yakni bahwa manusia akan menyaksikan kengerian itu secara nyata. 

Pendapat lain menyatakan bahwa kelanjutan makna ayat tersebut dijelaskan 

oleh ayat berikutnya, yaitu pada saat itu manusia dan jin tidak lagi ditanya 

tentang dosa-dosa mereka.
58

 

Quraish Shihab menegaskan bahwa penyamaan langit dengan 

wardah terutama dari segi warnanya; jika pada kondisi normal langit tampak 

                                                           
57

 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Tafsirnya, Jilid 9 (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‟an, 2010), hlm. 613. 
58

 M. Quraish Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur‟an, Jilid 

13 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hal 522. 



43 
 

 

kebiruan, maka pada hari Kiamat ia berubah menjadi merah menyala. Selain 

itu, perumpamaan dengan bunga mawar juga dapat dipahami dari segi 

banyaknya retakan, sebagaimana daun-daun mawar yang memiliki urat dan 

celah-celah. Namun demikian, yang paling utama adalah penegasan bahwa 

keadaan langit pada hari Kiamat sama sekali berbeda dari kondisi langit 

yang dikenal manusia saat ini. Sebagaimana dikemukakan Quraish Shihab: 

"Langit ketika kiamat dipersamakan dengan wardah/mawar dari 

segi warnanya. Kalau kini awan terlihat biru muda, maka ketika itu ia 

nampak merah. Bisa juga ia dipersamakan dengan mawar dari segi 

banyaknya retak-retaknya, sebanyak retak-retak daun-daun pohon mawar. 

Betapapun yang jelas ketika itu keadaan langit tidak seperti keadaannya 

sekarang."
59

 

Sementara itu, dalam Tafsīr al-Munīr, Wahbah az-Zuḥailī 

menjelaskan bahwa surah ar-Rahman ayat 37 mengandung keindahan 

balāghah berupa tasybīh balīgh, yaitu perumpamaan yang menghilangkan 

wajh al-syabah (titik persamaan) dan adāt al-tasybīh (kata pembanding). 

Ungkapan wardah digunakan untuk menggambarkan langit yang berubah 

warna menjadi merah menyala, seperti mawar dalam kemerahannya kal-

wardati fī al-ḥumrah. Perumpamaan ini menunjukkan bahwa pada hari 

Kiamat langit tidak lagi kokoh sebagaimana keadaannya sekarang, 

                                                           
59

 M. Quraish Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ, Jilid 13, 523. 



44 
 

 

melainkan terbelah, hancur, dan meleleh menyerupai minyak atau bahan 

celupan yang memerah akibat panas yang sangat dahsyat.
60

 

Wahbah Az-Zuḥailī menegaskan bahwa perubahan tersebut 

mencerminkan kedahsyatan peristiwa Kiamat, di mana langit tampak 

berwarna-warni merah, kuning, biru, atau hijau sebagaimana warna-warna 

cairan yang mencair dan bercampur. Hal ini terjadi karena besarnya 

kengerian dan kehancuran kosmik yang menyertai hari tersebut. Wahbah az-

Zuḥailī menyatakan secara eksplisit: 

"Langit meleleh seperti melelehnya minyak dan berwarna-warni 

seperti warna-warninya bahan celupan, terkadang merah, kuning, biru, atau 

hijau. Itu adalah disebabkan begitu dahsyatnya kejadian yang ada, yaitu 

kengerian pada hari Kiamat.".
61

 

Penafsiran ini selaras dengan ayat-ayat lain yang menggambarkan 

kehancuran langit pada hari Kiamat, seperti QS. al-Insyiqāq [84]: 1, QS. al-

Infiṭār [82]: 1, QS. al-Ḥāqqah [69]: 16, dan QS. al-Furqān [25]: 25, yang 

semuanya menegaskan bahwa peristiwa terbelahnya langit merupakan 

simbol kehancuran kosmik akibat kebesaran dan kekuasaan Allah pada hari 

pembalasan.
62

 

Dalam tradisi sufisme maupun ajaran para imam dari berbagai 

agama, mawar dipahami sebagai simbol kedekatan manusia dengan 

                                                           
60

 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir al-Munir, Jilid 14, Hal 249. 
61

 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir al-Munir, Jilid 14, Hal 249. 
62

 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir al-Munir, Jilid 14, Hal 250. 



45 
 

 

Tuhan, sebagaimana tercermin dalam teks-teks klasik dan puisi mistik 

abad pertengahan.
63

 

Berbagai penafsiran para mufasir klasik dan kontemporer 

menunjukkan bahwa lafadz wardah dalam QS. ar-Raḥmān [55]: 37 tidak 

hanya dipahami sebagai penunjuk warna, tetapi sebagai gambaran 

perubahan kosmik yang sangat dahsyat pada hari Kiamat. Penjelasan 

kebahasaan dari kamus-kamus klasik memaknai wardah sebagai bunga 

mawar merah, sementara tafsir al-Qurṭubī, al-Zamakhsharī, Quraish Shihab, 

dan Wahbah az-Zuḥailī sepakat bahwa ungkapan ini melukiskan langit yang 

terbelah, memerah, dan meleleh akibat panas serta kengerian peristiwa akhir 

zaman. Gambaran tersebut menegaskan kedahsyatan hari pembalasan dan 

menunjukkan kekuasaan Allah yang mutlak atas alam semesta. 

2. Lafadz Rayḥan 

Kata Rayḥan disebutkan dua kali dalam Al-Qur‟an, masing-masing 

terdapat dalam konteks dan nuansa makna yang berbeda. Pertama, terdapat 

dalam QS. Ar- Rahman:12 yang berbunyi: 

ال ح ب  و   ف   ذ و  ان    ال ع ص  ي ح  الر   ٢١۝ و 

Artinya: Dan biji-bijian yang berkulit dan bunga-bunga yang 

harum baunya.
64

 

                                                           
63

 LangitAnisa, Mawar: Simbol Serta Maknanya Dalam Berbagai Budaya dan Agama, 

Blog cericerichan, 10 November 2018. Tersedia secara daring: 

https://cericerichan.blogspot.com/2018/11/mawar-simbol-serta-maknanya-dalam.html 
64

 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Tafsirnya, Jilid 9 (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‟an, 2010), hal 590. 

https://cericerichan.blogspot.com/2018/11/mawar-simbol-serta-maknanya-dalam.html?utm_source=chatgpt.com


46 
 

 

Menurut Lisan al- „Arab karya Ibn Manẓur Kata rayḥān juga 

digunakan dalam hadis dengan makna yang beragam. Dalam sabda Nabi 

disebutkan: “Sesungguhnya kalian sering bersikap kikir, bersikap bodoh, 

dan bersikap pengecut; dan sesungguhnya kalian termasuk dari rayḥān 

Allah,” yang dimaksud dengan rayḥān di sini adalah anak-anak.  

Secara bahasa, kata rayḥān digunakan untuk menunjukkan makna 

rahmat, rezeki, dan ketenangan, dan karena itulah anak disebut rayḥān, 

sebab ia merupakan bentuk rezeki dan rahmat. Selain itu, dalam hadis lain 

disebutkan, “Apabila salah seorang dari kalian diberi rayḥān, maka 

janganlah ia menolaknya,” yang dimaksud dengan rayḥān di sini adalah 

setiap tumbuhan yang memiliki aroma harum, dari berbagai jenis tanaman 

yang biasa dicium baunya. 
65

 

Dalam Al-Qur‟an dan Tafsirnya terbitan Kementerian Agama 

Republik Indonesia dijelaskan bahwa QS. ar-Raḥmān [55]:12 menegaskan 

nikmat Allah yang tampak pada keteraturan ciptaan-Nya. “Pada ayat ini 

Allah menyatakan bahwa semua biji-bijian yang dijadikan sebagai bahan 

makanan, seperti gandum, padi dan jelai mempunyai daun yang menutupi 

tandan-tandannya, begitu pula semua yang berbau harum dari tumbuh-

tumbuhan”. Selain itu, Allah juga memberikan kesenangan bagi manusia, 

                                                           
65

 Ibn Manẓūr, Lisan al-ʿArab العرب لسان (Beirut: Hawramani Online Edition, [online] 

tersedia 

di(https://arabiclexicon.hawramani.com/%d8%b1%d9%8e%d9%8a%d9%92%d8%ad%d9%8e%d8
%a7%d9%86%d9%8c/ diakses pada 18 Desember 2025). 

https://arabiclexicon.hawramani.com/%d8%b1%d9%8e%d9%8a%d9%92%d8%ad%d9%8e%d8%a7%d9%86%d9%8c/
https://arabiclexicon.hawramani.com/%d8%b1%d9%8e%d9%8a%d9%92%d8%ad%d9%8e%d8%a7%d9%86%d9%8c/


47 
 

 

yang semakin menegaskan kesempurnaan sistem penciptaan serta 

kemurahan rezeki yang dianugerahkan-Nya kepada makhluk.
66

 

Pada lafadz rayḥān (ر يْ  ان) dalam Surah Ar-Raḥmān ayat 12 

digunakan dalam konteks kenikmatan duniawi yang dianugerahkan oleh 

Allah. Tafsir Kemenag menafsirkan rayḥān sebagai “segala jenis 

tumbuhan harum,” sementara sebagian mufasir memahami kata ini sebagai 

“rezeki yang baik dan menyenangkan.”
67

. 

Dalam kitabnya tafsir al-Qurṭubi menafsirkan kata rayḥan memiliki 

makna yang kaya dan berlapis, mencakup aspek bahasa, fisik, dan 

spiritual. Secara dasar, rayḥan mengacu pada tumbuhan yang memiliki 

aroma harum dan memberikan rasa sejuk, sebagaimana dipahami dari akar 

katanya raḥa-yariḥu yang berkaitan dengan keharuman dan ketenangan 

Dalam hal ini, berbagai ulama klasik memberikan penjelasan beragam 

mengenai makna tersebut. 
68

 

Menurut Ibnu „Abbas, Mujahid, dan Sa „id bin Jubair, rayḥan 

berarti tumbuhan atau daun yang beraroma harum, sedangkan Adh-

Ḍaḥḥak dan Qatadah menafsirkannya sebagai segala jenis tanaman yang 

menyenangkan indra penciuman. Adapun Al-Farra‟ dan Ibnu Zaid 

memaknainya lebih dalam sebagai simbol rezeki dan anugerah Ilahi. 

“Menurut Sa „īd bin Jubair, daun muda tanaman adalah daun yang pertama 

                                                           
66

 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Tafsirnya, Jilid 9, hlm. 597. 
67

 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi‟li Aḥkām al-Qur‟ān, Jilid 17, 523. 
68

 Al-Qurṭubī, Al-Jami‟li Aḥkam al-Qur‟an, jilid 17, hal 524. 



48 
 

 

tumbuh dari suatu tanaman ini juga dikatakan oleh al-Farrā‟. Orang Arab 

biasa mengatakan, kharajnā nabḥathu az- zar‟a, yakni: mereka memotong 

darinya agar dapat berbuah. Seperti ini juga dalam Aṣ-Ṣiḥḥah: qaṭa „tu az-

zar‟a artinya qaṭa „tuhu qabla an yudrika.
 69

 Dengan demikian, al-Qurṭubi 

memandang rayḥan bukan sekadar tanaman harum, tetapi juga lambang 

keberkahan, kenikmatan, dan ketenangan yang berasal dari Allah. 

Tafsir al-Kasysyaf menjelaskan kata rayḥan (  الر يْ  ان) pada QS. ar-

Raḥman [55]:12 dengan pendekatan linguistik dan kontekstual yang 

mendalam. Seluruh ciptaan yang disebut pada ayat tersebut memiliki 

manfaat bagi manusia, sebagaimana seseorang dapat memanfaatkan buah, 

jantung batang, dan batang pohon kurma. Istilah al-akmam (الأكمام) 

diartikan sebagai wadah atau kelopak pelindung buah sebelum matang, 

sedangkan al- „aṣf ( فا لع ص  ) merujuk pada daun atau jerami tanaman yang 

menjadi pakan ternak. Sementara itu, rayḥan dimaknai sebagai rizq 

(rezeki) atau makanan pokok yang menjadi sumber kenikmatan serta 

penghidupan manusia. 
70

 

Al-Zamakhsyari juga menyoroti perbedaan bacaan (qira‟at) 

terhadap kata rayḥan.  Bacaan dengan harakat kasrah (الريْان) menunjukkan 

                                                           
69

 Al-Qurṭubī, Al-Jami‟li Aḥkam al-Qur‟an, jilid 17, hal 525. 
70

 Al-Zamakhsyarī, Tafsīr al-Kasysyaf: An Haqoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil 

Aqowil Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 6, hal 7. 



49 
 

 

perbedaan antara makanan ternak (al- „aṣf) dan makanan manusia ( ريْانال ). 

Sebaliknya, bacaan dengan dhammah (  و الر يْ  ان) mengisyaratkan bahwa 

Allah menciptakan biji-bijian berdaun sekaligus tumbuhan beraroma 

harum. Penafsiran tersebut menegaskan bahwa rayḥan tidak sekadar 

menunjuk pada makna biologis, tetapi juga menyimbolkan kemurahan 

rezeki Allah serta keseimbangan ekosistem ciptaan-Nya.
71

 

Berdasarkan pada kutipan berikut: 

“Ar-Rayḥān” yang dimaksud adalah rezeki, yaitu biji-bijian. Yang 

dikehendaki dalam ayat ini adalah segala sesuatu yang dinikmati dari 

buah-buahan, serta sesuatu yang menggabungkan antara kenikmatan dan 

gizi, yaitu buah kurma; dan juga sesuatu yang menjadi makanan pokok, 

yaitu gandum. Terdapat pula qirā‟ah “ar-rayḥān” dengan kasrah, yang 

maknanya adalah biji-bijian yang memiliki daun (al- „ashf) sebagai pakan 

ternak, sedangkan “ar-rayḥān” adalah makanan bagi manusia. Adapun 

qirā‟ah dengan dhammah, maknanya “dan yang memiliki rayḥān”, dengan 

menghapus mudhaf dan menempatkan mudhaf ilaih pada posisinya.”
72

 

Dalam Tafsir al-Miṣbāḥ, M. Quraish Shihab menjelaskan bahwa 

kata rayḥān (ان ي ح   yang berarti aroma (رائحة) terambil dari kata rā‟iḥah (ر 

atau bau. Menurutnya, rayḥān menunjuk pada kembang-kembang atau 

                                                           
71

 Al-Zamakhsyarī, Tafsīr al-Kasysyaf: An Haqoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil 

Aqowil Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 6, hal 7. 
72

 Al-Zamakhsyarī, Tafsīr al-Kasysyaf: An Haqoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil 

Aqowil Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 6, hal 7. 



50 
 

 

tumbuhan yang memiliki aroma harum, seperti mawar, melati, kemuning, 

dan sejenisnya. Selain itu, Quraish Shihab juga mengemukakan pendapat 

lain yang memahami rayḥān dalam arti daun-daun yang hijau dan segar, 

sebagai lawan dari al- „aṣf, yaitu daun atau jerami yang kering. Penafsiran 

ini menunjukkan bahwa rayḥān tidak hanya berkaitan dengan keharuman, 

tetapi juga dengan kesegaran dan kehidupan yang tercermin pada 

tumbuhan yang hijau dan subur.
73

 

Dalam Tafsir al-Munīr, Wahbah az-Zuḥailī menjelaskan bahwa kata 

rayḥān bermakna daun atau tumbuh-tumbuhan yang memiliki aroma 

harum dan segar. Dalam penafsirannya QS. ar-Raḥmān [55]:12 

menunjukkan bahwa Allah menyebut berbagai nikmat-Nya berupa biji-

bijian yang menjadi bahan makanan pokok, seperti gandum, jagung, dan 

sejenisnya. Biji-bijian tersebut memiliki al- „aṣf, yakni dahan, ranting 

muda, atau jerami yang menyertainya. Selain itu, ayat ini juga mencakup 

segala jenis tanaman yang berdaun harum dan segar, yang disebut dengan 

rayḥān. Az-Zuḥailī turut menyoroti aspek kebahasaan ayat ini, bahwa kata 

fākihah disebut dalam bentuk isim nakirah karena buah-buahan bersifat 

musiman dan tidak selalu dimiliki semua orang, sedangkan an-nakhl 

(kurma) disebut dalam bentuk isim ma‟rifah karena kurma merupakan 

                                                           
73

 M. Quraish Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur‟an, Jilid 

13 (Jakarta: Lentera Hati, 2002). 



51 
 

 

makanan pokok yang dibutuhkan setiap waktu dan tersedia bagi seluruh 

lapisan masyarakat.
74

 

Selanjutnya, setelah disebutkan dalam QS. ar-Raḥmān [55]:12 

sebagai gambaran tumbuh-tumbuhan yang beraroma harum, lafadz ini 

kembali digunakan dalam QS. al-Wāqi‟ah [56]:89 dengan konteks dan 

penekanan makna yang berbeda, dalam firman- Nya yang berbunyi:  

ۙ  ە وَريََحَانََ فَ رَوَحََ  ٨۝ نعََيَمََ وَجَنَتََ 

Artinya: “maka dia memperoleh ketenteraman dan rezeki serta surga (yang 

penuh) kenikmatan.”
75

 

  Dalam Al-Qur‟an dan Tafsirnya, kata rayḥān dijelaskan mengikuti 

pola fa‟lān yang berkaitan dengan aroma dan kesegaran. Secara 

kebahasaan, rayḥān berarti tumbuhan yang harum baunya, namun juga 

digunakan untuk makna penghidupan atau rezeki yang baik. Penafsiran ini 

sejalan dengan riwayat Ibnu „Abbās, Mujāhid, dan Sa‟īd bin Jubair yang 

memaknai rayḥān sebagai rahmat dan rezeki dari Allah. Bagi hamba yang 

hidup dalam keadaan taqarrub kepada Allah, rayḥān melambangkan 

ketenangan, kesenangan, dan kebaikan, sebagaimana ditegaskan dalam 

riwayat al-Barā‟ bahwa para malaikat menyampaikan kabar gembira 

kepadanya dengan seruan: “Wahai ruh yang baik di dalam jasad yang baik, 

                                                           
74

 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Jilid 14, Hal 232. 
75

 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Tafsirnya, Jilid 9, Hal 656. 



52 
 

 

keluarlah menuju rauḥ, rayḥān, dan Tuhan yang tidak murka,” sebagai 

penegasan atas kemuliaan balasan bagi hamba yang dekat dengan Allah.
76

 

 Dalam Tafsir al-Munīr, Wahbah az-Zuḥailī menjelaskan bahwa 

kata ar-rūḥ (ح  ,bermakna al-istirāḥah, yaitu ketenangan, kenyamanan (الر و 

dan kesentosaan yang mencakup ruh dan jasad sekaligus. Adapun kata ar-

rayḥān dipahami sebagai rezeki yang diperuntukkan bagi jasad, sedangkan 

jannatu na‟īm merupakan kenikmatan bagi ruh, berupa kebahagiaan dan 

kesenangan karena dapat bertemu dengan Allah Yang Mahakuasa. Az-

Zuḥailī juga menukil riwayat yang menyebutkan bahwa seorang mukmin 

ketika menjelang wafat akan didatangi rayḥān berupa aroma harum dari 

surga yang ia hirup sebagai pertanda ketenangan dan rahmat Allah. 

Penafsiran ini menegaskan bahwa ayat tersebut menggambarkan 

kesempurnaan nikmat bagi orang beriman, baik secara jasmani maupun 

rohani.
77

 

  Berdasarkan uraian tersebut, dapat dipahami bahwa lafadz rayḥān 

dalam Al-Qur‟an tidak hanya menunjuk pada makna kebahasaan sebagai 

tumbuhan yang harum, tetapi juga mengandung makna teologis yang 

mendalam sebagai simbol rahmat, rezeki, dan ketenangan yang 

dianugerahkan Allah kepada hamba-hamba-Nya yang dekat dengan-Nya. 

Penafsiran para mufasir, baik dalam Al-Qur‟an dan Tafsirnya maupun 

Tafsir al-Munīr, menunjukkan bahwa rayḥān merepresentasikan 

                                                           
76

 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur‟an dan Tafsirnya, Jilid 9, Hal 658. 
77

 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Jilid 14, hal 313. 



53 
 

 

kenikmatan yang bersifat menyeluruh, mencakup dimensi jasmani dan 

ruhani. Dengan demikian, penyebutan rayḥān dalam konteks balasan ilahi 

menegaskan kesempurnaan nikmat Allah bagi orang-orang beriman, 

khususnya mereka yang hidup dalam ketaatan dan taqarrub kepada-Nya, 

baik di saat menjelang kematian maupun di kehidupan akhirat kelak. 

3. Lafadz zahrah 

Kata zahrah muncul dalam QS. Thaha:131. 

ل   اج   ب ه    م ت ع ن ا م ا ا ل ى ع ي ن ي ك   ت م د ن   و  و  اا ز  ة   م ن ه م    ىة   ز ه ر  ي   ە  الد ن ي ا ال ح 

ق   ف ي ه    ل ن ف ت ن ه م   ر ز  ب ك   و  ي ر   ر  ا ب ق ى خ   ٨۝١۝ و 

Artinya: Dan janganlah sekali-kali engkau tujukan pandangan matamu 

pada kenikmatan yang telah Kami anugerahkan kepada beberapa 

golongan dari mereka (sebagai) bunga kehidupan dunia agar 

Kami uji mereka dengan (kesenangan) itu. Karunia Tuhanmu lebih 

baik dan lebih kekal.
78

 

Dalam kajian leksikal, kata az-zahrah (ََالزَهَرَة) berasal dari akar kata 

zahara yang secara etimologis berarti bersinar atau bercahaya. Dalam Lisan 

al- ʿArab karya Ibn Manzur, istilah ini dijelaskan sebagai sebutan bagi 

tumbuhan dan bunganya, terutama bunga yang berwarna cerah seperti 

kuning. Seperti dalam kitabnya: 

Artinya: “Maka aku jawab: terdapat empat kemungkinan. Pertama, 

sebagai bentuk celaan (dzamm). Kedua, sebagai nasab karena makna 

„ikhtiṣāṣ‟. Ketiga, karena makna „azzahrah‟ itu sendiri, yaitu „perhiasan‟ 

dan „keindahan‟, sebagaimana dalam kata al-jahrah pada firman-Nya: 

“Arinā Allāha jahratan”. Keempat, bahwa kata itu dapat dipahami sebagai 

                                                           
78

 Kementerian Agama RI. Al-Qur‟an dan Tafsirnya, Jilid 9. Jakarta: Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur‟an, 2010.  



54 
 

 

bentuk jamak dari zāhir, yakni sifat yang menunjukkan bahwa mereka 

tampak berseri-seri dan demikianlah keadaan dunia ini karena cerahnya 

warna-warna pakaian mereka, kesenangan dan kenikmatan yang mereka 

kejar, bersinar wajah-wajah mereka, serta indahnya pakaian dan 

penampilan mereka. Berbeda halnya dengan keadaan orang-orang beriman 

dan para saleh yang sering tampak pucat wajahnya dan sederhana dalam 

pakaian.”
 79

 

Bentuk jamaknya ialah zahrun (ََزَهَر) dan azharun (ََأزهار), sedangkan 

bentuk jamak yang lebih luas penggunaannya adalah azahir (ََأزاهير). Makna 

ini menegaskan bahwa zahrah mengandung unsur visual yang erat 

kaitannya dengan keindahan dan warna, menjadikannya simbol alami dari 

keelokan dan vitalitas kehidupan.
 80

 

Dalam konteks duniawi, kata az-zahrah mengalami perluasan 

makna yang mencakup pengertian keindahan, kemegahan, dan daya tarik 

kehidupan dunia. Dalam bentuk dhammah (زهََرَة), istilah ini juga berarti 

kecerahan, keindahan, dan kesucian atau putih bersih. Secara morfologis, 

bentuk verba zahira (ََزَهَر) dengan pola seperti fariḥa (gembira) dan karuma 

(mulia) mengandung arti bercahaya atau bersinar, sedangkan bentuk ism 

                                                           
79

 Al-Zamakhsyarī, Tafsīr al-Kasysyaf: An Haqoiq Ghowamidlit Tanzil Wa Uyunil 

Aqowil Fi Wujuhit Ta'wil, Juz 4, hal 120. 
80

 Ibn Manẓūr, Lisan al-ʿArab العرب لسان (Beirut: Hawramani Online Edition, [online] 

tersedia di https://arabiclexicon.hawramani.com/ibn-manzur-lisan-al-arab/, diakses 12 Nov 2025). 



55 
 

 

fa‟il-nya, azharu (ََأزهَر), bermakna yang bercahaya atau yang bersinar 

terang.
81

 

Adapun sebab turunnya ayat ini sebagaimana dijelaskan oleh Al- 

Qurṭubi dalam kitabnya: Menurut saya (Al Qurthubi): Demikian juga yang 

diriwayatkan dari beliau AS, bahwa beliau melewati seekor unta milik Bani 

Mushthalik yang sangat gemuk, 1091 kemudian beliau merasa puas dengan 

pakaiannya, karena Allah 'Azza wa Jalla telah berfirman م ا إ ل ى ع ب ب ي ك   ت م د ن   ولا 

ن ا ه ا ب ه   م ت ع  و   Dan janganlah kamu rujukan kedua matamu kepada apa" م ن ه م   أ ز 

yang telah Kami berikan kepada golongan-golongan dari mereka".
82

 

Setelah itu, Allah menghibur Rasulullah dengan menegaskan bahwa 

“karunia Tuhanmu adalah lebih baik dan lebih kekal.”.
83

 

Menurut Al-Qurṭubi, makna ayat ini menunjukkan bahwa Allah 

mengarahkan Nabi agar tidak terpaut pada keindahan dan kenikmatan 

duniawi yang bersifat sementara, sebab pahala dari Allah bagi orang-orang 

yang sabar dan zuhud terhadap dunia jauh lebih baik dan kekal. Sebagian 

ulama juga berpendapat bahwa yang dimaksud dengan karunia Tuhan 

dalam ayat ini adalah negeri-negeri yang telah ditundukkan Allah bagi 

kaum mukmin serta harta rampasan perang yang diberikan kepada 

mereka.
84

 

                                                           
81

 Ibn Manẓūr, Lisan al-ʿArab العرب لسان (Beirut: Hawramani Online Edition, [online] 

tersedia di https://arabiclexicon.hawramani.com/ibn-manzur-lisan-al-arab/, diakses 12 Nov 2025). 
82

 Al-Qurṭubī, Al-Jami‟ li Aḥkam al-Qur‟an, juz 11, hal 702. 
83

 Al-Qurṭubī, Al-Jami‟ li Aḥkam al-Qur‟an, juz 11, hal 702. 
84

 Al-Qurṭhubi, Al-Jami‟ li Aḥkam al-Qur‟an, juz 11, hal 703. 



56 
 

 

Dalam Tafsīr al-Miṣbāḥ, Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat 

tersebut merupakan peringatan Allah kepada Nabi Muhammad saw. dan 

umatnya agar tidak mengarahkan pandangan dengan penuh ketertarikan dan 

keinginan berlebihan terhadap kenikmatan duniawi yang diberikan kepada 

sebagian kelompok manusia, khususnya mereka yang durhaka. Kenikmatan 

itu digambarkan sebagai zahrah al-ḥayāh al-dunyā, yakni perhiasan 

kehidupan dunia yang bersifat sementara, indah sesaat, namun cepat sirna 

sebagaimana bunga yang akan layu. Pemberian tersebut bukanlah tanda 

kemuliaan, melainkan sarana ujian dari Allah untuk mengukur apakah 

manusia bersyukur atau justru tenggelam dalam kelalaian. Quraish Shihab 

menegaskan bahwa rezeki dan karunia Allah yang hakiki, baik yang 

dianugerahkan kepada hamba-hamba yang taat di dunia maupun yang 

disediakan di akhirat, jauh lebih baik dan lebih kekal dibandingkan 

kesenangan duniawi yang hanya bersifat sementara dan menipu 

pandangan.
85

 

Dalam Tafsir al-Munir, Wahbah az-Zuhaili menafsirkan bahwa 

kehidupan dunia diibaratkan sebagai bunga yang indah namun sementara. 

Kata   ق ر (qarrā), yang merupakan fi‟il madhi (kata kerja lampau), digunakan 

untuk menekankan hasrat manusia terhadap kenikmatan dunia yang bersifat 

sementara dan sering membuat seseorang berangan-angan memiliki apa 

yang dimiliki orang lain. Allah memperingatkan agar manusia tidak terpikat 

oleh perhiasan dunia seperti harta, bangunan, pakaian, dan kendaraan milik 

                                                           
85

 M. Quraish Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur‟an, Jilid 8 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), hal. 132. 



57 
 

 

orang-orang kafir, karena semua itu akan sirna dan rusak. Kenikmatan 

dunia semata-mata digunakan sebagai ujian untuk mengetahui siapa yang 

bersyukur dan menunaikan kewajibannya. Oleh karena itu, manusia 

dianjurkan memfokuskan keinginan dan upayanya pada apa yang ada di sisi 

Allah, karena apa yang Dia sediakan di akhirat jauh lebih baik daripada 

kenikmatan dunia yang fana, sementara rezeki dunia bagi orang beriman 

sudah dimudahkan oleh-Nya.
86

 

Kata zahrah dalam ayat tersebut berfungsi sebagai simbol visual 

dari keindahan dan daya tarik kehidupan dunia yang bersifat sementara, 

yang bertujuan untuk mengingatkan manusia agar tidak terpesona oleh 

perhiasan dan kenikmatan dunia yang cepat sirna. Tafsir dari para ulama, 

antara lain Al-Qurṭubi, Quraish Shihab, dan Wahbah az-Zuhaili, 

menegaskan bahwa kehidupan dunia, meskipun tampak indah dan memikat 

seperti bunga, hanyalah sarana ujian dari Allah untuk mengukur kesabaran, 

rasa syukur, dan keteguhan iman hamba-Nya. Pemahaman terhadap makna 

kata zahrah dan konteks ayat ini diarahkan untuk menata hati dan 

pandangan manusia agar lebih memprioritaskan karunia dan pahala Allah 

di akhirat, yang jauh lebih baik dan kekal, serta menahan diri dari 

keterikatan berlebihan terhadap kesenangan duniawi yang bersifat fana. 

C. Makna Denotatif, Konotatif, dan Mitos Bunga dalam Al- Qur’an 

Analisis terhadap lafadz wardah, Rayhan, dan Zahrah dalam al-

Qur‟an menunjukkan bahwa ketiganya mengalami proses pemaknaan yang 

                                                           
86

 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Jilid 8, hal 562. 



58 
 

 

berlapis, mulai dari makna denotatif, konotatif, hingga makna Mitologis. 

Lapisan-lapisan makna tersebut saling berkaitan dan menunjukkan bahwa 

Bahasa al-Qur‟an sebagai media penyampaian pesan ilahiah. Konsep teori 

Barthes sangat relevan dalam kajian teks keagamaan, termasuk Al-Qur‟an. 

Teks suci mengandung lapisan makna yang tidak hanya bersifat linguistik, 

tetapi juga simbolik dan spiritual.  

Pada tingkat denotatif, setiap lafadz dalam Al-Qur‟an menunjuk pada 

makna literal atau makna dasar sebagaimana tertulis dalam bahasa Arabnya. 

Namun, ketika dipahami secara lebih dalam melalui konteks teologis, sosial, 

dan budaya Arab klasik, lafadz-lafadz tersebut berkembang ke tingkat 

konotatif, yaitu menjadi simbol yang memuat pesan moral, spiritual, bahkan 

ideologis. Oleh karena itu, Al-Qur‟an dapat dipahami sebagai sistem tanda 

berlapis yang mengandung relasi antara makna harfiah dan makna batiniah. 

Dalam konteks ini, teori Barthes digunakan untuk menelusuri 

bagaimana tiga lafadz bunga dalam Al-Qur‟an wardah, rayḥan, dan zaḥrah 

mengandung lapisan makna yang saling berkelindan antara literal, simbolik, 

dan spiritual. 

A. Denotatif 

Secara denotatif, ketiga lafadz tersebut merujuk pada realitas flora 

yang dapat diamati secara fisik. Wardah menunjuk pada bunga mawar atau 

sesuatu yang memiliki warna merah menyerupai mawar
87

, rayḥan berarti 

tumbuhan harum atau dedaunan yang mengeluarkan aroma 

                                                           
87

 M. Quraish Shihab, Tafsīr al-Miṣbāḥ, Jil 13, 523. 



59 
 

 

menyenangkan
88

, sedangkan zahrah mengacu pada bunga atau keindahan 

tanaman yang sedang mekar
89

. Tingkat denotatif ini berfungsi sebagai 

dasar pemahaman awal teks, karena menunjukkan objek yang secara 

langsung ditunjuk oleh lafadz muatan simbolik tambahan. 

Makna literal tersebut mencerminkan kekayaan kosakata bahasa 

Arab Al-Qur‟an yang erat dengan lingkungan alam masyarakat Arab, di 

mana flora memiliki posisi penting baik secara ekologis maupun kultural. 

Dengan menggunakan lafadz-lafadz yang akrab dengan pengalaman 

inderawi manusia, Al-Qur‟an menghadirkan gambaran yang konkret dan 

mudah dipahami oleh pembaca. Pada tahap ini, lafadz-lafadz bunga 

dipahami sebagai bagian dari deskripsi alam atau fenomena yang dapat 

diindra, tanpa secara eksplisit mengarahkan pembaca pada pesan moral 

atau teologis tertentu. Untuk memperjelas pemaknaan literal tersebut, 

uraian berikut disajikan dalam bentuk tabel: 

Tabel 4.1  

Denotasi Simbol Bunga 

Lafadz Surah Denotasi 

Wardah QS. Ar-Rahman: 37 
Langit yang berubah warna 

menjadi merah seperti bunga 

mawar pada hari Kiamat. 

 

Rayhan QS. Ar-Rahman: 12 

                                                           
88

 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi‟li Aḥkām al-Qur‟ān, Jilid 17, 523. 
89 Ibn Faris, Maqayis al-lughah, Arabic Lexicon Hawramani. 



60 
 

 

dan QS. Al-Waqi‟an: 

89 

Tumbuhan harum, daun hijau 

segar, biji-bijian, dan buah-buahan 

 

Zahrah QS. Thaha: 131 Bunga atau keindahan duniawi yang 

tampak menarik 

   

  Berdasarkan tabel tersebut, dapat dipahami bahwa makna denotatif 

lafadz wardah, rayḥan, dan zaḥrah menunjukkan keterkaitan yang kuat 

dengan realitas alam yang bersifat konkret dan dapat diindra. Ketiga lafadz 

tersebut secara literal merepresentasikan unsur flora yang dikenal dalam 

lingkungan budaya Arab, sehingga makna dasarnya mudah dipahami oleh 

pembaca. Pemaknaan pada tingkat denotatif ini menegaskan bahwa Al-

Qur‟an menggunakan bahasa yang dekat dengan pengalaman empiris 

manusia sebagai pijakan awal dalam membangun makna. Dengan landasan 

makna literal tersebut, lafadz-lafadz bunga kemudian membuka ruang bagi 

pengembangan makna pada tingkat konotatif dan simbolik, yang akan 

dibahas pada bagian selanjutnya. 

B. Konotasi 

Makna denotatif tersebut kemudian berkembang ke tingkat 

konotatif ketika lafadz-lafadz bunga dipahami dalam konteks ayat, struktur 

wacana Al-Qur‟an, serta tradisi penafsiran. Wardah, misalnya, dalam 

konteks QS. ar-Raḥmān [55]: 37 tidak lagi sekadar menunjuk pada bunga 

mawar, tetapi menghadirkan asosiasi warna merah yang melambangkan 



61 
 

 

perubahan kosmik dan kedahsyatan peristiwa hari kiamat. Warna merah 

menyerupai mawar dipahami sebagai simbol langit yang terbelah dan 

berubah akibat kehancuran tatanan alam.
90

 Dengan demikian, wardah 

mengandung konotasi eskatologis yang kuat, yakni gambaran visual 

tentang akhir dunia. 

Rayḥan, selain bermakna tumbuhan harum, berkembang menjadi 

simbol ketenangan, kenikmatan, dan rahmat ilahi.
91

 Dalam konteks ayat-

ayat yang berbicara tentang balasan bagi orang beriman, rayḥan dipahami 

sebagai representasi kenyamanan spiritual dan anugerah Allah yang 

menenteramkan jiwa. Aroma harum yang secara denotatif menyenangkan 

indra penciuman, pada tingkat konotatif berubah menjadi simbol 

kesejahteraan batin dan kedekatan dengan Tuhan. 

Sementara itu, zaḥrah yang secara literal berarti bunga atau 

keindahan tanaman, pada tingkat konotatif sering dipahami sebagai simbol 

keindahan duniawi yang memikat manusia. Keindahan tersebut bersifat 

sementara dan mudah memudar, sehingga zaḥrah mengandung pesan 

implisit tentang kefanaan dunia dan potensi manusia untuk terbuai oleh 

pesona material.
92

 Dengan cara ini, lafadz zaḥrah tidak hanya 

menggambarkan keindahan alam, tetapi juga berfungsi sebagai pengingat 

moral agar manusia tidak menjadikan dunia sebagai tujuan akhir. Konotasi 

ini muncul dari konstruksi sosial, budaya, dan teologis, sehingga tanda 

                                                           
90

 Kemenag RI, Al-Qur‟an dan Tafsirnya, Jilid 9, h 613. 
91

 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Jilid 14, h 313. 
92

 Kemenag RI, Al-Qur‟an dan Tafsirnya, Jilid 6, h 216. 



62 
 

 

tidak hanya bersifat literal, tetapi juga memuat pesan moral dan ideologis, 

seperti dirangkum dalam tabel berikut: 

Tabel 4.2 

Konotasi Simbol Bunga 

Lafadz Konotasi (Makna 

Simbolik) 

Penafsiran 

Wardah Kedahsyatan hari 

Kiamat, kekuasaan 

Allah, manifestasi 

kehancuran kosmik 

Langit yang berubah merah 

menyerupai bunga mawar 

menekankan kedahsyatan 

peristiwa Kiamat, retakan 

seperti daun mawar 

menegaskan perubahan radikal 

kosmos (Quraish Shihab; 

Wahbah az-Zuhaili) 

Rayhan Nikmat Allah, 

ketenangan, 

keberkahan, rezeki, dan 

kesegaran kehidupan 

Tumbuhan harum dan biji-

bijian menggambarkan 

kesempurnaan penciptaan dan 

kemurahan rezeki Allah, 

menandai kesejahteraan 

jasmani dan rohani (Al-

Qurṭubi; Quraish Shihab; 

Wahbah az-Zuhaili) 



63 
 

 

Zahrah 
Kefanaan dunia, daya 

tarik sementara, ujian 

bagi manusia 

 

Keindahan dunia diibaratkan 

bunga yang memikat namun 

cepat layu, sebagai peringatan 

agar manusia menahan diri dari 

keterikatan duniawi dan fokus 

pada pahala akhirat (Al-

Qurṭubi; Quraish Shihab; 

Wahbah az-Zuhaili) 

 

Tabel tersebut memperlihatkan bahwa makna konotatif lafadz 

wardah, rayḥan, dan zaḥrah menunjukkan adanya perluasan makna yang 

melampaui pengertian literalnya. Ketiga lafadz tersebut tidak lagi sekadar 

merepresentasikan unsur flora, melainkan berfungsi sebagai simbol yang 

memuat pesan teologis, moral, dan spiritual sesuai dengan konteks 

ayatnya. Pemaknaan konotatif ini menegaskan bahwa bahasa Al-Qur‟an 

bekerja secara sugestif dengan memanfaatkan asosiasi kultural dan religius 

untuk menyampaikan pesan yang lebih mendalam. Hal ini menunjukkan 

bahwa, lafadz-lafadz bunga dalam Al-Qur‟an berperan sebagai medium 

simbolik yang menghubungkan pengalaman inderawi manusia dengan 

nilai-nilai transenden, sekaligus menjadi pengantar bagi pembahasan 

makna mitologis pada bagian berikutnya. 

C. Mitos 



64 
 

 

Pada tingkat mitos, lafadz wardah, rayḥan, dan zaḥrah membentuk 

jaringan makna yang lebih luas dan menyeluruh dalam wacana Al-

Qur‟an. Wardah berkontribusi dalam membangun gambaran besar 

tentang kiamat sebagai peristiwa kosmik yang mengguncang seluruh 

tatanan alam. Gambaran langit yang berubah menjadi merah seperti 

mawar tidak hanya menghadirkan visualisasi kehancuran, tetapi juga 

menanamkan kesadaran kolektif tentang kekuasaan mutlak Allah atas 

alam semesta dan kepastian datangnya hari akhir.
93

 Makna ini bekerja 

secara laten dalam membentuk pandangan hidup umat tentang 

keterbatasan dunia dan realitas akhirat. 

Rayḥan, pada tingkat mitos, berfungsi membangun narasi tentang 

kehidupan akhirat sebagai ruang ketenangan dan kenikmatan spiritual. Ia 

menjadi bagian dari gambaran surga sebagai tempat balasan yang penuh 

rahmat, ketenteraman, dan kedamaian.
94

 Pemaknaan tersebut 

menunjukkan bahwa, rayḥan tidak hanya dipahami sebagai tumbuhan 

harum, tetapi sebagai simbol kehidupan ideal yang dijanjikan Allah 

kepada hamba-Nya yang beriman. Makna ini menanamkan orientasi 

hidup yang berpusat pada nilai-nilai akhirat dan pengharapan spiritual. 

Adapun zaḥrah membentuk mitos tentang dunia sebagai ruang 

keindahan yang menipu dan bersifat sementara. Keindahan bunga yang 

                                                           
93

 Al-Qurṭhubī, Al-Jami‟ li Aḥkam al-Qur‟an, jilid 17, hal 561. 
94 Ibn Manẓūr, Lisan al-ʿArab العرب لسان (Beirut: Hawramani Online Edition, [online] 

tersedia 

di(https://arabiclexicon.hawramani.com/%d8%b1%d9%8e%d9%8a%d9%92%d8%ad%d9%8e%d8
%a7%d9%86%d9%8c/ diakses pada 18 Desember 2025). 

https://arabiclexicon.hawramani.com/%d8%b1%d9%8e%d9%8a%d9%92%d8%ad%d9%8e%d8%a7%d9%86%d9%8c/
https://arabiclexicon.hawramani.com/%d8%b1%d9%8e%d9%8a%d9%92%d8%ad%d9%8e%d8%a7%d9%86%d9%8c/


65 
 

 

cepat layu menjadi metafora bagi kehidupan dunia yang fana.
95

 Melalui 

makna ini, Al-Qur‟an membangun kesadaran etis bahwa keterikatan 

berlebihan pada keindahan dunia dapat menjauhkan manusia dari tujuan 

hidup yang hakiki. Melalui pemaknaan tersebut, zaḥrah berperan dalam 

membentuk pandangan hidup yang seimbang antara pemanfaatan dunia 

dan orientasi akhirat. Tabel berikut merangkum aspek mitos dari ketiga 

lafadz: 

Tabel 4.3 

Mitos Simbol Bunga 

Lafadz Mitos (Nilai Ideologis/ Moral) Penafsiran 

Wardah Keagungan Allah dan 

kedahsyatan Hari Kiamat 

Warna dan retakan langit 

menanamkan kesadaran 

tentang kekuasaan Allah 

dan kengerian peristiwa 

kiamat, sekaligus menjadi 

pengingat bagi manusia 

 

Rayhan 

Kesejahteraan, ketenangan, 

dan keberkahan hidup 

 

Menguatkan nilai bahwa 

segala nikmat di dunia 

adalah rahmat Allah yang 

mengandung rezeki dan 

ketenangan bagi manusia 

                                                           
95

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 8, h 401. 



66 
 

 

beriman 

 

Zahrah 

Kefanaan dunia dan prioritas 

pada nilai spiritual 

 

Mengajarkan bahwa 

kehidupan dunia hanya 

sementara, sehingga 

manusia harus 

menekankan ibadah, 

kesabaran, dan syukur 

untuk mendapatkan 

karunia Allah yang kekal 

di akhirat 

 

Melalui pendekatan Barthes, ketiga simbol ini dapat dipahami 

sebagai mitos Qur‟ani bukan dalam arti negatif sebagaimana mitos 

sekuler yang dikritik Barthes, tetapi sebagai bentuk pemaknaan simbolik 

transendental yang menghubungkan realitas inderawi dengan nilai-nilai 

spiritual. Dalam konteks ini, mitos berfungsi bukan untuk menutupi 

kebenaran, melainkan untuk mengungkap dimensi makna Ilahiah yang 

tersembunyi di balik tanda-tanda kebahasaan. 

Secara keseluruhan, analisis semiotika terhadap lafadz wardah, 

rayḥan, dan zahrah menunjukkan bahwa Al-Qur‟an menyajikan lapisan 

makna yang kompleks, di mana makna literal (denotatif) membentuk 

dasar untuk makna simbolik (konotatif), yang selanjutnya dijadikan 

sarana untuk menyampaikan nilai-nilai moral, teologis, dan ideologis 



67 
 

 

(mitos). Pendekatan ini memperlihatkan bahwa teks Al-Qur‟an tidak 

hanya berfungsi sebagai wahyu yang bersifat linguistik, tetapi juga 

sebagai sistem tanda berlapis yang mengandung pesan moral, spiritual, 

dan nilai ideologis bagi pembacanya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 
 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian penulis dalam analisis semiotika 

Roland Barthes atas kata Wardah, Rayhan, dan Zahrah maka dapat 

dirumuskan beberapa Kesimpulan sebagai berikut: 

1. Bentuk representasi lafadz wardah, rayḥan, dan zaḥrah sebagai simbol 

bunga dalam Al-Qur‟an menunjukkan karakter makna yang berbeda 

sesuai dengan konteks ayatnya. Lafadz wardah merepresentasikan 

simbol kosmik yang menggambarkan kedahsyatan peristiwa 

eskatologis serta penegasan kekuasaan Allah. Lafadz rayḥan 

merepresentasikan simbol ketenteraman, rahmat, dan kenikmatan Ilahi 

yang berkaitan dengan keharmonisan ciptaan dan keseimbangan 

kehidupan manusia. Sementara itu, lafadz zaḥrah merepresentasikan 

simbol keindahan duniawi yang bersifat sementara dan berfungsi 

sebagai peringatan terhadap kecenderungan materialistik manusia. 

2. Makna denotatif, konotatif, dan mitologis simbol bunga dalam Al-

Qur‟an berdasarkan analisis semiotika Roland Barthes menunjukkan 

adanya lapisan makna yang berjenjang. Pada tingkat denotatif, lafadz 

wardah, rayḥan, dan zaḥrah merujuk pada unsur flora atau keindahan 

alam. Pada tingkat konotatif, ketiganya mengandung pesan teologis 

dan moral, seperti penegasan keagungan dan kekuasaan Allah, 

gambaran ketenteraman dan rahmat Ilahi, serta peringatan terhadap 

 

68 



69 
 

 

kefanaan dunia. Pada tingkat mitologis, simbol bunga membentuk 

narasi maknawi yang menghubungkan realitas alam dengan nilai-nilai 

spiritual dan keimanan, sehingga memperkaya pemahaman tafsir Al-

Qur‟an. 

B. Saran 

Penelitian ini diharapkan dapat mendorong pembaca dan pengkaji 

Al-Qur‟an untuk lebih memperhatikan pesan-pesan simbolik yang 

terkandung dalam ayat-ayat kauniyah. Simbol bunga seperti wardah, 

rayḥan, dan zahrah tidak hanya menghadirkan keindahan ciptaan Allah, 

tetapi juga mengingatkan manusia pada nilai spiritual, kesadaran 

lingkungan, dan kefanaan hidup. 

Bagi akademisi dan peneliti, hasil penelitian ini dapat menjadi 

pijakan awal untuk mengembangkan kajian tematik Al-Qur‟an yang 

berfokus pada simbol-simbol alam. Pendekatan semiotika Roland Barthes 

terbukti membantu mengungkap makna berlapis, sehingga dapat 

diterapkan dalam penelitian lain mengenai flora, fauna, warna, atau 

fenomena kosmologis. 

Untuk penelitian selanjutnya, perlu dikembangkan kajian yang 

menggabungkan semiotika dengan pendekatan interdisipliner seperti 

ekoteologi, antropologi, atau sejarah tafsir. Pendekatan demikian akan 

memberikan gambaran yang lebih luas mengenai bagaimana simbol-

simbol alam dipahami dan dihidupkan dalam berbagai konteks budaya dan 

periode sejarah Islam. 



70 
 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, Khadher, et al. “Tumbuhan Selasih dalam al-Qur‟an dan Hadith: Analisis 

Terhadap Manfaatnya Berasaskan kepada Penyelidikan Semasa.” JCIS 4, 

no. 1 (2018). 

Alavi, Hamid Reza. “The Semiotics of Flowers in Islamic Mysticism.” Journal of 

Sufi Studies 8, no. 2 (2019): 167–184. 

Al Bilad, Aziz. “Kajian Bunga Mawar sebagai Simbol Budaya Lokal dan Agama 

melalui Pandangan Semiotika Roland Barthes.” Kusa Lawa 1, no. 1 

(2021): 218. https://doi.org/10.21776/ub.kusalawa.2021.001.01.0218 

Al-Qurṭubī. Al-Jāmi‟li Aḥkām al-Qur‟ān, Jilid 17. 

Al-Zamakhsyarī. Tafsīr al-Kasysyāf: An Haqoiq Ghowamidlit Tanzil wa Uyunil 

Aqowil fi Wujuhit Ta'wil, Juz 6, hal. 15. 

Amin, Muhammad Habib Izzuddin. “Nahl Sebagai Simbol: Analisis Semiotika 

Roland Barthes terhadap QS. An-Nahl Ayat 68–69.” Ta‟wiluna: Jurnal 

Ilmu Al-Qur‟an, Tafsir dan Pemikiran Islam 5, no. 3 (2024). 

Amalia, Nafiatul. “Simbolisme Fauna Pada Penamaan Surah Dalam Al-Qur‟an: 

Kajian Semiotika.” 2020. 

Ath-Thabari. Tafsir Ath Thabari Jami‟ Al Bayan fi Ta‟wil Al Qur‟an, terj. Jakarta: 

Pustaka Azzam, 2022, jilid 24. 

Az-Zuhaili, Wahbah. Tafsīr al-Munīr fī al-„Aqīdah wa al-Syarī‟ah wa al-Manhaj. 

Jilid 14. Damaskus: Dār al-Fikr, 2009. 

https://doi.org/10.21776/ub.kusalawa.2021.001.01.0218


71 
 

 

Bahy, Moh. Buny Andaru, et al. “An Analysis of Flora Symbols in the Qur‟an 

from the Perspective of Charles Sanders Peirce.” Tafse: Journal of 

Qur‟anic Studies 9, no. 1 (2024): 16–27. 

https://doi.org/10.22373/tafse.v9i1.22043 

Barthes, Roland. Elements of Semiology. Trans. Anne Lavers and Colin Smith. 

New York: Hill and Wang, 1967. 

De Saussure, Ferdinand. Course in General Linguistic. Trans. Wade Baskin. New 

York: Columbia University Press, 1893. 

Dimas Faiq Rizqulloh. “Analisis Simbol Bunga Teratai dalam Seni Rupa.” 

Sakala: Jurnal Seni Rupa Murni 2, no. 2 (2021). 

Dorrell, Fleur. “The Lily and the Rose: Symbols of the Blessed Virgin Mary.” The 

God Who Speaks, 18 April 2025. https://www.godwhospeaks.uk/lily-rose-

symbols-of-blessed-virgin-mary 

Dukhni Marketing. “Why the Rose Is So Special in the Arab World?” 

https://www.dukhni.com/blogs/whats-inside-your-fragrances/why-the-

rose-is-so-special-in-the-arab-world 

Ekanayaka, E. M. Mahesh Chathuranga. “The Lotus in Art and Faith: A Cross-

Cultural Study of Indian and Sri Lankan Symbolism.” International 

Journal of Creative Research Thoughts 12, no. 12 (2024). 

Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Mafātīḥ al-Ghayb, jilid 22. 

Fatimah. Semiotika dalam Kajian Iklan Layanan Masyarakat, hal. 45–47. 

Habibie, Ilham Akbar. “Mitologi Sedekah; Penerapan Semiotika Roland Barthes 

pada Q.S. Al-Baqarah [2]: 271.” Al-Qudwah 1, no. 1 (2023). 

https://doi.org/10.22373/tafse.v9i1.22043
https://www.godwhospeaks.uk/lily-rose-symbols-of-blessed-virgin-mary
https://www.godwhospeaks.uk/lily-rose-symbols-of-blessed-virgin-mary
https://www.dukhni.com/blogs/whats-inside-your-fragrances/why-the-rose-is-so-special-in-the-arab-world
https://www.dukhni.com/blogs/whats-inside-your-fragrances/why-the-rose-is-so-special-in-the-arab-world


72 
 

 

Hardinagoro, Mohammad Alfie, dkk. “Perumpamaan Tumbuhan dalam Al-Qur‟an 

Perspektif Tafsir An-Nur.” Bunyan al-„Ulum: Jurnal Studi Al-Qur‟an dan 

Tafsir 5, no. 1 (2025). 

Ibn Faris. Maqāyīs al-Lughah. Arabic Lexicon Hawramani. 

https://arabiclexicon.hawramani.com 

Ibn Manẓūr. Lisān al-„Arab. Beirut: Hawramani Online Edition. 

Kamus Ma‟anni Online. Entri “ان ي ح   .”ر 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Qur‟an dan Tafsirnya, Jilid 9. 

Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‟an, 2010 (hal. 590, 612, 613). 

Khotimah, Khusnul. “Semiotika: Sebuah Pendekatan dalam Studi Agama.” 

Komunika: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 14, no. 2 (2020): 233–245. 

LangitAnisa. “Mawar: Simbol Serta Maknanya dalam Berbagai Budaya dan 

Agama.” Blog Cericerichan, 10 November 2018. 

https://cericerichan.blogspot.com/2018/11/mawar-simbol-serta-maknanya-

dalam.html 

Lestari, Nanny Sri. “Jasmine Flowers in Javanese Mysticism.” International 

Review of Humanities Studies 4, no. 1 (2019): 194–195. 

Mahmoud, Fatemeh. “Symbolism of Plants and Flowers in the Qur‟an and Islamic 

Culture.” International Journal of Islamic Thought 19 (2021): 45–57. 

Nisai, Lu‟luun & Musthofa, Tulus. “Muqobalah dalam Surah Ar-Rahman dan 

Implikasinya terhadap Ma‟na.” Proceeding FICOSIS 1 (2021): 131–153. 

https://arabiclexicon.hawramani.com/
https://cericerichan.blogspot.com/2018/11/mawar-simbol-serta-maknanya-dalam.html
https://cericerichan.blogspot.com/2018/11/mawar-simbol-serta-maknanya-dalam.html


73 
 

 

Patrio Tandiangga. “Simbolisme, Realitas, dan Pikiran dalam Semiotika Charles 

W. Morris.” Jurnal Syntax Transformation 2, no. 5 (2021): 650–661. 

https://doi.org/10.46799/jst.v2i5.274 

Rusmana, Dadan. Filsafat Semiotika. Bandung: Pustaka Setia, 2022. 

Saipolbarin bin Ramli & Ahmad Fikri bin Hj. Husin. “Penggunaan Unsur 

Tumbuh-Tumbuhan Dalam Gaya Bahasa Al-Tasybih di Dalam Al-Qur‟an 

Al-Karim.” Ulum Islamiyyah (2015). 

Salazar, Gilberto Mejía. “The Cherry Blossom and its Influence on Japanese 

Culture.” Japanese Society and Culture 4 (2022), article 12, hal. 163. 

Satriana Zahrah, Haiva. “Analisis Semiologi Roland Barthes pada Term Zaḥrah 

dalam Al-Qur‟an.” Jurnal Studi Al-Qur‟an dan Tafsir 8, no. 2 (2023). 

Septiana, Rina. Makna Denotasi, Konotasi dan Mitos dalam Film Who Am I Kein 

System Ist Sicher (Suatu Analisis Semiotik). Skripsi, Universitas Sam 

Ratulangi, 2019. 

Shihab, M. Quraish. Tafsīr al-Miṣbāḥ: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur‟an. 

Jilid 8. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta, 

2013. 

Taufiq, Wildan. Semiotika untuk Kajian Sastra dan Al-Qur‟an. Bandung: Yrama 

Widya, 2016. 

Wulandari, Sovia & Erik D. Siregar. “Kajian Semiotika Charles Sanders Peirce: 

Relasi Trikotomi (Ikon, Indeks, Simbol) dalam Cerpen Anak Mercusuar.” 

Titian: Jurnal Ilmu Humaniora 4, no. 1 (2020). 

https://doi.org/10.46799/jst.v2i5.274


74 
 

 

PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN 

 

Yang bertanda tangan dibawah ini: 

Nama : Annisatul Luthfiyyah 

NIM : 212104010052 

Prodi/Jurusan : Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir 

Fakultas : Ushuluddin Adab dan Humaniora 

Universitas : Universitas Agama Islam Negeri KH Achmad Siddiq Jember 

 

 Dengan hal ini menyatakan bahwa skripsi yang berjudul “Simbolisme 

Bunga Dalam AL-Qur’an: Analisis Semiotika Atas Kata Wardah, Rayhan, dan 

Zahrah” adalah hasil penelitian atau karya sendiri, kecuali ada kutipan-kutipan yang 

dirujuk dan dicantumkan dalam pustaka. Apabila dik  emudian hari ternyata skripsi ini 

terbukti plagiasi, saya bersedia menerima sanksi sesuai peraturan yang berlaku.  

 Dengan surat pernyataan ini saya bu  at dengan sebenarnya tanpa paksaan dari 

siapapun.  

  

Jember, 8 Desember 2025 

Yang Menyatakan 

 

 

 

 

 

Annisatul Luthfiyyah 

NIM. 212104010052 

 

 

 

 



75 
 

 

BIODATA PENULIS 

 

 

Nama    : Annisatul Luthfiyyah 

NIM    : 212104010052 

TTL    : Probolinggo. 06 Oktober 2001 

Alamat    : Desa Muneng Kidul, Sumberasih, Probolinggo 

@email   : annisatulluthfiyyah33@gmail.com 

No. HP   : 085692510235 

PRODI   : Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir 

FAKULTAS   : Ushuluddin Adab dan Humaniora 

INSTITUSI   : UIN Kiai Haji Achmad Siddiq 

Riwayat Pendidikan: 

TK    : TK Tunas Abadi 

SDN    : SDN Muneng Leres 1 

SMP/SEDERAJAT  : MTS SAQA 

SMA/SEDERAJAT  : SMA Islam Al-Ma‟arif Singosari 

PERGURUAN TINGGI : UIN Kiai Haji Achmad Siddiq 

 


