KONSTRUKSI DAKWAH MULTIKULTURAL DALAM
MENINGKATKAN HARMONI SOSIAL DI DESA
SUKORENO JEMBER

DISERTASI

| — | I | ‘~
Ei—— e N
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:
Ahmad Hayyan Najikh
NIM. 213307030016

PROGRAM STUDI STUDI ISLAM
PASCASARJANA UIN KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
2025



KONSTRUKSI DAKWAH MULTIKULTURAL DALAM
MENINGKATKAN HARMONI SOSIAL DI DESA
SUKORENO JEMBER

DISERTASI
Diajukan kepada
Pascasarjana (S-3) UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember

guna menyusun disertasi

Promotor
Prof. Dr. Ahidul Asror, M.Ag.
Dr. Kun Wazis, M.I.Kom.

L —— | I | ‘~
Ei—
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:
Ahmad Hayyan Najikh
NIM. 213307030016

PROGRAM STUDI STUDI ISLAM
PASCASARJANA UIN KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER
2025



LEMBAR PERSETUJUAN

Disertast  dengan  judul "KONSTRUKSI DAKWAH MULTIKULTURAL
DALAM MENINGKATKAN HARMONI SOSIAL DI DESA SUKORENO
JEMBER™ vang ditulis oleh Ahmad Hayyan Najikh NIM : 213307030016 im
telah dilaksanakan Ujtan Terbuka Disertasi dan revisi untuk memenuhi persyaratan
merath gelar Doktor pada Program Studi Studi Islam Pascasarjana Universitas
Islam Negen Kiai Haji Achmad Siddiq Jember.

Jember.23Desember 2025
Promotor,

r. H. Ahidul Asror, M.Ag.

Co Promotor

Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.l.LKom

il



LEMBAR PENGESAHAN

Disertasi dengan judul “KONSTRUKSI DAKWAH MULTIKULTURAL
DALAM MENINGKATKAN HARMONI SOSIAL DI DESA SUKORENO
JEMBER?” yang ditulis oleh Ahmad Hayyan Najikh NIM : 213307030016 ini
telah dilaksanakan Ujian Terbuka Disertasi dan revisi untuk memenuhi persyaratan
meraih gelar Doktor pada Program Studi Studi Islam Pascasarjana Universitas
Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember.

Dewan Penguji

1. Ketua Sidang : Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd.

2. Penguji Utama : Prof. Dr. Hamidah, M.Ag.

3. Penguji : Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M.M.

4. Penguji : Prof. Dr. Fawaizul Umam, M.Ag.

5. Penguji : Prof. Dr. H. Ubaidillah, M.Ag.

6. Penguji : Dr. H. Imam Bonjol Juhari, S.Ag., M.Si. ........
7. Promotor : Prof. Dr. H. Ahidul Asror, M.Ag.

8. Co Promotor : Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.I. Kom

Jember,23 Desember 2025
Mengesahkan
arjana Universitas Islam Negeri

il



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini saya:

Nama : Ahmad Hayyan Najikh

NIM : 213307030016

Program : Doktoral

Institusi : Pascasarjana UIN KHAS Jember

dengan sungguh-sungguh menyatakan bahwa tesis/disertasi ini secara keseluruhan adalah hasil
penelitian/karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya.

Jember, 12 Desember 2025

Saya yang menyatakan,

1

6L557ALX187214827

Ahmad Hgvvan Najikh
NIM 23307030016

SEMNUM RIS

v



Abstrak
Najikh, Ahmad Hayyan, 2025. Konstruksi Dakwah Multikultural Dalam Meningkatkan
Harmoni Sosial Di Desa Sukoreno Jember. Disertasi. Program Studi Studi Islam
Pascasarjana UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. Promotor: Prof. Dr. Ahidul
Asror, M.Ag. Co-Promotor: Dr. Kun Wazis, M.I.Kom.
Kata Kunci: Dakwah Multikultural, Konstruksi Sosial, Harmoni Sosial, Modal Sosial, Desa
Sukoreno.

Penelitian ini meneliti konstruksi dakwah multikultural sebagai mekanisme
perawatan harmoni sosial di Desa Sukoreno, Jember, sebuah komunitas pedesaan yang
dijuluki “Desa Pancasila” karena kerukunan dalam kemajemukan agama (Islam, Hindu,
Kristen, Katolik, dan Sapta Darma). Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kesenjangan antara
wacana teoritis multikulturalisme dan praktik dakwah inklusif di tingkat akar rumput,
khususnya di pedesaan yang stabil.

Tujuan penelitian adalah untuk: (1) mendeskripsikan proses konstruksi sosial
dakwah multikultural melalui tahapan eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi; (2)
menganalisis dinamika pertimbangan tokoh agama Islam dalam memilih pendekatan
dakwah multikultural; serta (3) mengidentifikasi faktor pendukung dan penghambat.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi kasus
tunggal. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan tiga tokoh agama kunci,
observasi partisipatif, dan studi dokumen, dianalisis secara tematik dan divalidasi melalui
triangulasi.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa harmoni sosial dibangun melalui siklus
konstruksi sosial yang dinamis dan proaktif, yang memperkaya teori Berger dan Luckmann
dengan menekankan peran agensi strategis tokoh agama. Nilai inklusivitas dieksternalisasi
dalam tindakan komunikatif strategis (seperti partisipasi lintas ritual dan mediasi konflik),
terobjektivasi menjadi norma bersama, dan terinternalisasi sebagai habitus kolektif serta
identitas inklusif “warga Sukoreno”. Proses ini digerakkan oleh pertimbangan holistik yang
memadukan aspek teologis, sosiologis, kultural, dan personal. Temuan utama penelitian
adalah model integratif yang menghubungkan dakwah multikultural, konstruksi sosial, dan
pembentukan modal sosial khas (bridging social capital, resiliensi berbasis norma, dan
identitas inklusif) sebagai mekanisme perawatan harmoni.

Kesimpulannya, dakwah multikultural di Sukoreno berfungsi sebagai praksis
transformatif yang secara aktif mengonstruksi harmoni sosial berkelanjutan. Temuan ini
tidak hanya memberikan bukti empiris tentang praktik dakwah kontekstual, tetapi juga
mengembangkan kerangka teoritis multikulturalisme dan konstruksi sosial, serta
menawarkan model inspiratif bagi pengelolaan keragaman di Indonesia.



Abstract
Najikh, Ahmad Hayyan, 2025. Konstruksi Dakwah Multikultural Dalam Meningkatkan
Harmoni Sosial Di Desa Sukoreno Jember. Disertasi. Program Studi Studi Islam
Pascasarjana UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. Promotor: Prof. Dr. Ahidul
Asror, M.Ag. Co-Promotor: Dr. Kun Wazis, M.I.Kom.
Keywords: Multicultural Da'wah, Social Construction, Social Harmony, Social Capital,
Sukoreno Village.

This study examines the construction of multicultural da'wah as a mechanism for
maintaining social harmony in Sukoreno Village, Jembera rural community dubbed
"Pancasila Village" for its harmony amid religious diversity (Islam, Hinduism,
Christianity, Catholicism, and Sapta Darma). The study is motivated by the gap between
theoretical discourses on multiculturalism and inclusive da'wah practices at the grassroots
level, particularly in socially stable rural areas.

The research aims to: (1) describe the process of social construction of multicultural
da'wah through the stages of externalization, objectification, and internalization; (2)
analyze the dynamics of considerations among Islamic religious figures in choosing a
multicultural da'wah approach; and (3) identify supporting and inhibiting factors. This
study uses a descriptive qualitative method with a single case study approach. Data were
collected through in-depth interviews with three key religious figures, participatory
observation, and document studies, analyzed thematically and validated through
triangulation.

The results show that social harmony is built through a dynamic and proactive
social construction cycle, enriching Berger and Luckmann's theory by emphasizing the
strategic agency of religious figures. Inclusive values are externalized through strategic
communicative actions (such as cross-ritual participation and conflict mediation),
objectified into shared norms, and internalized as collective habitus and the inclusive
identity of "Sukoreno villagers." This process is driven by holistic considerations
integrating theological, sociological, cultural, and personal aspects. The main finding of
the study is an integrative model linking multicultural da'wah, social construction, and the
formation of unique social capital (bridging social capital, norm-based resilience, and
inclusive identity) as a mechanism for sustaining harmony.

In conclusion, multicultural da'wah in Sukoreno functions as a transformative
praxis that actively constructs sustainable social harmony. These findings not only provide
empirical evidence of contextual da'wah practices but also develop the theoretical
frameworks of multiculturalism and social construction, offering an inspirational model for
managing diversity in Indonesia.

vi



e SR 55 Yl SOUHCRCREREL PR F T AUR TN B PRIV Jr e
AT s sl adil oy aels 3 WAl Sl eyl oty faby L3585 d,
T RV PRV ICUPE R WU AT o RPTIV REVEH SR I A o
U R P EE- S B EUN N RPIFPERN [ TER S [ L S AU KR
P e
& oY) pieV) Jo LUl 1S S BUR) 530558 555000 sl AR ods )26

z

-

cpfu‘y\) LSNU\ ;15\ Loy wbesy "halis 5" 4y ;;%5‘ - UL ‘)w%‘# 5
Z\SJla.J\ ubUz;-\ g9 “j;uj\ ‘ i O] _(L,o)\; L:_,LMJ ‘i;'g &‘j ‘,f= S\j ‘%ﬁ@‘j

M\ il gbUdl 3 Wodad alsld pind Jo alll) sl ol GUl 6]

a5

-

®
\
ERN

\

RN
\

D &e SO 30620 520 el V) (G e s (1) 1) &3 Das

S g By uw\ ol Sl J,J& (Y) ¢330 (5,235 (A fia
693,.5\ seeia)l A o b AURELS BEFRLTS PP J»\}Jd\ L2 (1) 5 e BUY 530e o)_c«JJ\@M
Gy olats ¥ fe i oY s e SURAD cad gyt s ok o i)
wu\ Sl 5 Gk 0 GE5 syt S % (wBe) g el des iy ey
&M\j :éw\.qb L;LA.A}‘ ;.Lq o)jb J)’\:- S ot i f}&w‘w (bw‘}“ d\ L/:J\ J.@.ja.:

3 i) “\ G\;fi (w Al olad il il w aﬂ;w\ e ,sjdu dL«.Q’ jlm Fe

2%

}x\Mf Caxf % F (ol 3 ;dgujy 3506240 a3 ‘\SL.MA\ (o) Legtil] BN st

L Shus G os BF 00 0" S alis g, s a1 S

S 2558 o bl B B Eat g AUl el Vi Al cid p

JEll 5E) a3 sl Ju 25 sV Sl (B I s G i
AoV Bl A (ALE) B iadd Je A Byl snd ;;L;;;y\

Blsed) blg 53 @b‘ Jufw;y ¢ SBEN B30aa 330 Jas i g

ol 5 o dnsd i) a0 gl Jo G2 s sl ol 08 Y Ldies Gelis

@

Wj.b\ d Cj"‘j\ o)b‘}! Lo.@.l» L>-.>},C (J.aﬁj cg\.».é-‘}!\ ;u/ i \..:z:lJ ‘\j w/ Jla.J Jla‘}!\

vii



KATA PENGANTAR

Segala puji syukur senantiasa dipanjatkan kehadirat Allah SWT atas karunia dan

limpahan nikmat-Nya sehingga disertasi dengan judul “Konstruksi Dakwah Multikultural

Dalam Meningkatkan Harmoni Sosial di Desa Sukoreno Jember” ini dapat terselesaikan.

Sholawat dan salam senantiasa tercurahkan kepada Rasulullah Muhammad SAW yang

telah menuntun ummatnya menuju agama Allah sehingga tercerahkanlah kehidupan saat

ini.

Dalam penyusunan disertasi ini, banyak pihak yang terlibat dalam membantu

penyelesaiannya. Oleh karena itu patut diucapkan terima kasih teriring do’a

jazaakumullahu ahsanal jaza kepada mereka yang telah banyak membantu, membimbing,

dan memberikan dukungan demi penulisan tesis/disertasi ini.

1.

Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M.M. selaku Rektor UIN KHAS Jember yang telah
memberikan ijin dan bimbingan yang bermanfaat.
Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd. selaku Direktur Pascasarjana UIN KHAS Jember yang

telah memberikan motivasi dan ilmu yang bermanfaat.

. Dr. H. Imam Bonjol Juhari, M.Si., selaku Koordinator Prodi S3 Studi Islam yang telah

memberikan persetujuan dan bimbingan yang bermanfaat.

Prof. Dr. H. Ahidul Asror, M.Ag. selaku Dosen Promotor yang telah memberikan
banyak ilmu dan bimbingan dengan penuh kesabaran, petunjuk dan arahan dalam
penyusunan disertasi.

Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.I.LKom., selaku Dosen Co-Promotor yang telah banyak
memberikan bimbingan dan pengarahan sehingga penelitian ini berjalan dengan lancar

sampai selesai.

viii



6. Prof. Dr. Fawaizul Umam, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Dakwah yang telah
memberikan ijin S3 dan support yang luar biasa dalam penyelesaian disertasi saya ini.

7. Seluruh Dosen Pascasarjana UIN KHAS Jember yang telah banyak memberikan ilmu,
mendidik dan membimbing selama penulis menempuh pendidikan di almamater
tercinta.

8. H. Achmad Choiri. selaku Kepala Desa Sukoreno Umbulsari Jember, yang telah
bersedia memberikan ijin untuk melaksanakan penelitian di Desa Sukoreno.

9. Para Tokoh Agama Islam dan warga Desa Sukoreno yang telah berkenan untuk
berkerja sama dan memberikan data dan informasi penelitian dalam penyusunan
disertasi ini.

10. Teman-teman seperjuangan di Pascasarjana UIN KHAS Jember yang senantiasa

memberikan motivasi dan dukungan hingga terselesaikannya disertasi ini.

Semoga penyusunan Disertasi ini dapat bermanfaat bagi penulis pada khususnya
dan pembaca pada umumnya.

Jember, 8 Desember 2025

-~

AHMAD H AN NAJIKH

X



DAFTAR ISI

Halaman

SAMPUL DALAM ...ccouuiiiininsnissenssnsssnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss ii
LEMBAR PERSETUJUAN.....coovienininsuinsensesssnsssnssesssisssssssssssssssssssssssssssssssssssssss iii
LEMBAR PENGESAHAN .....coiiininninninnissecssissncssesssssssssssssssssssssssssssssssssessess iv
PERNYATAAN KEASLIAN ..cotiniinininicsissesssssssssississssssssssssssssssssssssssssssssssons v
ABSTRAK vi

KATA PENGANTAR viii

DAFTAR IST cuoiiiiiiiiinicennenssicssisnsssecssissssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssassase X
BAB I PENDAHULUAN ...uuiininiinuicsensinssissessesssisssssssssstsssssssssssssssssssssssssssssssans 1
A. Konteks Penelitian. .. .......ccccocveviiiiniiiiiiiiicieeeeee e 1

B. Fokus Penelitian. .. .......ccooiiiiiiiiiiiiieieeeeeeee e 17

C. Tujuan Penelitian...........ccccvieriiiiiiiieeiiie et 17

D. Manfaat Penelitian...........ccccoeiiieiiiiiiiiniiiieiceee e 18

E. Ruang Lingkup dan Keterbatasan Penelitian ............ccccocevieniiiiniienennene 21

F. Definisi IStah ....cocooiiiiiiiiiieeeeeee e 24

G. Sistematika PenuUIISAN .........c.coeueiiieiririeeeeie e 27
BAB II KAJTAN PUSTAKA ..cuuiiiiiiisineisensuessaisssnssesssnssssssessssssssssssssssssssssssaes 29
A. Kajian Pustaka..........cccooeoiiiiiiiiiiiieicce e 29

a. Penelitian Terdahulu............ccocooiiiiiiiiiiii 29

b, Kajian Teori....cccueeiiiiiiiiiiiiiieie et 37

c. Kerangka konseptual ...........cceoveieiniinieiieieieeeeeeeeeee e 45

BAB III METODE PENELITIAN ....ccoviniininrensicsanssessecssessesssessssssssssesssssssssans 49
A. Metode Penelitian..........ccoceiieriiiiiiieniiieciesceeseeee e 49

a. Pendekatan dan Jenis Penelitian............coccooviiiiiiiiiiiiiiniiiiece 49

b. Lokasi Penelitian ..........cccoeouiiiiiiiiiiiiiiieeeeeee e 55

C. Subjek Penelitian. .. ......ccoccvveeiiieiiiieiiie e 56

d. Teknik Pengumpulan Data............cccoeviieiiiiiiiinieiiieiecieeiee e 58
ANALISIS DAta ..ooiiiiiieiiieieee e 59

f. Keabsahan Data.........ccocooiiiiiiiiiiiiiieceee e 62

g. Tahapan-tahapan Penelitian..............ccccoeeviiieiiieeniiieie e, 65



BAB IV PAPARAN DATA DAN ANALISIS ..cuiiviinieniensnnsnensneesssecssnesneenns 67

A. Proses Konstruksi Sosial Dakwah Multikultural: Eksternalisasi, Objektivasi,
dan INternaliSAST .......ccveieiuiieiiiieieiie ettt ettt e 67

B. Analisis Pertimbangan Tokoh Agama dalam Mengonstruksi Dakwah
MultiKuItural ...c.coooieiiiiii e 89

C. Dinamika Pertimbangan sebagai Proses yang Holistik dan Kontekstual.. 121

D. Konstruksi Dakwah Multikultural Sebagai Mekanisme Perawat Harmoni

Sosial D1 SUKOTENO ....ccuveiiiiiiiiiieieeecee e 124
BAB V PEMBAHASAN .....uuooviiitintnninsnisssssisssissssssesssisssssssssssssssssssssssssssssssss 133
A. Konstruksi Dakwah Multikultural Dan Mekanisme Perawatan Harmoni
Sosial Di Desa SUKOTENO. ....c..eiuiiiiiiiiiieeie e 133
B. Dialektika Pertimbangan Tokoh Agama: Katalis Dalam Konstruksi Sosial
................................................................................................................... 142
C. Harmoni Sosial Sebagai Produk: Terbentuknya Modal Sosial Khas Sukoreno
Dan Masyarakat KOSmMOpOIItan..........cocueveevierieneeniinieneeenieseeieeeenene 147
D. Implikasi Teoritik: Kontribusi, Revisi, Dan Pengembangan Teori .......... 154
BAB VI PENUTUP ...cuuciiitiiinticseinensissnisesssnsssissssssessssssssssssssssssssssssssssassssssss 159
AL KeSIMPUIAN L.t 159
B SATan ...oooiiiii e 160
DAFTAR PUSTAKA ..ottt 164
LAMPIRAN
RIWAYAT HIDUP

X1



BAB 1

PENDAHULUAN

A. Konteks Penelitian

Di tengah peta sosial Indonesia yang kerap diwarnai oleh narasi
ketegangan dan kerapuhan hubungan antarkelompok agama, hadirlah sebuah
mozaik kedamaian yang inspiratif di jantung Jawa Timur. Desa Sukoreno,
Kecamatan Umbulsari, Kabupaten Jember, bukan sekadar sebuah permukiman
pedesaan biasa. Ia adalah sebuah [living laboratory tentang bagaimana
kemajemukan agama tidak hanya ditoleransi, tetapi dirayakan dan dikelola
menjadi sumber kekuatan sosial. Julukan “Desa Pancasila” yang disematkan
secara resmi bukanlah retorika kosong, melainkan pengakuan atas praktik nyata

kehidupan berbhineka yang dijalankan warganya sehari-hari.!

U i () m [
1. Skoreno §10 3 m W 1S - - 8
2. Gunungsar 754 % - m 2Gngs - - -
3, Unnbulsar §70 Elj ] 4 3.Umbulsar 5 = =
4. Tenjungsar 5448 56 § - 4Tanjungsar 1 = -
5. Peleran 15660 ] 1 4 S Palen 1 - -
6. Umbuleo 408 3 1 _ Glnbigp 2 - -
1.Gadingrejo 54 1 5 - T.Gadngro - = -
8 Sitoreo 1A 1% B 1 BSdep : - -
 Tegahwangi 10875 i = 4 O Tegdwangi - - -

10. Mundurgo 108 i 1 4 10, Mundurejo = - -

Gambar 1.1: Jumlah Penduduk Menurut Desa dan Agama yang Dianut di Kecamatan
Umbulsari, 2023: Dinas Kependudukan Kabupaten Jember

! Guntur. Rahmatullah, “Desa Sukoreno Didapuk Menjadi Desa Pancasila,” https://suaraindonesia-
news.com/desa-sukoreno-didapuk-menjadi-desa-pancasila/, 2025.



Data kependudukan mencatat sebuah komposisi yang menarik:
mayoritas penduduk adalah Muslim (8.742 jiwa), berdampingan dengan
komunitas Hindu (357 jiwa), Katolik (127 jiwa), Kristen Protestan (31 jiwa),
dan sejumlah kecil penganut aliran kepercayaan Sapta Darma (8 jiwa).? Yang
istimewa dari angka-angka ini bukan pada variasi statistiknya, melainkan pada
dinamika sosial yang melingkupinya. Di Sukoreno, masjid, pura, gereja, dan
sanggar Sapta Darma seringkali hanya berjarak beberapa puluh meter. Namun,
kedekatan fisik ini tidak melahirkan kecemburuan atau klaim dominasi ruang.
Sebaliknya, justru melahirkan budaya saling menjaga. Suara azan yang
berkumandang tidak dianggap mengganggu ritual Nyepi, justru diatur
kesepakatan untuk tidak menggunakan pengeras suara sebagai bentuk
penghormatan. Warga Muslim turut serta bergotong royong membangun pura,
sementara warga Hindu dengan sukarela membantu kegiatan sosial yang
digagas pengurus masjid atau tokoh agama yang disepakati secara bersama.3

Fenomena ini menantang banyak asumsi umum tentang hubungan
antaragama di tingkat akar rumput, yang sering diasumsikan rentan konflik.
Desa Sukoreno justru menunjukkan bahwa koeksistensi damai dan bahkan
kolaborasi produktif sangat mungkin terwujud. Kunci dari harmoni yang terjaga
ini, berdasarkan observasi awal, terletak pada peran tokoh agama lokal yang

tidak bertindak sebagai “penjaga menara gading” doktrin, melainkan sebagai

2 Badan Pusat Statistik (BPS) Kabupaten Jember., “Statistik Daerah Kabupaten Jember,” Jember:
BPS Kabupaten Jember., 2022.

3 Fawaizul & Barmawi Uman Mohamad., “Indigenous Islamic Multiculturalism: Interreligious
Relations in Rural East Java, Indonesia.,” Ulumuna, 27(2), 649-691.
https://doi.org/10.20414/ujis.v27i2.752, 2023.



fasilitator sosial, mediator budaya, dan agen dakwah yang inklusif. Mereka
adalah Ustadz Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Huda, figur
yang tidak hanya memahami teks keagamaan secara mendalam tetapi juga
mahir membaca konteks sosial-budaya masyarakatnya yang plural. Mereka
mempraktikkan apa yang dalam penelitian ini disebut sebagai dakwah
multikultural: sebuah pendekatan dakwah yang konstruksi pesan, metode, dan
strateginya dibangun dengan kesadaran penuh akan realitas kemajemukan,
bertujuan untuk membangun jembatan dialog, memperkuat kohesi sosial, dan
menciptakan harmoni, di atas sekadar tujuan konversi iman. Pertanyaan
penelitian ini pun lahir dari realitas tersebut: bagaimana para tokoh agama di
Desa Sukoreno mengonstruksi dakwah multikultural dalam praktik keseharian
mereka, dan konstruksi seperti apakah yang mampu berkontribusi signifikan
terhadap terciptanya harmoni sosial yang lestari di tengah masyarakat yang
plural.

Untuk memahami fenomena di Sukoreno, perlu adanya kontruksi
pemahaman tentang dakwah itu sendiri. Secara etimologis, istilah “dakwah”
berasal dari kata kerja Arab da‘a - yad ‘u yang berarti memanggil, mengajak,
atau menyeru.* Dalam ranah terminologis, ilmu dakwah didefinisikan sebagai
aktivitas komunikasi yang bersifat persuasif dan transformatif, yang bertujuan
menyampaikan ajaran Islam (al-Qur’an dan Sunnah) guna membimbing

individu dan masyarakat menuju kehidupan yang lebih baik secara duniawi dan

4 Enjang & Aliyudin. As, “Dasar-dasar Ilmu Dakwah: Pendekatan Filosofis dan Praktis.,” Bandung:
Widya Padjadjaran., 20009.



ukhrawi, sesuai dengan nilai rahmatan lil ‘alamin (menjadi rahmat bagi seluruh
alam).> Dakwah, dengan demikian, pada hakikatnya adalah proses penyebaran
nilai (value dissemination) yang berorientasi pada perubahan sosial menuju
tatanan yang lebih berkeadaban.

Secara metodologis, klasifikasi dakwah tradisional biasanya merujuk
pada media penyampaiannya: dakwah bi/ lisan (lisan/ceramah), dakwah bil hal
(perbuatan/keteladanan), dakwah bil kitabah (tulisan), dan kini dakwah bil
digital (media digital).* Namun, klasifikasi ini sering kali bersifat teknis dan
kurang menyentuh aspek strategis yang lebih mendalam. Asror mengingatkan
bahwa efektivitas dakwah tidak lagi cukup diukur dari kemahiran retorika atau
kesalehan individual, melainkan dari kemampuan pendakwah dalam
mengonstruksi pesannya agar selaras dengan konteks sosial-budaya audiens.’
“Konstruksi” di sini merujuk pada proses kreatif dan strategis dalam merancang
pesan, memilih metode, membangun relasi, dan menciptakan ruang komunikasi
yang kondusif. Ini adalah kerja semse-making dimana pendakwah harus
menerjemahkan nilai-nilai universal Islam ke dalam “bahasa” yang dipahami
dan dihayati oleh masyarakat setempat, dengan segala kompleksitas budayanya.

Dalam masyarakat homogen, konstruksi dakwah mungkin relatif lebih
sederhana. Namun, dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia dan

khususnya seperti Sukoreno konstruksi ini menjadi sebuah tantangan sekaligus

5 Ahidul. Asror, “Paradigma Dakwah: Konsepsi dan Dasar Pengembangan Ilmu.,” Yogyakarta:
LKiS., 2018.

6 Fatmawati Fatmawati, “PARADIGMA BARU MENGEMAS DAKWAH MELALUI MEDIA
TELEVISI DI ERA GLOBALISASI,” KOMUNIKA: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 4, no. 2
(1970): 341-56, https://doi.org/10.24090/komunika.v4i2.163.

7 Asror, “Paradigma Dakwah: Konsepsi dan Dasar Pengembangan [lmu.”



keniscayaan. Pendakwah tidak lagi berhadapan dengan audiens yang monolitis,
tetapi dengan mosaik identitas yang berlapis: identitas keagamaan, etnis,
budaya lokal, dan kelas sosial. Pendekatan dakwah yang kaku, tekstual, dan
eksklusif berisiko tinggi ditolak atau bahkan memicu resistensi dan konflik. Di
sinilah paradigma dakwah multikultural muncul sebagai respons teoretis dan
praktis. Dakwah multikultural bukan sekadar varian metode, melainkan
pergeseran paradigma (paradigm shift) dalam memandang hubungan antara
agama, budaya, dan masyarakat.

Paradigma ini memiliki beberapa pilar utama. Pertama, ia mengakui dan
menghormati keberagaman (agama, budaya, etnis) sebagai fakta sosial yang
given (sunatullah) dan sebagai potensi kekayaan, bukan sebagai masalah yang
harus diseragamkan. Kedua, tujuan utamanya bergeser dari konversi kuantitatif
(how many) menuju peningkatan kualitas hidup umat dan masyarakat secara
keseluruhan (how well), yang tercermin dalam terwujudnya keadilan,
kesetaraan, dan kesejahteraan bersama.® Ketiga, ia mengedepankan pendekatan
dialogis dan partisipatif, dimana komunikasi berlangsung dua arah, saling
belajar, dan menghargai otonomi keyakinan masing-masing pihak. Keempat, ia
bersifat kontekstual dan adaptif, dengan memanfaatkan kearifan lokal (local

wisdom) sebagai media dan sekaligus muatan dakwah yang efektif.° Dengan

8 Abdul Munir. Mulkhan, “Kesalehan Multikultural: Ber-Islam secara Autentik-Konteksual di Aras
Peradaban Global.,” Yogyakarta: Pusat Studi Agama dan Peradaban Muhammadiyah., 2005.
 Deddy & Rakhmat Mulyana Jalaluddin., “Komunikasi Antarbudaya: Panduan Berkomunikasi
dengan Orang-orang Berbeda Budaya.,” Bandung: PT Remaja Rosdakarya., 2009.



paradigma ini, dakwah berubah wujud dari “monolog sakral” menjadi “dialog
sosial” yang membangun.

Akarnya di Nusantara sesungguhnya sangat dalam. Jejak dakwah yang
sensitif budaya telah dicontohkan secara gemilang oleh Walisongo pada abad
ke-15 dan 16. Mereka adalah maestro akulturasi. Sunan Kalijjaga tidak
menghapus wayang sebagai hiburan masyarakat Hindu, tetapi mengisinya
dengan narasi dan nilai-nilai Islam seperti ketauhidan, keadilan, dan akhlak
mulia.’® Sunan Kudus melarang pengikutnya menyembelih sapi sebagai
penghormatan terhadap keyakinan Hindu, dan memilih kerbau sebagai
alternatif. Mereka memahami bahwa untuk “mengislamkan’ masyarakat, yang
perlu diislamkan adalah hati dan prilaku-nya, bukan sekadar mengganti simbol-
simbol budaya eksternal. Strategi ini, yang oleh Purwanto disebut sebagai
“multikulturalisme historis”, terbukti sangat efektif tidak hanya dalam
penyebaran Islam, tetapi juga dalam membangun fondasi masyarakat Jawa yang
inklusif dan moderat.!

Dalam konteks Indonesia modern, tantangan yang dihadapi dakwah
justru semakin kompleks. Negara ini adalah mega-diverse country bukan hanya
dalam biodiversitas, tetapi juga sosio-diversitas. Terdapat ratusan kelompok
etnis dengan bahasa dan adat istiadatnya, serta enam agama yang diakui resmi

beserta puluhan aliran kepercayaan. Globalisasi dan media digital mempercepat

10 Bambang. Purwanto, “Multikulturalisme dan Inklusi Sosial di Indonesia dalam Perspektif
Historiografi.,” Talenta Conference Series: Local Wisdom, Social, and Arts (LWSA), 2(2).
https://doi.org/10.32734/lwsa.v2i2.721, 2019.

! Purwanto, “Multikulturalisme dan Inklusi Sosial di Indonesia dalam Perspektif Historiografi.”



pertukaran informasi, tetapi sekaligus mempertajam polarisasi dan penyebaran
paham eksklusif-radikal. D1 tengah arus deras ini, dakwah memiliki posisi yang
sangat strategis sekaligus rentan. Ia bisa menjadi alat pemersatu yang merajut
kohesi sosial, tetapi juga bisa menjadi pemicu disintegrasi jika disampaikan
dengan cara yang provokatif dan arogan.

Penelitian ini mengontekstualisasikan dakwah sebagai sebuah praktik
sosial transformatif dalam lingkungan multikultural. Dalam konteks Desa
Sukoreno yang plural, dakwah tidak lagi dapat dipandang sebagai aktivitas satu
arah yang bersifat doktriner, melainkan harus dikembangkan sebagai proses
komunikasi partisipatif yang sensitif terhadap keragaman budaya dan
keyakinan. Konsep berpikir Qur'ani (al-tafkir al-Qur’ani) yang dikemukakan
oleh Najikh menawarkan kerangka epistemologis yang relevan untuk
konstruksi dakwah demikian. Melalui prinsip-prinsipnya seperti keterbukaan
dialogis (hiwar), penalaran reflektif (fafakkur), dan responsibilitas sosial
seorang da't dapat membangun pendekatan dakwah yang tidak hanya
mengajarkan nilai-nilai Islam, tetapi juga membangun dialog antarbudaya yang
saling menghormati.’> Dengan demikian, dakwah multikultural di Sukoreno
dapat diformulasikan sebagai medium untuk memperkuat kohesi sosial,
mengelola perbedaan secara produktif, dan menumbuhkan kesadaran kolektif

akan harmoni sebagai bagian dari tujuan syariah (magasid al-shari ‘ah).

12 Ahmad Hayyan Najikh, “THE CONCEPT OF QUR’ANIC THINKING AND ITS
IMPLICATIONS FOR THE FORMATION OF CRITICAL ATTITUDES IN DA’WAH,”
Indonesian ~ Journal  of  Islamic ~ Communication 7, no. 1 (2024): 1-13,
https://doi.org/10.35719/ijic.v7il.2141.



Lebih lanjut, kajian ini mengangkat pentingnya pendekatan filosofis-
dakwah yang selama ini masih terpinggirkan. Sebagaimana diidentifikasi dalam
kajian sebelumnya, filsafat dakwah memberikan landasan ontologis,
epistemologis, dan aksiologis untuk memahami hakikat dakwah dalam
masyarakat majemuk. Di tingkat lokal seperti Sukoreno, pendekatan ini
memungkinkan  dakwah  dikonstruksi  secara  kontekstual  dengan
mempertimbangkan kearifan lokal, struktur sosial, dan dinamika kultural yang
ada. Melalui integrasi antara nalar Qur'ani dan filsafat dakwah, konstruksi
dakwah multikultural tidak hanya bertujuan untuk transmisi nilai keagamaan,
tetapi juga menjadi instrumen deliberatif dalam membangun tata kehidupan
bersama yang inklusif, adil, dan berkelanjutan. Dengan kata lain, penelitian ini
berupaya menjembatani wacana teoretis mengenai dakwah kritis dengan praktik
sosial di tingkat komunitas, dalam kerangka memperkuat harmoni sosial
sebagai manifestasi dari Islam yang rahmatan lil- ‘alamin.

Beberapa penelitian menunjukkan variasi praktik dakwah multikultural
kontemporer di Indonesia. Di Aceh, dakwah banyak terkait dengan formalisasi
syariat Islam dalam struktur negara.’®> Di Bali dan Papua, pendekatan dialog

lintas agama lebih dominan.’* Di perkotaan seperti Semarang, forum-forum

dialog antaragama dan peran aktif tokoh agama terbukti efektif menjaga

3 Amin Hamdani dkk., “Penerapan Model Dakwah Inklusi dalam Mengubah Paham Radikal
Berbasis Masjid.,” Tadbir: Jurnal ~ Manajemen Dakwabh, 5(4), 285-300.
https://doi.org/10.15575/tadbir.v5i4.2304, 2020.

!4 Hamdani, “Penerapan Model Dakwah Inklusi dalam Mengubah Paham Radikal Berbasis Masjid.”



harmoni.’® Sementara itu, di ranah digital, muncul tren dakwah yang berusaha
mengedepankan etika dan konten inklusif, sebagaimana diatur dalam Fatwa
MUI tentang Etika Dakwah Digital, untuk mencegah ujaran kebencian dan
penyebaran intoleransi.’® Namun, sebagian besar studi ini, seperti dikritik oleh
Ujan, masih berkutat pada level normatif-kebijakan atau terfokus pada wilayah-
wilayah yang secara historis sudah menjadi perhatian (kota, daerah konflik).?’
Mereka jarang menyelami secara mendalam praktik di komunitas pedestan yang
justru berhasil menciptakan harmoni secara organik dan berkelanjutan.

Ruang celah penelitian (research gap) inilah yang kemudian menjadi
pintu masuk dan hendak diisi oleh studi ini. Terdapat kesenjangan yang
signifikan antara wacana teoritis multikulturalisme yang sering dibahas dalam
ranah filsafat politik dan sosiologi dengan konsep-konsep seperti recognition,
equal dignity, dan cosmopolitanism dengan realitas praksis dakwah di tingkat
akar rumput.!® Teori-teori muluk tentang masyarakat multikultural sering kali
berhenti pada rekomendasi kebijakan, tanpa menunjukkan bagaimana nilai-nilai
itu dihidupkan dalam interaksi sosial sehari-hari, terutama melalui instrumen

keagamaan seperti dakwah.

15 Siti Prihatiningtyas dkk., “Da’wah Patterns in Developing Religious Harmony in Semarang City.,”
Ilmu  Dakwah:  Academic  Journal  for  Homiletic  Studies, 15(2), 365-386.
https://doi.org/10.15575/idajhs.v15i2.14321, 2021.

16 Agus Fatuh Widoyo dkk., “Multicultural Islamic Education in the Fatwa of the Indonesian Ulema
Council on Digital Da’wah Ethics.,” ljtima iyya Journal of Muslim Society Research, 8(2), 207—
220. https://doi.org/10.24090/ijtimaiyya.v8i2.9467, 2023.

'7 Ujan, Andre Ata. Multikulturalisme: Belajar Hidup Bersama dalam Perbedaan. Cet. 1. Jakarta:
Indeks, 2009. (t.t.).

18 Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory (Palgrave
Macmillan, 2000).



10

Pertama, belum banyak kajian yang secara empiris dan mendetail
mengungkap strategi komunikasi dan konstruksi simbolik yang digunakan oleh
tokoh agama dalam membangun dakwah yang inklusif di tengah masyarakat
yang benar-benar plural. Bagaimana mereka memilih kata, bagaimana mereka
mengelola momentum ritual (seperti tahilian, selamatan) yang berpotensi
sensitive, bagaimana mereka menegosiasikan batas-batas teologis (seperti
konsep halal-haram) tanpa menyinggung atau mengisolasi kelompok lain.
Pertanyaan-pertanyaan operasional ini sering luput dari kajian akademis yang
lebih besar.

Kedua, studi tentang dakwah multikultural masih sangat terpusat pada
wilayah perkotaan atau daerah rawan konflik. Ada asumsi implisit bahwa
harmoni sosial hanya menjadi masalah di tempat-tempat itu. Padahal,
komunitas pedesaan yang damai seperti Sukoreno justru menyimpan “resep”
sosial yang sangat berharga. Bagaimana harmoni itu diciptakan, dipelihara, dan
ditransmisikan antargenerasi dalam setting pedesaan yang relatif stabil namun
tetap plural, adalah pertanyaan yang belum banyak dieksplorasi. Riset ini akan
menjawabnya dengan fokus pada proses konstruksi dakwah sebagai medium
utama perekat sosial.

Ketiga, terdapat kebutuhan untuk mengembangkan model dakwah
berbasis lokalitas yang terintegrasi dengan kerangka teori multikulturalisme.
Selama ini, model-model dakwah sering diimpor dari konteks Timur Tengah
atau dibangun berdasarkan teori komunikasi umum. Model yang benar-benar

lahir dari rahim budaya lokal Indonesia, khususnya Jawa pedesaan, dan



11

sekaligus berdialog dengan teori sosial kontemporer, masih sangat langka.
Penelitian di Sukoreno berpotensi melahirkan model semacam itu.

Disamping itu, Signifikansi empiris kerukunan di Desa Sukoreno baru
terungkap penuh ketika dikontraskan dengan model pengelolaan keragaman
lain. D1 Bali, kerukunan dibingkai dalam dominasi kultural Hindu sebagai arus
utama (mainstream) yang bersifat akomodatif-asimetris, di mana kelompok
minoritas beradaptasi dengan norma mayoritas.!® Sebaliknya, di tingkat
nasional, model seperti di kompleks Istiglal-Jakarta menunjukkan pengelolaan
secara top-down oleh negara dan institusi formal, menekankan protokol dan
pengawasan ketat.?’ Desa Sukoreno justru menampilkan varian berbeda: sebuah
dinamika kerukunan organik berbasis komunitas (grassroot) yang egaliter dan
simetris. Harmoni di sini lahir dari negosiasi dan kesepakatan langsung
antarwarga dan tokoh agama lokal, tanpa dominasi kultural tunggal atau
instruksi langsung dari pemerintah pusat.

Dalam konteks global, posisi unik Sukoreno semakin jelas. India
sebagai mega-diverse country sering diwarnai ketegangan komunal, kekerasan
sektarian, dan segregasi spasial yang akut, di mana politik identitas agama
mudah meledak menjadi konflik.?! Sementara itu, negara-negara Barat seperti
Jerman menerapkan paradigma integrasi sekuler yang menantang, di mana

agama didorong menjadi urusan privat dan ekspresinya di ruang publik sering

19 Robert W. Hefner, The Politics of Multiculturalism: Pluralism and Citizenship in Malaysia,
Singapore, and Indonesia, ed. oleh Robert W. Hefner (University of Hawai’i Press, 2001).

20N. A. Fatih dan Samsu Rizal, “Peran Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dalam Menjaga
Kerukunan di Jakarta,” Jurnal Studi Al-Qur’an dan Masyarakat 15, no. 2 (2020): 120-25.

21 Ashutosh Varshney, Ethnic Conflict and Civic Life: Hindus and Muslims in India (Yale University
Press, 2002).



12

dibatasi, menimbulkan dilema bagi identitas keagamaan minoritas.?> Kontras
dengan kedua model tersebut, praktik di Sukoreno membuktikan bahwa
identitas keagamaan yang kuat justru dapat berfungsi sebagai modal sosial
untuk hidup berdampingan. Agama tidak diprivatisasi atau menjadi sumber
konflik, tetapi dihadirkan secara aktif di ruang publik melalui etika
penghormatan dan dialog yang diatur oleh kearifan dan musyawarah lokal.

Dengan demikian, konstruksi dakwah multikultural di Sukoreno
menawarkan sebuah model khas "kerukunan organik berbasis komunitas".
Model ini sintetis, dimana mengombinasikan kesetaraan simetris (berbeda
dengan Bali), inisiatif lokal yang difasilitasi negara (berbeda dengan model top-
down Istiglal), pencegahan konflik melalui modal sosial (berbeda dengan
segregasi di India), dan peneguhan etika keagamaan dalam ruang publik yang
inklusif (berbeda dengan privatisasi sekuler ala Jerman).?? Kajian mendalam
terhadap konstruksi sosial harmoni di Sukoreno ini tidak hanya mengisi celah
kajian tentang praktik akar rumput, tetapi juga menawarkan perspektif alternatif
tentang bagaimana masyarakat majemuk dapat secara mandiri mengelola
perbedaan secara damai dan produktif.

Berdasarkan celah-celah tersebut, penelitian ini dirancang untuk
memberikan kontribusi yang signifikan, baik secara akademis maupun sosial-

praktis.

22 José Casanova, Public Religions in the Modern World (University of Chicago Press, 1994).
23 Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory, 2 ed.
(Palgrave Macmillan, 2006).



13

Pertama, penelitian ini akan memperkaya teori konstruksi sosial (Berger
& Luckmann) dengan menerapkannya dalam ranah studi dakwah. Proses
eksternalisasi (bagaimana tokoh agama mengekspresikan nilai inklusivitas
dalam tindakan), objektivasi (bagaimana tindakan itu dilembagakan menjadi
norma sosial yang diterima bersama), dan internalisasi (bagaimana norma itu
diadopsi menjadi keyakinan masyarakat) akan dianalisis secara rinci dalam
konteks dakwah multikultural.?* Ini akan menunjukkan bagaimana realitas
sosial harmoni itu “dibangun” melalui interaksi simbolik sehari-hari.

Kedua, penelitian akan mendialogkan teori multikulturalisme Bhikhu
Parekh, khususnya konsepnya tentang intercultural dialogue dan critical
multiculturalism dengan praktik keagamaan Islam di tingkat lokal.?®> Ini akan
menguji dan sekaligus mengembangkan teori multikulturalisme dengan
memasukkan perspektif keagamaan yang selama ini kurang mendapat porsi.

Ketiga, penelitian ini berupaya menyusun sebuah kerangka konseptual
integratif yang menghubungkan Dakwah Multikultural, Konstruksi Sosial, dan
Harmoni Sosial. Kerangka ini diharapkan dapat menjadi alat analitis bagi
penelitian serupa di masa depan.

Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa konstruksi keagamaan
seperti halnya tradisi Islam kreatif yang dikaji Asror, tidak terbentuk dalam

ruang kosong, melainkan melalui dialektika aktif antara nilai-nilai universal

24 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966. (t.t.).
25 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



14

agama dengan realitas sosio-kultural lokal.?® Sebagaimana masyarakat santri
tradisional di Gresik yang membangun tradisi melalui adaptasi, interaksi, dan
identifikasi diri dengan lingkungan budayanya, demikian pula upaya konstruksi
dakwah multikultural di Desa Sukoreno Jember harus dipahami sebagai sebuah
proses sosial yang dinamis. Di sini, dakwah tidak lagi dipandang sebagai
transmisi satu arah, melainkan sebagai ruang negosiasi makna yang melibatkan
berbagai kelompok budaya, dengan tujuan utama memperkuat harmoni sosial.
Pendekatan konstruktivis dalam studi Islam tradisional ini menawarkan
perspektif berharga untuk menganalisis bagaimana dakwah dapat dikonstruksi
secara kreatif dan kontekstual dalam masyarakat multikultural tanpa
mengabaikan identitas keagamaan maupun kearifan lokal.

Penelitian ini mengaplikasikan pendekatan kualitatif deskriptif dengan
metode pengumpulan data yang mendalam (wawancara mendalam, observasi
partisipan, studi dokumen) pada studi kasus tunggal yang kaya. Pendekatan ini
memungkinkan eksplorasi yang holistik dan kontekstual, yang selama ini masih
jarang digunakan dalam kombinasi dengan studi multikulturalisme dan dakwah.
Proses analisis data yang induktif, membiarkan tema-tema muncul dari
lapangan, akan memastikan temuan penelitian benar-benar berpijak pada
realitas empiris Sukoreno.

Penelitian ini mengaplikasikan pendekatan kualitatif deskriptif dengan

metode pengumpulan data yang mendalam (wawancara mendalam, observasi

26 Ahidul Asror dan Nur Solikin A.R, Islam kreatif: dinamika terbentuknya tradisi Islam perspektif
konstruktivisme (STAIN Jember Press, 2008).



15

partisipan, studi dokumen) pada studi kasus tunggal yang kaya. Pendekatan ini
memungkinkan eksplorasi yang holistik dan kontekstual, yang selama ini masih
jarang digunakan dalam kombinasi dengan studi multikulturalisme dan dakwah.
Proses analisis data yang induktif, membiarkan tema-tema muncul dari
lapangan, akan memastikan temuan penelitian benar-benar berpijak pada
realitas empiris Sukoreno.

Pendekatan serupa juga diterapkan dalam penelitian “Komunikasi
Media Pesantren di Era Covid-197?’, yang menggunakan analisis wacana
Halliday untuk mengungkap konstruksi pesan kesehatan melalui media online
pesantren. Sebagaimana penelitian tersebut berhasil menggali tiga dimensi
tindakan sosial, kebijakan redaksi, dan gaya Bahasa dalam konteks krisis
pandemi, penelitian ini juga akan menganalisis tiga dimensi konstruksi serupa,
namun dengan fokus pada dakwah multikultural dalam konteks harmoni sosial
di Desa Sukoreno. Melalui pendekatan kualitatif yang mendalam, penelitian ini
akan mengeksplorasi bagaimana tindakan komunikasi para dai, kebijakan
dakwah yang disepakati bersama, serta pemilihan bahasa dan simbol yang
digunakan, secara bersama-sama membentuk narasi inklusif yang memperkuat
kohesi sosial di tengah keberagaman budaya dan agama. Dengan demikian,
buku tersebut tidak hanya memberikan kerangka analitis yang relevan, tetapi

juga memperkuat validitas metodologis penelitian ini dalam mengkaji

27 Kun Wazis Ahmad Hayyan Najikh, dkk., KOMUNIKASI MEDIA PESANTREN DI ERA COVID-
19, 1 ed. (Bintang Semesta Media, 2025).



16

konstruksi pesan di tingkat komunitas melalui pendekatan kualitatif yang
kontekstual dan berbasis data empiris.

Berkaitan dengan kontribusi praktis dan sosial, penelitian ini memiliki
sumbangsih: pertama, bagi tokoh agama dan lembaga dakwah, penelitian ini
akan memaparkan strategi dan teknik dakwah inklusif yang terbukti efektif
dalam membina harmoni sosial. Temuan ini dapat menjadi bahan pertimbangan
dalam merancang program dakwah yang lebih kontekstual dan responsif
terhadap keragaman.

Kedua, bagi pemerintah dan pembuat kebijakan (baik tingkat desa,
kabupaten, hingga nasional), penelitian ini menyajikan sebuah model nyata
tentang pengelolaan keragaman agama di tingkat komunitas. Model “Desa
Sukoreno” dapat dijadikan inspirasi bagi program community building dan
pencegahan konflik berbasis agama di daerah lain.

Ketiga, bagi masyarakat luas, khususnya komunitas multikultural, kisah
harmoni di Sukoreno dapat menjadi sumber inspirasi dan pembelajaran bahwa
perbedaan agama bukanlah halangan untuk hidup rukun dan bekerja sama
membangun kesejahteraan bersama. Penelitian ini pada akhirnya ingin
mengukuhkan bahwa dalam konteks Indonesia, dakwah yang benar bukanlah
yang memecah belah, melainkan yang merajut kebersamaan; bukan yang
menyulut api permusuhan, melainkan yang menabur benih perdamaian.

Dengan menelusuri konstruksi dakwah multikultural di Desa Sukoreno,
penelitian ini pada hakikatnya adalah upaya untuk memahami DNA sosial

sebuah komunitas yang berhasil menjadikan agama sebagai sumber harmoni,



17

bukan konflik. Dalam konteks bangsa yang sedang terus berjuang merawat

persatuannya, pembelajaran dari Sukoreno bukan hanya relevan, tetapi menjadi

sangat penting.

B. Fokus Penelitian

1.

Bagaimana proses konstruksi sosial dakwah multikultural oleh tokoh agama
Islam di Desa Sukoreno melalui tahapan eksternalisasi, objektivasi, dan
internalisasi nilai-nilai inklusivitas?

Bagaimana dinamika pertimbangan tokoh agama Islam di Desa Sukoreno
dalam memilih dan mengembangkan pendekatan dakwah multikultural

sebagai strategi utama untuk merawat harmoni sosial?

C. Tujuan Penelitian

1.

Mendeskripsikan proses konstruksi sosial dakwah multikultural oleh tokoh
agama Islam di Desa Sukoreno melalui tahapan eksternalisasi (cara nilai
inklusif diwujudkan dalam aksi dakwah), objektivasi (bentuk kelembagaan
dan strategi dakwah yang terbangun), dan internalisasi (proses penerimaan
nilai-nilai tersebut oleh masyarakat).

Menganalisis dinamika pertimbangan yang melatarbelakangi tokoh agama
Islam di Desa Sukoreno dalam memilih, mengembangkan, dan
mempertahankan pendekatan dakwah multikultural sebagai strategi utama
untuk menjaga kohesi sosial.

Tujuan tersebut diharapkan dapat memberikan pemahaman empiris

yang mendalam tentang praktik dakwah multikultural di tingkat lokal, sekaligus



18

mengisi kekosongan studi terkait operasionalisasi nilai-nilai multikultural

dalam konteks dakwah Islam yang kontekstual dan inklusif.

. Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi yang signifikan, baik
secara akademis maupun praksis, dalam memperkaya wacana dakwah
multikultural dan penguatan harmoni sosial di Indonesia. Manfaat penelitian
dijabarkan sebagai berikut:

1. Manfaat Teoritis-Akademis

Secara teoretis, penelitian ini berfungsi sebagai kritik akademis yang
konstruktif terhadap paradigma dakwah yang masih berparadigma
eksklusif, monologis, dan berorientasi konversi kuantitatif. Temuan empiris
dari Sukoreno secara langsung menantang asumsi dasar teori-teori dakwah
reduktif-textualis yang mengabaikan kompleksitas sosiokultural masyarakat
plural. Pendekatan dakwah yang terlalu mengandalkan /ogos (argumentasi
doktrinal) tanpa diimbangi ethos (kredibilitas relasional) dan pathos (empati
sosial) justru terbukti kontraproduktif dalam konteks kemajemukan.
Penelitian ini membuktikan bahwa efektivitas dakwah justru terletak pada
kemampuan mentranslasikan nilai universal Islam ke dalam bahasa kultural
lokal melalui pendekatan dialogis, sebuah konsep yang sering diabaikan
dalam teori dakwah konvensional yang cenderung homogen dan monolitis.

Lebih lanjut, temuan ini memberikan landasan empiris untuk
mendekonstruksi narasi dikotomis "kita versus mereka" yang kerap

mengiringi wacana dakwah eksklusif. Praktik di Sukoreno menunjukkan



19

bahwa penguatan identitas keagamaan tidak memerlukan upaya penegasian
atau dominasi atas kelompok lain, melainkan justru diperkokoh melalui
pengakuan (recognition) timbal balik dan kerja sama sosial. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya sekadar menawarkan model alternatif,
tetapi secara aktif melakukan koreksi paradigmatik terhadap teori dakwah
yang berpotensi memicu intoleransi dengan mengedepankan paradigma
baru berbasis harmoni sosial, modal sosial bridging, dan konstruksi bersama
sebagai tujuan utama dakwah yang selaras dengan semangat rahmatan lil-
‘alamin.
2. Manfaat Praktis

Penelitian ini juga memiliki manfaat praktis yang signifikan, yaitu:
a. Bagi Tokoh Agama, Dai, dan Lembaga Dakwah:

Menyediakan repertoar strategi komunikasi dakwah inklusif yang
terbukti efektif, seperti penggunaan “bahasa siri”, strategi “budaya dulu,
agama belakang”, dan mediasi konflik berbasis kearifan lokal.

Menjadi bahan pertimbangan untuk merancang kurikulum atau
pelatthan dakwah kontekstual yang menekankan pada cultural
sensitivity, refleksivitas, dan kemampuan membangun bridging social
capital.

b. Bagi Pemerintah dan Pembuat Kebijakan

Menawarkan model nyata (best practice) pengelolaan keragaman

berbasis komunitas (“Model Sukoreno”) yang dapat diadaptasi di daerah

lain.



20

Memberikan masukan untuk memperkuat peran forum dialog
seperti FKUB tidak hanya sebagai lembaga reaktif saat konflik, tetapi
sebagai wadah proaktif untuk membangun norma dan kesepakatan
bersama.

Dapat dijadikan acuan dalam merumuskan kebijakan desa/kota
yang mendukung ruang interaksi lintas agama dan pemberian apresiasi
kepada komunitas yang berhasil merawat harmoni.

Bagi Masyarakat dan Komunitas Multikultural:

Kisah harmoni di Sukoreno menjadi sumber inspirasi dan
pembelajaran sosial bahwa perbedaan agama bukan penghalang untuk
membangun kehidupan bersama yang produktif dan damai.

Memperkuat identitas kolektif inklusif (seperti “Desa Pancasila™)
sebagai modal sosial untuk merespons potensi radikalisme dan politik
identitas.

. Manfaat Kebijakan Sosial-Keagamaan

Penguatan Ketahanan Sosial Berbasis Komunitas: Temuan
tentang mekanisme self-reinforcing cycle (eksternalisasi-objektivasi-
internalisasi) dan modal sosial khas Sukoreno dapat menjadi rujukan
dalam program pencegahan konflik dan peacebuilding yang berbasis
pada potensi lokal dan kelembagaan yang sudah ada.

Advokasi untuk Pendidikan Multikultural: Hasil penelitian dapat

digunakan untuk mendorong integrasi nilai-nilai toleransi dan



21

keterampilan dialog antarbudaya ke dalam pendidikan formal dan non-
formal, termasuk di pesantren dan sekolah keagamaan.

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan tidak hanya memberikan
kontribusi akademis, tetapi juga bermanfaat secara praktis dalam mendukung
terciptanya masyarakat yang lebih inklusif dan harmonis.

E. Ruang Lingkup dan Keterbatasan Penelitian
1. Ruang Lingkup Penelitian
Penelitian ini dibatasi pada kajian mengenai peran tokoh agama
dalam mengkonstruksi dakwah multikultural di Desa Sukoreno Kecamatan

Umbulsari Kabupaten Jember, dengan fokus utama pada bagaimana dakwah

multikultural tersebut dapat menciptakan harmoni sosial di tengah

masyarakat yang plural. Penelitian ini memusatkan perhatian pada tokoh
agama yang aktif dalam menyebarkan pesan-pesan toleransi dan
inklusivitas. Selain itu, ruang lingkup penelitian ini meliputi:

a. Lokasi Penelitian berada di Desa Sukoreno sebagai unit analisis, karena
desa ini memiliki masyarakat yang heterogen secara agama dan budaya,
sehingga menjadi contoh yang relevan dalam studi dakwah
multikultural.

b. Subjek Penelitian merupakan Tokoh agama yang terlibat aktif dalam
dakwah dan masyarakat desa yang menjadi penerima dakwah tersebut.

c. Fokus Waktu pada penelitian ini mencakup pengumpulan data selama

periode waktu tertentu, dengan fokus pada kegiatan dakwah yang



22

dilakukan selama tahun terakhir, untuk mendapatkan gambaran
kontemporer tentang efektivitas dakwah multikultural.

d. Pendekatan Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode wawancara mendalam dan observasi partisipatif untuk
mendapatkan data yang rinci tentang peran tokoh agama dan
penerimaan masyarakat terhadap dakwah multikultural.

2. Keterbatasan Penelitian
Sebagai sebuah studi kualitatif dengan pendekatan deskriptif dan
studi kasus tunggal, penelitian ini menyadari sejumlah keterbatasan
metodologis dan kontekstual yang melekat, yang meskipun tidak
mengurangi signifikansi temuan, penting untuk diakui guna memberikan
kerangka interpretasi yang tepat.

a. Keterbatasan dalam Perspektif dan Representasi: Penelitian ini secara
sengaja menggunakan purposive sampling dengan fokus utama pada
tiga tokoh agama Islam (Ustadz Mukhtarudin, Suripto, dan Samsul
Huda) serta Kepala Desa sebagai informan kunci. Walaupun perspektif
dari warga lintas agama (Hindu, Kristen, Sapta Darma) dihadirkan
secara kontekstual dan sebagai triangulasi, penelitian ini lebih banyak
merepresentasikan konstruksi realitas dari sisi agen dakwah (tokoh
agama Islam). Analisis mendalam mengenai bagaimana komunitas non-
Muslim secara internal memaknai, menerima, atau menegosiasikan
dakwah multikultural ini belum dilakukan secara setara dan menjadi

ruang untuk penelitian lanjutan.



23

b. Keterbatasan Kedalaman Narasi dari Masyarakat Penerima: Wawancara
dengan masyarakat dari agama lain (seperti Ibu Saudah dan Ibu Surip)
berfungsi terutama sebagai konfirmasi kontekstual dan triangulasi data
visual. Kedalaman eksplorasi pengalaman subjektif, motivasi, dan
dinamika psikologis mereka dalam merespons dakwah multikultural
relatif terbatas. Hal ini disebabkan oleh fokus desain penelitian pada
konstruksi yang dilakukan oleh tokoh agama, serta kemungkinan
adanya self-censorship atau keinginan untuk menjaga harmoni (face-
saving) yang mungkin mempengaruhi keterbukaan narasi.

c. Keterbatasan Lingkup Geografis dan Kemampuan Generalisasi:
Penelitian ini adalah studi kasus tunggal di satu desa dengan karakter
sosial-kultural yang unik (Jawa pedesaan dengan kearifan lokal yang
kuat). Oleh karena itu, temuan dan model yang dihasilkan tidak
dimaksudkan untuk digeneralisasi secara statistik. Keberhasilan model
konstruksi dakwah multikultural di Sukoreno sangat terkait dengan
konfigurasi faktor lokal seperti karakter tokoh agama, sejarah
koeksistensi, dan struktur masyarakat setempat. Aplikasinya di lokasi
lain memerlukan adaptasi kontekstual yang cermat.

d. Keterbatasan Temporal dan Dinamika Perubahan: Data lapangan
dikumpulkan dalam periode waktu tertentu (terutama tahun 2024).
Meskipun menggali ingatan dan praktik yang telah berlangsung lama,
penelitian ini merupakan potret (snapshot) pada suatu momen.

Dinamika sosial, politik identitas, arus informasi digital, atau perubahan



24

generasi di masa depan dapat menggeser konstruksi harmoni yang ada.
Penelitian ini tidak dapat menangkap perubahan jangka panjang tersebut
dan membuka peluang untuk studi longitudinal di masa datang.

e. Keterbatasan Metode dalam Mengakses Makna yang Sangat Personal
dan Spiritual: Meskipun wawancara mendalam berhasil mengungkap
pertimbangan strategis dan teologis, ada dimensi pengalaman spiritual
dan refleksi batin yang paling personal dari para tokoh agama (misalnya,
kedalaman makna istikharah atau hubungan vertikal dengan Tuhan
dalam mengambil keputusan) yang mungkin tidak sepenuhnya
tertangkap oleh metode wawancara. Aspek ini merupakan ranah yang
lebih sulit diartikulasikan dan diverifikasi secara empiris.

Dengan mengakui keterbatasan-keterbatasan ini, peneliti berusaha
untuk menjaga transparansi dan kejujuran akademik. Keterbatasan tersebut
justru menunjukkan kompleksitas fenomena yang diteliti dan membuka
jalan bagi penelitian selanjutnya yang dapat melengkapi, menguji, atau
memperdalam temuan dari perspektif dan metodologi yang berbeda.

F. Definisi Istilah
1. Dakwah Multikultural

Dakwah multikultural adalah pendekatan dalam menyebarkan ajaran
agama yang menghormati keberagaman budaya, etnis, dan agama dalam
masyarakat. Dakwah ini menekankan pentingnya toleransi, inklusivitas, dan
penghormatan terhadap perbedaan untuk menciptakan harmonisasi sosial.

Dakwah multikultural bertujuan untuk menyampaikan pesan-pesan agama



25

yang dapat diterima oleh semua lapisan masyarakat tanpa memandang latar
belakang agama atau budaya.

Dakwah berbasis multikultural, sejatinya merupakan pengembangan
dari paradigma dakwah kultural. Lebih tepatnya, paradigma dakwah ini
berangkat dari dialog antara pemikiran dakwah kultural dan fenomena
masyarakat global. Dengan adanya dakwah multikultural diharapkan
gesekan-gesekan yang terjadi akibat perbedaan budaya akan dapat
dieleminir, dan sebaliknya kesamaan-kesamaan yang ada untuk mendorong
terjadinya dinamika perubahan yang tercerahkan akan dapat terwujud
melalui keuniversalan bahasa dakwah (yang termaktub dalam kata kunci
normatif, Alquran dan Hadits).

Kehadiran dakwah multikultural pada dasarnya merupakan respon
Islam terhadap berbagai masalah kebudayaan yang ada di tengah
masyarakat. Dengan segala kelebihan dan kekurangannya, dakwah
multikultural merupakan bentuk pemahaman yang sejalan dengan
perkembangan kebudayaan masyarakat. Dakwah multikultural akan dapat
langgeng dan mencapai tujuannya, manakala mampu menggeleminir
berbagai dogma- dogma agama yang terasa kaku dan statis.

Pendekatan dakwah multikultural berbeda dengan pemikiran dakwah
konvensional. Pendekatan dakwah konvensional menempatkan konversi
iman sebagai bagian inti dari dakwah, sedangkan pendekatan dakwah
multikultural menilai bahwa dakwah tidak lagi secara eksplisit dimaksudkan

untuk mengislamkan umat non muslim. Lebih dari itu, pendekatan dakwah



26

multikultural menekankan agar target dakwah lebih diarahkan pada
pemberdayaan kualitas umat dalam ranah internal, dan kerjasama serta
dialog antar agama dan budaya dalam ranah eksternal.

Berbeda dengan pendekatan konvensional, pendekatan dakwah
multikultural, seperti dinyaatakan menilai fenomena konversi non muslim
menjadi muslim adalah efek samping dari tujuan dakwah, dan bukan tujuan
utama dari dakwah itu sendiri. Mengikuti pendekatan multikultural, dakwah
kontemporer tidak lagi beroreintasi pada aspek kuantitas, tapi lebih kepada
kualitas dalam wujud keadilan, kesetaraan, dan kesejahteraan bagi

kemanusiaan sejagad.

. Harmoni Sosial

Harmoni sosial secara natural telah banyak dipraktekkan masyarakat
Indonesia di berbagai kelompok meski mereka berbeda secara agama dan
keyakinan. Merujuk pengertian harmoni berdasarkan Kamus Besar Bahasa
Indonesia Online (KBBI) adalah selaras atau serasi. Kata sosial menurut
Lewis berhubungan dengan suatu hal yang dicapai, dihasilkan dan
ditetapkan melalui interaksi sehari-sehari antarunsur. Kondisi ini
memberikan sumbangsih harmoni sosial masyarakat setempat yang hidup
rukun, saling toleransi, bekerjasama, minim adanya konflik didalam
kemajemukan.

Harmoni sosial dalam penelitian ini dimaksudkan bahwa
kemajemukan agama dan kepercayaan menempatkan posisi untuk saling

menerima keberadaannya. Harmoni sosial juga terjadi dalam masyarakat



27

yang ditandai dengan solidaritas. Mereka tidak selalu setuju; tidak selalu
berusaha mati-matian untuk melihat sudut pandang orang lain, tetapi
mencoba untuk hanya menerima bahwa kita berbeda. Tidak ada satu agama
dan kepercayaan yang berusaha menjadi dominan.

G. Sistematika Penulisan

Agar penelitian lebih sistematis dan terfokus pada tujuan penelitian,
maka perlu diperjelas sistematika penulisan pada sebuah penelitian. Pada
penelitian kali ini sistematika penulisan yang digunakan diperinci mulai dari
Bab I Pendahuluan hingga Bab VI Penutup.

Bab I Pendahuluan, berisikan pemaparan awal yang menjadi pengantar
dari penelitian, seperti Konteks Penelitian, Fokus Penelitian, Tujuan Penelitian,
Manfaat Penelitian, Ruang Lingkup dan Keterbatasan Penelitian, Definisi
Istilah, dan Sistematika Penulisan.

Bab II Kajian Pustaka, berisi tinjauan pustaka dari beberapa referensi
terkait fokus penelitian, begitu juga dengan data penelitian yang teah
mendahului sebagai perbandingan untuk penelitian yang dilakukan, serta untuk
menemukan perbedaan penelitian yang dilakukan. Adapun isi dari Bab ini
yakni, Penelitian Terdahulu, Kajian Teori, dan Kerangka Konseptual.

Bab III Metode Penelitian, pada bagian merupakan metode yang
digunakan ketika melakukan penelitian, yang berisikan Pendekatan dan Jenis
Penelitian, Lokasi Penelitian, Subjek Penelitian, Teknik Pengumpulan Data,

Analisis Data, Keabsahan Penelitian, dan Tahapan-tahapan Penelitian.



28

Bab IV Paparan Data dan Analisis, merupakan bagian yang berisi data-
data yang ditemukan di lapangan atau pada objek penelitian. Bagian ini
memiliki beberapa sub-bab yakni Paparan Data dan Analisis, dan Temuan
Penelitian.

Bab V Pembahasan, bagian ini proses dialog antara temuan penelitian
dari berbagai paparan data dengan teori yang digunakan.

Bab VI Penutup, adalah bagian akhir dari penelitian yang berisikan
kesimpulan dari proses penelitian dan temuan penelitian menyesuaikan dengna
topik penelitian yang ada. Selain itu akan dipaparkan saran dan rekomendasi

yang bisa menjadi landasan penelitian selanjutnya.



BAB II

KAJIAN PUSTAKA

A. Penelitian Terdahulu

Penelitian mengenai peran dakwah multikultural dalam menciptakan
harmoni sosial telah banyak dilakukan, terutama dalam konteks masyarakat
yang majemuk secara agama dan budaya. Namun, kajian terhadap penelitian-
penelitian sebelumnya menunjukkan adanya beberapa celah penelitian
(research gap) yang belum banyak dieksplorasi, khususnya di tingkat komunitas
pedesaan. Dalam upaya memahami posisi dan orisinalitas penelitian ini,
beberapa penelitian terdahulu yang relevan dikaji secara kritis sebagai berikut:

a. Analisis Dakwah Multikultural KH. Ahmad Mustofa Bisri %
Penelitian ini mengeksplorasi metode dakwah KH. Ahmad Mustofa
Bisri, termasuk pendekatan budaya dan sosial untuk menciptakan harmoni
di tengah masyarakat yang beragam. Pendekatan budaya yang digunakan
KH. Ahmad Mustofa Bisri sangat efektif untuk menciptakan harmoni sosial
di masyarakat multikultural. Strategi dakwah melalui seni seperti puisi dan
media sosial menjangkau audiens yang lebih luas. Studi ini terbatas pada
metode dakwah tokoh tertentu tanpa mengkaji dampaknya secara kuantitatif

terhadap masyarakat yang lebih luas. Kurangnya analisis komparatif antara

28 Muhamad Bisri Mustofa, “Analisis Dakwah Multikuktural KH. Ahmad Mustofa Bisri Rembang
(Konsep dan Metode Dakwah),” Mau idhoh Hasanah : Jurnal Dakwah dan Ilmu Komunikasi 2, no.
1 (2020): 1-9, https://doi.org/10.47902/mauidhoh.v2il.77.

29



30

metode Gus Mus dan tokoh lain dalam menciptakan harmoni sosial di
masyarakat plural.
b. Dakwah Gus Miftah: Toleransi di Diskotik dan Gereja ?°
Studi ini mengulas strategi dakwah Gus Miftah yang menggunakan
pendekatan toleransi dalam konteks komunitas non-Islam dan pekerja
malam. Strategi Gus Miftah berhasil menjangkau komunitas yang sering
dianggap "terpinggirkan" secara sosial melalui dakwah yang inklusif. Fokus
penelitian terbatas pada kelompok tertentu (pekerja malam dan komunitas
non-Islam), tanpa analisis jangka panjang dampaknya terhadap toleransi
lintas agama. Tidak ada studi mendalam tentang replikasi strategi ini di
masyarakat pedesaan.
c. Vigilantisme dalam Dakwah FPI 3°
Penelitian ini menyoroti penggunaan pendekatan fisik oleh FPI
dalam dakwah yang bertentangan dengan prinsip pluralisme. Studi ini
memberikan kritik yang kuat terhadap pendekatan fisik yang digunakan
oleh FPI dalam dakwah mereka. Penelitian lebih fokus pada evaluasi negatif
daripada menawarkan alternatif strategi dakwah untuk kelompok dengan
ideologi serupa. Kurangnya penelitian tentang bagaimana kelompok radikal

dapat dialihkan ke pendekatan dakwah yang moderat dan multikultural.

2 Zida Zakiyatul Husna, “Dakwah Multikultural (Dakwah Gus Miftah di Diskotik Hingga Gereja),”
Hikmah 15, no. 2 (2021): 246, https://doi.org/10.24952/hik.v15i2.4056.

30 Muhamad Fajri, “Dakwah Vigilantisme FPI Memberantas Patologi Sosial: Mencari Solusi
Moderat Perspektif Hadits Riwayat Muslim No. 70,” MUKADIMAH: Jurnal Pendidikan, Sejarah,
dan Ilmu-ilmu Sosial 7, no. 2 (2023): 431-38, https://doi.org/10.30743/mkd.v7i2.7852.



31

d. Fatwa MUI tentang Etika Dakwah Digital 3!

Studi ini menganalisis nilai-nilai pendidikan Islam multikultural
dalam fatwa MUI Jawa Timur untuk mencegah konten dakwah yang
eksklusif. Fatwa ini relevan dalam konteks era digital, menekankan
pentingnya etika dalam penyebaran konten dakwah multikultural. Penelitian
ini terlalu normatif dan kurang membahas penerapan fatwa ini dalam
komunitas yang beragam. Kurangnya kajian lapangan tentang implementasi
nilai-nilai multikultural dalam dakwah digital di komunitas pedesaan.
Paradigma Sosial Profetik dalam Dakwah Indonesia3?

Studi ini membahas nilai-nilai profetik dalam orientasi dakwah yang
mempromosikan pluralisme dan moderasi. Studi ini menekankan
pentingnya nilai-nilai profetik seperti humanisasi dan pluralisme dalam
dakwah. Fokus penelitian terlalu teoretis, kurang memberikan contoh
empiris penerapan nilai-nilai profetik di masyarakat. Kurangnya kajian
tentang bagaimana nilai-nilai ini dapat diterapkan dalam dakwah pedesaan

yang multikultural.

f. Konsep Multikultural dalam Piagam Madinah 33

31 Agus Fatuh Widoyo dkk., “Multicultural Islamic Education in the Fatwa of the Indonesian Ulema
Council on Digital Da’wah Ethics,” [jtima iyya Journal of Muslim Society Research 8, no. 2 (2023):
207-20, https://doi.org/10.24090/ijtimaiyya.v8i2.9467.

32 Abdul Aziz Harahap dan Alfiandri Setiawan, “Paradigma Sosial Profetik Dalam Orientasi Dakwah

Di

Indonesia,” POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan 3, no. 1 (2022): 64-76,

https://doi.org/10.53491/porosonim.v3il.338.

33 Mahbub Junaidy, “MULTICULTURAL DA’WAH IN THE CHARTER OF MEDINA CONCEPT
AND IMPLEMENTATION IN INDONESIA,” Jurnal Syntax Transformation 4, no. 10 (2023),
https://doi.org/10.46799/jst.v4110.789.



32

Penelitian ini membahas relevansi prinsip-prinsip multikultural
dalam Piagam Madinah dengan konteks dakwah di Indonesia. Penelitian ini
berhasil menggali relevansi prinsip-prinsip Piagam Madinah dengan
konteks keberagaman di Indonesia. Studi ini kurang mengaitkan penerapan
prinsip ini dengan dinamika sosial modern di pedesaan. Belum ada
penelitian mendalam tentang penerapan prinsip ini dalam konteks dakwah
pedesaan seperti Desa Sukoreno.

g. Moderasi Beragama dalam Dakwah 3*

Studi ini menunjukkan strategi dakwah dalam moderasi beragama
untuk menciptakan harmoni sosial di tengah keberagaman. Strategi dakwah
yang mengedepankan moderasi agama sangat relevan dalam menciptakan
harmoni sosial. Fokus penelitian lebih pada pendekatan umum tanpa
menyoroti dinamika masyarakat tertentu. Kurangnya studi tentang
bagaimana pendekatan moderasi agama dapat diterapkan di desa dengan
keberagaman agama.

h. Dakwah Multikultural melalui Tradisi Nyadran 3°

Penelitian ini menyoroti tradisi Nyadran antaragama sebagai strategi
dakwah berbasis budaya lokal. Tradisi Nyadran menunjukkan bagaimana
budaya lokal dapat menjadi alat dakwah untuk menciptakan harmoni sosial.

Studi ini terbatas pada satu tradisi lokal tanpa membahas penerapannya di

34 Sapri Yani Hasibuan dkk., “Pola dan Strategi Dakwah Dalam Moderasi Beragama,” Da ‘watuna:
Journal of Communication and Islamic Broadcasting 3, no. 2 (2023): 709-20,
https://doi.org/10.47467/dawatuna.v3i2.2766.

35 Ahmad Shofi Muhyiddin dkk., “The Interfaith Nyadran Tradition as a Manhaj of Islam Nusantara
Da’wah in the Perspective of Multiculturalism,” Addin 17, no. 2 (2023): 201,
https://doi.org/10.21043/addin.v17i2.19179.



33

masyarakat lain yang memiliki budaya berbeda. Kurangnya penelitian
tentang pengintegrasian budaya lokal lain ke dalam dakwah multikultural di
daerah lain.

i. Adaptasi Dakwah Virtual selama Pandemi 3®

Penelitian ini mengeksplorasi adaptasi dakwah oleh LDII Semarang
Barat menggunakan platform virtual di era pandemi. Studi ini menunjukkan
adaptasi dakwah berbasis teknologi untuk menjangkau masyarakat selama
pandemi. Penelitian ini tidak mengeksplorasi efektivitas dakwah virtual di
komunitas yang kurang terhubung dengan teknologi. Kurangnya kajian
tentang kombinasi strategi dakwah tradisional dan digital di masyarakat
pedesaan.

j. Dakwah Islam di Negara Multikultural (Australia) 3’

Studi ini mengeksplorasi kontribusi komunitas Muslim Indonesia
dalam menyebarkan Islam di Australia dan tantangannya. Studi ini
menyoroti tantangan dan peluang dakwah komunitas Muslim Indonesia di
Australia. Penelitian ini kurang relevan untuk konteks masyarakat pedesaan
di Indonesia. Belum ada fokus pada strategi dakwah lintas budaya di

Indonesia yang kompleks.

36 Reni Megawati dan Muhammad Lukman Ihsanuddin, “Adaptasi Dakwah Virtual Lembaga
Dakwah Islam Indonesia (LDII) Semarang Barat Pasca Pandemi Covid 19 (New Normal Era),”
Meyarsa:  Jurnal Illmu  Komunikasi dan  Dakwah 2, mno. 2 (2022): 55-74,
https://doi.org/10.19105/meyarsa.v2i2.5373.

37 Ahmad Sarbini dkk., “An Indonesian Muslim Communities Da’wah in a Multicultural Country:
A Portrait of Da’wah Acceptance and Rejection from Australia,” International Journal of Advanced
Science and Technology 29, no. 03 (2020).



34

k. Makna Toleransi Antaragama 38
Penelitian ini menyoroti strategi pendidikan multikultural untuk
memperkuat toleransi dan harmoni sosial. Penelitian ini menekankan
pentingnya pendidikan multikultural untuk memperkuat toleransi di
kalangan mahasiswa. Fokus penelitian hanya pada mahasiswa tanpa
membahas kelompok sosial lain. Kurangnya studi tentang pendidikan
multikultural di komunitas pedesaan.
. Peran Kyai dalam Masyarakat Multikultural 3°
Studi ini membahas peran Kyai Ahmad Masduki dalam membentuk
karakter masyarakat Gorontalo yang multikultural. Penelitian ini
menunjukkan bagaimana Kyai dapat memengaruhi harmoni sosial melalui
pendekatan yang sederhana dan inklusif. Studi ini terbatas pada satu lokasi
tanpa membandingkan dengan daerah lain yang memiliki karakteristik
berbeda. Kurangnya penelitian tentang pola dakwah Kyai di komunitas
yang lebih heterogen.
m. Urgensi Dakwah untuk Perdamaian di Indonesia #°
Penelitian ini menekankan pentingnya dakwah inklusif untuk

mempromosikan harmoni di tengah pluralisme. Penelitian ini menyoroti

38 Sekar Kirana Wulandari dkk., “Menggali Makna Toleransi Antar Umat Beragama dalam Kerangka
Keselarasan Sosial,” Jurnal Sosiologi Agama Indonesia (JSAI) S5, no. 2 (2024): 281-96,
https://doi.org/10.22373/jsai.v5i2.4845.

39 State University of Gorontalo dkk., “Da’wah, Negotiation and Social Piety: The Role of Kyai
Ahmad Masduki Al-Jabalani in Building the Character of a Multicultural Society in Gorontalo,
Indonesia,” INTERNATIONAL JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE AND EDUCATION RESEARCH
STUDIES 03, no. 04 (2023), https://doi.org/10.55677/ijssers/V0314Y2023-19.

40 St. Rahmah dan Rabiatul Aslamiah, “Understanding the urgency of Da’wah of Islam in the context
of peace in the nuances of pluralism in Indonesia,” International research journal of management,
IT and social sciences 10, no. 2 (2023): 110-21, https://doi.org/10.21744/irjmis.v10n2.2295.



35

pentingnya dakwah untuk mempromosikan perdamaian di masyarakat
pluralistik. Fokus penelitian lebih pada analisis normatif daripada aplikasi
praktis. Belum ada kajian tentang penerapan dakwah damai di komunitas
pedesaan yang stabil.

n. Kearifan Lokal dalam Tradisi Kalang Obong #!

Penelitian ini menunjukkan bagaimana nilai kearifan lokal digunakan
sebagai strategi dakwah untuk harmoni sosial. Tradisi lokal seperti Kalang
Obong menunjukkan nilai-nilai toleransi yang dapat diintegrasikan ke
dalam dakwah. Studi ini terlalu spesifik pada tradisi tertentu tanpa
memperluas aplikasinya ke budaya lain. Kurangnya penelitian tentang
eksplorasi nilai-nilai serupa di budaya pedesaan lain.

0. Pola Dakwah untuk Harmoni di Semarang 42

Penelitian ini mengidentifikasi peran tokoh agama dan forum dialog
dalam menciptakan harmoni di masyarakat plural. Studi ini menunjukkan
peran tokoh agama dan forum dialog dalam menciptakan harmoni di kota
Semarang. Penelitian ini kurang relevan untuk komunitas pedesaan yang
lebih sederhana dalam strukturnya. Kurangnya studi tentang efektivitas

forum dialog dalam masyarakat pedesaan yang plural.

4 Agus Riyadi dkk., “Social Harmony through Local Wisdom: Da’wah in the Kalang Obong
Tradition,” Jurnal Dakwah Risalah 35, no. 1 (2024): 68, https://doi.org/10.24014/jdr.v3511.299009.
42 Siti Prihatiningtyas dkk., “Da’wah Patterns in Developing Religious Harmony in Semarang City,”
Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies 15, no. 2 (2021): 365-86,
https://doi.org/10.15575/idajhs.v15i2.14321.



36

p. Dakwah Multikultural di Pesantren Ngalah: Strategi Merawat Kerukunan

Umat Beragama di Kabupaten Malang™®

Penelitian ini mengkaji praktik dakwah multikultural yang dijalankan
oleh Pesantren Ngalah di Kabupaten Malang, Jawa Timur, dengan fokus
pada upaya pesantren dalam merawat kerukunan antarumat beragama di
lingkungan sekitarnya. Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode pengamatan partisipatif dan wawancara mendalam terhadap
pengasuh pesantren, santri, serta tokoh masyarakat lintas agama. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Pesantren Ngalah mengembangkan model
dakwah berbasis kearifan lokal dan pendekatan kultural, di mana nilai-nilai
Islam disampaikan melalui kegiatan dialogis, silaturahmi, dan kolaborasi
sosial dengan komunitas non-Muslim. Salah satu strategi unik yang
diidentifikasi adalah konsep ‘“ngalah” (mengalah) sebagai bentuk
penghormatan dan tidak memaksakan pendapat, yang justru membuka
ruang penerimaan yang lebih luas. Selain itu, pesantren juga aktif
mengadakan kegiatan bersama seperti buka puasa lintas agama, peringatan
hari besar keagamaan, dan kerja bakti lingkungan. Temuan ini menguatkan
peran pesantren sebagai agen moderasi dan penjaga harmoni sosial di
tingkat komunitas. Namun, penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan:
pertama, analisis lebih banyak berfokus pada perspektif internal pesantren

tanpa menggali secara mendalam respons dan negosiasi makna dari

43 Saifulah Saifulah, “Dakwah Multikultural Pesantren Ngalah dalam Meredam Radikalisme
Agama,” ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 8, no. 2 (2014): 421,
https://doi.org/10.15642/islamica.2014.8.2.421-446.



37

komunitas non-Muslim; kedua, kurang dikaji bagaimana strategi dakwah
tersebut dilembagakan menjadi norma sosial yang stabil di tengah
masyarakat yang lebih luas; serta ketiga, belum ada eksplorasi mendalam
tentang dinamika pertimbangan tokoh agama dalam mengonstruksi pesan
dakwah multikultural di tingkat komunikasi sehari-hari. Oleh karena itu,
penelitian di Desa Sukoreno dapat melengkapi celah ini dengan fokus pada
konstruksi sosial dakwah multikultural oleh tokoh agama di tengah
masyarakat desa yang heterogen, serta bagaimana proses eksternalisasi,
objektivasi, dan internalisasi nilai-nilai inklusif tersebut membentuk
harmoni sosial yang berkelanjutan dan dapat diteladani.
Berdasarkan beberapa kajian penelitian terdahulu yang ada diatas,
penelitian yang akan dilakukan di Desa Sukoreno dapat mengisi celah ini
dengan fokus pada adaptasi dakwah multikultural yang spesifik untuk konteks

pedesaan dan mengintegrasikan budaya lokal.

. Kajian Teori

Penelitian ini mengadopsi beberapa teori utama yang digunakan sebagai
perspektif dalam menganalisis peran tokoh agama dan dakwah multikultural
dalam menciptakan harmonisasi agama di Desa Sukoreno. Teori-teori ini dipilih
sebagai alat analisis yang fleksibel dan komprehensif dalam memahami
fenomena yang ada, namun tidak membatasi proses induktif yang merupakan
karakteristik dari penelitian kualitatif. Dengan pendekatan induktif, penelitian

ini akan menggali data lapangan dan menggunakan teori-teori ini untuk



38

memberikan konteks serta penjelasan terhadap temuan yang muncul. Adapun
teori-teori yang digunakan adalah sebagai berikut:
1. Teori Multikulturalisme
Teori multikulturalisme merupakan salah satu perspektif utama
dalam memahami bagaimana masyarakat yang terdiri dari berbagai
kelompok budaya, agama, dan etnis dapat hidup berdampingan dalam
keharmonisan. Bhikhu Parekh, seorang ahli teori politik, menawarkan
gagasan yang menyatakan bahwa keberagaman bukanlah ancaman, tetapi
sebuah aset yang harus dikelola dengan bijaksana. Dalam bukunya
Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory**,
Parekh mengemukakan bahwa multikulturalisme adalah prinsip yang
mengakui keberagaman budaya, agama, dan identitas dalam masyarakat dan
mengusulkan cara-cara untuk mengelola perbedaan tersebut secara adil.
Namun, penerapan teori ini tidak terbatas pada pengakuan terhadap
keberagaman saja, tetapi juga mencakup penghargaan terhadap hak individu
dan kelompok dalam memelihara identitas mereka, serta partisipasi aktif
dalam kehidupan sosial dan politik masyarakat. Dalam konteks dakwah,
teori multikulturalisme Parekh menawarkan landasan untuk menyampaikan
pesan agama dengan cara yang inklusif, menghormati perbedaan, dan

mendorong dialog antarbudaya yang konstruktif.

4 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



39

Prinsip Utama Teori Multikulturalisme menurut Bhikhu Parekh
Menurut Parekh, teori multikulturalisme berlandaskan pada beberapa
prinsip dasar yang harus diterapkan untuk menciptakan harmoni sosial, di
antaranya:
1. Kesetaraan dalam Perbedaan
Parekh  menekankan bahwa  multikulturalisme  harus
mempromosikan kesetaraan dalam perbedaan, bukan sebuah proses
asimilasi di mana budaya minoritas dipaksa untuk menyatu dengan
budaya mayoritas. Ia menolak gagasan "melting pot" yang berusaha
melelehkan semua budaya menjadi satu budaya tunggal. Sebaliknya,
multikulturalisme adalah tentang menghormati dan merayakan
keberagaman budaya dalam masyarakat sambil memastikan kesetaraan
hak bagi semua kelompok*.
2. Interaksi Antarbudaya
Meskipun perbedaan budaya harus dihormati, Parekh
menekankan pentingnya adanya interaksi antarbudaya yang produktif.
Interaksi ini bukan hanya untuk memahami kesamaan antar manusia,
tetapi juga untuk menghargai perbedaan kultural yang ada. Dalam
masyarakat multikultural, dialog antarbudaya adalah kunci untuk
menciptakan saling pengertian dan mengurangi ketegangan antara

kelompok.*¢

45 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
46 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



40

3. Partisipasi dan Keterlibatan
Multikulturalisme tidak hanya mengakui perbedaan, tetapi juga
mengharuskan adanya partisipasi aktif dari semua kelompok budaya
dalam kehidupan sosial, politik, dan ekonomi. Partisipasi ini
memungkinkan kelompok minoritas untuk memiliki peran yang setara
dalam masyarakat, bukan hanya diakui secara simbolis, tetapi juga
diberi  kesempatan untuk berkontribusi dalam pengambilan
Keputusan.?’
Lima Bentuk Masyarakat Multikultural menurut Parekh
Untuk lebih memahami dinamika keberagaman dalam masyarakat,
Parekh mengklasifikasikan masyarakat multikultural ke dalam lima bentuk
utama, yang masing-masing menggambarkan cara yang berbeda dalam
mengelola perbedaan budaya:
1. Isolasionis
Masyarakat isolasionis adalah masyarakat di mana kelompok
budaya hidup terpisah dan hanya sedikit berinteraksi. Masing-masing
kelompok mempertahankan otonomi penuh dan hanya melakukan
interaksi minimal dengan kelompok lain. Masyarakat ini cenderung
menghindari percakapan lintas budaya dan lebih mengutamakan

pelestarian budaya masing-masing dalam isolasi.

47 Charles Taylor, Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition (Princeton University
Press, 1994).



41

2. Akomodatif
Masyarakat akomodatif terjadi ketika budaya dominan
menciptakan ruang untuk kebutuhan kelompok minoritas. Kelompok
mayoritas cenderung menyesuaikan diri untuk menerima adanya
keberagaman dan mendukung pengakuan terhadap hak-hak kelompok
minoritas, misalnya melalui kebijakan atau undang-undang yang
sensitif terhadap budaya. Di sini, kelompok minoritas sering kali
menyesuaikan diri dengan norma mayoritas, meskipun masih
mempertahankan beberapa elemen budaya mereka.
3. Otonomis
Dalam masyarakat otonomis, kelompok budaya berusaha untuk
memperoleh otonomi penuh dalam kerangka politik yang lebih besar.
Kelompok-kelompok budaya memiliki hak untuk menentukan aturan
mereka sendiri tanpa campur tangan dari pihak luar. Ini menciptakan
kesetaraan yang lebih besar dalam hal pengakuan budaya dan hak, di
mana setiap kelompok budaya dapat berkembang sesuai dengan nilai-
nilai mereka sendiri.
4. Kritikal
Masyarakat kritikal berfokus pada penantangan terhadap
ketidakadilan yang ada dalam struktur sosial yang mengabaikan
perbedaan budaya. Kelompok budaya yang bersifat kritikal tidak hanya
berusaha untuk hidup secara otonom, tetapi juga ingin mengubah

struktur sosial yang tidak adil atau tidak memberikan kesempatan yang



42

sama bagi semua kelompok. Mereka berjuang untuk mencapai
kesetaraan sejati dengan menantang sistem yang ada.
5. Kosmopolitan
Dalam masyarakat kosmopolitan, batasan-batasan budaya
dihapuskan, dan setiap individu bebas untuk memilih budaya yang
mereka ingin ikuti atau terlibat di dalamnya. Masyarakat kosmopolitan
berusaha untuk menciptakan dunia tanpa batasan budaya atau etnis
yang ketat, di mana identitas budaya tidak lagi mengikat individu, dan
mereka dapat terlibat dalam berbagai budaya tanpa terikat pada satu
kelompok tertentu.*®
Aplikasi Teori Multikulturalisme dalam Dakwah
Dalam konteks dakwah, penerapan teori multikulturalisme Parekh
membuka ruang bagi pendekatan yang lebih inklusif dan toleran terhadap
keberagaman budaya dan agama. Dakwah dalam masyarakat multikultural
harus melibatkan pengakuan terhadap perbedaan, sambil tetap
mengedepankan nilai-nilai universal dalam ajaran agama yang dapat
diterima oleh semua kelompok, tanpa memaksakan dominasi budaya
tertentu.
Di Desa Sukoreno, penerapan nilai-nilai multikulturalisme dapat
dilihat dalam tradisi slametan atau tahlilan yang melibatkan masyarakat dari
berbagai latar belakang agama. Misalnya, dalam acara slametan yang

diadakan untuk mendoakan keselamatan dan kesejahteraan, masyarakat

48 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



43

tidak hanya diundang dari kalangan Muslim, tetapi juga dari kelompok
agama lain, seperti Kristen atau Hindu. Dalam konteks ini, dakwah yang
berbasis pada multikulturalisme dapat menjadi sarana untuk menyebarkan
pesan perdamaian dan harmoni sosial antar umat beragama.

Namun, penerapan teori multikulturalisme dalam dakwah tidak tanpa
tantangan. Dalam beberapa kasus, terdapat kelompok-kelompok yang
memiliki pandangan eksklusif dan menolak keberagaman, yang dapat
menimbulkan konflik atau resistensi terhadap pendekatan inklusif. Oleh
karena itu, dalam menghadapi tantangan ini, dakwah harus dilakukan
dengan pendekatan yang lebih berbasis pada dialog, pengertian, dan
pengakuan terhadap hak-hak setiap individu dan kelompok budaya.

Teori multikulturalisme Bhikhu Parekh memberikan kerangka
teoritis yang kuat untuk memahami dan mengelola keberagaman budaya
dalam masyarakat. Dengan prinsip dasar kesetaraan dalam perbedaan,
multikulturalisme Parekh tidak hanya mengakui keberagaman, tetapi juga
mendorong interaksi antarbudaya yang sehat dan partisipasi aktif dari semua
kelompok budaya dalam kehidupan sosial dan politik. Dalam konteks
dakwah, penerapan teori ini dapat memperkaya cara penyampaian pesan
agama yang lebih inklusif, toleran, dan mengedepankan nilai-nilai
perdamaian antar kelompok budaya dan agama.

Penerapan teori multikulturalisme Parekh juga memberikan
gambaran tentang bagaimana tradisi lokal di Desa Sukoreno, seperti

slametan dan tahlilan, dapat menjadi ruang untuk dakwah yang menghargai



44

keberagaman dan mendorong kerja sama lintas agama. Meskipun ada
tantangan dalam penerapannya, pendekatan yang berbasis pada
multikulturalisme dapat membantu menciptakan lingkungan yang harmonis
dan penuh pengertian.
2. Teori Konstruksi Sosial

Dalam mengkaji fenomena komunikasi dakwah multikultural di Desa
Sukoreno, teori konstruksi sosial yang dikemukakan oleh Peter L. Berger
dan Thomas Luckmann menjadi landasan utama dalam memahami
bagaimana realitas sosial terbentuk melalui interaksi antara tokoh agama
dan masyarakat. Menurut teori ini, realitas sosial bukanlah sesuatu yang
bersifat objektif dan tetap, melainkan dibentuk secara kolektif melalui
pengalaman, pemahaman, serta interpretasi individu dalam lingkungan
sosialnya. Berger dan Luckmann menjelaskan bahwa konstruksi sosial
terjadi melalui tiga proses utama: eksternalisasi, objektivasi, dan
internalisasi.*® Eksternalisasi adalah tahap di mana individu
mengekspresikan gagasan dan tindakan mereka ke dalam dunia sosial.
Objektivasi terjadi ketika tindakan ini menjadi bagian dari realitas sosial
yang diterima oleh masyarakat, sehingga praktik dakwah multikultural tidak
lagi dianggap sebagai sesuatu yang asing atau bertentangan dengan norma

sosial. Selanjutnya, internalisasi adalah proses di mana individu atau

4 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge (Open Road Media Integrated Media, 2011).



45

kelompok dalam masyarakat mulai menerima dan mengadopsi pemahaman
baru sebagai bagian dari nilai dan identitas mereka.

Lebih lanjut, teori konstruksi sosial juga menekankan bahwa realitas
sosial dapat berubah seiring dengan interaksi sosial yang terjadi secara
terus-menerus. Melalui interaksi yang dilakukan secara konsisten,
masyarakat mulai mengonstruksi pemahaman bahwa keberagaman
bukanlah ancaman, melainkan suatu realitas yang dapat dikelola dengan
pendekatan yang inklusif dan harmonis. Dengan demikian, teori konstruksi
sosial dapat membantu menjelaskan bagaimana realitas keberagaman
agama di Desa Sukoreno terbentuk, dipertahankan, dan mengalami
transformasi melalui peran tokoh agama dalam membangun komunikasi
yang efektif dan toleran.

Teori-teori yang diuraikan di atas digunakan sebagai perspektif
analitis yang fleksibel untuk memahami fenomena dakwah multikultural di
Desa Sukoreno. Teori ini tidak dimaksudkan untuk diuji, melainkan untuk
memberikan kerangka analisis yang membantu menjelaskan temuan
penelitian yang bersifat induktif. Dengan menggunakan pendekatan teori
ini, penelitian diharapkan dapat memberikan pemahaman yang
komprehensif mengenai konstruksi dakwah multikultural dalam
menciptakan harmoni sosial di tengah masyarakat yang plural.

C. Kerangka Konseptual
Kerangka konseptual adalah representasi visual dari alur pikir penelitian

yang menggambarkan hubungan antara konsep, variabel, dan fenomena yang



46

diteliti. Dalam penelitian tentang "Konstruksi Dakwah Multikultural untuk
Meningkatkan Harmoni Sosial di Desa Sukoreno," kerangka konseptual ini
menjelaskan bagaimana dakwah multikultural berperan dalam menciptakan
harmoni sosial melalui pendekatan-pendekatan strategis.

Kerangka ini dirancang untuk menjembatani teori dan praktik dalam
memahami bagaimana dakwah multikultural dapat membentuk harmoni sosial
dalam konteks masyarakat yang beragam secara budaya dan agama. Berikut
adalah penjelasan dari alur pikir penelitian dalam bentuk tahapan dan
komponen utama:

1. Konsep Dakwah Multikultural
Dakwah  multikultural adalah pendekatan dakwah yang
mempertimbangkan keberagaman budaya, etnis, bahasa, serta tradisi dalam
masyarakat. Dakwah ini menekankan pada dialog, empati, toleransi, dan
pendekatan kultural dalam menyampaikan pesan-pesan keagamaan.*®
Dalam konteks masyarakat majemuk seperti Desa Sukoreno, pendekatan ini
penting untuk menghindari dominasi ideologis dan menjaga
keberlangsungan kehidupan sosial yang harmonis.
2. Landasan Teoretis Dakwah Multikultural
Landasan Dakwah Multikultural adalah teori multikulturalisme.
Menurut Parekh, multikulturalisme mengakui keberagaman identitas

sebagai sesuatu yang esensial dalam kehidupan bersama.>! Prinsip ini

S'M. Amin Abdullah, Dinamika Islam kultural, Cetakan pertama (IRCiSoD, 2020).
51 Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Keberagaman Budaya Dan Teori Politik (Penerbit
Kansiius, 2008).



47

menolak asimilasi paksa dan menjunjung nilai keterbukaan terhadap
keragaman.
3. Unsur-Unsur Konstruksi Dakwah Multikultural
Konstruksi dakwah dalam konteks ini mencakup proses:
a. Pemaknaan Sosial: Bagaimana pelaku dakwah memahami dan
menafsirkan konteks sosial yang majemuk.
b. Strategi Komunikasi: Pilihan metode dan media dakwah yang
disesuaikan dengan keragaman budaya audiens.
c. Relasi Kuasa dan Simbolik: Bagaimana posisi dakwah dibangun dalam
hubungan sosialapakah sebagai dominasi, dialog, atau fasilitasi sosial.
d. Identitas dan Representasi: Bagaimana subjek dakwah (dalam hal ini
Ust. Mukhtarudin, Ust. Suripto dan Usrt. Samsul Huda) membangun
identitas sebagai pendakwah inklusif dan merepresentasikan Islam
sebagai agama rahmat bagi semua.
4. Harmoni Sosial sebagai Tujuan Dakwah Multikultural
Harmoni sosial didefinisikan sebagai kondisi kehidupan bersama
yang ditandai dengan saling menghormati, kerja sama lintas kelompok, dan
minimnya konflik sosial.>? Dalam konteks Desa Sukoreno, harmoni sosial
tampak dalam interaksi antaragama yang damai, kolaboratif dalam kegiatan

sosial-keagamaan, dan penerimaan terhadap perbedaan.

52 Robert D. Putnam, Bowling alone: the collapse and revival of American community (Simon &
Schuster, 2000).



48

a. Subjek Sentral: Ustadz Mukhtarudin, Ustadz Suripto dan Ustadz
sebagai Agen Dakwah Multikultural
Dalam penelitian ini, Ustadz Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan
Ustadz Samsul Huda dikaji sebagai subjek sentral yang berperan sebagai
agen dakwah multikultural. Ketiganya menjadi contoh konkret
bagaimana dakwah dapat dijalankan secara kontekstual dan
multikultural untuk membangun hubungan sosial yang harmonis dalam
masyarakat Desa Sukoreno yang heterogen. Pengalaman hidup, jaringan
sosial, gaya komunikasi, serta praktik dakwah masing-masing tokoh
menjadi fokus narasi penting untuk memahami konstruksi dakwah
inklusif yang mampu menyesuaikan dengan kompleksitas sosial,
keberagaman agama, dan budaya di desa tersebut. Pendekatan yang
mereka lakukan menunjukkan bahwa dakwah tidak hanya bersifat
ritualistik atau normatif, melainkan sebagai sarana aktif dalam merajut
kohesi sosial dan memperkuat toleransi antar komunitas. Narasi ini juga
berfungsi sebagai referensi bagi studi tentang peran tokoh agama dalam
konteks dakwah multikultural, dengan menekankan inklusivitas dan
dialog antar kelompok keagamaan di tingkat lokal serta menjadi model
responsif terhadap dinamika keberagaman masyarakat secara realistis
dan progresif.
b. Pendekatan Deskriptif dalam Merekonstruksi Realitas Dakwah
Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif yang

memungkinkan peneliti untuk menggambarkan secara rinci kondisi dan



49

fenomena dakwah multikultural sebagaimana dijalankan oleh Ustadz
Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Huda di Desa
Sukoreno. Pendekatan deskriptif menempatkan fokus pada pemaparan
fakta dan realitas yang terjadi di lapangan tanpa menjustifikasi atau
mengintervensi fenomena tersebut. Pendekatan ini mengumpulkan data
melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi untuk memperoleh
gambaran yang komprehensif tentang pengalaman hidup para tokoh
dakwah, pola komunikasi, jaringan sosial, serta praktik dakwah yang
mereka aplikasikan secara kontekstual dalam merespons keragaman
budaya dan agama di masyarakat. Dengan pendekatan ini, penelitian
berusaha mengonstruksi pemahaman yang utuh dan realistik tentang
bagaimana dakwah multikultural berperan sebagai agen perubahan
sosial yang menjunjung tinggi prinsip inklusivitas, toleransi, dan dialog
antar kelompok dalam kehidupan sehari-hari.>3>

Pendekatan deskriptif memberi ruang bagi studi yang mendetail
dan sistematis sehingga dapat mengungkap bagaimana praktik dakwah
ini tidak hanya bersifat ritualistik, melainkan juga dinamis sebagai
sebuah proses sosial yang memfasilitasi kohesi sosial di antara warga

masyarakat yang majemuk.

53 Fatiha Ardi Hatta dan Dhifa Widya Nur Arifah, “Pesan Dakwah dalam Film Animasi Hafiz &
Hafizah Pendekatan Struktur Narasi Todorov,” Bil Hikmah: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
2,no. 1 (2024): 127-50, https://doi.org/10.55372/bilhikmahjkpi.v2il.26.

54 Fatmawati, “PARADIGMA BARU MENGEMAS DAKWAH MELALUI MEDIA TELEVISI DI
ERA GLOBALISASIL.”



50

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif yang
memungkinkan peneliti untuk menggambarkan secara rinci dan
sistematis praktik dakwah multikultural yang dilakukan oleh Ustadz
Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Huda di Desa
Sukoreno. Pendekatan deskriptif berfokus pada pemaparan fakta dan
realitas yang ada tanpa berupaya mengintervensi atau mengubah
fenomena tersebut. Melalui pengumpulan data berupa observasi
lapangan, wawancara mendalam, dan dokumentasi, penelitian dapat
memaparkan secara komprehensif pengalaman hidup para tokoh
dakwah, gaya komunikasi, jaringan sosial, serta praktik dakwah yang
disesuaikan dengan konteks sosial dan budaya lokal. Dengan
pendekatan ini, penelitian tidak hanya menyoroti aktivitas ritualistik
semata, tetapi juga memahami dakwah sebagai proses sosial yang
dinamis dalam membangun kohesi sosial dan toleransi antar kelompok
dalam masyarakat multicultural. Pendekatan deskriptif ini relevan
untuk memberikan gambaran yang nyata dan mendalam tentang
bagaimana pesan dakwah multikultural disampaikan serta bagaimana
nilai-nilai inklusif, toleransi, dan dialog lintas agama diimplementasikan
oleh para tokoh agama di Desa Sukoreno.

Integrasi Konsep: Dakwah Multikultural — Konstruksi Naratif —
Harmoni Sosial
Integrasi konsep dakwah multikultural dengan pendekatan

deskriptif dapat dijelaskan dan digambarkan sebagai berikut:



51

Kerangka ini terdiri dari tiga komponen utama yang saling

terkait secara dinamis:

Tabel 1.1 Komponen Konsep Dakwah Multikultural

Elemen .
Konseptual Penjelasan Hubungan
Menjadi dasar strategi
Pendekatan dakwah yang dakwah untuk merespons
Dakwah .
. sensitif terhadap keragaman |keberagaman masyarakat
Multikultural : )
budaya dan agama. secara inklusif dan
kontekstual.
Metode penelitian yang Alat untuk memaparkan
menggambarkan fenomena  |praktik dakwah secara
Pendekatan — .
Deskriptif dakwah secara rinci . faktua} dan korpprehenmf
berdasarkan data observasi, |tanpa intervensi atau
wawancara, dan dokumentasi.|[interpretasi berlebihan.
. ! Indikator keberhasilan
Tujuan akhir berupa .
. . . dakwah multikultural
Harmoni terwujudnya kehidupan .
: : yang tercermin dalam
Sosial masyarakat yang damai,
. . . kebersamaan dan
inklusif, dan kohesif. .
toleransi antarwarga.

Kerangka konseptual ini menggambarkan alur kerja
penelitian yang dimulai dengan pemahaman konsep dakwah
multikultural ~ sebagai

strategi mempertimbangkan

yang
keberagaman sosial-budaya. Selanjutnya, pendekatan deskriptif
digunakan untuk mengkaji bagaimana praktik dakwah tersebut
dijalankan oleh tokoh agama seperti Ustadz Mukhtarudin, Ustadz
Suripto, dan Ustadz Samsul Huda dalam konteks Desa Sukoreno.

Hasilnya adalah pemaparan praktik dakwah yang inklusif dan

kontekstual yang secara nyata berkontribusi pada terciptanya



52

harmoni sosial, yaitu masyarakat yang damai dan menghargai
perbedaan.

Melalui kerangka ini, dakwah tidak hanya dipahami sebagai
penyampaian ajaran agama, tetapi sebagai proses sosial yang aktif
membangun kohesi sosial, memperkuat dialog antarbudaya dan
antaragama, dan mengatasi resistensi terhadap keberagaman.

Diagram dan penjelasan konsep ini memudahkan
pemahaman hubungan yang kompleks antar elemen teori, praktik
dakwah, serta hasil sosialnya di masyarakat multikultural yang
nyata. Referensi relevan mendukung konteks ini dengan hasil
penelitian empiris dan kajian konseptual tentang dakwah

multikultural dan kohesi sosial di masyarakat majemuk.>®

55 Dwi Mariyono dan Masykuri Masykuri, “Kiprah Pesantren: Solusi Konflik Sosial dan Etika

Bangsa

yang Multikultur,” Journal on Education 5, no. 4 (2023): 12052-65,

https://doi.org/10.31004/joe.v5i4.2166.



BAB III

METODE PENELITIAN

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi
deskriptif. Pendekatan kualitatif dipilih karena tujuan penelitian ini adalah
untuk memahami secara mendalam makna, nilai, dan pengalaman subjek dalam
konteks sosial yang kompleks. Pendekatan deskriptif kualitatif ini tidak
berorientasi pada pengujian hipotesis, melainkan pada upaya untuk
menggambarkan dan memahami realitas sosial dari perspektif pelaku (emic).
Dengan metode ini, penelitian fokus pada pemaparan rinci tentang bagaimana
subjek membentuk makna dari pengalaman hidup mereka, terutama dalam
dinamika dakwah multikultural yang berperan dalam membangun harmoni
sosial di masyarakat.

Pendekatan ini sesuai dengan prinsip-prinsip kualitatif yang menekankan
pengungkapan konteks dan makna melalui observasi, wawancara mendalam,
dan analisis dokumentasi, yang memungkinkan peneliti untuk menyajikan
gambaran komprehensif tentang fenomena yang diteliti.>>”

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang

bertujuan untuk memberikan gambaran rinci dan sistematis mengenai praktik

dakwah multikultural yang dilakukan oleh tokoh agama seperti Ustadz

36 John W. Creswell dan Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among
Five Approaches (Sage, 2023).
57 Lexy J. Meleong, Metologi Penelitian Kualitatif (PT Remaja Rosdakarya, 1989).

49



54

Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Huda di Desa Sukoreno.
Pendekatan ini menekankan pada pemaparan fakta dan realitas sosial sesuai
perspektif subjek dan konteks sosial budaya setempat tanpa tujuan menguji
hipotesis. Melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi, penelitian ini
menggambarkan pengalaman hidup, pola komunikasi, jaringan sosial, serta
praktik dakwah yang disesuaikan dengan keberagaman masyarakat. Pendekatan
ini memungkinkan peneliti memahami makna dan nilai yang muncul dari
interaksi dan proses sosial di lapangan secara komprehensif dan kontekstual.
Metode deskriptif kualitatif ini memfasilitasi pemahaman bagaimana
dakwah multikultural tidak hanya sebagai penyampaian ajaran agama
melainkan sebagai praktik sosial aktif yang membangun kohesi sosial dan
toleransi antar kelompok. Penelitian ini merefleksikan pendekatan ini
sebagaimana dijelaskan oleh Creswell®®, yang menggarisbawahi pentingnya
mendeskripsikan fenomena secara holistik berdasarkan data lapangan.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang
bertujuan untuk menggambarkan secara sistematis praktik dakwah
multikultural yang dilaksanakan oleh tiga tokoh agama, yaitu Ustadz
Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Huda di Desa Sukoreno.
Pendekatan deskriptif kualitatif fokus pada pengumpulan dan penyajian data
mengenai pengalaman hidup, nilai, dan praktik dakwah dari perspektif subjek

dalam konteks sosial budaya yang kompleks.

58 John W Creswell dan et al., Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches, ed. oleh 3 (SAGE Publications, 2014).



55

Pendekatan ini memungkinkan penelitt untuk secara utuh
merepresentasikan fenomena dakwah multikultural sebagai proses sosial yang
dinamis dalam membangun kohesi sosial, dialog lintas agama, dan harmoni
masyarakat, tanpa membatasi narasi pada struktur cerita naratif yang eksplisit
seperti dalam studi naratif. Sebagai pendekatan deskriptif, penelitian ini
menyajikan data secara rinci dan holistik tentang bagaimana para tokoh agama
merespon dan mengelola keberagaman agama dan budaya melalui praktik
dakwahnya.

Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan deskriptif kualitatif merupakan
strategi tepat untuk memotret praktik dakwah multikultural yang diwarnai
dengan dinamika sosial dan keragaman budaya dalam masyarakat Desa

Sukoreno secara menyeluruh dan sistematis.

. Lokasi Penelitian

Lokasi penelitian ini adalah Desa Sukoreno, Kecamatan Umbulsari,
Kabupaten Jember, Jawa Timur. Desa ini dipilih karena karakteristiknya sebagai
wilayah dengan keberagaman agama dan budaya yang tinggi. Masyarakat desa
ini menganut berbagai keyakinan seperti Islam, Kristen, Hindu, dan penghayat
kepercayaan Sapta Darma. Meskipun pluralitas agama menjadi potensi konflik
di beberapa wilayah, Desa Sukoreno menunjukkan realitas yang berbeda:
keharmonisan sosial tetap terjaga melalui praktik toleransi dan penghormatan
antarumat beragama. Oleh karena itu, desa ini menjadi lokasi yang sangat
relevan untuk mengeksplorasi praktik dakwah multikultural dan peran tokoh

agama dalam membina harmoni sosial.



56

C. Subjek Penelitian

Subjek utama penelitian ini adalah tiga tokoh agama yang dipilih secara
purposive berdasarkan wilayah atau gang tempat mereka berperan yang
mencerminkan karakter masyarakat setempat di Desa Sukoreno. Ustadz Suripto
berasal dari gang satu dan mewakili komunitas di gang satu dan dua, yang
secara sosial dan budaya memiliki pluralitas agama dengan keberadaan
pemeluk Hindu, Kristen, Islam, serta penganut Sapto Darmo. Ustadz Samsul
Huda mewakili gang tiga dan empat, di mana mayoritas penduduknya beragama
Islam. Sedangkan Ustadz Mukhtarudin berasal dari gang enam dan
merepresentasikan komunitas di gang lima dan enam yang memiliki karakter
serupa dengan gang satu dan dua, yakni masyarakat yang heterogen dengan
pemeluk agama Hindu, Kristen, dan aliran Sapto Darmo selain Islam.

Penelitian ini menggunakan strategi purposive sampling untuk
menentukan subjek penelitian inti sebagai sumber data primer utama®°. Selain
itu, selama proses di lapangan, peneliti juga berinteraksi dengan partisipan
pendukung yang datanya digunakan untuk memperkaya konteks dan analisis.

Empat informan kunci dipilih secara sengaja berdasarkan peran sentral
mereka dalam konstruksi dakwah dan kebijakan harmoni sosial di Desa
Sukoreno:
1. Tiga Tokoh Agama Islam: Ust. Mukhtarudin, Ust. Suripto, Ust. Samsul

Huda.

59 Robert E. Stake, The Art of Case Study Research (SAGE Publications, 1995).



57

2. Satu Pemangku Kebijakan Desa: Kepala Desa Sukoreno, H. Achmad
Chotri.

Mereka diwawancarara secara mendalam dan berulang sebagai sumber
data utama tentang proses dan pertimbangan dakwah multikultural. Selama
pelaksanaan observasi partisipatif, termasuk dalam kegiatan Riset Kolaborasi
Mahasiswa, serta melalui rekomendasi dari subjek inti, peneliti memperoleh
akses kepada sejumlah warga yang terlibat dalam praktik lintas agama. Interaksi
dan data dari mereka seperti Ibu Saudah (penganut Sapta Darma), Ibu Surip,
dan Ibu Suratemi (pemeluk Hindu), tidak digunakan sebagai sumber analisis
utama, melainkan berfungsi secara komplementer untuk: (1) memberikan
kontekstualisasi terhadap latar sosial tempat dakwah berlangsung; (2) menjadi
ilustrasi empiris konkret dari praktik yang dilaporkan subjek inti; dan (3)
sebagai bahan untuk triangulasi metode, khususnya dalam mengonfirmasi
kejadian-kejadian spesifik melalui dokumentasi visual dan keterangan
singkat®®. Pendekatan ini memungkinkan pemanfaatan data lapangan yang
muncul secara alamiah dengan tetap menjaga fokus analitis pada perspektif
subjek inti.

Pemilihan subjek ini dilakukan dengan teknik purposive sampling,
sehingga representasi tokoh agama di setiap wilayah atau gang tersebut
menggambarkan keragaman sosial dan keagamaan yang ada dalam Desa
Sukoreno secara komprehensif. Selain itu, pemilihan subjek tambahan

menggunakan teknik snowball sampling dengan meminta rekomendasi dari

80 Creswell dan Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches.



58

informan utama untuk mengidentifikasi tokoh masyarakat lain yang relevan
dalam memberikan perspektif berbeda mengenai praktik dakwah multikultural
di desa tersebut.

Pendekatan purposive sampling ini sejalan dengan tujuan penelitian
untuk memahami bagaimana dakwah multikultural dikonstruksi dan
dipraktikkan oleh tokoh-tokoh agama yang memiliki peranan strategis dalam
membangun dialog dan harmoni sosial di komunitas dengan latar belakang
budaya dan keagamaan yang plural.

Tokoh agama Islam dipilih sebagai subjek penelitian karena mereka
memegang peran sentral dalam menyampaikan dakwah multikultural di Desa
Sukoreno. Masyarakat yang menjadi bagian dari kegiatan dakwah atau yang
terpengaruh oleh dakwah ini juga dipilih sebagai informan tambahan, karena
mereka dapat memberikan pandangan langsung tentang efektivitas dakwah
serta tantangan yang mungkin dihadapi dalam penerapannya®?.

D. Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi
wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan analisis dokumen.
Wawancara dilakukan untuk menggali cerita hidup tiga tokoh agama tersebut
diatas, termasuk pengalaman, refleksi, dan nilai-nilai yang mendasari
pendekatannya dalam berdakwah. Wawancara ini bersifat terbuka dan fleksibel,

menyesuaikan dengan alur cerita yang dibangun oleh narasumber. Teknik ini

61 Alistair Geddes dkk., “When the Snowball Fails to Roll and the Use of ‘Horizontal’ Networking
in Qualitative Social Research,” International Journal of Social Research Methodology 21, no. 3
(2018): 347-58, https://doi.org/10.1080/13645579.2017.1406219.



59

memungkinkan peneliti memperoleh pemahaman yang kaya dan mendalam
mengenai motivasi, strategi, serta dampak sosial dari praktik dakwah yang
dilakukan.

Observasi partisipatif dilakukan dengan mengikuti kegiatan-kegiatan
dakwah yang melibatkan lintas agama, seperti tahlilan di rumah penghayat
Sapta Darma atau acara keagamaan bersama. Melalui observasi ini, peneliti
dapat menangkap dinamika interaksi sosial secara langsung, termasuk sikap
masyarakat terhadap dakwah multikultural. Selain itu, dokumen seperti arsip
kegiatan desa, rekaman ceramah, dan catatan program lintas agama juga
dianalisis sebagai data pendukung untuk menambah kedalaman dan validitas
informasi yang diperoleh.

E. Analisis Data

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif dengan tahapan yang sistematis dan mendalam. Tahapan tersebut
mencakup reduksi data, yaitu proses penyaringan dan penyederhanaan data agar
lebih fokus dan mudah dianalisis; penyajian data, yang menggambarkan
organisasi data secara sistematis dalam bentuk narasi dan tabel-temuan relevan;
serta penarikan kesimpulan yang bersifat induktif berdasarkan temuan
tersebut.5?

Pendekatan ini menekankan pada interpretasi data yang berasal dari

observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi yang mencerminkan

62 Matthew B. Miles dkk., Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook, ed. oleh 4th (SAGE
Publications, 2019).



60

realitas praktik dakwah multikultural oleh tiga tokoh agama di Desa Sukoreno.
Analisis dilakukan secara kontekstual dengan mempertimbangkan interaksi
sosial, nilai-nilai budaya, dan dinamika keagamaan yang muncul dalam
kehidupan masyarakat yang majemuk. Dengan demikian, analisis data dalam
penelitian ini bukan hanya menjelaskan apa yang terjadi, tetapi juga
mengungkap makna dan proses yang membentuk praktik dakwah tersebut
secara holistik dan bermakna.

Pertama-tama, proses analisis data dimulai dengan transkripsi dari
seluruh hasil wawancara mendalam yang telah dilakukan dengan subjek utama
maupun informan pendukung. Transkripsi dilakukan secara verbatim, untuk
menjaga keutuhan makna dari setiap ujaran, termasuk ekspresi, jeda, dan
penekanan yang menjadi bagian penting dari narasi yang disampaikan. Data
yang ditranskrip kemudian dibaca berulang kali dalam proses yang disebut
immersive reading, untuk memahami alur cerita, peristiwa penting, dan konteks
pengalaman yang diceritakan.53

Setelah tahap transkripsi dan pembacaan mendalam, langkah selanjutnya
adalah pengkodean data (coding). Coding dilakukan dengan metode terbuka
(open coding), yakni dengan mengidentifikasi tema-tema awal yang muncul
dari data. Tema-tema tersebut kemudian dianalisis lebih lanjut melalui proses
axial coding, yaitu menghubungkan antar kategori dan subkategori berdasarkan
hubungan logis dan makna yang terkandung di dalamnya. Tahap ini membantu

peneliti dalam menemukan struktur naratif yang terbentuk dari cerita subjek.

63 Catherine Kohler Riessman, Narrative methods for the human sciences (Sage Publications, 2008).



61

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang
bertujuan untuk memberikan gambaran yang sistematis dan mendalam
mengenai praktik dakwah multikultural oleh tiga tokoh agama, yakni Ustadz
Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Huda di Desa Sukoreno.
Pendekatan ini memungkinkan penelitian untuk menggali pengalaman, nilai,
dan makna yang terbentuk dalam konteks sosial budaya masyarakat yang
beragam. Melalui pengumpulan data dengan teknik observasi, wawancara
mendalam, dan dokumentasi, penelitian ini memaparkan pola komunikasi,
jaringan sosial, serta strategi dakwah yang berjalan secara kontekstual dan
inklusif.

Analisis data dilakukan dalam beberapa tahap, dimulai dengan reduksi
data yaitu proses pengurutan, penyaringan, dan penyederhanaan data yang
kemudian memberikan fokus pada aspek penting. Tahap berikutnya adalah
penyajian data yang sistematis berupa narasi deskriptif dan data pendukung
lainnya. Penarikan kesimpulan dilakukan secara induktif dengan menelaah
tema-tema yang muncul secara kritis dan kontekstual. Pendekatan ini tidak
hanya menjelaskan fenomena yang terjadi, tetapi juga menggali makna sosial,
interaksi, serta dinamika yang melatarbelakangi praktik dakwah multikultural
tersebut di Desa Sukoreno.

Metode yang digunakan selaras dengan prinsip metodologi kualitatif

menurut Creswell®® dan Moleong®, yang menekankan pentingnya memahami

64 Creswell dan al., Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches.
5 Meleong, Metologi Penelitian Kualitatif.



62

fenomena secara holistik dan dalam konteks alami, serta mengutamakan
perspektif subjek penelitian (emic). Dengan pendekatan ini, penelitian mampu
menyajikan data yang valid, berimbang, dan bermakna sebagai kontribusi

dalam pengembangan kajian dakwah multikultural.

F. Keabsahan Data

Keabsahan data dalam penelitian kualitatif, khususnya studi naratif
seperti yang digunakan dalam penelitian ini, merupakan aspek krusial yang
menjamin validitas, reliabilitas, dan kredibilitas temuan. Keabsahan dalam
konteks kualitatif tidak identik dengan standar kuantitatif seperti validitas
internal atau eksternal, tetapi lebih merujuk pada sejauh mana temuan penelitian
dapat dipercaya dan benar-benar merepresentasikan realitas yang diteliti.®®

Dalam penelitian kualitatif deskriptif, teknik triangulasi sumber menjadi
salah satu strategi utama untuk memastikan keabsahan data. Triangulasi sumber
melibatkan verifikasi data dengan membandingkan informasi yang diperoleh
dari berbagai narasumber yang berbeda latar belakang dan perannya. Pada
penelitian ini, triangulasi sumber dilakukan dengan melibatkan tiga tokoh
agama sebagai subjek utama yakni Ustadz Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan
Ustadz Samsul Huda; Kepala Desa Sukoreno, H. Achmad Choiri; dan sejumlah
warga yang memiliki perspektif berbeda, seperti Ibu Saudah (penganut aliran
Sapto Darmo), Pak Heri (RT Gang Dua), Ibu Suratemi (pemeluk agama Hindu

di Gang Dua), dan Ibu Surip (pemeluk agama Hindu di Gang Enam). Dengan

% John W. Creswell dkk., Penelitian kualitatif & desain riset: memilih diantara lima pendekatan,
Ed. 3 (Pustaka Pelajar, 2015).



63

membandingkan dan mengontraskan data dari berbagai sumber ini, peneliti
dapat mengidentifikasi konsistensi dan variasi informasi, sehingga
meningkatkan kepercayaan terhadap data yang diperoleh dan mengurangi bias
subjektivitas peneliti.®” Dengan cara ini, data tervalidasi melalui komunikasi
silang antar berbagai perspektif yang memperkaya dan menguatkan temuan.

Proses triangulasi sumber memungkinkan peneliti untuk menangkap
kompleksitas sosial dan budaya Desa Sukoreno secara lebih menyeluruh dan
akurat. Pendekatan ini mengurangi risiko bias individual dan memastikan
bahwa data yang disajikan mampu merepresentasikan realitas sosial yang
sesungguhnya. Selain itu, triangulasi memperkuat kredibilitas dan keandalan
hasil penelitian, karena temuan didukung oleh konsistensi dari berbagai sudut
pandang narasumber yang berbeda.

Penerapan triangulasi sumber merupakan bagian integral dari upaya
menjaga validitas internal dan kredibilitas penelitian kualitatif. Sesuai dengan
teori Lincoln dan Guba®, triangulasi sumber merupakan salah satu dari
beberapa kriteria penting untuk menilai keabsahan data selain kredibilitas,
transferabilitas, dependabilitas, dan konfirmabilitas. Strategi ini menjadi
penting terutama dalam penelitian yang mengkaji fenomena sosial yang
kompleks dan multi-dimensi seperti dakwah multikultural di konteks Desa

Sukoreno.

67 Burhan Bungin, Metode Penelitian Kualitatif (2006).
% Yvonna S. Lincoln dan Egon G. Guba, Naturalistic Inquiry, Nachdr. (Sage, 20).



64

Untuk memastikan keabsahan temuan, penelitian ini menerapkan teknik
triangulasi secara konsisten.
1. Triangulasi Metode
Triangulasi metode menjadi pilar utama, di mana data dari satu
sumber dicek dengan metode pengumpulan data yang berbeda®. Setiap
klaim atau narasi penting dari wawancara mendalam dengan subjek inti
diupayakan untuk dikonfirmasi melalui:

a. Observasi Partisipatif: Mengamati langsung pola komunikasi dan
interaksi dalam kegiatan dakwah atau sosial yang disebutkan.

b. Dokumentasi Visual dan Fisik: Menggunakan foto dokumentasi
(misalnya, foto kegiatan tahilian di rumah penganut Sapta Darma)
sebagai bukti empiris yang mendukung narasi partisipan tentang
keterlibatan lintas iman’®. Data visual ini berfungsi sebagai alat
konfirmasi dan pemberi kedalaman kontekstual yang kaya.

2. Triangulasi Sumber Data
Pandangan dan pengalaman dari keempat subjek inti (tiga tokoh
agama dan satu kepala desa) secara terus-menerus dibandingkan dan
dipertentangkan untuk menemukan pola, konsistensi, serta perbedaan
perspektif yang bermakna, sehingga membangun pemahaman yang

holistik”?.

% N. K. Denzin, The Research Act: A Theoretical Introduction to Sociological Methods (5th ed.)
(Pearson Education, 2009).

70 Sarah Pink, Doing Visual Ethnography, 3rd ed. (SAGE Publications, 2013).

"I Michael Quinn Patton, Qualitative Research & Evaluation Methods: Integrating Theory and
Practice, 4th ed. (SAGE Publications, 2015).



65

3. Pemanfaatan Data Kontekstual Secara Kritis
Data dari partisipan pendukung dan dokumentasi digunakan secara
proporsional dan kritis. Mereka tidak menjadi dasar untuk klaim
generalisasi, tetapi sebagai penguat konteks dan bukti pendukung yang
mengilustrasikan bahwa suatu peristiwa yang diceritakan subjek inti benar-
benar terjadi dan memiliki dampak yang dapat diamati. Dengan demikian,
seluruh data yang dikumpulkan, baik primer dari subjek inti maupun
pendukung dari konteks, diolah secara transparan untuk membangun
analisis yang utuh dan dapat dipertanggungjawabkan.
G. Tahapan-tahapan Penelitian
Penelitian ini dilaksanakan dalam tiga tahap utama yaitu tahap persiapan,
eksplorasi umum, dan eksplorasi terfokus. Pada tahap persiapan, peneliti
melakukan studi pendahuluan dan penyusunan proposal penelitian, sekaligus
identifikasi lokasi dan subjek penelitian. Proses ini juga mencakup pengurusan
izin penelitian serta konsultasi akademik dengan pembimbing. Tahap eksplorasi
umum bertujuan membangun relasi dengan komunitas melalui wawancara
pendahuluan dan observasi terhadap dinamika sosial di wilayah penelitian.
Pada tahap eksplorasi terfokus, pengumpulan data intensif dilakukan
dengan teknik wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan pengumpulan
dokumen relevan. Proses analisis data dimulai secara bertahap dengan reduksi
data, penyajian narasi deskriptif, hingga penyusunan tema yang
menggambarkan praktik dakwah multikultural yang dijalankan oleh ketiga

tokoh agama di Desa Sukoreno. Selanjutnya, temuan dianalisis secara



66

kontekstual dan wvalidasi dilakukan melalui triangulasi sumber, termasuk
verifikasi dengan para narasumber kunci dan tokoh masyarakat. Proses ini
diakhiri dengan penyusunan laporan akhir serta refleksi terhadap temuan untuk
merumuskan kesimpulan relevan dan bertanggung jawab secara akademik.
Pendekatan kualitatif deskriptif dalam penelitian ini memungkinkan
pemaparan yang mendalam dan sistematis terhadap realitas sosial dakwah
multikultural, sekaligus menggambarkan keragaman nilai, pengalaman, dan
strategi dakwah di tengah komunitas yang heterogen dan plural. Pendekatan ini
dinilai mampu memberikan kontribusi teoritik dan praksis yang signifikan
untuk pengembangan dakwah multikultural di konteks pedesaan seperti Desa

Sukoreno.”?

72 Creswell dan al., Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches.



BAB IV

PAPARAN DATA DAN ANALISIS

A. Proses Konstruksi Sosial Dakwah Multikultural: Eksternalisasi,
Objektivasi, dan Internalisasi
1. Eksternalisasi: Tindakan dan Komunikasi sebagai Pengejawantahan
Nilai Inklusivitas
Dalam kerangka teori konstruksi sosial Berger dan Luckmann,
eksternalisasi merupakan proses dialektis pertama dimana subjek (dalam hal
ini tokoh agama Islam) mewujudkan kesadaran dan nilai-nilai subjektifnya
ke dalam dunia sosial melalui tindakan dan komunikasi yang teramati.”3
Proses ini menjadi fondasi material bagi terciptanya realitas sosial yang
diakui bersama. Namun, untuk memahami secara penuh makna
eksternalisasi dalam konteks masyarakat majemuk seperti Desa Sukoreno,
kerangka teoritis perlu diperkaya dengan perspektif multikulturalisme
Bhikhu Parekh, teori modal sosial Robert Putnam, dan teori strukturasi
Anthony Giddens. Analisis multidisipliner ini mengungkap bahwa tindakan
eksternalisasi para tokoh agama Islam bukan sekadar ekspresi personal,
melainkan strategi budaya yang secara simultan: (1) mengkonkretkan
prinsip-prinsip multikulturalisme Parekh, khususnya kesetaraan dalam

perbedaan (equality in difference), interaksi antarbudaya (intercultural

3 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966.

67



68

dialogue), dan partisipasi aktif; (2) membangun bridging social capital ala
Putnam yang menjembatani kelompok-kelompok sosial yang berbeda; dan
(3) melakukan reproduksi dan transformasi struktur sosial melalui duality
of structure Giddens, dimana agensi tokoh agama baik menguatkan norma
kohesif yang ada sekaligus mengarahkannya pada bentuk masyarakat yang
lebih kosmopolitan.”* Dengan demikian, eksternalisasi di Sukoreno
merupakan praktik sosial yang kompleks, reflektif, dan berorientasi pada
pembentukan tatanan masyarakat akomodatif-kosmopolitan.

Pertama, eksternalisasi termanifestasi melalui keterlibatan aktif dan
simbolik dalam ritual atau kegiatan keagamaan kelompok lain. Partisipasi
semacam ini merupakan bentuk nyata dari interaksi antarbudaya
(intercultural dialogue) yang diadvokasi Parekh, dimana kelompok yang
berbeda terlibat dalam pertukaran simbolik untuk saling memahami dan
menghargai ‘cara hidup’ masing-masing.”> Dari perspektif Putnam,
tindakan ini menciptakan ikatan menjembatani (bridging ties) yang
menghubungkan jaringan sosial komunitas Muslim dengan komunitas
Sapta Darma atau Hindu, mengurangi prasangka dan membangun
kepercayaan.’® Ustadz Mukhtarudin, misalnya, secara rutin diundang untuk

memimpin tahlil di rumah penganut Sapta Darma. Keterlibatannya tidak

4 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory; Putnam, Bowling
alone; A. Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration (University
of California Press, 1984).

75 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.

6 Putnam, Bowling alone.



69

serta merta, tetapi disertai refleksi etis untuk menjaga keseimbangan sosial,
sebuah bentuk agensi yang sadar struktur dalam kerangka Giddens:

"lIya, bisa. Pernah untuk beberapa kali saya pernah mimpin untuk

ajaran tapi terus setelah itu saya toleranlah. Jadi kepada yang

ngundang terus, ‘Pak, ngapunten Pak ya kalau saya itu ...’ Dan saya
khawatir nanti pemimpin sampean itu cemburu dengan apa yang
saya pimpin sehingga nanti ada kesalahpahaman."”’

Kekhawatiran yang diungkapkan menunjukkan kesadaran akan
kompleksitas relasi kuasa simbolik dalam masyarakat plural. Pernyataan ini
dikonfirmasi oleh Ibu Saudah, penganut Sapta Darma, yang merasakan
dampak positif dari modal sosial yang terbangun:

"Ya, kalau ada acara selamatan di rumah, saya sering undang Pak

Mukhtar. Beliau yang memimpin doa tahlil. Kami di sini

menghormati itu, dan beliau juga menghormati kami. Suasannya

jadi tenang."”®

Lebih lanjut, penilaian Ibu Saudah bahwa Ustadz Mukhtarudin
"tidak fanatik" dan "masih nasionalisme" mencerminkan pengakuan
terhadap kesetaraan dalam perbedaan (equality in difference) prinsip Parekh
yang menolak asimilasi paksa tetapi mengakui hak kelompok minoritas
untuk dihormati dalam identitasnya yang khas.”® Observasi partisipatif dan
dokumentasi foto kegiatan tersebut menjadi bukti empiris bahwa tindakan
eksternalisasi ini telah mengkristal menjadi praktik sosial yang

mereproduksi struktur harmoni sekaligus mentransformasi pola relasi yang

sebelumnya mungkin lebih terpisah.

7 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno, 15 Juli 2025.
78 Ibu Saudah, Penganut Sapta Darma, 15 Juli 2025.
79 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



70

Gambar 4.1. Dokumentasi Foto, Kegiatan Tahlilan di Rumah Ibu Saudah
(Sapta Darma), Mei 2024.

Kedua, eksternalisasi nilai inklusivitas dilakukan melalui strategi
komunikasi yang sensitif, reflektif, dan diawali dengan permintaan maaf
sebagai bentuk pengakuan awal atas perbedaan. Pendekatan ini merupakan
operasionalisasi dari prinsip dialogis dan pengakuan (recognition) dalam
multikulturalisme Parekh, yang menekankan pentingnya prasyarat etis
sebelum pertukaran substantif terjadi.?% Dari sudut pandang Giddens, ini
adalah strategi diskursif yang digunakan agen untuk mengelola ketegangan
potensial dalam struktur masyarakat majemuk. Ustadz Suripto secara
eksplisit menjelaskan logika strategis di balik komunikasinya:

"Dalam kita menyampaikan hal-hal keagamaan, jadi sebelum kita

berdakwah, kita harus mengutarakan hal yang sensitif tapi harus
meminta maaf. Saudara saya yang beragama Katolik, beragama

80 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



71

Hindu maupun aliran kepercayaan, saya sekarang ... kita mohon

maaf. Kita bicara dalam riil keluarga muslim. Jadi nanti bila ada

suatu yang menyinggung, kata-kata saya, saya tidak tersinggung.

Karena Islam punya aturan sendiri, jenengan punya aturan

sendiri."®!

Dengan menetapkan “aturan permainan” dialog sejak awal, Ustadz
Suripto menciptakan ruang komunikasi yang aman (safe communicative
space), sebuah bentuk modal sosial kognitif yang memfasilitasi koordinasi
dan pemahaman bersama lintas kelompok.®? Permintaan maaf di sini adalah
performativitas dari sikap kesetaraan dalam kedaulatan nilai, mengakui
bahwa setiap kelompok memiliki sistem normatifnya sendiri yang sah.
Tindakan ini mengeksternalisasikan komitmen pada masyarakat
multikultural tipe akomodatif (dalam klasifikasi Parekh), dimana kelompok
mayoritas secara aktif menciptakan ruang dan mengakomodasi kebutuhan
simbolik kelompok minoritas.®

Ketiga, eksternalisasi juga tampak dalam tindakan mediasi dan
penyelesaian konflik secara kolaboratif dan non-konfrontatif. Di sini, tokoh
agama berfungsi sebagai jembatan sosial (social brokers) yang kritis dalam
membangun bridging social capital, sekaligus sebagai agen yang
mentransformasi struktur konflik menjadi struktur kooperasi. Tindakan ini

sesuai dengan cita-cita Parekh tentang masyarakat multikultural yang

partisipatif dan adil, dimana semua kelompok memiliki kepentingan dalam

81 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno, 4 November 2025.

82 Konsep cognitive social capital merujuk pada sumberdaya bersama seperti norma, nilai,
kepercayaan, dan pemahaman yang memfasilitasi kerjasama.

8 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



72

menjaga tatanan bersama.®* Ustadz Mukhtarudin  menceritakan
pengalamannya menangani penolakan terhadap pembangunan sanggar
Sapta Darma:

"Akhirnya saya gagalkan dengan cara damai. ... Aku ndak mau

istilahnya pecah dengan tonggo saya gak mau dibenci oleh tetangga,

saya tidak mau bermusuhan di tetangga saya dengan masalah-

masalah agama ini. Saya kan selalu menjaga ..."*°

Pilihan untuk menggunakan jalur hukum desa dan musyawarah,
daripada konfrontasi langsung, adalah eksternalisasi dari nilai perdamaian
dan keadilan prosedural. Contoh paralel adalah peran Ustadz Suripto dalam
mencegah pembangunan pura baru yang berpotensi memecah komunitas
Hindu. Atas permintaan tokoh Hindu yang sudah mapan, ia bersama tokoh
lain memberikan dukungan melalui penandatanganan surat penolakan.®
Tindakan kolektif lintas agama ini adalah wujud nyata dari solidaritas sipil
(civic solidarity) yang melampaui identitas primordial, sekaligus
menunjukkan pergeseran menuju masyarakat kosmopolitan dalam
klasifikasi Parekh, dimana individu dan kelompok berkolaborasi demi
kepentingan umum yang inklusif.8’

Keempat, eksternalisasi dilakukan melalui adaptasi dan akomodasi
kreatif terhadap tradisi lokal. Praktik ini adalah jantung dari

multikulturalisme dialogis Parekh, dimana budaya tidak dianggap statis,

tetapi terbuka untuk interpretasi ulang dan pertukaran yang saling

84 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
85 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

86 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

87 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



73

memperkaya.® Proses akomodasi kreatif ini juga memperkuat modal sosial
berbasis nilai-nilai bersama (shared values) yang telah ada dalam struktur
budaya lokal. Ustadz Mukhtarudin menjelaskan transformasi ritual:

"Nah, sehingga tidak akan menutup kemungkinan sebelumnya
orang muslim itu mengadakan acara ini, orang Hindu yang terlebih
dahulu yang punya acara kan ngoten olahnya apa ya anu istilahnya
cara upacaranya yang di apa diganti dengan upacara Islam yang dulu
hanya sebatas istilahnya ambungannya orang Hindu ... kalau
tradisinya wali diganti diganti menjadi tahlilan ..."%’

Adaptasi ini bukan asimilasi, melainkan sintesis kultural yang
menghormati akar tradisi sekaligus memberikan makna baru. Konfirmasi
dari Ibu Surip, yang berpengalaman hidup di kedua sisi tradisi,
menunjukkan keberhasilan proses ini dalam membangun ikatan lintas
identitas. Saat masih Hindu, ia mengundang Ustadz Mukhtarudin; setelah
menjadi Muslim, ia menjaga kerangka inklusif dalam acara keluarganya.*®
Pola ini mengilustrasikan duality of structure dengan jelas: struktur tradisi
selamatan (sebagai aturan dan sumberdaya) digunakan oleh agen (tokoh
agama Islam dan masyarakat) untuk mereproduksi kebersamaan, sekaligus
ditransformasi muatan religiusnya. Dengan demikian, eksternalisasi melalui
akomodasi kultural berkontribusi pada terbentuknya masyarakat
multikultural yang otonomis-kritis, dimana kelompok-kelompok mampu

menjaga identitasnya sambil terlibat dalam proses saling mengubah dan

diperkaya.*!

88 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
89 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

%0 Wawancara dengan Ibu Surip (Mantan Hindu, kini Muslim), 20 Juli 2025.

o1 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



74

Secara keseluruhan, proses eksternalisasi nilai-nilai inklusivitas dalam
dakwah multikultural di Desa Sukoreno harus dipahami sebagai sebuah proyek
sosial multidimensi. Melalui partisipasi ritual, komunikasi reflektif, mediasi
kolaboratif, dan akomodasi kultural, ketiga tokoh agama telah
mengobjektivikasi prinsip-prinsip multikulturalisme Parekh, dari pengakuan
hingga dialog dan keadilan, ke dalam tindakan sehari-hari. Tindakan-tindakan
ini secara simultan berfungsi sebagai mesin pembangun bridging social capital
yang vital bagi kohesi masyarakat heterogen, sekaligus menjadi momen agensi
yang bertanggung jawab dalam mereproduksi dan mentransformasi struktur
sosial setempat menuju bentuk yang lebih inklusif dan kosmopolitan. Data
trianggulasi dari berbagai pihak menunjukkan bahwa eksternalisasi ini telah
menghasilkan intersubjective understanding sebuah kesepahaman bersama
yang menjadi dasar bagi tahap selanjutnya, yaitu objektivasi, dimana praktik-
praktik ini mulai mengkristal menjadi norma, kebiasaan, dan institusi sosial
yang diterima sebagai “kenyataan yang taken-for-granted” di Desa Sukoreno.
2. Objektivasi: Pembentukan Kesepakatan dan Norma Sosial yang

Diterima Bersama

Dalam dialektika konstruksi sosial Berger dan Luckmann, objektivasi
merupakan tahap kritis di mana makna subjektif yang telah dieksternalisasi
melalui tindakan dan komunikasi, mulai mengkristal menjadi "kenyataan sosial
yang objektif" berupa norma, aturan, prosedur, dan kesepakatan yang

dilembagakan dan diterima sebagai suatu yang taken-for-granted oleh



75

komunitas.®? Proses ini tidak berlangsung dalam ruang hampa, melainkan
dalam arena sosial yang telah terstruktur. Oleh karena itu, analisis objektivasi
di Desa Sukoreno memerlukan lensa teoretis yang dapat menangkap dinamika
kekuasaan, negosiasi, dan solidaritas dalam masyarakat majemuk. Teori
multikulturalisme Bhikhu Parekh membantu memahami bagaimana norma-
norma bersama tersebut lahir dari dialog antarbudaya yang mengakui
kesetaraan kelompok-kelompok berbeda, sekaligus mengkategorikan
masyarakat Sukoreno ke dalam tipe akomodatif yang bergerak menuju
kosmopolitan.”®* Teori modal sosial Robert Putnam mengungkap bahwa
kesepakatan-kesepakatan ini adalah wujud nyata dari norma resiprositas dan
kepercayaan umum (generalized trust) yang menjadi tulang punggung
bridging social capital ®* Sementara itu, teori strukturasi Anthony Giddens
memampukan kita melihat proses objektivasi sebagai momen di mana struktur
(aturan sosial, sumber daya) direproduksi dan sekaligus ditransformasi melalui
praktek berulang (routine practices) para agen (tokoh agama, masyarakat,
pemerintah desa), menciptakan duality of structure yang stabil namun
dinamis.®> Objektivasi di Sukoreno, dengan demikian, adalah proses
institusionalisasi nilai-nilai inklusif menjadi sebuah social order yang konkret

dan mengikat.

92 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966.

93 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.

%4 Putnam, Bowling alone.

%% Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.



76

Pertama, objektivasi tampak dalam kesepakatan tentang tata cara
penyelenggaraan acara campuran, yang mengatur pemisahan ruang dan
waktu ritual. Norma ini bukanlah segregasi yang kaku, melainkan sebuah
kesepakatan prosedural yang lahir dari dialog untuk mengakomodasi
perbedaan mendasar sekaligus memungkinkan kebersamaan sosial. Dari
perspektif Parekh, ini adalah contoh praktis dari kesetaraan dalam
perbedaan (equality in difference); setiap kelompok diberikan ruang
otonomi untuk menjalankan ritualnya secara penuh, tanpa harus
mengorbankan kekhusyukannya demi asimilasi paksa.”® Putnam akan
melihat ini sebagai pembentukan aturan koordinasi yang jelas, yang
mengurangi ketidakpastian dan biaya transaksi dalam interaksi lintas
kelompok, sehingga memperkuat bridging social capital.’” Ustadz
Mukhtarudin menjelaskan logika di balik norma ini:

"He Mas sampeyan ngundang golonganku. Aku nek ngomong

golonganku Mas. aku gak langsung ngomong wong muslim,

sampeyan ojo dicampur karo wong Hindu ngoten mboten. ... Jadi
bisa membedakan tempat saiki dan dulu mboten, campur aduk wis
ngoten wis melok-melok bareng."®

Pernyataan ini menunjukkan bagaimana struktur sosial lama yang
mungkin lebih “campur aduk™ telah ditransformasi melalui refleksi dan
negosiasi menjadi struktur baru yang lebih teratur. Pemisahan ini, dalam

kerangka Giddens, adalah sumber daya (resource) yang diciptakan agen

untuk mengelola kompleksitas, dan sekaligus menjadi aturan (rule) yang

% Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
%7 Putnam, Bowling alone.
%8 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



77

mereproduksi tatanan sosial yang harmonis. Norma ini telah terobjektivasi
sehingga ketika dijalankan, tidak lagi dipersoalkan, tetapi diterima sebagai
cara yang “benar” dan “nyaman” untuk bersama.

Kedua, objektivasi terjadi dalam kesepakatan kolektif untuk
menghormati hari raya agama lain, khususnya dengan tidak menggunakan
pengeras suara masjid selama perayaan Nyepi. Kesepakatan ini telah
berubah dari sekadar sikap personal menjadi norma komunal yang
mengikat. Ini adalah wujud nyata dari pengakuan (recognition) dan
akomodasi aktif terhadap kebutuhan simbolik kelompok minoritas, yang
merupakan ciri masyarakat multikultural tipe akomodatif dalam klasifikasi
Parekh.'® Dari sudut pandang Putman, larangan bersama ini mencerminkan
tingginya stock of trust dan norma resiprositas (“kamu menghormati hari
rayaku, aku menghormati hari rayamu”) yang telah terakumulasi dalam
komunitas.®® Ustadz Suripto menegaskan sifat kolektif dan konsensual dari
norma ini:

"Kita menghormatinya selama, selama nyepi satu hari semalam,

adzan nggak make pengeras. Adzan nggak make pengeras. ... Ini

konsensus yang disepakati antar tokoh-tokoh agama yang lainnya."

Kepala Desa Sukoreno, H. Achmad Choiri, juga mengonfirmasi
bahwa norma ini dipatuhi sebagai kebijakan bersama.'® Dalam teori
Giddens, konsensus ini adalah struktur dalam bentuk aturan normatif yang

memandu tindakan. Kepatuhan rutin warga Muslim terhadap aturan ini

% Putnam, Bowling alone.
190 H, Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno, Mei 2024,



78

setiap tahun mereproduksi dan mengukuhkan struktur harmoni tersebut,
sekaligus  mentransformasikan  potensi  konflik  (kebisingan vs.
kekhusyukan) menjadi momen solidaritas.

Ketiga, objektivasi termanifestasi dalam aturan formal-informal
terkait penyembelihan hewan dan konsumsi makanan dalam acara bersama.
Aturan ini lahir dari negosiasi yang sensitif antara tuntutan syariat Islam
(halal) dan kebutuhan sosial untuk bersilaturahmi. Parekh akan melihat ini
sebagai contoh dialog antarbudaya yang produktif, di mana perbedaan nilai
yang mendasar (halal vs. non-halal) tidak diabaikan, tetapi dikelola melalui
penciptaan mekanisme bersama yang menghormati prinsip masing-

masing.'® Mekanisme ini, penyembelihan khusus oleh Muslim, telah

menjadi standar prosedur operasional yang diterima semua pihak. Ustadz
Suripto menjelaskan dasar normatifnya:
"penyembelihan hayawan tidak ada kalimat bismillahnya minimal
kalimat Allah, itu dalam hukum Islam diharamkan. ... Jadi
penyembelihan kadang-kadang nek sing muslim dikhususkan. Nanti
disuruh menyembelih orang muslim, ikannya. Nah, sing untuk orang
muslim."!%2
Ustadz Samsul Huda menambahkan bahwa penyimpangan dari
aturan ini akan menyebabkan penolakan dari warga Muslim.!® Aturan ini,
dalam analisis Putnam, adalah norma yang ditegakkan (enforced norm)

yang menjaga kualitas bridging social capital dengan memastikan tidak ada

pihak yang merasa nilai dasarnya dilanggar. Secara Giddensian, aturan ini

191 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
192 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
103 Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam Sukoreno, Mei 2024,



79

adalah struktur yang membatasi (constraining) pilihan di satu sisi (tidak bisa
sembarang sembelih), tetapi sekaligus memungkinkan (enabling) interaksi
sosial yang luas dan aman di sisi lain.

Keempat, objektivasi terjadi melalui penyepakatan terminologi
untuk menghindari tumpang tindih istilah keagamaan yang sensitif. Ini
adalah proses delimitasi simbolik yang sangat canggih, menunjukkan
tingkat kedewasaan dialog yang tinggi. Menurut Parekh, pengakuan bahwa
istilah keagamaan mengandung muatan teologis yang dalam dan karenanya
perlu dihormati, adalah bagian dari pengakuan terhadap integritas budaya
masing-masing kelompok.® Penciptaan istilah baru “Dana Punia” sebagai
padanan fungsi “zakat” dalam tradisi Hindu adalah contoh dari generasi
kultural bersama (shared cultural generation). Ustadz Suripto menceritakan
proses negosiasinya:

"Akhirnya, iku juga me-menamakan bahwa dia setiap tahun hari

raya Nyepi itu membagikan beras itu dinamakan zakat. Akhirnya

saya duduk bersama. ... Ambillah dari agama sampean nama yang
tidak benturan dengan muslim. ... Akhirnya sekarang diberi nama

Dana Punia, Zakadnya itu."!%®

Kesepakatan untuk menggunakan istilah yang berbeda tetapi
fungsional ini telah menjadi konvensi linguistik bersama yang mencegah
konflik semantik dan menjaga batas identitas. Dari perspektif modal sosial,

ini adalah investasi dalam koordinasi kognitif yang mengurangi

kesalahpahaman. Dalam kerangka Giddens, ini adalah agen (tokoh agama)

194 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
105 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



80

yang secara aktif menggunakan sumber daya interpretatif mereka untuk
mereproduksi struktur ~ komunikasi  yang  jelas, sekaligus
mentransformasikan struktur kebingungan yang berpotensi konflik.
Kelima, objektivasi mencapai bentuknya yang paling formal melalui
institusionalisasi forum dialog lintas agama, seperti FKUB (Forum
Kerukunan Umat Beragama). Lembaga ini merupakan kristalisasi tertinggi
dari komitmen kolektif untuk menjaga harmoni. Dalam klasifikasi Parekh,
keberadaan forum semacam ini menandai masyarakat yang tidak hanya
akomodatif, tetapi juga partisipatif dan bergerak ke arah kritis-
kosmopolitan, di mana perbedaan didiskusikan secara terbuka dan
dilembagakan.’® Putnam akan melihat FKUB sebagai jejaring
kelembagaan (institutional network) yang menjadi infrastruktur bagi
bridging social capital, tempat norma dan kepercayaan dipelihara dan
diperbarui.'®” Kepala Desa menjelaskan fungsi objektif forum ini:
"FKUB (Forum Kerukunan Umat Beragama) dibentuk sebagai
kebijakan desa untuk memastikan komunikasi tersambung dan
menyelesaikan polemik kecil antar umat beragama. Forum ini
melibatkan perwakilan dari setiap agama, termasuk Sapta Darma,
Katolik, dan Hindu."'%®
Walaupun pertemuannya tidak sering, eksistensi forum ini sendiri

sudah menjadi struktur objektif yang siap digunakan. Ustadz Suripto juga

menyebutkan forum tahunan yang diselenggarakan di halaman gereja

196 parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
197 Putnam, Bowling alone.
198 H, Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno.



81

sebagai ruang dialog.!” Dalam teori Giddens, FKUB adalah sistem
kelembagaan yang merupakan perwujudan dari struktur aturan dan sumber
daya. Keberadaannya memungkinkan agen (tokoh agama) untuk melakukan
koordinasi, dan melalui kegiatannya yang berulang, ia terus mereproduksi
dirinya sendiri sebagai bagian tak terpisahkan dari tatanan sosial Sukoreno.
Secara keseluruhan, proses objektivasi di Desa Sukoreno telah
mengubah nilai-nilai inklusivitas yang subjektif menjadi sebuah arsitektur
sosial objektif yang terdiri dari norma, kesepakatan, dan lembaga. Proses ini
diperkaya dan dapat dijelaskan melalui sintesis teori: norma-norma tersebut
merupakan buah dari dialog pengakuan ala Parekh, yang telah membangun
modal sosial bridging yang kuat ala Putnam, dan melalui praktik berulang,
norma-norma tersebut telah menjadi struktur yang memungkinkan dan
mengikat ala Giddens. Struktur objektif ini tidak kaku, tetapi hidup karena
terus dipraktikkan dan direproduksi dalam interaksi sehari-hari.
Keberhasilan objektivasi ini menciptakan landasan yang kokoh untuk tahap
terakhir dalam konstruksi realitas sosial: internalisasi, di mana norma-
norma harmonis ini tidak lagi dipahami sebagai aturan luar, tetapi diadopsi
sebagai keyakinan, nilai, dan identitas diri oleh masing-masing anggota
masyarakat Sukoreno.
3. Internalisasi: Penyerapan Nilai Inklusivitas dalam Diri Masyarakat
Internalisasi, dalam dialektika konstruksi sosial Berger dan

Luckmann, merupakan tahap final di mana individu-individu dalam

199 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



82

masyarakat mengadopsi realitas sosial yang telah terobjektivasi, berupa
norma, nilai, dan pengetahuan bersama, ke dalam kesadaran subjektif
mereka. Proses ini mengubah apa yang awalnya bersifat eksternal dan
mungkin dipaksakan, menjadi bagian dari keyakinan, identitas, dan pola
perilaku yang dianggap wajar dan alamiah.'’® Di Desa Sukoreno,
internalisasi nilai-nilai inklusivitas dan harmoni sosial tidak terjadi secara
otomatis, tetapi melalui proses pembelajaran sosial yang panjang dan
partisipatif. Untuk memahami kedalaman dan dinamika internalisasi ini,
kerangka teoritis perlu diperluas. Teori multikulturalisme Bhikhu Parekh
membantu menjelaskan bagaimana nilai-nilai toleransi dan pengakuan
terhadap perbedaan diinternalisasi hingga membentuk identitas kolektif
yang kosmopolitan, di mana individu merasa nyaman dengan keragaman
dan menganggapnya sebagai kekayaan.!'! Teori modal sosial Robert
Putnam mengungkap bahwa internalisasi norma-norma resiprositas dan
kepercayaan umum telah menciptakan habitus kooperatif yang menjadi
modal sosial yang berkelanjutan, melampaui sekadar perhitungan rasional
jangka pendek.'’?> Sementara itu, teori strukturasi Anthony Giddens
memungkinkan kita melihat internalisasi sebagai proses di mana struktur
(norma harmoni) tidak hanya membatasi tindakan, tetapi juga dijadikan

sumber daya oleh agen (warga) untuk menjalani kehidupan sehari-hari

110 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966.

"1 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.

112 Putnam, Bowling alone.



83

dengan percaya diri dalam kerangka koeksistensi damai, sehingga
mereproduksi struktur tersebut secara terus-menerus.*'* Dengan demikian,
internalisasi di Sukoreno adalah kristalisasi keberhasilan konstruksi sosial,
di mana harmoni telah menjadi "naluri kedua" bagi warganya.

Pertama, internalisasi tercermin dalam pola hubungan sehari-hari
yang cair dan spontan antarwarga berbeda agama. Gotong royong lintas
agama bukan lagi proyek yang disengaja, melainkan respons alami yang
muncul dari habitus inklusif yang telah terbentuk. Dari perspektif Parekh,
ini adalah indikator masyarakat yang telah mencapai tingkat
kosmopolitanisme praktis, di mana batas-batas identitas keagamaan
menjadi cair dalam ranah kewargaan dan solidaritas sosial.'** Putnam akan
membaca tindakan spontan ini sebagai bukti kuatnya norma resiprositas
yang telah menginternal (internalized norm of reciprocity) dan tingginya
kepercayaan umum (generalized trust) di antara kelompok yang berbeda.!®
Ustadz Suripto menggambarkan fenomena ini dalam pembangunan
mushola:

"Dulu saya dibangun mushola saja dulu yang ikut nyemplong

(fondasi) bahasane, bukan dari muslim, campur. itu tanpa diundang.

Enten seng ngekei rokok. Kesadaran diri sendiri."!!'®

Bantuan spontan dari warga non-Muslim ini menunjukkan bahwa

nilai gotong royong lintas agama telah terinternalisasi sedemikian rupa

113 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.
114 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
115 Putnam, Bowling alone.

116 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



84

sehingga menjadi bagian dari "kesadaran diri sendiri". Dalam kerangka
Giddens, tindakan spontan ini adalah praktik rutin yang menggunakan
struktur norma gotong royong dan kepercayaan sebagai sumber daya,
sekaligus terus mereproduksi struktur tersebut setiap kali tindakan serupa
terjadi.

Kedua, internalisasi tampak pada sikap saling menjaga perasaan
(mutual sensitivity) yang telah menjadi kebiasaan otomatis. Sikap ini
melampaui kepatuhan pada aturan formal; ini adalah etiket sosial internal
yang mengatur interaksi. Parekh akan melihat ini sebagai buah dari
pengakuan (recognition) yang telah meresap, di mana masing-masing pihak
tidak hanya tahu tetapi juga merasakan pentingnya menghormati ruang
sakral pihak lain.'?” Putnam akan menyebutnya sebagai bentuk social
empathy yang merupakan produk dari bridging social capital yang
matang.’® Ustadz Mukhtarudin mencontohkan pola perilaku yang telah
menjadi kebiasaan:

Saat acara selamatan Hindu, ia dan warga Muslim lainnya duduk di

luar atau emperan, menghormati ritual yang berlangsung di

dalam.!'"’

Ibu Surip memberikan konfirmasi dari perspektif penerima:
"Warga Muslim yang datang, mereka tidak masuk ke dalam kalau

kami lagi sembahyang. Mereka tunggu di luar, ngobrol santai. Kami
juga begitu kalau ke acara mereka."'*

"7 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.

118 Konsep social empathy mengacu pada kemampuan untuk memahami perasaan dan perspektif
orang dari kelompok sosial yang berbeda.

119 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

120 Tbu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim, 20 Juli 2025.



85

Pernyataan "kami juga begitu" menunjukkan bahwa internalisasi
telah terjadi secara timbal balik dan simetris. Dari sudut pandang Giddens,
pola penghormatan ruang ini adalah praktek berulang yang terpola yang
secara diam-diam namun kuat mereproduksi tatanan sosial yang
menghargai privasi dan kekhusyukan ritual. Ini adalah struktur yang telah
menjadi pedoman bertindak yang hampir tak terpikirkan.

Ketiga, internalisasi melahirkan identitas kolektif baru yang
inklusif, yaitu identitas sebagai "warga Sukoreno" atau "Desa Pancasila".
Julukan ini bukan hanya label eksternal, tetapi telah diadopsi dan
dibanggakan sebagai bagian dari diri. Parekh akan mengategorikan ini
sebagai pembentukan identitas hibrid atau kosmopolitan, di mana identitas
lokal (warga Sukoreno) dan nilai-nilai nasional (Pancasila) menyatu dengan
pengakuan terhadap keragaman.!?! Identitas bersama ini berfungsi sebagai
pemersatu simbolik yang mengatasi perbedaan primodial. Putnam akan
melihat identitas bersama ini sebagai fokus loyalitas yang memperluas
(expanding circle of loyalty), yang memperkuat ikatan kewargaan (civic
bond).*??> Dalam kerangka Giddens, identitas "Desa Pancasila" adalah
sumber daya legitimasi yang digunakan warga untuk memahami dan
membenarkan tindakan inklusif mereka, sekaligus aturan normatif yang

memandu perilaku kolektif.

121 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
122 Putnam, Bowling alone.



86

Keempat, internalisasi direproduksi dan ditransmisikan ke generasi
muda melalui sosialisasi dalam keluarga dan komunitas. Nilai toleransi
tidak berhenti pada satu generasi, tetapi diwariskan sebagai modal budaya
dan modal sosial. Parekh menekankan pentingnya pendidikan multikultural
dalam keluarga dan komunitas untuk keberlanjutan masyarakat plural.!?
Putnam akan menyoroti peran jejaring sosial antar-generasi dalam
mentransmisikan norma dan kepercayaan.!?* Ustadz Samsul Huda
menceritakan fenomena pewarisan nilai ini:

Anak-anak dari keluarga Hindu yang masuk Islam tetap menjaga
hubungan baik dengan keluarga besarnya yang masih Hindu.!%

Fakta bahwa anak-anak ini mampu menjaga hubungan baik
menunjukkan bahwa mereka tidak hanya menginternalisasi ajaran agama
baru, tetapi juga tidak menginternalisasi prasangka atau permusuhan
terhadap identitas lama keluarga mereka. Ini adalah bukti kuat internalisasi
nilai inklusivitas yang lebih dalam daripada sekedar konversi formal. Dalam
perspektif Giddens, proses sosialisasi ini adalah momen dimana struktur
(nilai toleransi) dipelajari dan diadopsi oleh agen baru (generasi muda),
yang kemudian akan terus mereproduksinya melalui tindakan mereka di
masa depan.

Kelima, internalisasi mencapai tingkat kognitif yang mendalam, di

mana warga memahami dan meyakini filosofi hidup berdampingan secara

123 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
124 Putnam, Bowling alone.
125 Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



87

damai sebagai sesuatu yang wajar dan niscaya. Keyakinan ini telah menjadi
skema kognitif atau cara memandang dunia (weltanschauung). Parekh akan
menyebutnya  sebagai  kesadaran = multikultural  (multicultural
consciousness).*?® Putnam akan menghubungkannya dengan narasi bersama
(shared narrative) tentang komunitas mereka.!?” Ustadz Mukhtarudin
mengartikulasikan filosofi ini dengan jelas:

"Masalahnya kita itu gak bisa hidup secara ... hidup beragama yang

secara ... hukum apa terindividu dalam Islam. Karena hidup kita

tetap terus sebagaimana kita hidup di negara Indonesia yang sifatnya
itu ee berbeda agama. Ada sisi bineka tunggal kita. Maka kita harus
saling menghormati sesama mereka."!'?®

Pernyataan ini bukan sekadar retorika, tetapi refleksi dari keyakinan
yang telah terinternalisasi: bahwa hidup dalam keberagaman adalah
keniscayaan sosial (social given) dan tanggung jawab moral. Dari kacamata
Giddens, pemahaman ini adalah kesadaran diskursif (discursive
consciousness) tentang aturan main masyarakat majemuk, yang memandu
tindakan praktis mereka.

Secara keseluruhan, proses internalisasi di Desa Sukoreno
menunjukkan bahwa nilai-nilai inklusivitas dan harmoni sosial telah
berhasil melakukan perjalanan panjang dari eksternalisasi (tindakan tokoh
agama), melalui objektivasi (norma dan kesepakatan bersama), hingga

akhirnya terinternalisasi menjadi keyakinan, kebiasaan, dan identitas

kolektif warga. Proses ini diperkaya oleh sintesis teori: internalisasi

126 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
127 Putnam, Bowling alone.
128 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



88

menciptakan identitas kosmopolitan ala Parekh yang menghargai
keragaman; ia mengkristalkan modal sosial yang dalam dan berkelanjutan
ala Putnam yang berbasis pada kepercayaan dan norma resiprositas; dan
melalui praktek rutin yang menggunakan struktur sebagai sumber daya, ia
secara terus-menerus mereproduksi struktur harmoni tersebut ala Giddens.
Konfirmasi dari berbagai narasumber seperti Ibu Surip dan Ibu Saudah
menunjukkan bahwa internalisasi ini bersifat timbal balik dan menyeluruh,
melibatkan baik pelaku dakwah maupun komunitas penerima. Dengan
tercapainya internalisasi, konstruksi sosial atas realitas harmoni di Desa
Sukoreno menjadi lengkap dan berkelanjutan. Harmoni bukan lagi proyek
yang harus diupayakan dengan susah payah, melainkan habitus dan
lingkungan hidup yang alami bagi warganya. Inilah puncak dari konstruksi
dakwah multikultural: menciptakan suatu tatanan sosial di mana perbedaan
tidak lagi dilihat sebagai ancaman, tetapi sebagai bagian yang tak

ternisahkan dari diri dan komunitas mereka.

Proses Pembentuk Habitus

Konfirmasi Partisipan - e -
Eksternalisasi Objektivasi Internalisasi

Komunitas & Pelaku  E— - - 5
oleh Tokoh menjadi Norma menjadi Keyakinan
Dakwah
Memvalidasi Menghasilkan
HABITUS HARMONI
Realitas Sosial yang Alami
& Berkelanjutan
. Identitas Kosmopolitan Strukturasi Giddens
Modal Sosial Putnam ) .
. Parekh Praktik Rutin yang
Kepercayaan & Jaringan R )
Menghargai Keragaman Mereproduksi

Gambar 4.2 Model Konstruksi Habitus Harmoni di Desa Sukoreno



89

B. Analisis Pertimbangan Tokoh Agama dalam Mengonstruksi Dakwah
Multikultural
1. Pertimbangan Teologis-Normatif: Memaknai Islam sebagai Rahmatan
lil ‘Alamin
Dalam konteks masyarakat multikultural seperti Desa Sukoreno,
pendekatan dakwah yang diambil oleh tokoh agama tidak hanya didasarkan
pada pertimbangan sosial-pragmatis, melainkan juga berakar pada
pemahaman teologis yang mendalam tentang hakikat Islam sebagai agama
rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin). Perspektif ini menjadi
landasan normatif yang mengarahkan praktik dakwah mereka ke arah yang
inklusif, dialogis, dan menghormati keberagaman. Melalui analisis
wawancara mendalam dengan ketiga tokoh kunciUstadz Mukhtarudin,
Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Hudadapat dilihat bagaimana
interpretasi terhadap ajaran Islam diterjemahkan menjadi strategi dakwah
yang selaras dengan prinsip multikulturalisme, khususnya teori Bhikhu
Parekh yang menekankan kesetaraan dalam perbedaan, interaksi
antarbudaya, dan partisipasi aktif semua kelompok dalam kehidupan
sosial.'?
Kerangka Teologis dan Multikultural
Bhikhu Parekh dalam Rethinking Multiculturalism menegaskan
bahwa masyarakat multikultural yang sehat tidak lahir dari asimilasi paksa

atau isolasi kultural, melainkan dari pengakuan terhadap kesetaraan

129 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



90

identitas kultural yang berbeda serta terciptanya ruang interaksi produktif
antarbudaya.'*® Prinsip ini selaras dengan nilai inti Islam rahmatan lil
‘alamin, yang menuntut agar dakwah tidak menjadi alat dominasi atau
pemaksaan, melainkan sarana penyebaran kasih sayang, keadilan, dan
penghormatan terhadap martabat manusia tanpa memandang latar belakang
agamanya. Dalam kerangka ini, dakwah multikultural dapat dipahami
sebagai bentuk cultural translation di mana pesan universal Islam
diadaptasi ke dalam bahasa dan praktik kultural lokal tanpa menghilangkan
esensi ajarannya.

Teori strukturasi Anthony Giddens juga relevan di sini: praktik
dakwah tidak hanya mereproduksi struktur sosial yang ada (seperti norma
gotong royong dan toleransi), tetapi juga mentransformasikannya melalui
agensi para tokoh agama yang bertindak sebagai institutional
entrepreneur.’>! Sementara itu, konsep bridging social capital dari Robert
Putnam membantu menjelaskan bagaimana jaringan lintas agama yang
dibangun melalui dakwah inklusif dapat memperkuat kohesi sosial di tengah
keberagaman.'¥
Pemaknaan Islam sebagai Rahmat Universal

Ustadz Mukhtarudin menegaskan bahwa landasan teologis

dakwahnya berakar pada pemahaman bahwa Islam adalah agama yang

membawa rahmat, bukan kekerasan atau radikalisme. Ia menyatakan:

130 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
131 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.
132 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.



91

“Maka agama Islam harus diwujudkan sebagai agama
yang rahmatan lil ‘alamin. Jangan sampai Islam itu mewujudkan
yang istilahnya agama yang radikal ya, yang sifatnya itu keras. Tapi
ternyata Islam itu adalah rahmatan lil ‘alamin. Sehingga dalam
acara apapun gak pernah menampik. Cuma kadang-kadang ada
sistem yang berbeda cara kita menghadapinya kan ngoten itu. Maka
harus pintar-pintar, harus pintar-pintar menghadapi orang yang
berbeda agama. Yang penting jangan sampai ada kecemburuan
sosial yang menjadikan kesenggangan.”!

Pernyataan ini menunjukkan kesadaran teologis yang dalam: Islam

dipahami sebagai kekuatan moral yang inklusif, bukan eksklusif.

Konsep rahmatan lil ‘alamin diterjemahkan secara operasional menjadi

sikap terbuka terhadap partisipasi dalam acara lintas agama, dengan tetap

menjaga kepekaan sosial agar tidak memicu kecemburuan. Pendekatan ini

mencerminkan prinsip kesetaraan dalam perbedaan ala Parekh, di mana

identitas keislaman tidak digunakan untuk mendominasi, melainkan untuk

membangun relasi setara dengan kelompok lain.!**

Lebih lanjut, Mukhtarudin mengaitkan sikapnya dengan teladan

Nabi Ibrahim, yang tetap menghormati tamu yang berbeda keyakinan:

“Ngeten Pak karena sering terjadi ya Pak ya ketika saya itu memang
saya hidup dalam masalah di masyarakat itu selebih cenderung saya
itu  mengutamakan daripada hidup yang sifatnya apa
itu, Rahman ya. Rahman it punya rasa kasih sayang dengan
siapapun. Sehingga mengkaji ini merujuk dengan kisah Nabi
Ibrahim ya, Pak. Pada waktu Nabi Ibrahim itu kedatangan orang
Nasrani terus dia itu gak mau makan. ... Maka ee ternyata ilmu itu
memang penting sekali. Jadi sehingga ilmu itu harus digunakan di
mana pun juga bilamana kita hidup.”!%

133 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
134 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
135 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



92

Di sini, nilai rahman (kasih sayang universal) dan keteladanan Nabi
Ibrahim dijadikan kerangka normatif untuk membangun interaksi sosial
yang manusiawi dan toleran. Ilmu dipandang sebagai alat untuk memahami
kompleksitas sosial, sehingga dakwah tidak terjebak pada pendekatan
tekstual yang  kaku. Sikap ini  sejalan  dengan  bentuk
masyarakat akomodatif Parekh, di mana kelompok mayoritas (Muslim)
menciptakan ruang untuk kebutuhan dan identitas kelompok minoritas
tanpa menghapus perbedaan. !

Ustadz Suripto mendasarkan pendekatannya pada pemahaman
tentang dua dimensi hubungan dalam Islam: hablum minallah (hubungan
dengan Allah) dan hablum minannas (hubungan dengan manusia). Dalam
konteks masyarakat plural, ia secara strategis menekankan hablum
minannas sebagai pintu masuk dakwah yang efektif:

“Jadi Anda kan sudah paham, saya kasih tahu, hukumnya kan

berapa? Ada dua toh, satu hablum minallah, dua hablum minannas.

Di hablum minallah disini kita hidup sendiri. Tidak bisa. Kita hidup

sendiri. Dengan cara itulah Alhamdulillah banyak yang masuk

Islam.”!3’

Dengan menekankan hablum minannas, Suripto menggeser fokus
dakwah dari konversi iman semata ke pembangunan relasi sosial yang baik.

Ini merupakan bentuk interaksi antarbudaya yang produktif dalam kerangka

Parekh, di mana dakwah menjadi medium untuk memperkuat solidaritas

136 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
137 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



93

kemanusiaan lintas iman.'*® Beliau juga menggunakan analogi ritual Islam

untuk menunjukkan akar bersama umat beragama:

“Nggih. Terutama senjata yang paling bisa khususnya mayoritas
muslimnya juga, dari kalangan Hindunya juga, baik Nasraninya
juga. ... Coba saya ambil dari sholat yang paling terakhir, tahiyat.
Nah itu sudah menunjukkan kebersamaan dan persaudaraan
kita. Kama sholaita ala sayyidina Ibrahim wa ala ali sayyidina
Ibrahim. Jadi kita tuh hidup ini sama-sama duluan Nabi Ibrahim. ...
Nah, nek sampeyan membenci dari salah satu yang saya katakan
baik Nasrani, berarti sampeyan sholat kan tanpa tahiyat. Jadi gugur
sudah tahiyat.”!*’

Dengan merujuk pada doa tahiyat yang mendoakan Nabi Ibrahim

dan keluarganyayang diyakini sebagai leluhur bersama Muslim, Yahudi, dan

KristenSuripto menunjukkan bahwa persaudaraan kemanusiaan tertanam

dalam ritual Islam sendiri. Pendekatan ini mencerminkan partisipasi

aktif semua kelompok dalam narasi keagamaan yang inklusif, sekaligus

mengikis fanatisme sektarian. !4’

Ustadz Samsul Huda sebagai Ketua FKUB juga menekankan

pentingnya menjaga harmoni sosial sebagai bagian dari tanggung jawab

keagamaan:

“Saya kan, kalau FKUB kan yo penting damai, saling menghormati.
Kan ini kan menurut pendapat saya sebagai tokoh agama kan, Pak,
ya. Walaupun dikeraskan dengan teman-tokoh agama yang lain ya

seperti itu. ... Forum kerukunan. Pokoknya

mengganggu.”'4!

satu nggak

Pernyataan ini menunjukkan komitmen pada nilai perdamaian dan

penghormatan sebagai prinsip dasar dalam berdakwah. Peran sebagai

138 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
139 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

140 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
141 Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



94

fasilitator dialog lintas agama menguatkan posisinya sebagai agen yang
membangun bridging social capital, sesuai dengan teori Putnam.!'#?
Motivasi Intrinsik: Dari Teologi ke Praksis Sosial

Ketiga tokoh agama tersebut tidak hanya memahami Islam sebagai
sistem doktrin, tetapi sebagai sumber nilai yang harus diwujudkan dalam
tindakan nyata. Ustadz Mukhtarudin menyatakan:

“Kita harus mencintai siapapun kan gitu. Sejelek apapun orangnya

tetap harus kita sayangi, gak boleh kita benci. Rahasia Allah untuk

menguji kita kan. Ya memang saya utamakan rasa cinta kepada
sesama. Sehingga dengan apa Rasulullah dakwahnya kan seperti itu.

Rasulullah dakwah kepada siapapun tidak pernah membenci

siapapun.”!#?

Di sini, cinta dan kasih sayang universal (mahabbah) dijadikan
motivasi intrinsik dalam berdakwah. Pendekatan ini menghindari
konfrontasi dan lebih mengedepankan keteladanan perilaku, sesuai dengan
prinsip Parekh tentang masyarakat kosmopolitan, di mana batas-batas
identitas keagamaan tidak menjadi penghalang untuk membangun relasi
kemanusiaan yang mendalam. '

Ustadz Suripto bahkan mengembangkan strategi dakwah yang ia
sebut “budaya dulu, agama belakang”, dimana nilai-nilai budaya lokal yang
universal (seperti gotong royong, silaturahmi) dijadikan pintu masuk

sebelum pesan agama yang lebih spesifik:

“Ya. Akhirnya diterima. Dan kita sepakat, bahwa jatah-jatah yang di
depan nanti, sampean tidak usah mengambil bagian satu bagian. ...

192 Putnam, Bowling alone.
143 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
144 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



95

Budaya, yang saya utamakan budaya nanti agama di belakangnya
untuk memberi pembenaran.”'*

Strategi ini menunjukkan kemampuan adaptasi kontekstual yang
tinggi: dengan mengedepankan budaya sebagai common ground, dakwah
dapat diterima tanpa dianggap sebagai ancaman terhadap identitas
kelompok lain. Ini merupakan bentuk negosiasi kultural yang canggih, di
mana dakwah tidak lagi bersifat satu arah, melainkan dialogis dan
partisipatif.'4®
Analisis Integratif: Teologi, Multikulturalisme, dan Struktur Sosial

Berdasarkan paparan data di atas, dapat disimpulkan bahwa
pertimbangan teologis-normatif menjadi fondasi utama bagi konstruksi
dakwah multikultural di Desa Sukoreno. Pemahaman tentang Islam
sebagai rahmatan lil ‘alamin telah mengarahkan para tokoh agama untuk
mengadopsi pendekatan yang inklusif, dialogis, dan peka terhadap konteks
sosial-budaya.

Dalam kerangka teori Bhikhu Parekh!'¥’, praktik dakwah di
Sukoreno mencerminkan tiga prinsip utama multikulturalisme:

1. Kesetaraan dalam perbedaan: Identitas keislaman tidak digunakan untuk
mendominasi, melainkan untuk membangun relasi setara dengan
kelompok Hindu, Kristen, dan Sapta Darma.

2. Interaksi antarbudaya yang produktif: Dakwah dilakukan melalui

partisipasi dalam ritual lintas agama, penggunaan bahasa simbolik yang

145 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
146 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
147 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



96

inklusif (bahasa siri), dan adaptasi pesan keagamaan dengan kearifan
lokal.

3. Partisipasi aktif semua kelompok: Forum FKUB, kegiatan bakti sosial
bersama, dan musyawarah desa menjadi ruang di mana semua kelompok
agama terlibat dalam pengambilan keputusan kolektif.

Dari segi bentuk masyarakat, Sukoreno menunjukkan transisi dari
masyarakat akomodatif (di mana kelompok mayoritas memberikan ruang
bagi minoritas) menuju kosmopolitan (di mana identitas keagamaan tidak
lagi menjadi batas rigid dalam interaksi sosial).!*® Proses ini diperkuat oleh
peran tokoh agama Islam sebagai agen perubahan (institutional
entrepreneur) yang mampu mentransformasi struktur sosial melalui praktik
dakwah yang inklusif, sesuai dengan teori strukturasi Anthony Giddens.'*

Sementara itu, konsep bridging social capital (Putnam) terwujud
dalam jaringan lintas agama yang terbentuk melalui kegiatan bersama,
saling bantu dalam pembangunan tempat ibadah, dan gotong royong
sosial.’® Modal sosial ini menjadi perekat kohesi yang mencegah potensi
konflik dan memperkuat ketahanan masyarakat plural.

Pertimbangan teologis-normatif tentang Islam sebagai rahmatan lil
‘alamin telah menjadi panduan moral yang mengarahkan dakwah di Desa
Sukoreno ke arah yang inklusif, dialogis, dan kontekstual. Pemahaman ini

tidak hanya bersifat doktrinal, tetapi telah diinternalisasi dan

148 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
149 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.
150 Putnam, Bowling alone.



97

dieksternalisasi dalam bentuk praktik sosial nyata yang menghormati
keberagaman, membangun dialog antarbudaya, dan memperkuat kohesi
sosial. Melalui pendekatan ini, dakwah berhasil berfungsi sebagai instrumen
transformasi sosial yang tidak hanya menyampaikan pesan keagamaan,
tetapi juga merawat harmoni dalam masyarakat multikulturalsesuai dengan
prinsip Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam.
. Pertimbangan Sosiologis-Konteksual: Respons Terhadap Realitas
Masyarakat Plural

Para tokoh agama Islam di Desa Sukoreno tidak hanya berangkat
dari pertimbangan teologis-normatif, tetapi juga membaca secara kritis
realitas sosiologis-kontekstual yang melingkupi komunitas mereka.
Respons terhadap kondisi objektif masyarakat yang majemuk ini bersifat
pragmatis-strategis, didasarkan pada kesadaran bahwa pendekatan dakwah
yang homogen dan eksklusif tidak hanya tidak efektif, tetapi juga berpotensi
mengganggu stabilitas sosial yang telah terbangun. Melalui lensa teori
multikulturalisme Bhikhu Parekh dan teori modal sosial Robert Putnam,
dapat dilihat bagaimana pertimbangan sosiologis ini mendorong terciptanya
strategi dakwah yang adaptif, preventif, dan berorientasi pada penguatan
kohesi sosial.
Membaca Realitas Plural dalam Kerangka Teoretis

Bhikhu Parekh dalam Kklasifikasi masyarakat multikulturalnya

mengidentifikasi lima bentuk masyarakat: isolasionis, akomodatif,



98

otonomis, kritikal, dan kosmopolitan."! Desa Sukoreno dalam hal ini
menunjukkan karakteristik masyarakat akomodatif, di mana kelompok
mayoritas (Muslim) secara aktif menciptakan ruang bagi kebutuhan dan
identitas kelompok minoritas (Hindu, Katolik, Kristen, Sapta Darma) tanpa
melakukan asimilasi paksa. Namun, dinamika sosial di Sukoreno juga
menunjukkan kecenderungan menuju masyarakat kosmopolitan, di mana
batas-batas identitas keagamaan menjadi lebih cair dan interaksi lintas
budaya terjadi secara alamiah.!>?

Di sisi lain, teori strukturasi Anthony Giddens membantu
menjelaskan bagaimana para tokoh agama sebagai agen sosial tidak hanya
mereproduksi struktur sosial yang ada (seperti norma gotong royong dan
toleransi), tetapi juga secara aktif mentransformasikannya melalui praktik
dakwah yang responsif terhadap konteks.'>* Sementara itu, konsep bridging
social capital dari Robert Putnam menjadi kunci untuk memahami
bagaimana jaringan lintas agama yang dibangun melalui kegiatan bersama
dapat berfungsi sebagai peredam potensi konflik dan penguat kohesi
sosial.!>*

Tiga Dimensi Pertimbangan Sosiologis-Konteksual
a. Kesadaran Akan Komposisi Penduduk yang Beragam
Para tokoh agama secara eksplisit menyadari bahwa mereka

hidup dalam masyarakat yang secara demografis sangat

151 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
152 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
153 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.
154 Putnam, Bowling alone.



99

beragam. Ustadz Mukhtarudin menggambarkan realitas ini dengan
jelas:

"Ya karena ya karena beda agama ya Mas. Yang kedua itu
memang dengan berbeda agama kita harus bisa menyikapi Mas
karena dengan adanya perbedaan agama di lingkungan kita juga
perbedaan banyaknya orang yang memang dalam agama itu
yang sangat kurang sekali karena daerah sukoreno itu agamanya
yang paling banyak adalah nol sih, Mas ya. Kategori orang
sukoreno itu nol betul-betul nol sehingga pendasaran ilmu
agama sama sekali gak mengerti ngoten. Sehingga dari itu kita
harus ya harus bersabar betul dalam apa itu membangun iman
mereka itu bersabar betul. Di samping sisi mereka yang
kebanyakan itu memang dari akar-akar orang Hindu, Mas."!>®

Pernyataan ini mengungkap dua hal penting: pertama,
kesadaran akan keberagaman agama; kedua, pengakuan bahwa tingkat
pemahaman keagamaan di masyarakat beragam, bahkan banyak yang
"nol" (minim). Kondisi ini mengharuskan pendekatan dakwah yang
tidak konfrontatif, tetapi edukatif dan sabar. Kesadaran ini mendorong
strategi dakwah yang lebih mengedepankan hablum
minannas (hubungan antarmanusia) sebagai pintu masuk sebelum
masuk ke aspek doktrinal yang lebih kompleks.

Ustadz Suripto juga menekankan pentingnya memahami
konteks demografis ini dalam menyusun strategi komunikasi:

"Ya walaupun apa pak, berarti walaupun lakum dinukum

waliyadin, tetap dalam bersikap, apalagi tadi njenengan sanjang

lek sanjang neng apalagi di speaker ini ya harus dijaga betul.

Jangan sampai kita itu menyakiti hati saudara kita, namanya
tidak dakwah itu."!>

155 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
156 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



100

Di sini, prinsip "bagimu agamamu, bagiku agamaku" (QS. Al-
Kafirun: 6) tidak dijadikan alasan untuk tidak berinteraksi, tetapi justru
menjadi dasar untuk saling menghormati dalam interaksi sehari-hari.
Kesadaran akan keberagaman ini menghasilkan etika komunikasi yang
sangat hati-hati, terutama dalam penggunaan media seperti pengeras
suara, untuk menghindari tersinggungnya kelompok lain.

b. Kekhawatiran Akan Terjadinya Konflik Sosial

Pengalaman langsung menangani bibit-bibit konflik telah
membentuk kesadaran preventif yang kuat di kalangan tokoh
agama. Ustadz Mukhtarudin menceritakan pengalamannya dalam
menangani penolakan pembangunan sanggar Sapta Darma:

"Ngeten, Pak. ketika ada terjadi suatu konflik Pak karena kan
dulu kan ada sistem sapto dharmo, depan saya kan sapto dharmo
ingin membikin apa itu sanggra sanggar ya mas ya. Di tanah itu
tempat yang dibikin sanggar kan pertama sudah disetujui oleh
masyarakat, saya disuruh untuk menggagalkan Pak. ... Akhirnya
saya gagalkan dengan cara damai. ... Aku ndak mau istilahnya
pecah dengan tonggo saya gak mau dibenci oleh tetangga, saya
tidak mau bermusuhan di tetangga saya dengan masalah-
masalah agama ini."!%’

Di sini, motif menjaga keharmonisan hubungan tetangga
(silaturahmi) menjadi pertimbangan yang lebih kuat daripada
"kemenangan" dalam perdebatan agama. Pendekatan yang dipilih

adalah melalui jalur hukum desa dan musyawarah, bukan konfrontasi

langsung. Ini mencerminkan strategi preventif yang sangat matang, di

157 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



101

mana kohesi sosial dijaga dengan mengedepankan mekanisme
penyelesaian konflik yang institusional dan tidak emosional.

Ustadz Suripto juga menceritakan pengalaman serupa dalam
menangani potensi perpecahan internal umat Hindu:

"Itu ada Hindu aliran baru lagi yaitu aliran Hindu Juru Nobi dan

yang sudah ada kan Hindu Dharma, yang sana itu kan Hindu

Krisna terus ada lagi Hindu Juru Nobi. Terus dari kalangan

tokoh-tokoh Hindu Dharma minta tolong kepada kita-kita

semua bahwa brosur untuk bertandatangan jangan sampai

menyetujui adanya pembangunan pura yang baru karena kita

sudah minoritas kok dipecah-pecah lagi."!>®

Yang menarik, permintaan untuk menolak pembangunan pura
baru justru datang dari komunitas Hindu sendiri yang khawatir terjadi
perpecahan internal. Tokoh agama Muslim kemudian merespons
dengan membantu melalui penandatanganan surat penolakan,
menunjukkan solidaritas lintas agama yang tidak didasarkan pada
kepentingan konversi, tetapi pada keinginan bersama untuk menjaga
stabilitas sosial. Ini adalah contoh konkret dari bridging social
capital dalam praktik.'>

c. Keinginan untuk Membangun Simpati dan Citra Positif Islam

Selain motif preventif, terdapat juga motif proaktif dalam

dakwah multikultural di Sukoreno, yaitu keinginan untuk membangun

citra positif Islam melalui keteladanan dan pelayanan sosial tanpa

diskriminasi. Ustadz Mukhtarudin menjelaskan strateginya:

158 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
159 Putnam, Bowling alone.



102

"Cuma untuk kepada masyarakat yang Hindu ya biasalah saya
itu hidup dengan sosial yang terbaik karena yang saya contoh
adalah bagaimana sosok seorang Gus Dur ... sehingga untuk
menjalin hidup sosial yang bisa sejahtera yang tentram dan juga
saling harmonis kepada yang berbeda agama itu akan
menjadikan apa itu mereka justru akan simpati kepada agama
Islam."10
Di sini, keteladanan tokoh seperti Gus Dur (Abdurrahman
Wahid) yang dikenal inklusif dan humanis dijadikan referensi.
Logikanya adalah: ketika Muslim menunjukkan akhlak yang baik,
membantu tanpa pandang agama, dan hidup harmonis dengan tetangga
yang berbeda keyakinan, maka simpati terhadap Islam akan tumbuh
secara alami. Ini adalah strategi dakwah bil hal (dakwah melalui
keteladanan perbuatan) yang bersifat jangka panjang dan tidak
memaksa.
Ustadz Suripto bahkan menerapkan prinsip ini dalam praktik
pembagian zakat dan kurban:
"Sebaliknya saya gitu, urusan zakat, urusan kurban, jadi kita itu
enggak memandang dari satu agama. Memang itu layak untuk
diberi zakat walaupun dia bukan muslim dikasih. Daging
kurban juga gitu. Sebab saya punya patokan hukum."!¢!
Dengan memberikan bantuan sosial kepada non-Muslim, ia
tidak hanya menjalankan nilai kemanusiaan universal dalam Islam,

tetapi juga membangun citra Islam yang rahmatan lil 'alamin, tidak

eksklusif, tetapi peduli pada semua manusia. Pendekatan ini efektif

160 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
161 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



103

dalam mengurangi prasangka dan membangun hubungan timbal balik
yang positif.

Dari Kesadaran Sosiologis ke Strategi Dakwah

Berdasarkan paparan data di atas, dapat dianalisis bahwa
pertimbangan sosiologis-konteksual para tokoh agama di Sukoreno
beroperasi dalam tiga level yang saling terkait:'®?

1. Level Kognitif: Kesadaran akan realitas demografis yang plural dan
kompleks. Kesadaran ini mendorong mereka untuk meninggalkan
pendekatan dakwah yang homogen dan monolitik, beralih ke
pendekatan yang berbeda dan kontekstual.

2. Level Preventif: Kekhawatiran akan potensi konflik sosial mendorong
strategi dakwah yang berfungsi sebagai mediasi dan peredam
ketegangan. Di sini, tokoh agama bertindak sebagai institutional
entrepreneur (Giddens) yang memanfaatkan modal sosial dan
mekanisme lokal (seperti musyawarah desa) untuk mencegah eskalasi
konflik.'®3

3. Level Proaktif: Keinginan untuk membangun simpati dan citra positif
Islam melahirkan strategi dakwah yang berbasis keteladanan dan
pelayanan  sosial. Ini  sesuai  dengan  prinsip masyarakat

kosmopolitan Parekh, di mana identitas keagamaan tidak menjadi

penghalang untuk membangun solidaritas kemanusiaan yang luas.'%*

162 Untuk analisis level pertimbangan dakwah, lihat Ahidul Asror. Paradigma Dakwah: Konsepsi
dan Dasar Pengembangan Ilmu Dakwah. Yogyakarta: LKiS, 2018.

163 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.

164 parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



104

Dalam kerangka teori Bhikhu Parekh, respons sosiologis ini
menunjukkan bagaimana masyarakat Sukoreno mengelola keragaman
melalui:

e Pengakuan (recognition) terhadap keberadaan kelompok minoritas.

e Dialog antarbudaya yang produktif, seperti terlihat dalam forum
FKUB dan musyawarah lintas agama.

o Partisipasi aktif semua kelompok dalam kegiatan sosial bersama,
yang memperkuat rasa memiliki kolektif.

Sementara itu, dari perspektif modal sosial (Putnam), jaringan
lintas agama yang terbentuk melalui kegiatan gotong royong, saling
bantu dalam pembangunan tempat ibadah, dan penyelesaian konflik
bersama telah menciptakan bridging social capital yang kuat.'®> Modal
sosial ini berfungsi sebagai "perekat" yang menjaga kohesi sosial di
tengah perbedaan.

Pertimbangan  sosiologis-konteksual =~ menjadi  pijakan
pragmatis-strategis bagi dakwah multikultural di Desa Sukoreno.
Kesadaran akan realitas demografis yang plural, kekhawatiran akan
potensi konflik sosial, dan keinginan untuk membangun citra positif
Islam telah mengarahkan para tokoh agama Islam pada strategi dakwah

yang: 168

165 Putnam, Bowling alone.
166 Ahidul Asror, Percikan Pemikiran Dakwah di Tengah Arus Perubahan Sosial Kontemporer (CV.
Bildung Nusantara, 2025).



105

a. Adaptifterhadap keragaman budaya dan tingkat pemahaman
keagamaan masyarakat.

b. Preventif terhadap konflik, dengan mengedepankan mediasi dan
musyawarah.

c. Proaktif dalam membangun simpati melalui keteladanan dan
pelayanan sosial inklusif.

Strategi ini tidak hanya efektif dalam menjaga stabilitas sosial, tetapi
juga berhasil menciptakan lingkungan di mana perbedaan agama tidak lagi
dilihat sebagai ancaman, melainkan sebagai kekayaan yang perlu dikelola
secara bijaksana. Dengan demikian, dakwah multikultural di Sukoreno
berfungsi ganda: sebagai penyampai pesan keagamaan dan sebagai
instrumen penguatan kohesi sosial dalam masyarakat plural sebuah model
yang relevan bagi komunitas multikultural lainnya di Indonesia.'¢’

3. Pertimbangan Kultural-Strategis: Akomodasi terhadap Kearifan
Lokal dan Efektivitas Komunikasi
Dalam menjalankan dakwah multikultural, para tokoh agama Islam
di Desa Sukoreno tidak hanya mempertimbangkan aspek teologis dan
sosiologis, tetapi juga secara cermat merancang pendekatan kultural-
strategis yang memanfaatkan kearifan lokal dan prinsip komunikasi yang
efektif. Pertimbangan ini bersifat operasional-taktis, bertujuan untuk
memastikan pesan dakwah dapat diterima dengan baik tanpa menimbulkan

resistensi, sekaligus memperkuat kohesi sosial melalui integrasi nilai-nilai

167 Asror, “Paradigma Dakwah: Konsepsi dan Dasar Pengembangan Ilmu.”



106

Islam dengan praktik budaya setempat. Melalui analisis wawancara
mendalam, dapat dilihat bagaimana strategi akomodasi kultural dan
komunikasi yang adaptif 1ini dijalankan, selaras dengan teori
multikulturalisme Bhikhu Parekh tentang dialog antarbudaya dan teori
komunikasi antarbudaya.'®®
Kearifan Lokal dan Strategi Komunikasi dalam Kerangka Teoretis

Bhikhu Parekh dalam Rethinking Multiculturalism menekankan
pentingnya dialog antarbudaya yang produktif, di mana kelompok-
kelompok budaya tidak hanya saling mentoleransi, tetapi juga terlibat
dalam pertukaran makna yang saling memperkaya.'® Proses ini sering
memerlukan akomodasi  kultural, penyesuaian pesan dan metode
komunikasi agar sesuai dengan kerangka kognitif dan nilai-nilai budaya
penerima. Dalam konteks dakwah, akomodasi kultural mirip dengan
strategi kulturalisasi yang digunakan Walisongo, di mana unsur-unsur
budaya lokal diisi dengan nilai-nilai Islam tanpa menghancurkan bentuk
luarnya.'”

Teori komunikasi antarbudaya juga relevan di sini, khususnya
konsep komunikasi kontekstual tinggi (high-context communication) yang
khas masyarakat Jawa, di mana pesan sering disampaikan secara tidak

langsung, menggunakan simbol, dan sangat memperhatikan hierarki serta

168 Edward T. Hall, Beyond Culture (Anchor Books, 1976).
169 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
170 A. H. Johns, “Islam in Southeast Asia: Reflections and New Directions,” Indonesia 19 (1975):

33-55.



107

harmoni sosial.!”! Selain itu, konsep modal sosial dari Robert Putnam
membantu menjelaskan bagaimana kearifan lokal seperti gotong royong
dan silaturahmi dapat berfungsi sebagai bonding social capital (modal
sosial yang mengikat dalam kelompok) yang kemudian diubah
menjadi bridging social capital (modal sosial yang menjembatani antar
kelompok) melalui interaksi lintas agama.'”?
Tiga Dimensi Pertimbangan Kultural-Strategis
a. Penghormatan dan Pemanfaatan Kearifan Lokal
Para tokoh agama Islam secara sadar memandang tradisi lokal
bukan sebagai hambatan, melainkan sebagai media yang efektif untuk
menyampaikan  pesan dakwah. Ustadz  Suripto dengan  tegas
merumuskan strateginya:

"Budaya, yang saya utamakan budaya nanti agama di
belakangnya untuk memberi pembenaran."!”3

Pernyataan ini mengungkapkan logika akomodasi kultural yang
canggih: budaya lokal (seperti slametan, mitoni, tedhak siten)
digunakan sebagai "wadah" atau pintu masuk, kemudian diisi dengan
"muatan" keislaman (seperti tahlilan, doa, nilai tauhid). Dengan
demikian, masyarakat tidak merasa tradisinya dihapus, tetapi justru
diberi makna baru yang selaras dengan Islam. Ustadz Suripto secara
eksplisit mengakui bahwa strategi ini terinspirasi dari metode

Walisongo:

17! Hall, Beyond Culture.
172 Putnam, Bowling alone.
173 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



108

"Seperti zamannya Wali Songo Sien kan wayang. Nah, contoh
itu. Mengubah Budaya, ngelih kiblate menungso dengan cara
yang halus melalui wayang."'”*

Analog dengan Sunan Kalijaga yang menggunakan wayang
sebagai media dakwah, Suripto menggunakan tradisi slametan dan

hikayat-hikayat lokal untuk menyampaikan pesan keislaman secara

halus dan persuasif.!”

Ustadz Mukhtarudin juga menunjukkan pemahaman yang
mendalam tentang akar budaya masyarakat Sukoreno yang banyak
dipengaruhi tradisi Hindu:

"Ya dalam hal acara, biasanya kan ada acara di orang Hindu
sebetulnya kan apa ritualnya itu hampir sama sama orang
muslim. Satu contoh ngeten, orang Hindu juga ada selamatan,
satu apa 1 minggu ya sampai kan ada kematian sampai 1 minggu
juga terus ada sistem e kelahiran juga ada kelahiran yang sampai
juga ada telon mitoni juga setelah lahir juga ada telon-telon, ada
7 bulanan, ada setahunan kan tradisi ini kan sama lah memang
tradisinya ini kan tradisinya wali yang dulu memang tradisi
orang Hindu yang di apa diolah menjadi islami kan ngoten."!®

Pengetahuan tentang kesamaan bentuk ritual antara Hindu dan
Islam (yang telah diislamisasi oleh Walisongo) memungkinkan
Mukhtarudin untuk terlibat dalam acara-acara lintas agama tanpa
dianggap sebagai "penyusup" budaya, melainkan sebagai pihak yang

menghargai warisan kultural bersama.!”’

174 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

175 Johns, “Islam in Southeast Asia: Reflections and New Directions.”

176 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

177 M. C. Ricklefs, Mystic Synthesis in Java: A History of Islamization from the Fourteenth to the
Early Nineteenth Centuries (EastBridge, 2006).



109

b. Pemilihan Bahasa dan Sikap Komunikasi yang Lunak
Kesadaran akan sensitivitas komunikasi dalam masyarakat
plural mendorong para tokoh agama Islam untuk mengembangkan
strategi bahasa yang sangat hati-hati. Ustadz
Mukhtarudin menggunakan  konsep "bahasa  siri" (bahasa  yang
disamarkan atau disampaikan secara tersirat) ketika terlibat dalam ritual
bersama non-Muslim:
"... kita kan istilahnya ada bahasa siri ya Mas ya. sehingga
bahasa siri itu yang mnanti bisa tidak menumbuhkan
kecemburuan sosial di dalam diri mereka. Siri ini siri yang tidak

tersembunyi, Mas. Misalkan namanya siapa ya, misalkan

namanya siapa disebut Mas. Tapi nanti di dalam hatinya kalau

memang Islam, 'ingkana musliman'."!7®

Ketika memimpin doa untuk almarhum non-Muslim, ia
mengucapkan doa umum di luar, tetapi dalam hati mengkhususkan doa
"semoga ia termasuk muslim" (ingkana musliman). Strategi ini
menghindari kecemburuan dari keluarga non-Muslim yang mungkin
tersinggung jika doa secara eksplisit mengislamkan almarhum,
sekaligus ~ memenuhi  harapan  keluarga ~ Muslim  yang
mengundangnya.'”

Ustadz Suripto juga menerapkan prinsip kehati-hatian dalam
penyampaian pesan yang berpotensi sensitif:

"Kalau didengarkan yo mesti kan bisa, oh iki Pak Yai opo kok

ngono. Kan bisa saja timbul kebencian ngono. Jadi wong

muslim seneng kon gawe masalah ae ngono. Akan-akan timbul
ngono. Jadi jawaban saya itu jawaban yang tidak dikeraskan

178 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
179 Noorhaidi Hasan, “The Making of Public Islam: Piety, Democracy, and Youth in Indonesian
Politics,” Journal of Islamic Studies 22, no. 3 (2011): 414-16.



110

supaya tidak terdengar, supaya tidak menimbulkan kebencian
itu.nlSO

Beliau memilih untuk tidak mengeraskan suara atau bersikap
konfrontatif ketika menyampaikan pesan yang mungkin ditolak, karena
khawatir menimbulkan kebencian yang justru kontraproduktif bagi
dakwah.!8!

Adaptasi strategis juga terlihat dalam penyesuaian terus-
menerus berdasarkan pengalaman. Ustadz Mukhtarudin belajar untuk
lebih sering menolak halus ketika diminta memimpin selamatan oleh
warga non-Muslim:

"Iya, bisa. Pernah untuk beberapa kali saya pernah mimpin

untuk ajaran tapi terus setelah itu saya toleranlah. Jadi kepada

yang ngundang terus, 'Pak, ngapunten Pak ya kalau saya itu ...".

Dan saya khawatir nanti pemimpin sampean itu cemburu

dengan apa yang saya pimpin schingga nanti ada

kesalahpahaman ..."!8?

Dengan mengarahkan agar tokoh agama dari komunitas non-
Muslim sendiri yang memimpin, ia menghindari potensi kecemburuan
antar tokoh agama dan menjaga harmoni hubungan lintas iman.'83
¢. Orientasi pada Kualitas Hubungan dan Kohesi Sosial, Bukan

Kuantitas Konversi

Sebuah paradigma penting dalam dakwah multikultural di

Sukoreno adalah pergeseran orientasi dari kuantitas

180 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

181 Hall, Beyond Culture.

182 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

183 Muhammad Asror, Dakwah Multikultural: Dari Teks ke Konteks (Pustaka Pelajar, 2018).



111

konversi menuju kualitas hubungan dan kohesi sosial. Ustadz
Mukhtarudin dengan jelas menyebut konversi sebagai "efek samping":

"..itu menurut saya itu nuansa mencontohkan bagaimana
kepribadian diri seorang Muslim. Diri seorang Muslim.
Sehingga ketika mencontohkan diri figur seorang Muslim yang
sejati, Muslim yang betul-betul memahami seorang seorang
Muslim, itu nanti orang-orang orang itu nanti akan punya rasa
simpati kepada orang muslim ya. Bukan untuk untuk masalah
supaya dia itu terdorong hatinya untuk ke situ. Enggak enggak
enggak pikir ke situ. Itu nanti hal yang lain nanti ya dengan itu
nanti ya itu ada metodenya yang kedua misalkan sekarang saya
mengutamakan daripada untuk menaruh simpati kepada
mereka."!

Dengan kata lain, tujuan utama adalah membangun simpati dan
citra positif Islam melalui keteladanan. Jika kemudian ada yang tertarik
masuk Islam, itu adalah dampak alami, bukan target utama yang
dipaksakan.'®®

Ustadz Samsul Huda sebagai Ketua FKUB menegaskan prinsip
menjaga kerukunan sebagai tujuan strategis:

"Saya kan, kalau FKUB kan yo penting damai, saling

menghormati. Kan ini kan menurut pendapat saya sebagai tokoh

agama kan, Pak, ya. Walaupun dikeraskan dengan teman-teman

tokoh agama yang lain ya seperti itu. Gitu kan. Secara KUB itu

namanya. Forum kerukunan. Pokoknya satu nggak

mengganggu."'%

Prinsip "satu tidak mengganggu" ini menjadi filosofi dasar yang

mengutamakan koeksistensi damai di atas upaya konversi. Dalam

18% Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
185 Asror, Dakwah Multikultural: Dari Teks ke Konteks.
186 Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



112

kerangka ini, dakwah lebih berfungsi sebagai pemelihara harmoni

sosial daripada alat perubahan agama secara masif.'®’

Strategi Kultural sebagai Jembatan Dialog

Berdasarkan paparan data di atas, dapat dianalisis bahwa
pertimbangan kultural-strategis para tokoh agama Islam di Sukoreno
beroperasi melalui tiga mekanisme yang saling memperkuat:

a. Akomodasi Kultural sebagai Metode Inkulturasi: Dengan mengadopsi
strategi "budaya dulu, agama belakang", para tokoh agama Islam
melakukan inkulturasi-proses memasukkan nilai-nilai Islam ke dalam
bentuk-bentuk budaya lokal tanpa menghancurkannya. Ini sesuai
dengan konsep Parekh tentang dialog antarbudaya yang kreatif, di
mana terjadi sintesis antara nilai universal agama dan ekspresi kultural
lokal. Pendekatan ini efektif karena mengurangi resistensi kultural dan
memanfaatkan modal sosial yang sudah ada (seperti tradisi gotong
royong dan silaturahmi).!3®

b. Komunikasi Kontekstual Tinggi sebagai Alat Negosiasi: Penggunaan
"bahasa siri", penolakan halus, dan penghindaran konfrontasi verbal
mencerminkan penerapan komunikasi kontekstual tinggi yang khas
masyarakat Jawa. Strategi ini memprioritaskan harmoni hubungan,

menjaga martabat semua pihak, dan menyampaikan pesan secara tidak

langsung. Dalam teori komunikasi antarbudaya, pendekatan seperti ini

187 Asror, Percikan Pemikiran Dakwah di Tengah Arus Perubahan Sosial Kontemporer.
188 parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



113

sangat efektif dalam masyarakat kolektivistis seperti Sukoreno, dimana
nilai menjaga muka (face-saving) sangat penting.'®
c. Pergeseran Paradigma: Dari Konversi ke Kohesi: Orientasi pada
kualitas hubungan dan kohesi sosial bukan kuantitas konversi,
mencerminkan  pergeseran  paradigma dakwah  dari monolog
doktriner menuju dialog  sosial. Ini selaras dengan prinsip
multikulturalisme Parekh tentang kesetaraan dalam perbedaan, di mana
keberagaman agama tidak dilihat sebagai masalah yang harus
diselesaikan dengan konversi, tetapi sebagai realitas sosial yang perlu
dikelola secara konstruktif. Dalam kerangka ini, dakwah berfungsi
sebagai fasilitator dialog dan penguat bridging social capital '*°
Dari perspektif teori strukturasi Giddens, para tokoh agama Islam
menggunakan sumber daya kultural (kearifan lokal, bahasa, tradisi) sebagai
alat untuk mereproduksi struktur sosial yang harmonis, sekaligus
mentransformasikannya menjadi ruang yang lebih inklusif bagi dialog
lintas agama. Mereka adalah agen kultural yang memiliki kemampuan
untuk menerjemahkan nilai-nilai universal Islam ke dalam kode-kode
kultural lokal yang dapat diterima oleh berbagai kelompok.'!
Pertimbangan kultural-strategis menjadi jantung dari efektivitas
dakwah multikultural di Desa Sukoreno. Melalui tiga pendekatan utama (1)

penghormatan dan pemanfaatan kearifan lokal sebagai media dakwah, (2)

139 Hall, Beyond Culture.

190 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory; Putnam, Bowling
alone.

Y1 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.



114

pemilihan bahasa dan sikap komunikasi yang lunak dan kontekstual, serta
(3) orientasi pada kualitas hubungan dan kohesi sosial (bukan kuantitas
konversi), para tokoh agama Islam berhasil membangun model dakwah
yang adaptif, inklusif dan humanis.

Strategi ini tidak hanya menunjukkan kelanjutan dari metode
akomodasi kultural Walisongo, tetapi juga mengembangkannya dalam
konteks masyarakat plural kontemporer. Dengan memprioritaskan dialog
antarbudaya dan kohesi sosial, dakwah multikultural di Sukoreno berhasil
menjadi jembatan yang menghubungkan nilai-nilai Islam dengan realitas
kultural lokal, sekaligus memperkuat harmoni sosial di tengah
keberagaman agama. Model ini menawarkan alternatif penting bagi
pendekatan dakwah konvensional yang sering terjebak dalam paradigma
konversi dan eksklusivisme, sekaligus memperkaya wacana tentang Islam
dan multikulturalisme di Indonesia.'*?

4. Pertimbangan Personal-Eksperiensial: Pengaruh Guru, Pengalaman
Hidup, dan Spiritualitas
Pilihan strategi dakwah multikultural tidak hanya didasarkan pada
pertimbangan teologis, sosiologis, atau kultural semata, tetapi juga sangat
dipengaruhi oleh pengalaman hidup, pendidikan spiritual, dan keteladanan
figur yang membentuk sikap dan pandangan para tokoh agama.

Pertimbangan personal-eksperiensial ini memberikan dimensi subjektif

192 Asror, “Paradigma Dakwah: Konsepsi dan Dasar Pengembangan Ilmu.”; Parekh, Rethinking
Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



115

yang mendalam, menjelaskan mengapa para tokoh agama tersebut
memiliki komitmen kuat terhadap pendekatan inklusif dan dialogis.
Melalui analisis narasi hidup mereka, dapat dilihat bagaimana proses
pembelajaran, interaksi langsung dengan keberagaman, dan pengalaman
spiritual membentuk habitus dakwah yang adaptif dan humanis.'*?
Pengalaman Personal dalam Kerangka Teoretis

Dalam sosiologi pengetahuan, Peter Berger dan Thomas Luckmann
menekankan bahwa realitas sosial dibangun melalui proses eksternalisasi,
objektivasi, dan internalisasi yang sangat dipengaruhi oleh pengalaman
subjektif individu.'®* Pengalaman hidup, pendidikan, dan interaksi sosial
membentuk skema interpretasi yang digunakan untuk memahami dan
bertindak dalam dunia sosial. Teori belajar sosial (Albert Bandura) juga
relevan, di mana individu belajar melalui observasi dan peniruan terhadap
model (guru, tokoh teladan) yang dianggap memiliki otoritas atau
keberhasilan.!®

Selain itu, konsep habitus dari Pierre Bourdieu membantu
menjelaskan bagaimana disposisi bertindak para tokoh agama terbentuk
melalui internalisasi pengalaman panjang di lingkungan masyarakat
plural.'® Habitus ini kemudian menghasilkan praktik-praktik dakwah yang

tampak ‘“alami” dan spontan, namun sebenarnya merupakan hasil dari

193 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice (Stanford University Press, 1990); Albert Bandura, Social
Learning Theory (Prentice-Hall, 1977).

194 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966.

195 Bandura, Social Learning Theory.

196 Bourdieu, The Logic of Practice.



116

akumulasi pengalaman dan pembelajaran. Sementara itu, dimensi
spiritualitas, seperti istikharah, menunjukkan bahwa keputusan strategis
tidak hanya bersifat rasional-instrumental, tetapi juga melibatkan
pertimbangan transendental yang memberi makna khusus pada pilihan
hidup dan dakwah mereka.'®’
Tiga Dimensi Pertimbangan Personal-Eksperiensial
a. Pengaruh Guru atau Figur Teladan
Para tokoh agama secara eksplisit mengakui pengaruh guru atau
figur teladan yang membentuk pendekatan dakwah mereka. Ustadz
Mukhtarudin menyebut Gus Dur (Abdurrahman Wahid) dan Gus
Mustofa Bisri sebagai sumber inspirasi:
“Cuma untuk kepada masyarakat yang Hindu ya biasalah saya
itu hidup dengan sosial yang terbaik karena yang saya contoh
adalah bagaimana sosok seorang Gus Dur juga sosok seorang
Gus Mustofa Bisri putra Mbah Bisri sehingga untuk menjalin
hidup sosial yang bisa sejahtera yang tentram dan juga saling
harmonis kepada yang berbeda agama itu akan menjadikan apa
itu mereka justru akan simpati kepada agama Islam.”!*®
Figur Gus Dur, yang dikenal dengan konsep “Islam
kosmopolitan” dan komitmen pada pluralisme, memberikan model
nyata bagaimana seorang Muslim dapat hidup harmonis dalam

masyarakat ~ multikultural ~ tanpa = mengorbankan  identitas

keislamannya.!”” Keteladanan ini memberikan legitimasi dan

197 Muhammad Abdul Mujieb, Konsep Istikharah dalam Keputusan Hidup: Studi Psikospiritual (PT
RajaGrafindo Persada, 2019).

198 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

199 Greg Barton, Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid (Equinox Publishing,
2002).



117

keberanian bagi Mukhtarudin untuk mengadopsi pendekatan
inklusif.?%
Ustadz Suripto belajar dari gurunya, Kyai Supadi, yang
mengajarkan dakwah dengan semangat nasionalisme dan inklusivitas:
“Enten, cuma sampun almarhum. Guru saya, Kyai Supadi.
Tiyang Sukoreno, cuma bagian timur sendiri, jalan ini, cuma
sudah wafat. Nggih, rumiyen. Termasuk guru-guru saya setelah
dari Madura yang memimpin saya ke arah situ. Sistem dakwah
beliau Nasionalisme. Jadi nggak ada tolak ukur, apa, orang gini-
gini mengharamkan, mensyiri'kan atau melarang. Yang penting
kita itu cuma satu, innamal a'malu binniatmya ditoto.”*"!
Ajaran Kyai Supadi yang menekankan niat baik dan
menghindari sikap mudah mengharamkan atau memvonis telah
membentuk kerangka berpikir Suripto yang lebih melihat persamaan
daripada perbedaan, lebih mengutamakan persaudaraan kemanusiaan
daripada sektarianisme keagamaan.?%?
b. Pengalaman Pribadi Hidup Berdampingan
Pengalaman langsung hidup dalam masyarakat plural menjadi
“laboratorium” yang memperkaya kemampuan adaptasi dan mediasi
para tokoh agama. Ustadz Mukhtarudin bercerita tentang keheranan
gurunya di pesantren melihat kemampuannya beradaptasi:
“Ya ada Gus yang lain ada Gus Sholah masuk ke sini. Kang,
sampeyan kok iso urip karo wong Hindu. Terus piye cara
uripmu? Terus aku nggih ngapunten Kiai, nek kalau saya hidup
dengan cara jenengan mungkin mboten saget. Mergo nek carane

hidupnya wong piye pesantren di masyarakat itu mesti bingung.
Tapi hidupnya saya kalau Gusti Allah ditempatkan di

209 Asror, Percikan Pemikiran Dakwah di Tengah Arus Perubahan Sosial Kontemporer.

201 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

202 Azyumardi Azra, Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Khilafatisme, dan Demokrasi
(Prenada Media, 2013).



118

masyarakat insyaallah saya bisa menghadapi cara bagaimana
saya hidup dengan masyarakat yang berbeda agama.””?*

Pengakuan ini menunjukkan bahwa kemampuan hidup rukun
dengan warga Hindu bukanlah sesuatu yang diajarkan secara formal di
pesantren, melainkan diperoleh melalui pengalaman langsung dan
kemampuan belajar kontekstual. Pengalaman ini membentuk habitus
khusus yang memungkinkannya mengatasi kesenjangan antara
pengetahuan agama normatif dan realitas sosial yang kompleks.?**

Pengalaman  menangani  konflik juga  memperkuat
keyakinannya pada pendekatan dialogis. Ia menceritakan pengalaman
menengahi konflik pembangunan sanggar Sapta Darma:

“Ngeten, Pak. ketika ada terjadi suatu konflik Pak karena kan
dulu kan ada sistem sapto dharmo, depan saya kan sapto dharmo
ingin membikin apa itu sanggra sanggar ya mas ya. ... Akhirnya
saya gagalkan dengan cara damai. ... Aku ndak mau istilahnya
pecah dengan tonggo saya gak mau dibenci oleh tetangga, saya
tidak mau bermusuhan di tetangga saya dengan masalah-
masalah agama ini.”?%

Pengalaman sukses menyelesaikan konflik tanpa kekerasan
memperkuat keyakinannya bahwa pendekatan damai dan musyawarah
lebih efektif daripada konfrontasi.

c. Pertimbangan Spiritual seperti Istikharah

Keputusan strategis dalam dakwah juga melibatkan dimensi

spiritual yang dalam. Ustadz Mukhtarudin menyebutkan bahwa

203 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
204 Bourdieu, The Logic of Practice; Bandura, Social Learning Theory.
205 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



119

keputusannya menetap dan berdakwah di Sukoreno melalui
proses istikharah:

“Istikharah. Terus akhirnya karo kiai sampai tempatnya di sana.

Dari ini ke sini arahnya. ... Saya malam istikharah paginya

dikasih tanah ini dibelakang, ditawarin tanah ini langsung jadi.

2 hari jadi.”?%

Istikharah, salat dan doa memohon petunjuk Allah,
memberikan legitimasi spiritual atas pilihan lokasi dan strategi dakwah.
Ini menunjukkan bahwa keputusan tersebut tidak hanya berdasarkan
pertimbangan rasional-sosiologis, tetapi juga diyakini sebagai bagian
dari takdir dan petunjuk ilahi. Keyakinan ini memberikan keteguhan
hati dan rasa tanggung jawab moral untuk menjaga harmoni di tempat
yang dianggap telah “ditakdirkan” baginya.?"’

Pembentukan Habitus Dakwah Inklusif

Berdasarkan paparan data di atas, dapat dianalisis bahwa
pertimbangan personal-eksperiensial berperan dalam membentuk Aabitus
dakwah inklusif melalui tiga mekanisme utama:

a. Internalisasi Model melalui Keteladanan (Observational Learning):
Para tokoh agama belajar melalui observasi terhadap guru dan figur
teladan (Gus Dur, Kyai Supadi) yang telah sukses menerapkan
pendekatan inklusif. Melalui proses identifikasi, nilai-nilai toleransi,

nasionalisme, dan penghormatan terhadap perbedaan diinternalisasi

menjadi bagian dari skema kognitif dan afektif mereka. Ini sesuai

206 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
207 Mujieb, Konsep Istikharah dalam Keputusan Hidup: Studi Psikospiritual.



120

dengan teori belajar sosial Bandura, di mana individu belajar tidak
hanya melalui pengalaman langsung, tetapi juga melalui peniruan
model yang dihormati.

b. Akumulasi Pengalaman sebagai Modal Praktis (Experiential Capital):
Pengalaman hidup langsung dalam masyarakat plural menjadi modal
praktis yang memperkaya reperfoar tindakan mereka. Kemampuan
beradaptasi, menengahi konflik, dan berkomunikasi lintas budaya tidak
diajarkan di bangku sekolah, tetapi diperoleh melalui trial and error
dalam interaksi sehari-hari. Modal praktis ini kemudian dikristalisasi
menjadi habitus disposisi bertindak yang spontan dan terinternalisasi
sedalam-dalamnya. Dalam kerangka Bourdieu, habitus ini
menghasilkan praktik dakwah yang tampak “alami” dan kontekstual.?%

c. Legitimasi Spiritual melalui Ibadah (Spiritual Legitimation): Proses
spiritual seperti istikharah memberikan legitimasi transendental atas
pilihan hidup dan strategi dakwah. Keyakinan bahwa pilihan tersebut
adalah “petunjuk Allah” memberikan motivasi intrinsik yang kuat dan
ketahanan dalam menghadapi tantangan. Dimensi spiritual ini
menguatkan komitmen mereka pada pendekatan inklusif, karena
diyakini sebagai bagian dari misi ilahi untuk menyebarkan rahmat
(rahmatan lil ‘alamin).

Ketiga mekanisme ini saling memperkuat: keteladanan guru

memberikan arahan normatif, pengalaman hidup memberikan kompetensi

208 Bourdieu, The Logic of Practice.



121

praktis, dan spiritualitas memberikan motivasi dan legitimasi yang
mendalam. Bersama-sama, mereka membentuk habitus dakwah yang tidak
hanya cerdas secara strategis, tetapi juga autentik secara personal.

C. Dinamika Pertimbangan sebagai Proses yang Holistik dan Kontekstual

Dinamika pertimbangan ketiga tokoh agama Islam menunjukkan
bahwa pilihan strategi dakwah multikultural bukanlah keputusan yang
sederhana atau tunggal. Ia merupakan hasil dari proses dialektika yang
kompleks dan holistik antara berbagai lapisan pertimbangan:>%’

1. Keyakinan agama yang inklusif (rahmatan lil ‘alamin) memberikan
fondasi normatif-teologis.

2. Pembacaan realitas sosial yang plural dan rentan konflik memberikan
kesadaran akan kebutuhan pragmatis.

3. Kalkulasi strategis tentang metode komunikasi yang efektif menghasilkan
pendekatan kultural yang adaptif.

4. Pengalaman dan spiritualitas personal memberikan motivasi, keteladanan,
dan legitimasi yang mendalam.

Pertimbangan-pertimbangan ini tidak statis, tetapi terus berkembang
seiring dengan pengalaman baru dan perubahan konteks. Ustadz
Mukhtarudin misalnya, belajar dari pengalaman memimpin doa di acara non-
Muslim untuk kemudian lebih berhati-hati:

“Iya, bisa. Pernah untuk beberapa kali saya pernah mimpin untuk

ajaran tapi terus setelah itu saya toleranlah. Jadi kepada yang
ngundang terus, ‘Pak, ngapunten Pak ya kalau saya itu ...”. Dan saya

209 Najikh Farid, Filsafat Dakwah Kontekstual: Membangun Harmoni dalam Keberagaman (PT
RajaGrafindo Persada, 2021).



122

khawatir nanti pemimpin sampean itu cemburu dengan apa yang
saya pimpin sehingga nanti ada kesalahpahaman.”<sup>21</sup>
Dari pengalaman itu, ia belajar untuk lebih sering menolak halus dan
mengarahkan kepemimpinan ritual kepada tokoh agama setempat,
menunjukkan adaptasi dan pembelajaran terus-menerus. Proses ini
mencerminkan konsep reflexivity dalam teori strukturasi Giddens,
di mana agen secara terus-menerus merefleksikan tindakan mereka
dan menyesuaikan strategi berdasarkan umpan balik dari
lingkungan '

Pada akhirnya, pilihan untuk menjadikan dakwah multikultural sebagai
strategi utama adalah sebuah sintesis kreatif dari semua pertimbangan di atas.
Strategi  ini  dipandang sebagai jalan  tengah (wasathiyyah)  yang
memungkinkan mereka:

o Tetap setia pada ajaran Islam sebagai agama rahmat.

e Menjadi bagian integral dari masyarakat Sukoreno yang majemuk.

o Berkontribusi aktif dalam merawat harmoni sosial yang telah menjadi
identitas bersama desa mereka.

Sintesis ini tidak hanya menghasilkan efektivitas dakwah, tetapi juga
memperkuat kohesi sosial dan ketahanan masyarakat dalam menghadapi
potensi konflik. Dengan demikian, dakwah multikultural di Sukoreno bukan
sekadar strategi komunikasi keagamaan, melainkan praktik sosial
transformatif yang membangun tata kehidupan bersama yang inklusif, adil, dan
berkelanjutan.?!!

Pertimbangan personal-eksperiensial meliputi pengaruh guru,

pengalaman hidup, dan spiritualitas, memberikan dimensi subjektif yang

219 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
21 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



123

mendalam bagi pilihan strategi dakwah multikultural di Desa Sukoreno.
Melalui proses internalisasi keteladanan, akumulasi pengalaman langsung, dan
legitimasi spiritual, para tokoh agama mengembangkan habitus dakwah
inklusif yang adaptif, kontekstual, dan autentik.

Dinamika pertimbangan mereka bersifat holistik dan dialektis,
menyatukan lapisan normatif, pragmatis, strategis, dan personal dalam satu
kerangka tindakan yang koheren. Proses ini juga bersifat refleksif dan terus
berkembang, menunjukkan kemampuan belajar dan adaptasi yang tinggi.

Pada akhirnya, pilihan strategi dakwah multikultural adalah sintesis
kreatif yang memungkinkan para tokoh agama Islam menjadi agen
transformasi sosial yang tidak hanya menyampaikan pesan keagamaan, tetapi
juga merawat harmoni, membangun jembatan dialog, dan memperkuat kohesi
sosial di tengah masyarakat plural. Model ini menawarkan inspirasi penting
bagi pengembangan dakwah yang kontekstual dan humanis di Indonesia yang

majemuk.?!?

LAPISEN PERTIMBANGAN

HOLISTIK
(Input Strategis)
STRATEGI INTI :
KONTEX ; ; Pertmbnagan HASIL
DESA SUKORENO Nt Metitnaan HAKNAN TRANSFORMSAIN . TRANSFORMAN AKHIR
(Majemeu & Harmonis) Normatif MULTIKMLTURAL (Habitus & Dampak) (Sosial Transtrmativ)
Pragmatis Pertest Dakwah (Jalan Tengah)
Personal Peetrems | Multikulstural
Meritigat: (Jalan Tengah)|
Proces
Internal

Gambar. 4.2. Bagan Aur Sintesis Strategi Dakwah Multikultural di Desa Sukoreno

212 Farid, Filsafat Dakwah Kontekstual: Membangun Harmoni dalam Keberagaman.




124

D. KONSTRUKSI DAKWAH MULTIKULTURAL SEBAGAI

MEKANISME PERAWAT HARMONI SOSIAL DI SUKORENO
Berdasarkan paparan dan analisis data pada bagian sebelumnya,
penelitian ini berhasil memetakan sebuah model dinamis yang menjelaskan
hubungan antara konstruksi sosial dakwah multikultural, dinamika
pertimbangan tokoh agama, dan terpeliharanya harmoni sosial di Desa
Sukoreno. Sintesis temuan ini secara langsung merangkum jawaban atas kedua
fokus penelitian: (1) bagaimana konstruksi sosial dakwah multikultural
dilakukan, dan (2) bagaimana dinamika pertimbangan tokoh agama Islam di
Desa Sukoreno memilih pendekatan tersebut. Temuan ini tidak hanya bersifat
deskriptif, tetapi juga menawarkan sebuah model teoretis yang memperkaya
pemahaman tentang relasi agama, komunikasi, dan kohesi sosial dalam
masyarakat plural.
1. Model Konstruksi Dakwah Multikultural: Siklus Tiga Tahapan
Proses konstruksi sosial dakwah multikultural oleh tokoh agama
Islam di Desa Sukoreno dapat dipahami melalui kerangka teoritis Peter
Berger dan Thomas Luckmann tentang konstruksi sosial realitas. Namun,
temuan lapangan mengembangkan kerangka ini dengan menunjukkan
bahwa proses tersebut berjalan melalui tiga tahapan yang saling
berhubungan dan membentuk siklus yang memperkuat dirinya sendiri (self-
reinforcing cycle). Siklus ini menjelaskan bagaimana harmoni sosial tidak
hanya dibangun, tetapi juga direproduksi dan diperkuat secara

berkelanjutan.



125

Pertama, Eksternalisasi sebagai Inisiasi Praktis. Nilai-nilai
inklusivitas yang bersifat subjektif dalam diri tokoh agama Islam (seperti
pemahaman tentang Islam rahmatan lil 'alamin) diwujudkan ke dalam dunia
sosial melalui serangkaian tindakan strategis. Tindakan-tindakan iniseperti
memimpin tahlilan di rumah penganut Sapta Darma, bertindak sebagai
mediator konflik, atau mengadaptasi tradisi lokal, bukanlah aktivitas
random. Melainkan sebuah aksi komunikatif yang disengaja untuk
membangun jembatan antar kelompok.?'* Foto dokumentasi tahilian
bersama yang dipimpin Ust. Mukhtarudin di rumah Ibu Saudah adalah bukti
empiris kuat dari tahap ini, yang dikonfirmasi langsung oleh
penerimanya.?!* Data dari Ibu Saudah yang menyebut Ust. Mukhtarudin
sebagai tokoh yang tidak fanatik dan selalu siap membantu, serta
pengalaman Ibu Surip yang mengundangnya meski seluruh keluarganya
saat itu masih Hindu, memperkuat bahwa eksternalisasi ini diterima secara
positif oleh komunitas lintas agama.?'®

Kedua, Objektivasi sebagai Kristalisasi Norma. Tindakan-tindakan
inklusif yang berulang dan konsisten kemudian mengkristal menjadi
kesepakatan-kesepakatan sosial yang objektif. Kesepakatan ini, seperti tidak
menggunakan pengeras suara saat Nyepi atau memisahkan ritual dalam
acara campuran, berfungsi sebagai "aturan main bersama" yang diterima

secara luas.>!® Proses objektivasi ini melibatkan negosiasi dan dialog,

213 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

214 Dokumentasi Foto, Kegiatan Tahlilan di Rumah Ibu Saudah (Sapta Darma), Mei 2024.

215 Tbu Saudah, Penganut Sapta Darma; Tbu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim.
216 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno; H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno.



126

sebagaimana terlihat dalam penyelesaian kasus pembangunan sanggar Sapta
Darma yang diselesaikan lewat jalur hukum dan musyawarah desa.”!” Peran
FKUB yang dibentuk oleh pemerintah desa, seperti dijelaskan Kepala Desa,
menjadi wadah institusional bagi terpeliharanya kesepakatan-kesepakatan
ini.?'® Norma-norma ini menjadi realitas sosial yang terpisah dari para
inisiatornya dan mengatur interaksi selanjutnya.

Ketiga, Internalisasi sebagai Pembentukan Habitus. Norma-norma
yang terobjektivasi tersebut kemudian diserap dan dijadikan pandangan
dunia oleh masyarakat luas. Hal ini tampak dari mengalirnya interaksi sosial
lintas agama dalam kegiatan sehari-hari, seperti gotong royong
membersihkan tempat ibadah yang dilakukan tanpa paksaan, sebagaimana
dikonfirmasi oleh Ibu Surip.?!” Nilai toleransi dan kerukunan tidak lagi
dipandang sebagai aturan eksternal, tetapi sebagai bagian dari identitas
sebagai "warga Sukoreno".??° Internalisasi ini menciptakan habitus,
kecenderungan bertindak yang terinternalisasi, yang mereproduksi harmoni
secara otomatis.”?!

Ketiga tahapan ini membentuk sebuah siklus konstruksi sosial yang
berkelanjutan. Internalisasi nilai inklusif pada generasi tua dan muda
menciptakan kondisi bagi eksternalisasi tindakan inklusif baru, yang

kemudian dapat terobjektivasi menjadi norma yang lebih kokoh, dan

217 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

218 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno.

219 Tbu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim.

220 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam
Sukoreno.

221 Bourdieu, The Logic of Practice.



127

seterusnya. Siklus inilah yang menjadi mekanisme utama perawatan
harmoni sosial di Sukoreno.

Siklus konstruksi sosial ini mengonfirmasi dan sekaligus
memperkaya teori Berger dan Luckmann dengan menunjukkan bahwa
dalam konteks masyarakat plural, konstruksi realitas sosial bersifat dinamis
dan dapat dirancang secara strategis oleh aktor-aktor kunci (tokoh agama).
Proses ini juga menunjukkan bagaimana modal sosial (dalam bentuk norma
dan kepercayaan) dapat dikonstruksi secara aktif, tidak hanya sebagai
warisan tradisi semata. Temuan ini sejalan dengan teori strukturasi Anthony
Giddens, di mana agen (tokoh agama) tidak hanya tunduk pada struktur,
tetapi juga mereproduksi dan mentransformasi struktur tersebut melalui
praktik sehari-hari. Dalam konteks ini, dakwah multikultural adalah praktik
yang mentransformasi struktur sosial dari yang potensial konflik menjadi
harmonis.

Dialektika antara Agen dan Struktur: Dinamika Pertimbangan sebagai
Katalis

Model konstruksi di atas tidak berjalan dalam ruang hampa. la
digerakkan oleh logika pertimbangan para tokoh agama yang bertindak
sebagai agent dalam struktur sosial Desa Sukoreno yang plural. Temuan
penelitian menunjukkan bahwa dinamika pertimbangan mereka bersifat
dialektis, yaitu terus-menerus diolah melalui interaksi antara keyakinan

pribadi dan realitas sosial eksternal.



128

Pertimbangan teologis-normatif (seperti penekanan pada hablum
minannas) memberikan framework etis.”*?> Sementara itu, pertimbangan
sosiologis-konteksual (kesadaran akan keragaman dan potensi konflik)
mendorong adaptasi strategis.??> Keduanya bertemu dalam pertimbangan
kultural-strategis, di mana kearifan lokal dan efektivitas komunikasi
menjadi pertimbangan utama dalam memilih bentuk eksternalisasi yang
tepat, seperti menggunakan "bahasa siri" atau mengutamakan budaya
sebelum agama.?**

Pengalaman personal dan spiritual, seperti istikharah yang dilakukan
Ust. Mukhtarudin dalam memutuskan untuk menetap di Sukoreno,
menunjukkan bahwa pilihan strategis ini juga merupakan panggilan
personal yang terdalam, bukan sekadar kalkulasi rasional semata.??> Dengan
demikian, dinamika pertimbangan ini berfungsi sebagai katalis aktif yang
mentransformasikan nilai-nilai abstrak menjadi praktik sosial konkret, serta
memastikan bahwa konstruksi sosial yang terjadi bersifat responsif dan
adaptif terhadap konteks.

Dialektika pertimbangan ini merepresentasikan apa yang oleh Pierre
Bourdieu disebut sebagai habitus, seperangkat disposisi yang terbentuk
melalui internalisasi struktur sosial sekaligus memandu praktik sosial.

Habitus para tokoh agama di Sukoreno terbentuk melalui internalisasi nilai-

222 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

223 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

224 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam
Sukoreno.

225 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



129

nilai Islam inklusif, pengalaman hidup dalam masyarakat plural, dan
keteladanan guru. Habitus ini kemudian menghasilkan praktik dakwah yang
tampak "alami" dan spontan, padahal merupakan hasil dari akumulasi
pengalaman dan refleksi yang mendalam. Proses ini juga menunjukkan
pentingnya refleksivitas dalam tindakan sosialkemampuan agen untuk
merefleksikan tindakannya sendiri dan menyesuaikan strategi berdasarkan
umpan balik dari lingkungan. Dengan demikian, dakwah multikultural di
Sukoreno bukanlah penerapan doktrin secara kaku, melainkan praksis
reflektif yang terus-menerus disesuaikan dengan konteks.
3. Harmoni Sosial sebagai Produk: Terbentuknya Modal Sosial yang Khas
Interaksi antara proses konstruksi sosial dan dinamika pertimbangan
agen tersebut menghasilkan suatu bentuk harmoni sosial yang spesifik, yang
dapat dikonseptualisasikan sebagai modal sosial khas Sukoreno. Modal
sosial ini memiliki tiga karakteristik utama:
a. Bridging Social Capital yang Kuat: Dakwah multikultural telah berhasil
menciptakan jaringan dan kepercayaan yang melintasi batas-batas
agama. Forum lintas agama (FKUB) dan kegiatan gotong royong adalah

manifestasinya.>*°

Modal ini bersifat bonding (menguatkan internal
kelompok) sekaligus bridging (menjembatani antar kelompok).
b. Resiliensi Berbasis Norma Sosial: Masyarakat memiliki mekanisme

internal yang tangguh untuk mengelola perbedaan. Norma-norma yang

terobjektivasi (seperti kesepakatan hari raya) berfungsi sebagai "rem"

226 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno; Ibu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim.



130

otomatis yang mencegah eskalasi konflik.??” Resiliensi ini diperkuat
oleh internalisasi nilai yang membuat warga memiliki "naluri" untuk
menjaga kerukunan.

c. Identitas Inklusif yang Bersaing dengan Identitas Eksklusif: Di
Sukoreno, identitas sebagai "warga Sukoreno yang rukun" seringkali
lebih kuat dan lebih dibanggakan daripada identitas keagamaan yang
eksklusif. Julukan "Desa Pancasila" adalah kristalisasi identitas inklusif
ini, yang berhasil mengikat keragaman dalam satu narasi bersama.?*8

Konsep modal sosial dari Robert Putnam sangat relevan untuk
memahami harmoni sosial di Sukoreno. Bridging social capital yang
terbentuk melalui interaksi lintas agama berfungsi sebagai perekat sosial
yang mencegah fragmentasi. Namun, temuan ini melangkah lebih jauh
dengan menunjukkan bahwa modal sosial tersebut bukan hanya diberikan

(given), tetapi secara aktif dikonstruksi melalui dakwah multikultural.

Selain itu, harmoni sosial di Sukoreno juga menunjukkan karakteristik dari

apa yang oleh Bhikhu Parekh disebut sebagai masyarakat kosmopolitan,

masyarakat di mana individu dan kelompok dapat mempertahankan
identitas kultural mereka sekaligus terlibat dalam interaksi yang mendalam
dan saling memperkaya dengan kelompok lain. Identitas inklusif "Desa

Pancasila" berfungsi sebagai meta-identity yang mencakup dan

menghormati identitas-identitas keagamaan yang lebih partikular.

227 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
228 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno; Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



131

4. Implikasi Temuan: Dakwah Multikultural sebagai Praksis Transformative

Sintesis temuan ini membawa implikasi penting bagi diskursus
dakwah dan studi multikulturalisme di Indonesia.

Pertama, penelitian ini menunjukkan bahwa dakwah multikultural
bukanlah pengurangan atau kompromi terhadap ajaran Islam, melainkan
sebuah praksis transformative yang justru menghidupkan semangat
universal Islam (rahmatan lil 'alamin) dalam konteks kekinian yang plural.
Dengan memfokuskan pada pemberdayaan kualitas umat dan pembangunan
kohesi sosial, bukan sekadar konversi kuantitatif, dakwah multikultural
mengembalikan dakwah pada misi awalnya sebagai pembawa rahmat bagi
seluruh alam.

Kedua, ia menawarkan sebuah model operasional tentang
bagaimana teori multikulturalisme dapat diimplementasikan secara nyata
melalui instrumen keagamaan, khususnya dengan memposisikan tokoh
agama sebagai institutional entrepreneur yang kreatif. Model siklus
konstruksi sosial (eksternalisasi-objektivasi-internalisasi) yang ditemukan
di Sukoreno dapat menjadi kerangka analitis untuk memahami dan
mereplikasi praktik serupa di komunitas lain.

Ketiga, temuan tentang dinamika pertimbangan menggaris bawahi
pentingnya kecerdasan kontekstual dan reflektivitas kritis bagi para pelaku
dakwah, di samping penguasaan ilmu agama. Keberhasilan dakwah

multikultural sangat bergantung pada kemampuan pendakwah untuk



132

membaca konteks, bernegosiasi dengan budaya lokal, dan secara reflektif
menyesuaikan strategi.

Keempat, penelitian ini mengisi celah akademik (research gap)
dengan memberikan bukti empiris mendalam tentang praktik dakwah
inklusif di tingkat pedesaan yang stabilsebuah konteks yang sering
diabaikan dalam studi-studi sebelumnya yang lebih fokus pada wilayah
perkutan atau daerah konflik. Temuan ini memperkaya kajian tentang
hubungan agama dan harmoni sosial dengan menunjukkan bahwa harmoni
dapat secara aktif dikonstruksi melalui praktik keagamaan yang sensitif
terhadap konteks.

Dengan demikian, harmoni sosial di Desa Sukoreno bukanlah
sebuah kebetulan atau keadaan pasif, melainkan hasil dari proses konstruksi
sosial yang aktif, sadar, dan terus-menerus, yang digerakkan oleh tokoh-
tokoh agama yang memiliki pertimbangan yang kompleks dan mendalam.
Konstruksi ini telah menghasilkan suatu ekosistem sosial di mana perbedaan
tidak dinafikan, tetapi dikelola menjadi sumber kekuatan dan identitas
bersama. Dalam konteks Indonesia yang terus bergulat dengan tantangan
menjaga persatuan dalam keberagaman, pembelajaran dari Sukoreno

menawarkan sebuah model yang relevan dan inspiratif.



133

BAB YV

PEMBAHASAN

A. KONSTRUKSI DAKWAH MULTIKULTURAL DAN MEKANISME
PERAWATAN HARMONI SOSIAL DI DESA SUKORENO
1. Konstruksi Sosial Dakwah Multikultural: Dari Nilai Subjektif ke
Habitus Kolektif
Temuan penelitian ini mengonfirmasi bahwa proses konstruksi
sosial dakwah multikultural di Desa Sukoreno berlangsung melalui tiga
tahapan dialektis dalam kerangka Berger dan Luckmann, eksternalisasi,
objektivasi, dan internalisasi.’?’ Namun, temuan lapangan tidak hanya
menunjukkan proses linier, tetapi juga sebuah siklus yang saling
memperkuat (self-reinforcing cycle) di mana setiap tahap menciptakan
kondisi bagi penguatan tahap berikutnya, sehingga membentuk mekanisme
berkelanjutan bagi terpeliharanya harmoni sosial. Siklus ini diperkaya oleh
interaksi dinamis antara agensi tokoh agama Islam (dengan berbagai
pertimbangan teologis, sosiologis, kultural, dan personal) serta struktur
sosial yang ada, menghasilkan transformasi menuju tatanan masyarakat
yang lebih inklusif dan kosmopolitan.
Kerangka Berger dan Luckmann tentang konstruksi sosial realitas

menjadi landasan utama untuk memetakan proses tersebut.”** Namun,

229 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966.
239 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966.



134

temuan ini sekaligus memperluas kerangka tersebut dengan menunjukkan
bahwa dalam konteks masyarakat plural, konstruksi realitas sosial dapat
bersifat proaktif dan dirancang secara strategis oleh aktor-aktornya, dalam
hal ini para tokoh agama Islam. Proses ini tidak hanya mereproduksi
realitas yang ada, tetapi secara aktif mentransformasikannya. Perspektif ini
sejalan  dengan teori strukturasi ~ Anthony Giddens, yang
menekankan duality of structure: struktur sosial (norma, aturan, sumber
daya) baik membatasi maupun memungkinkan tindakan agen, sementara
tindakan agen secara bersamaan mereproduksi dan mentransformasi
struktur tersebut.”?' Dalam konteks Sukoreno, dakwah multikultural
adalah praktik sosial (social praxis) yang menjadi medium transformasi
struktur dari potensi konflik menjadi harmoni. Sementara itu, teori
multikulturalisme Bhikhu Parekh memberikan lensa normatif dan
deskriptif untuk memahami bentuk masyarakat yang dihasilkan dari proses
konstruksi ini yaitu sebuah masyarakat yang bergerak dari
tipe akomodatif menuju kosmopolitan, Dimana pengakuan terhadap
perbedaan, dialog antarbudaya dan partisifpasi aktif semua kelompok

menjadi prinsip operasionalnya.?*?

21 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.
232 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



135

a. Eksternalisasi: Dakwah sebagai Praksis Komunikatif Inklusif dan
Strategis

Pada tahap ini, nilai-nilai inklusivitas yang subjektif seperti
pemahaman Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin dan penekanan
pada hablum minannas (hubungan antar manusia), diwujudkan
menjadi tindakan dan komunikasi yang dapat diamati. Temuan
menunjukkan bahwa eksternalisasi bukan sekadar ekspresi personal,
melainkan strategi budaya yang kompleks dan reflektif.

Pertama, eksternalisasi termanifestasi dalam partisipasi aktif
dan simbolik dalam ritual kelompok lain. Seperti dicontohkan oleh
Ustadz Mukhtarudin yang memimpin tahlilan di rumah penganut Sapta
Darma (Ibu Saudah), tindakan ini merupakan perwujudan konkret
dari intercultural dialogue ala Parekh.>>® Parekh menekankan bahwa
dialog yang bermakna harus melibatkan keterbukaan untuk memahami
‘bentuk kehidupan’ (form of life) lain dalam istilah mereka sendiri.?**
Partisipasi ritual adalah bentuk dialog yang mendalam karena
melibatkan pertukaran simbol dan pengalaman langsung. Dari
perspektif Putnam, tindakan ini menciptakan bridging social capital
yaitu sebuah ikatan yang menjembatani perbedaan latar belakang.?*
Sementara dalam kerangka Giddens, ini adalah momen agensi di mana

tokoh agama Islam menggunakan sumber daya simbolik (doa, ritual)

233 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
234 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
235 Putnam, Bowling alone.



136

untuk  sekaligus mereproduksi norma gotong royong dan
mentransformasi relasi antar-kelompok yang sebelumnya mungkin
terpisah.?3

Kedua, eksternalisasi dilakukan melalui strategi komunikasi
yang sensitif, seperti permintaan maaf di awal pembicaraan untuk
mengakui perbedaan. Ustadz Suripto secara eksplisit menerapkan ini
sebagai “aturan permainan” dalam berdakwah.??’ Pendekatan ini
merefleksikan prinsip pengakuan (recognition) dalam
multikulturalisme Parekh, yang menjadi prasyarat etis bagi dialog yang
setara.”®® Strategi komunikasi semacam ini juga selaras dengan teori
komunikasi antarbudaya (intercultural —communication) yang
menekankan pentingnya communication accommodation penyesuaian
gaya komunikasi untuk mengurangi jarak sosial dan meningkatkan
pemahaman bersama.?*

Temuan unik dalam penelitian ini adalah adaptasi strategis yang
bersifat reflektif. Ustadz Mukhtarudin menceritakan bagaimana
awalnya ia aktif memenuhi undangan warga non-Muslim sebagai
strategi membangun simpati (“gayung bersambut”), tetapi kemudian

menjadi lebih selektif dengan mengarahkan kepemimpinan ritual

kepada tokoh agama setempat untuk menghindari kecemburuan.?* Ini

236 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.
237 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

238 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
239 Stella Ting-Toomey, Communicating Across Cultures (Guilford Press, 1999).
240 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



137

menunjukkan bahwa eksternalisasi adalah proses dinamis yang
melibatkan reflexivity, kemampuan agen untuk terus-menerus
merefleksikan dan menyesuaikan tindakannya berdasarkan umpan
balik sosial. Konsep reflexivity ini merupakan inti dari teori strukturasi
Giddens,**! dan temuan di Sukoreno memberinya bukti empiris yang
konkret dalam konteks dakwah. Cultural reflexivity, kemampuan untuk
merefleksikan posisi budaya sendiri dan budaya orang lain, juga
merupakan elemen kunci dalam komunikasi antarbudaya yang
efektif.?*> Dengan demikian, eksternalisasi di Sukoreno bukanlah
penerapan nilai secara kaku, melainkan praksis komunikatif yang
adaptif, strategis, dan berorientasi pada pemeliharaan keseimbangan
sosial.
b. Objektivasi:  Kristalisasi Norma dan  Institusionalisasi
Kesepakatan
Tahap objektivasi terjadi ketika pola tindakan inklusif yang
berulang mengkristal menjadi norma, aturan, dan kesepakatan
bersama yang diterima sebagai realitas sosial yang objektif. Di
Sukoreno, objektivasi menghasilkan seperangkat “aturan main”
informal yang mengatur koeksistensi, seperti: (1) kesepakatan untuk
tidak menggunakan pengeras suara masjid selama perayaan Nyepi, (2)

tata cara pemisahan ruang/waktu ritual dalam acara campuran, dan (3)

241 Anthony Giddens, Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age
(Stanford University Press, 1991).

242 Donal Carbaugh, “Cultural Discourse Analysis: Communication Practices and Intercultural
Encounters,” Journal of Intercultural Communication Research 36, no. 3 (2007): 167-82.



138

aturan penyembelihan hewan secara khusus oleh Muslim untuk
konsumsi bersama.

Proses pembentukan norma-norma ini dapat dipahami sebagai
hasil  dari dialog  antarbudaya yang  produktif sebagaimana
dikemukakan  Parekh.**®  Setiap kesepakatan mencerminkan
prinsip kesetaraan dalam perbedaan (equality in difference) bukan
asimilasi, tetapi pengakuan terhadap otonomi masing-masing
kelompok dalam kerangka kebersamaan.?** Misalnya, pemisahan ritual
menghormati integritas masing-masing praktik keagamaan sambil
memungkinkan kebersamaan sosial. Dari perspektif modal sosial
(Putnam), norma-norma ini adalah wujud nyata dari resiprositas dan
kepercayaan umum (generalized trust) yang telah terakumulasi,
sekaligus berfungsi untuk memperkuat bridging social capital dengan
mengurangi ketidakpastian dalam interaksi.?*

Yang menarik, objektivasi di Sukoreno mendapat penguatan
dan pelembagaan formal melalui struktur pemerintahan desa.
Pembentukan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) oleh
pemerintah desa, seperti dijelaskan Kepala Desa H. Achmad Choiri,
merupakan institusionalisasi dari kesepakatan-kesepakatan informal
tersebut.’*® FKUB berfungsi sebagai institutional entrepreneur yang

memberikan kerangka kelembagaan bagi pemeliharaan modal sosial

243 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
244 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.
245 Putnam, Bowling alone.

246 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno.



139

lintas agama. Dengan demikian, objektivasi terjadi pada dua level yang
saling menguatkan: level masyarakat (norma informal) dan level
pemerintahan (forum formal). Temuan ini mendukung teori Berger dan
Luckmann bahwa realitas sosial yang terobjektivasi dapat menjadi
dasar bagi pembentukan institusi, sekaligus menunjukkan sinergi antara
agensi masyarakat dan struktur pemerintahan lokal dalam membangun
tatanan sosial yang inklusif.>*’ Dalam kerangka Giddens, FKUB adalah
struktur (aturan dan sumber daya) yang diciptakan dan digunakan oleh
agen untuk mereproduksi harmoni.?*® Proses institusionalisasi ini juga
dapat dilihat melalui konsep “regulated tolerance” (toleransi yang
teratur) dalam kajian sosiologi agama, di mana negara atau otoritas
lokal memfasilitasi pengaturan koeksistensi antar kelompok.>*
Internalisasi: Pembentukan Habitus Kolektif dan Identitas
Inklusif “Warga Sukoreno”

Tahap final dalam siklus konstruksi sosial adalah internalisasi,
di mana norma-norma yang terobjektivasi diserap ke dalam kesadaran
subjektif individu dan menjadi keyakinan, kebiasaan, dan identitas

yang dianggap wajar. Di Sukoreno, internalisasi menghasilkan apa

yang dapat disebut sebagai habitus “warga Sukoreno” yang toleran,

247 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966.

248 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.

24 Hefner, The Politics of Multiculturalism: Pluralism and Citizenship in Malaysia, Singapore, and

Indonesia.



140

seperangkat disposisi bertindak yang spontan dan terinternalisasi dalam
menghadapi keragaman.

Pertama, internalisasi tampak dalam tindakan spontan lintas
agama, seperti gotong royong membangun mushola yang diikuti warga
non-Muslim tanpa diminta.>** Tindakan ini menunjukkan bahwa nilai
tolong-menolong telah menjadi habitus, bukan sekadar kepatuhan pada
norma. Kedua,sikap  saling menjaga  perasaan  (mutual
sensitivity) dalam ritual telah menjadi etiket sosial yang otomatis,
seperti duduk di luar ketika ritual agama lain berlangsung di dalam.?*!
Ketiga, dan yang paling penting, terbentuknya identitas kolektif
inklusif sebagai “warga Sukoreno” atau “Desa Pancasila”. Identitas ini
berfungsi sebagai meta-identity yang memayungi dan menghormati
identitas keagamaan yang partikular, sekaligus menjadi sumber
kebanggaan bersama.

Konsep habitus dari Pierre Bourdieu sangat relevan di sini.>>
Habitus terbentuk melalui internalisasi struktur sosial (dalam hal ini,
norma harmoni) melalui pengalaman panjang, dan kemudian
menghasilkan praktik-praktik yang tampak “alami”. Gotong royong
spontan dan sikap saling jaga adalah produk habitus yang telah
terbentuk. Dalam kerangka Parekh, identitas “Desa Pancasila” ini

mencerminkan karakteristik masyarakat kosmopolitan, di mana

250 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
231 Tbu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim.
252 Bourdieu, The Logic of Practice.



141

individu dan kelompok merasa nyaman dengan keragaman dan

53

menganggapnya sebagai kekayaan, bukan ancaman.’>® Identitas

bersama ini juga berfungsi sebagai expanding circle of loyalty (Putnam)
yang memperluas loyalitas melampaui kelompok primordial.>>*

Temuan krusial lainnya adalah reproduksi nilai oleh generasi
muda. Anak-anak dari keluarga Hindu yang masuk Islam tetapi tetap
menjaga hubungan baik dengan keluarga besarnya yang masih Hindu
menunjukkan bahwa internalisasi telah melampaui individu
menuju reproduksi budaya lintas generasi.’>> Proses ini menjamin
keberlanjutan harmoni sosial. Lebih jauh, internalisasi di Sukoreno
bersifat resiprokal dan simetris, melibatkan baik komunitas Muslim
maupun non-Muslim, sebagaimana dikonfirmasi oleh Ibu Surip dan Ibu
Saudah.?® Hal ini menciptakan shared habitus atau habitus
bersama yang menjadi perekat sosial yang kuat.

Dengan tercapainya internalisasi, konstruksi sosial harmoni di
Sukoreno menjadi lengkap dan berkelanjutan. Harmoni bukan lagi
proyek yang disengaja, melainkan lingkungan hidup dan naluri kedua
bagi warganya. Siklus pun terus berputar: habitus inklusif mendorong
tindakan inklusif baru (eksternalisasi), yang dapat mengukuhkan atau

menyempurnakan norma (objektivasi), dan seterusnya.

253 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.

234 Putnam, Bowling alone.

255 Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

256 Tbu Saudah, Penganut Sapta Darma; Ibu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim.



142

B. DIALEKTIKA PERTIMBANGAN TOKOH AGAMA: KATALIS
DALAM KONSTRUKSI SOSIAL

Proses konstruksi sosial di atas tidak berjalan otomatis, tetapi
digerakkan oleh logika pertimbangan yang kompleks dan dialektis dari para
tokoh agama sebagai agen utama. Temuan penelitian mengungkap empat
lapisan pertimbangan yang saling terkait dan membentuk Ahabitus dakwah
mereka: teologis-normatif, sosiologis-kontekstual, kultural-strategis, dan
personal-eksperiensial. Dialektika antara lapisan-lapisan inilah yang
menjadi katalis aktif yang mentransformasikan nilai abstrak menjadi praksis
sosial yang efektif.

Dinamika pertimbangan ini dapat dipahami melalui integrasi beberapa
kerangka teoretis. Pertama, teori strukturasi Giddens menyediakan lensa untuk
melihat bagaimana agen (tokoh agama Islam) secara reflektif memonitor dan
menyesuaikan tindakan mereka berdasarkan pemahaman akan struktur sosial
(konteks plural) dan untuk mencapai tujuan tertentu (harmoni).?’

Kedua, konsep multikulturalisme Parekh memberikan kerangka normatif dan
strategis. Prinsip-prinsip Parekh seperti pengakuan (recognition), kesetaraan
dalam perbedaan (equality in difference), dan dialog antarbudaya tidak hanya
menjadi acuan nilai, tetapi juga diterjemahkan menjadi strategi operasional
dalam dakwah, misalnya dalam bentuk partisipasi ritual atau penciptaan istilah

”).258

bersama (“Dana Punia Ketiga, pengaruh modal sosial (Putnam) tampak

237 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.
258 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



143

dalam pertimbangan sosiologis-konteksual, di mana tokoh agama Islam secara
sadar bertindak untuk membangun dan memelihara bridging social
capital sebagai investasi bagi kohesi sosial jangka panjang.>>’

a. Sintesis Pertimbangan: Dari Teologi ke Strategi

Pertimbangan teologis-normatif seperti penekanan pada hablum
minannas (hubungan antarmanusia), konsep Islam rahmatan lil ‘alamin,
dan keteladanan Nabi Ibrahim, memberikan fondasi etis dan motivasi
intrinsik bagi para tokoh agama.’® Dalam studi sosiologi agama,
keyakinan teologis sering berfungsi sebagai master frame yang
membingkai tindakan sosial dan memberikan legitimasi moral.?®! Di
Sukoreno, pemahaman teologis yang inklusif ini menjadi kompas yang
mengarahkan dakwah ke jalur dialogis, bukan konfrontatif.

Pertimbangan sosiologis-konteksual yaitu kesadaran akan
komposisi masyarakat yang plural, tingkat pemahaman agama yang
beragam, dan potensi konflik, mendorong adaptasi pragmatis dan sikap
preventif.?®? Para tokoh agama membaca medan sosial dengan cermat,
memahami bahwa pendekatan dakwah yang kaku dapat memicu resistensi.

Perspektif ini sejalan dengan konsep “practical rationality” (rasionalitas

259 Putnam, Bowling alone.

260 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam
Sukoreno.

261 Robert Wuthnow, Producing the Sacred: An Essay on Public Religion (University of Illinois
Press, 1994).

262 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam
Sukoreno.



144

praktis) dalam teori tindakan sosial, di mana aktor memilih strategi yang
paling efektif untuk mencapai tujuan dalam konteks tertentu.263

Kedua lapisan di atas kemudian dijembatani oleh pertimbangan
kultural-strategis, di mana kearifan lokal dan efektivitas komunikasi
menjadi pertimbangan utama dalam memilih bentuk tindakan.?®*
Strategi “budaya dulu, agama belakang” yang diterapkan Ustadz Suripto,
atau penggunaan “bahasa siri” (bahasa tersamar) oleh Ustadz
Mukhtarudin, adalah contoh konkret dari cultural translation proses
menerjemahkan pesan keagamaan ke dalam kode-kode budaya yang dapat
diterima oleh masyarakat setempat.?®> Pendekatan ini juga mencerminkan
prinsip “cultural sensitivity” dalam komunikasi antarbudaya, yang
menekankan adaptasi pesan untuk mengurangi kesalahpahaman dan
meningkatkan penerimaan.26®

Lapisan personal-eksperiensial meliputi pengaruh guru (seperti
Gus Dur atau Kyai Supadi), pengalaman hidup langsung dalam
masyarakat plural, dan dimensi spiritual seperti istikharah, memberikan
legitimasi, keteladanan, dan kedalaman spiritual yang membuat pilihan

strategis terasa autentik dan penuh tanggung jawab.?®’ Pengalaman

263 James S. Coleman, Foundations of Social Theory (Harvard University Press, 1990).

264 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno.

265 Talal Asad, “The Idea of an Anthropology of Islam,” Qui Parle 17, no. 2 (2009): 1-30.

266 Ting-Toomey, Communicating Across Cultures.

267 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam

Sukoreno.



145

pribadi berfungsi sebagai “experiential capital” (modal pengalaman) yang
memperkaya repertoar tindakan mereka.2%8
Dialektika antara keempat lapisan ini menghasilkan strategi
dakwah yang holistik dan kontekstual. Misalnya, keputusan Ustadz
Mukhtarudin untuk memediasi konflik pembangunan sanggar Sapta
Darma (pertimbangan sosiologis) diambil dengan pendekatan
musyawarah dan hukum adat (kultural-strategis), yang diyakini sejalan
dengan nilai Islam yang mendamaikan (teologis), dan diperkuat oleh
pengalaman pribadi hidup bertetangga (personal-eksperiensial).?6?
Sintesis ini menunjukkan bahwa pertimbangan mereka bukan hierarkis,
tetapi sirkular dan saling memperkuat.
b. Refleksivitas dan Pembelajaran sebagai Modal Agen
Temuan menonjol dalam penelitian ini adalah tingkat refleksivitas
(reflexivity) yang tinggi pada para tokoh agama. Mereka tidak hanya
bertindak, tetapi terus-menerus mengevaluasi konsekuensi sosial dari
tindakannya dan menyesuaikan strategi. Perubahan sikap Ustadz
Mukhtarudin, dari aktif memimpin ritual di acara non-Muslim menjadi
lebih sering menolak halus dan mengarahkan kepemimpinan kepada tokoh

agama setempat, adalah bukti nyata dari refleksivitas praktis ini.*"

268 Pierre Bourdieu, OQutline of a Theory of Practice (Cambridge University Press, 1977).
269 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.
270 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno.



146

Konsep reflexivity merupakan inti  dari  teori  strukturasi
Giddens.?”! Giddens mendefinisikan refleksivitas sebagai kemampuan
agen untuk secara terus-menerus merefleksikan tindakan mereka dan
konteks sosial di mana tindakan itu dilakukan, dan menggunakan refleksi
tersebut untuk menyesuaikan perilaku di masa depan. Dalam konteks
Sukoreno, refleksivitas tokoh agama berfungsi sebagai mekanisme
pembelajaran sosial yang memungkinkan mereka menyempurnakan
strategi dakwah multikultural. Kemampuan ini juga selaras dengan
konsep “double hermeneutic” Giddens, di mana agen tidak hanya
memahami dunia sosial, tetapi juga secara aktif menafsirkan dan
mengubahnya melalui tindakan mereka.?’

Refleksivitas ini  adalah modal krusial bagi agen yang
memungkinkan mereka tidak hanya tunduk pada struktur, tetapi secara
kreatif menggunakan struktur sebagai sumber daya untuk transformasi
sosial. Dalam kerangka multikulturalisme Parekh, refleksivitas merupakan
syarat bagi dialog yang sejati, di mana pihak-pihak yang terlibat terbuka
untuk belajar dari pengalaman, mengkritik asumsi mereka sendiri, dan
mengubah perspektif.?’® Dialog yang reflektif inilah yang menghasilkan

kesepakatan-kesepakatan kreatif seperti penciptaan istilah “Dana Punia”

untuk menghindari benturan semantik dengan konsep “zakat”.

27 Giddens, Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age.
272 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.
273 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.



147

Lebih  jauh, temuan ini  mendukung teori “adaptive
leadership” (kepemimpinan adaptif) dalam studi kepemimpinan
komunitas.””* Pemimpin adaptif adalah mereka yang mampu
mendiagnosis tantangan kontekstual, mengintervensi dengan strategi yang
sesuai, dan secara reflektif mengevaluasi hasil untuk pembelajaran
berkelanjutan. Para tokoh agama Islam Sukoreno menunjukkan
karakteristik ini dengan jelas. Dengan demikian, refleksivitas bukanlah
sekadar sifat personal, tetapi merupakan kompetensi sosial yang
dikembangkan melalui pengalaman dan dialog terus-menerus dengan
kompleksitas masyarakat plural.?’®
C. HARMONI SOSIAL SEBAGAI PRODUK: TERBENTUKNYA MODAL
SOSIAL KHAS SUKORENO DAN MASYARAKAT KOSMOPOLITAN
Interaksi antara proses konstruksi sosial yang sistematis dan dinamika
pertimbangan agen yang reflektif tersebut menghasilkan suatu bentuk harmoni
sosial yang spesifik dan berkelanjutan di Desa Sukoreno. Harmoni ini dapat
dikonseptualisasikan sebagai suatu modal sosial khas yang memiliki tiga
karakteristik utama, sekaligus menempatkan Sukoreno pada spektrum
masyarakat multikultural Bhikhu Parekh sebagai masyarakat yang bergerak

dari akomodatif menuju kosmopolitan.
Konsep modal sosial (social capital) Robert Putnam sangat membantu

untuk menganalisis kohesi sosial di Sukoreno.’’® Putnam membedakan

274 Ronald A. Heifetz, Leadership Without Easy Answers (Harvard University Press, 1994).

275 Margaret S. Archer, Making Our Way Through the World: Human Reflexivity and Social Mobility
(Cambridge University Press, 2007).

276 Putnam, Bowling alone.



148

antara bonding social capital (yang menguatkan ikatan dalam kelompok
homogen) dan bridging social capital (yang menjembatani antar kelompok
berbeda).?”” Namun, temuan ini melangkah lebih jauh dengan menunjukkan
bahwa modal sosial tersebut secara aktif dikonstruksi melalui praktik
keagamaan (dakwah multikultural), bukan semata-mata warisan tradisi. Proses
konstruksi ini melibatkan investasi sosial yang disengaja oleh para tokoh
agama Islam dan masyarakat. Sementara itu, klasifikasi masyarakat
multikultural ~ Parekh  (isolasionis, akomodatif, otonomis, kritikal,
kosmopolitan) memberikan kerangka untuk mengkategorikan hasil dari proses
konstruksi tersebut.?’® Parekh berargumen bahwa masyarakat kosmopolitan
bukanlah yang menghapus perbedaan, tetapi yang mampu hidup dengan
perbedaan secara kreatif dan saling memperkaya.?’”” Data menunjukkan bahwa
Sukoreno memiliki ciri kuat masyarakat akomodatif, di mana kelompok
mayoritas (Muslim) secara aktif menciptakan ruang dan mengakomodasi
kebutuhan simbolik kelompok minoritas (misalnya, kesepakatan Nyepi).?3
Namun, terdapat juga indikasi pergerakan menuju masyarakat kosmopolitan,
ditandai dengan identitas inklusif yang cair, interaksi sosial yang spontan
melampaui batas agama, dan keterbukaan terhadap sintesis budaya (seperti

adaptasi ritual).?®!

277 Putnam, Bowling alone.

278 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.

279 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.

280 Tbu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim.

281 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno; H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno.



149

a. Tiga Pilar Harmoni Sosial Sukoreno

1) Bridging Social Capital yang Kuat dan Multi-Level: Jaringan
kepercayaan dan kerjasama telah terbangun melintasi batas agama.
Ini terwujud dalam jejaring informal (saling bantu antarwarga) dan
jejaring  formal (FKUB). Modal sosial ini  berfungsi
sebagai peredam kejut (shock absorber) saat muncul potensi
konflik, karena telah terbangun saluran komunikasi dan reservoir
kepercayaan yang dapat dimanfaatkan.?®> Konsep “thick
trust” (kepercayaan tebal) yang dikembangkan oleh Putnam, yaitu
kepercayaan yang muncul dari interaksi berulang dan pengalaman
bersama, sangat relevan di sini.?®®> Di Sukoreno, kepercayaan ini
dibangun melalui partisipasi dalam ritual bersama, gotong royong,
dan forum dialog.

2) Resiliensi Berbasis Norma Sosial yang
Terinternalisasi: Masyarakat memiliki mekanisme otomatis untuk
mengelola perbedaan. Norma-norma yang terobjektivasi dan
terinternalisasi (seperti “saling menjaga perasaan”) berfungsi
sebagai “rem” dan “pedoman” bertindak dalam interaksi sehari-
hari. Resiliensi ini diperkuat oleh fakta bahwa norma-norma
tersebut lahir dari dialog dan negosiasi lokal, bukan dipaksakan

dari luar, sehingga memiliki legitimasi yang tinggi.?®*

282 Putnam, Bowling alone.

283 Robert D. Putnam, Making Democracy Work: Civic Traditions in Modern Italy (Princeton
University Press, 1993).

284 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ibu Saudah, Penganut Sapta Darma.



150

Konsep “civic culture” (budaya kewargaan) dari Gabriel Almond
dan Sidney Verba juga relevan, yaitu suatu budaya politik di mana
warga memiliki orientasi partisipatif dan saling percaya.’® Di
Sukoreno, budaya kewargaan ini dibangun melalui praktik-praktik
inklusif yang menjadi kebiasaan.

3) Identitas Inklusif “Desa Pancasila” sebagai Meta-Identity: Identitas
keagamaan yang partikular tidak hilang, tetapi terintegrasi ke
dalam identitas bersama yang lebih luas dan inklusif.
Julukan “Desa Pancasila” adalah kristalisasi narasi bersama ini.
Identitas ini bersaing dan seringkali mengatasi identitas keagamaan
yang eksklusif dalam konteks kehidupan sosial sehari-hari.¢

Dalam klasifikasi Parekh, ini adalah ciri masyarakat kosmopolitan,

di mana individu memiliki identitas majemuk (multiple

identities) dan  loyalitas yang meluas.?®’

Konsep “banal
nationalism” (nasionalisme sehari-hari) dari Michael Billig juga
dapat diterapkan di sini, di mana identitas nasional (Pancasila)
dihidupkan melalui praktik sehari-hari dan simbol-simbol lokal,

bukan hanya retorika negara.s

285 Gabriel A. Almond dan Sidney Verba, The Civic Culture: Political Attitudes and Democracy in
Five Nations (Princeton University Press, 1963).

286 H, Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno.

287 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory.

288 Michael Billig, Banal Nationalism (SAGE Publications, 1995).



151

b. Implikasi Model: Dakwah Multikultural sebagai Praksis

Transformative

Sintesis temuan ini membawa implikasi penting, baik secara
praktis maupun akademis:

1) Bagi Praktik Dakwah: Dakwah multikultural ala Sukoreno
menunjukkan  bahwa  pendekatan inklusif-dialogis  bukan
pengurangan ajaran, melainkan penghidupan kontekstual dari
semangat rahmatan lil ‘alamin. Dengan fokus pada pembangunan
karakter umat dan kohesi sosial (bukan sekadar konversi
kuantitatif), model ini mengembalikan dakwah pada misi
humanisnya. Kecerdasan kontekstual, refleksivitas, dan
kemampuan bernegosiasi budaya menjadi kompetensi kunci bagi
pendakwah di masyarakat plural.®® Hal ini sejalan dengan
pemikiran Fazlur Rahman tentang perlunya interpretasi kontekstual
terhadap teks agama untuk menjawab tantangan zaman.>*°

2) Bagi Pengelolaan Keragaman: Model Sukoreno menawarkan
blueprint operasional untuk membangun harmoni dari tingkat akar
rumput. Kuncinya terletak pada: (a) peran aktif tokoh agama sebagai
institutional entrepreneur yang menghubungkan nilai agama dengan

kearifan lokal; (b) sinergi antara kesepakatan masyarakat (bottom-

up) dan dukungan kelembagaan (top-down) seperti FKUB; dan (c)

289 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam
Sukoreno.

290 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (University
of Chicago Press, 1982).



152

pembiasaan nilai melalui siklus konstruksi sosial yang
berkelanjutan.®®!  Studi tentang “everyday peace” (perdamaian
sehari-hari) oleh Roger Mac Ginty menunjukkan bahwa perdamaian
yang berkelanjutan sering dibangun melalui interaksi mikro dan
praktik sehari-hari, bukan hanya melalui perjanjian formal.>?

3) Bagi Diskursus Akademik: Penelitian ini mengisi celah (research
gap) dengan menyajikan analisis mendalam tentang praktik dakwah
inklusif di pedesaan yang stabil, suatu konteks yang sering
terabaikan. Temuan memperkaya kajian hubungan agama-harmoni
sosial dengan menunjukkan bahwa harmoni dapat secara aktif
dikonstruksi melalui agensi keagamaan yang reflektif. Integrasi teori
Berger & Luckmann, Giddens, Parekh, dan Putnam dalam analisis
menghasilkan kerangka multidisiplin yang robust untuk memahami

dinamika serupa di tempat lain.>

Selain itu, temuan ini
berkontribusi pada studi Islam Indonesia dengan menunjukkan

varian Islam yang inklusif dan akomodatif terhadap keragaman,

yang merupakan kelanjutan dari tradisi Walisongo.?**

21 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno.

292 Roger Mac Ginty, Everyday Peace: How So-called Ordinary People Can Disrupt Violent Conflict
(Oxford University Press, 2021).

293 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966.; Giddens, The Constitution of Society:
Outline of the Theory of Structuration; Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and
Political Theory.

2% A. Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-Indonesian
and Middle Eastern Ulama in the Seventeenth and Eighteenth Centuries (University of Hawai’i
Press, 2004).



153

Harmoni sosial di Desa Sukoreno bukanlah suatu kebetulan atau
kondisi statis. Ia adalah produk dari sebuah proses konstruksi sosial yang
dinamis, sadar, dan berkelanjutan, yang digerakkan oleh tokoh-tokoh agama
dengan pertimbangan yang kompleks dan mendalam. Melalui siklus
cksternalisasi; objektivasi dan internalisasi, nilai-nilai inklusivitas
ditransformasikan dari keyakinan subjektif menjadi habitus kolektif.
Dialektika pertimbangan teologis, sosiologis, kultural, dan personal berfungsi
sebagai katalis yang menghidupkan siklus tersebut. Hasilnya adalah
terbentuknya suatu modal sosial khas dan identitas inklusif yang menempatkan
Sukoreno pada jalur menuju masyarakat multikultural kosmopolitan. Dalam
konteks Indonesia yang terus mengupayakan persatuan dalam keberagaman,
pembelajaran dari Sukoreno menawarkan model inspiratif tentang bagaimana
agama dapat berperan sebagai kekuatan pemersatu dan perawat harmoni

melalui praksis dakwah yang kontekstual, dialogis, dan transformatif.

Harmoni Sosial di Desa Sukoreno
(Produk Konstruksi Sosial Dinamis)

Objektivasi

Eksternalisasi

Keyakinan subjekti) (nilai inklusivitas

Teologis
enjadi institusional) 9

Katalis: Dialektika
Pertimbangan
Tokoh Agama

Sosiologis

Kultural

A

(nI(I; ?{ﬁm‘s,ia\‘/istlas Int‘ernalisasi‘ Hasil Personal
ladiinstitusional) ‘ (habitus kolektif) Modal Sosial Khas -
Identitas Inklusif - Masyarakat
Multikultural Kosmopolitan

Model Inspiratif Dakwah: Kontekstual, Dialogis, Transformatif
(Agama sebagai Pemersatu dalam Persatuan Keberagaman Indonesia)

Gambar 5. 1. Model Konstruksi Harmoni Sosial Sukoreno



154

D. KONTRIBUSI PADA PENGEMBANGAN TEORI DAKWAH
MULTIKULTURAL
Temuan penelitian di Desa Sukoreno tidak hanya memberikan
gambaran empiris tentang praktik kerukunan, tetapi juga menghasilkan
kontribusi teoritis yang signifikan bagi pengembangan ilmu dakwah,
khususnya dalam merumuskan teori dakwah multikultural yang lebih
kontekstual dan operasional. Berikut adalah elaborasi atas kontribusi-
kontribusi dimaksud:
1. Dari Pendekatan ke Paradigma: Memperluas Kerangka Teori
Dakwah
Penelitian ini mendorong pergeseran konseptual dakwah
multikultural dari sekadar sebuah pendekatan atau metode komunikasi
menuju sebuah paradigma atau kerangka berpikir (mindset) yang utuh.
Selama ini, dakwah multikultural sering diposisikan sebagai varian dari
dakwah kultural yang hanya memperhatikan aspek media dan audiens
yang beragam. Temuan di Sukoreno menunjukkan bahwa ia lebih dari
itu; 1a adalah sebuah logika aksi sosial (social praxis) yang meliputi
dimensi epistemologis dan aksiologis yang khas. Epistemologinya
bergeser dari ukuran kuantitatif konversi iman menuju ukuran kualitatif
berupa terpelihara dan bertumbuhnya bridging social capital serta
kohesi sosial. Aksiologinya menjadikan nilai rahmatan lil ‘alamin
bukan sebagai slogan, melainkan sebagai prinsip operasional dalam

setiap tindakan, seperti mediasi konflik, negosiasi ruang ritual, dan



155

akomodasi simbol. Implikasinya, teori dakwah perlu merumuskan
model evaluasi baru yang menginternalisasi parameter-parameter sosial
ini sebagai indikator keberhasilan dakwah yang sahih dalam

masyarakat majemuk.

. Konstruksi Sosial sebagai Teori Agensi Dakwah Transformasional

Penelitian ini mengembangkan teori konstruksi sosial Peter
Berger dan Thomas Luckmann dengan menyuntikkan dimensi agensi
reflektif dan intensionalitas keagamaan. Dalam teori klasik, konstruksi
realitas sosial sering digambarkan sebagai proses yang tak terencana
dari interaksi rutin. Namun, tokoh agama di Sukoreno bertindak sebagai
agen-agen yang sadar dan strategis (reflective agents) dalam
mengonstruksi realitas harmoni. Mereka secara sengaja merancang
tindakan (eksternalisasi), seperti memimpin tahlilan lintas iman, untuk
membangun makna bersama. Tindakan yang terlembaga itu kemudian
menjadi norma objektif (objektivasi) seperti kesepakatan tidak
mengumandangkan azan saat Nyepi. Pada akhirnya, norma ini
terinternalisasi menjadi habitus kolektif. Proses ini menunjukkan
bahwa konstruksi sosial dalam konteks dakwah bukanlah proses pasif,
melainkan sebuah proyek transformasional yang dijiwai nilai teologis.
Temuan ini membuka ruang untuk pengembangan konsep seperti
“Teologi Konstruksi Sosial” atau “Dakwah sebagai Arsitektur Sosial,”

di mana agen dakwah berperan sebagai social architect yang



156

menggunakan sumber daya agama untuk merekayasa tatanan sosial
yang lebih inklusif.
. Modal Sosial Keagamaan: Sebuah Konsep Integratif Baru
Temuan penelitian mengembangkan teori modal sosial Robert
Putnam dengan memperkenalkan konsep “Modal Sosial Keagamaan”
(Religious Social Capital) sebagai varian spesifik yang secara aktif
diproduksi. Konsep bridging social capital dari Putnam umumnya
dipahami sebagai aset yang sudah ada atau hasil sampingan dari
aktivitas sosial. Di Sukoreno, modal sosial jenis ini justru secara
sengaja dikonstruksi dan diperkuat melalui instrumentasi dakwah.
Ritual bersama, kesepakatan simbolik, dan forum dialog seperti FKUB
berfungsi sebagai “mesin penghasil” kepercayaan dan jaringan lintas
kelompok. Dengan demikian, dakwah multikultural tidak dilihat
sebagai aktivitas yang berpotensi “mengonsumsi”’ modal sosial karena
risiko konflik, tetapi justru sebagai aktivitas produktif yang
menghasilkan dan mereproduksi modal sosial. Implikasi teoritisnya
sangat penting: konsep ini memungkinkan dilakukannya pemetaan dan
pengukuran kontribusi konkret praktik keagamaan terhadap kohesi
bangsa, memberikan dasar empiris yang kuat untuk kebijakan yang
melibatkan tokoh agama sebagai mitra strategis dalam peacebuilding

dan penguatan ketahanan masyarakat.



157

4. Menuju Model Kontekstual “Teori Konstruksi Sosial Dakwah
Multikultural”

Secara integratif, seluruh temuan dan implikasi di atas
berpotensi melahirkan sebuah kerangka teori yang lebih utuh, yang
dapat disebut sebagai “Teori Konstruksi Sosial Dakwah Multikultural
yang Kontekstual.” Teori ini berangkat dari beberapa postulat kunci: (1)
Dakwah multikultural adalah proses konstruksi realitas sosial harmoni
yang bersifat dialektis dan melibatkan tahapan eksternalisasi,
objektivasi, dan internalisasi; (2) Keberhasilan proses ini sangat
bergantung pada kemampuan reflektif dan kecerdasan kontekstual agen
dakwah (double hermeneutics) dalam menjembatani teks keagamaan
dengan struktur sosial; (3) Output utama yang dihasilkan adalah modal
sosial keagamaan berbentuk bridging capital yang memperkuat
resiliensi komunitas plural; (4) Modelnya bersifat kontekstual dan tidak
seragam, karena dibentuk oleh pertemuan unik antara nilai universal
agama, kearifan lokal (local wisdom), dan konfigurasi sosial suatu
komunitas. Model teoretis ini, yang diinduksi dari studi mendalam di
Sukoreno, menawarkan kerangka analitis yang luwes dan dapat
diyjikan pada konteks komunitas multikultural lain, sekaligus
menegaskan bahwa teori dakwah yang relevan bagi Indonesia harus
lahir dari rahim pengalaman empirisnya sendiri.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menerapkan teori, tetapi

secara aktif berdialog dengan teori-teori tersebut, menawarkan konfirmasi,



158

koreksi, dan pengembangan yang memperkaya lanskap teoretis dalam studi

agama dan masyarakat.



BAB VI

PENUTUP

A. Kesimpulan

Bab ini merupakan penutup dari keseluruhan penelitian. Berdasarkan

paparan data, analisis, dan pembahasan pada bab-bab sebelumnya, bab ini

menyajikan kesimpulan yang menjawab pertanyaan penelitian serta

memberikan sejumlah saran yang relevan bagi pengembangan teori, praktik,

dan kebijakan.

1.

Proses konstruksi sosial dakwah multikultural di Desa Sukoreno
berlangsung melalui siklus tiga tahap yang dinamis dan saling
memperkuat: eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Nilai-nilai
inklusivitas yang bersumber dari pemahaman Islam rahmatan lil
‘alamin pertama-tama dieksternalisasi menjadi tindakan komunikatif yang
strategis, seperti partisipasi lintas ritual, mediasi konflik, dan akomodasi
budaya. Tindakan-tindakan yang konsisten ini kemudian terobjektivasi
menjadi norma dan kesepakatan sosial bersama (seperti kesepakatan hari
raya dan tata cara acara campuran) yang dilembagakan melalui forum
seperti FKUB. Pada akhirnya, norma-norma ini terinternalisasi
menjadi habitus kolektif, di mana toleransi dan kerukunan bukan lagi aturan
luar melainkan identitas dan kebiasaan yang dianggap wajar oleh
masyarakat, termasuk generasi muda. Ketiga tahap ini membentuk siklus

yang berkelanjutan (self-reinforcing cycle) dan menjadi mekanisme inti

159



160

perawatan harmoni sosial. Temuan ini mengonfirmasi dan memperluas teori
konstruksi sosial Berger dan Luckmann, dengan menunjukkan bahwa dalam
konteks masyarakat plural, konstruksi realitas sosial dapat bersifat proaktif,
strategis, dan menghasilkan siklus reproduksi yang berkelanjutan.

2. Dinamika pertimbangan tokoh agama Islam dalam memilih pendekatan
dakwah multikultural bersifat holistik, dialektis, dan kontekstual. Pilihan
strategis mereka merupakan sintesis kreatif dari empat lapis pertimbangan
yang saling berinteraksi: (a) Pertimbangan teologis-normatif yang berakar
pada penafsiran inklusif terhadap ajaran Islam; (b) Pertimbangan
sosiologis-konteksual yang responsif terhadap realitas kemajemukan dan
potensi konflik di Sukoreno; (c) Pertimbangan kultural-strategis yang
memanfaatkan kearifan lokal dan memilih metode komunikasi yang lunak
untuk efektivitas dan menjaga perasaan; serta (d) Pertimbangan personal-
eksperiensial yang dibentuk oleh pengalaman hidup, keteladanan guru, dan
pertimbangan spiritual. Dinamika ini menunjukkan para tokoh sebagai agen
yang reflektif dan adaptif, yang terus-menerus menyesuaikan strategi
berdasarkan umpan balik dari lingkungan sosial. Konsep reflexivity dari
Giddens dan practical rationality dari Coleman menemukan bukti
empirisnya dalam praktik dakwah di Sukoreno.

B. Saran
Berdasarkan temuan dan kesimpulan penelitian, diajukan beberapa

saran kepada berbagai pemangku kepentingan:



1.

161

Bagi Tokoh Agama dan Lembaga Keagamaan:

Pendekatan kontekstual dan reflektif sebagaimana dilakukan para
tokoh agama Islam di Sukoreno perlu dijadikan model pembelajaran.
Lembaga pendidikan keagamaan (pesantren, sekolah tinggi agama) dapat
mengintegrasikan “figh sosial” atau “sosiologi dakwah” yang menekankan
pada analisis konteks, komunikasi antarbudaya, dan resolusi konflik dalam
kurikulum mereka.

Ruang pertemuan dan dialog antartokoh agama perlu difasilitasi
secara berkala dan berkesinambungan, tidak hanya saat ada potensi konflik.
Forum seperti FKUB di Sukoreno dapat direplikasi dan diadaptasi dengan
mekanisme yang lebih partisipatif dan setara.

Bagi Pemerintah dan Pemerintah Daerah:

Kebijakan pemerintah dalam mengelola keragaman hendaknya
berbasis pada potensi dan prakarsa lokal (grassroot initiatives). Pemerintah
dapat berperan sebagai fasilitator yang menguatkan dan melembagakan
praktik-praktik kerukunan yang sudah hidup di masyarakat, seperti yang
dilakukan Pemerintah Desa Sukoreno dengan FKUB.

Pemberian apresiasi dan ruang publikasi bagi desa-desa atau
komunitas yang telah berhasil merawat harmoni sosial dapat
menjadi insentif simbolis yang kuat untuk mendorong replikasi praktik

baik.



162

3. Bagi Masyarakat Sipil dan LSM:

Pendokumentasian dan diseminasi model keberhasilan seperti di
Sukoreno penting untuk dijadikan bahan advokasi dan pendidikan publik.
Media komunitas, film dokumenter, atau tulisan populer dapat dibuat untuk
menyebarluaskan narasi positif tentang kerukunan.

Program pemberdayaan masyarakat di daerah plural perlu
melibatkan tokoh agama sebagai mitra strategis, dengan mendorong peran
mereka sebagai bridging agent dan cultural translator.

4. Bagi Peneliti Selanjutnya:

Perlu kajian lebih mendalam tentang perspektif komunitas non-
Muslim terhadap praktik dakwah multikultural ini untuk mendapatkan
gambaran yang lebih simetris dan holistik mengenai dinamika relasi
antarumat beragama di Sukoreno.

Penelitian longitudinal diperlukan untuk menguji ketahanan
(sustainability) dan resiliensi model harmoni sosial di Sukoreno dalam
menghadapi perubahan demografis, politik identitas, dan arus informasi
global.

Studi komparatif dengan desa-desa lain yang memiliki konfigurasi
keragaman serupa namun dengan dinamika yang berbeda dapat membantu
mengidentifikasi variabel-variabel kunci yang menentukan keberhasilan
atau kegagalan konstruksi harmoni sosial berbasis peran tokoh agama.

Demikian laporan penelitian ini disusun. Semoga temuan dan pemikiran

yang disajikan dapat memberikan kontribusi bagi pengayaan khazanah



163

akademik, peningkatan praktik dakwah yang menyejukkan, serta penguatan
kebijakan yang mendukung terwujudnya masyarakat Indonesia yang majemuk,

toleran, dan harmonis.



164

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. Dinamika Islam kultural. Cetakan pertama. IRCiSoD, 2020.

Almond, Gabriel A., dan Sidney Verba. The Civic Culture: Political Attitudes and
Democracy in Five Nations. Princeton University Press, 1963.

Archer, Margaret S. Making Our Way Through the World: Human Reflexivity and
Social Mobility. Cambridge University Press, 2007.

Ardi Hatta, Fatiha, dan Dhifa Widya Nur Arifah. “Pesan Dakwah dalam Film
Animasi Hafiz & Hafizah Pendekatan Struktur Narasi Todorov.” Bil
Hikmah: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 2, no. 1 (2024): 127-50.
https://doi.org/10.55372/bilhikmahjkpi.v2i1.26.

As, Enjang & Aliyudin. “Dasar-dasar Ilmu Dakwah: Pendekatan Filosofis dan
Praktis.” Bandung: Widya Padjadjaran., 2009.

Asad, Talal. “The Idea of an Anthropology of Islam.” Qui Parle 17, no. 2 (2009):
1-30.

Asror, Ahidul. “Paradigma Dakwah: Konsepsi dan Dasar Pengembangan Ilmu.”
Yogyakarta: LKiS., 2018.

Asror, Ahidul. Percikan Pemikiran Dakwah di Tengah Arus Perubahan Sosial
Kontemporer. CV. Bildung Nusantara, 2025.

Asror, Ahidul, dan Nur Solikin A.R. Islam kreatif: dinamika terbentuknya tradisi
Islam perspektif konstruktivisme. STAIN Jember Press, 2008.

Asror, Muhammad. Dakwah Multikultural: Dari Teks ke Konteks. Pustaka Pelajar,
2018.

Azra, A. The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-
Indonesian and Middle Eastern Ulama in the Seventeenth and Eighteenth
Centuries. University of Hawai’i Press, 2004.

Azra, Azyumardi. Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Khilafatisme, dan
Demokrasi. Prenada Media, 2013.

Badan Pusat Statistik (BPS) Kabupaten Jember. “Statistik Daerah Kabupaten
Jember.” Jember: BPS Kabupaten Jember., 2022.

Bandura, Albert. Social Learning Theory. Prentice-Hall, 1977.

Barton, Greg. Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid.
Equinox Publishing, 2002.



165

Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A
Treatise in the Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966. t.t.

Berger, Peter L., dan Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A
Treatise in the Sociology of Knowledge. Open Road Media Integrated
Media, 2011.

Billig, Michael. Banal Nationalism. SAGE Publications, 1995.

Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Cambridge University Press,
1977.

Bourdieu, Pierre. The Logic of Practice. Stanford University Press, 1990.
Burhan Bungin. Metode Penelitian Kualitatif. 2006.

Carbaugh, Donal. “Cultural Discourse Analysis: Communication Practices and
Intercultural Encounters.” Journal of Intercultural Communication
Research 36, no. 3 (2007): 167-82.

Casanova, José. Public Religions in the Modern World. University of Chicago
Press, 1994.

Charles Taylor. Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition. Princeton
University Press, 1994.

Coleman, James S. Foundations of Social Theory. Harvard University Press, 1990.

Creswell, John W., Ahmad Lintang Lazuardi, dan Saifuddin Zuhri Qudsy.
Penelitian kualitatif & desain riset: memilih diantara lima pendekatan. Ed.
3. Pustaka Pelajar, 2015.

Creswell, John W, dan et al. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing
Among Five Approaches. Disunting oleh 3. SAGE Publications, 2014.

Creswell, John W., dan Cheryl N. Poth. Qualitative Inquiry and Research Design.
Choosing Among Five Approaches. Sage, 2023.

Denzin, N. K. The Research Act: A Theoretical Introduction to Sociological
Methods (5th ed.). Pearson Education, 2009.

Fajri, Muhamad. “Dakwah Vigilantisme FPI Memberantas Patologi Sosial:
Mencari Solusi Moderat Perspektif Hadits Riwayat Muslim No. 70.”
MUKADIMAH: Jurnal Pendidikan, Sejarah, dan Ilmu-ilmu Sosial 7, no. 2
(2023): 431-38. https://doi.org/10.30743/mkd.v7i2.7852.

Farid, Najikh. Filsafat Dakwah Kontekstual: Membangun Harmoni dalam
Keberagaman. PT RajaGrafindo Persada, 2021.



166

Fatih, N. A., dan Samsu Rizal. “Peran Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB)
dalam Menjaga Kerukunan di Jakarta.” Jurnal Studi Al-Qur’an dan
Masyarakat 15, no. 2 (2020): 120-25.

Fatmawati, Fatmawati. “PARADIGMA BARU MENGEMAS DAKWAH
MELALUI MEDIA TELEVISI DI ERA GLOBALISASI.” KOMUNIKA:
Jurnal Dakwah dan Komunikasi 4, mno. 2 (1970). 341-56.
https://doi.org/10.24090/komunika.v4i2.163.

Geddes, Alistair, Charlie Parker, dan Sam Scott. “When the Snowball Fails to Roll
and the Use of ‘Horizontal’ Networking in Qualitative Social Research.”
International Journal of Social Research Methodology 21, no. 3 (2018):
347-58. https://doi.org/10.1080/13645579.2017.1406219.

Giddens, A. The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration.
University of California Press, 1984.

Giddens, Anthony. Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late
Modern Age. Stanford University Press, 1991.

H. Achmad Choiri. Kepala Desa Sukoreno. Mei 2024.
Hall, Edward T. Beyond Culture. Anchor Books, 1976.

Hamdani, Amin, dkk. “Penerapan Model Dakwah Inklusi dalam Mengubah Paham
Radikal Berbasis Masjid.” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah, 5(4), 285—
300. https.//doi.org/10.15575/tadbir.v5i4.2304, 2020.

Harahap, Abdul Aziz, dan Alfiandri Setiawan. “Paradigma Sosial Profetik Dalam
Orientasi Dakwah Di Indonesia.” POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan
3, no. 1(2022): 64-76. https://doi.org/10.53491/porosonim.v3il.338.

Hasan, Noorhaidi. “The Making of Public Islam: Piety, Democracy, and Youth in
Indonesian Politics.” Journal of Islamic Studies 22, no. 3 (2011): 414-16.

Hasibuan, Sapri Yani, Erwan Efendi, Deni Armanda, dan Yusuf Saifulloh. “Pola
dan Strategi Dakwah Dalam Moderasi Beragama.” Da 'watuna: Journal of
Communication and Islamic Broadcasting 3, no. 2 (2023): 709-20.
https://doi.org/10.47467/dawatuna.v3i2.2766.

Hefner, Robert W. The Politics of Multiculturalism: Pluralism and Citizenship in
Malaysia, Singapore, and Indonesia. Disunting oleh Robert W. Hefner.
University of Hawai’1 Press, 2001.

Heifetz, Ronald A. Leadership Without Easy Answers. Harvard University Press,
1994.



167

Husna, Zida Zakiyatul. “Dakwah Multikultural (Dakwah Gus Miftah di Diskotik
Hingga  Gereja).”  Hikmah 15,  no. 2 (2021): 246.
https://doi.org/10.24952/hik.v15i2.4056.

Ibu Saudah. Penganut Sapta Darma. 15 Juli 2025.
Ibu Surip. Mantan Penganut Hindu yang kini muslim. 20 Juli 2025.

Johns, A. H. “Islam in Southeast Asia: Reflections and New Directions.” Indonesia
19 (1975): 33-55.

Junaidy, Mahbub. “MULTICULTURAL DA’WAH IN THE CHARTER OF
MEDINA CONCEPT AND IMPLEMENTATION IN INDONESIA.”
Jurnal Syntax Transformation 4, no. 10 (2023).
https://doi.org/10.46799/jst.v4110.789.

Lincoln, Yvonna S., dan Egon G. Guba. Naturalistic Inquiry. Nachdr. Sage, 20.

Mac Ginty, Roger. Everyday Peace: How So-called Ordinary People Can Disrupt
Violent Conflict. Oxford University Press, 2021.

Mariyono, Dwi, dan Masykuri Masykuri. “Kiprah Pesantren: Solusi Konflik Sosial
dan Etika Bangsa yang Multikultur.” Journal on Education 5, no. 4 (2023):
12052—65. https://doi.org/10.31004/joe.v514.2166.

Megawati, Reni, dan Muhammad Lukman Thsanuddin. “Adaptasi Dakwah Virtual
Lembaga Dakwah Islam Indonesia (LDII) Semarang Barat Pasca Pandemi
Covid 19 (New Normal Era).” Meyarsa: Jurnal llmu Komunikasi dan
Dakwah 2, no. 2 (2022): 55-74.
https://doi.org/10.19105/meyarsa.v2i2.5373.

Meleong, Lexy J. Metologi Penelitian Kualitatif. PT Remaja Rosdakarya, 1989.

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, dan Johnny Saldafia. Qualitative Data
Analysis: A Methods Sourcebook. Disunting oleh 4th. SAGE Publications,
2019.

Muhamad Bisri Mustofa. “Analisis Dakwah Multikuktural KH. Ahmad Mustofa
Bisri Rembang (Konsep dan Metode Dakwah).” Mau’idhoh Hasanah :
Jurnal Dakwah dan Ilmu Komunikasi 2, no. 1 (2020): 1-9.
https://doi.org/10.47902/mauidhoh.v211.77.

Muhyiddin, Ahmad Shofi, Musahadi Musahadi, dan Muhammad Sulthon. “The
Interfaith Nyadran Tradition as a Manhaj of Islam Nusantara Da’wah in the
Perspective of Multiculturalism.” Addin 17, no. 2 (2023): 201.
https://doi.org/10.21043/addin.v1712.19179.



168

Mujieb, Muhammad Abdul. Konsep Istikharah dalam Keputusan Hidup: Studi
Psikospiritual. PT RajaGrafindo Persada, 2019.

Mulkhan, Abdul Munir. “Kesalehan Multikultural: Ber-Islam secara Autentik-
Konteksual di Aras Peradaban Global.” Yogyakarta: Pusat Studi Agama
dan Peradaban Muhammadiyah., 2005.

Mulyana, Deddy & Rakhmat, Jalaluddin. “Komunikasi Antarbudaya: Panduan
Berkomunikasi dengan Orang-orang Berbeda Budaya.” Bandung: PT
Remaja Rosdakarya., 2009.

Najikh, Ahmad Hayyan. “THE CONCEPT OF QUR’ANIC THINKING AND ITS
IMPLICATIONS FOR THE FORMATION OF CRITICAL ATTITUDES
IN DA’WAH.” Indonesian Journal of Islamic Communication 7, no. 1
(2024): 1-13. https://doi.org/10.35719/ijic.v7il1.2141.

Parekh, Bhikhu. Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political
Theory. Palgrave Macmillan, 2000.

Parekh, Bhikhu. Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political
Theory. 2 ed. Palgrave Macmillan, 2006.

Parekh, Bhikhu. Rethinking Multiculturalism: Keberagaman Budaya Dan Teori
Politik. Penerbit Kansiius, 2008.

Patton, Michael Quinn. Qualitative Research & Evaluation Methods. Integrating
Theory and Practice. 4th ed. SAGE Publications, 2015.

Pink, Sarah. Doing Visual Ethnography. 3rd ed. SAGE Publications, 2013.

Prihatiningtyas, Siti, dkk. “Da’wah Patterns in Developing Religious Harmony in
Semarang City.” llmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies,
15(2), 365-386. https.//doi.org/10.15575/idajhs.v15i2.14321,2021.

Prihatiningtyas, Siti, Siti Solihati, dan Lukmanul Hakim. “Da’wah Patterns in
Developing Religious Harmony in Semarang City.” Ilmu Dakwah:
Academic Journal for Homiletic Studies 15, no. 2 (2021): 365-86.
https://doi.org/10.15575/idajhs.v1512.14321.

Purwanto, Bambang. “Multikulturalisme dan Inklusi Sosial di Indonesia dalam
Perspektif Historiografi.” Talenta Conference Series: Local Wisdom,
Social, and Arts (LWSA), 2(2). https://doi.org/10.32734/lwsa.v2i2.721,
2019.

Putnam, Robert D. Bowling alone: the collapse and revival of American
community. Simon & Schuster, 2000.



169

Putnam, Robert D. Making Democracy Work: Civic Traditions in Modern Italy.
Princeton University Press, 1993.

Rahmah, St., dan Rabiatul Aslamiah. “Understanding the urgency of Da’wah of
Islam in the context of peace in the nuances of pluralism in Indonesia.”
International research journal of management, IT and social sciences 10,
no. 2 (2023): 110-21. https://doi.org/10.21744/irjmis.v10n2.2295.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
University of Chicago Press, 1982.

Rahmatullah, Guntur. “Desa Sukoreno Didapuk Menjadi Desa Pancasila.”

https://suaraindonesia-news.com/desa-sukoreno-didapuk-menjadi-desa-
pancasila/, 2025.

Ricklefs, M. C. Mystic Synthesis in Java: A History of Islamization from the
Fourteenth to the Early Nineteenth Centuries. EastBridge, 2006.

Riessman, Catherine Kohler. Narrative methods for the human sciences. Sage
Publications, 2008.

Riyadi, Agus, Sulistio Sulistio, dan Abdul Karim. “Social Harmony through Local
Wisdom: Da’wabh in the Kalang Obong Tradition.” Jurnal Dakwah Risalah
35, no. 1 (2024): 68. https://doi.org/10.24014/jdr.v3511.29909.

Saifulah, Saifulah. “Dakwah Multikultural Pesantren Ngalah dalam Meredam
Radikalisme Agama.” ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 8, no. 2 (2014):
421. https://doi.org/10.15642/islamica.2014.8.2.421-446.

Sarbini, Ahmad, Enjang As, dan Agus Ahmad Safe. “An Indonesian Muslim
Communities Da’wah in a Multicultural Country: A Portrait of Da’wah
Acceptance and Rejection from Australia.” International Journal of
Advanced Science and Technology 29, no. 03 (2020).

Stake, Robert E. The Art of Case Study Research. SAGE Publications, 1995.

State University of Gorontalo, Samsi Pomalingo, Wirna Tangahu, dan
Muhammadiyah University of Gorontalo. “Da’wah, Negotiation and Social
Piety: The Role of Kyai Ahmad Masduki Al-Jabalani in Building the
Character of a Multicultural Society in Gorontalo, Indonesia.”
INTERNATIONAL JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE AND EDUCATION
RESEARCH STUDIES 03, no. 04 (2023).
https://doi.org/10.55677/ijssers/V0314Y2023-19.

Ting-Toomey, Stella. Communicating Across Cultures. Guilford Press, 1999.

Ujan, Andre Ata. Multikulturalisme: Belajar Hidup Bersama dalam Perbedaan.
Cet. 1. Jakarta: Indeks, 2009. t.t.



170

Uman, Fawaizul & Barmawi, Mohamad. “Indigenous Islamic Multiculturalism:
Interreligious Relations in Rural East Java, Indonesia.” Ulumuna, 27(2),
649—691. https://doi.org/10.20414/ujis.v27i2.752, 2023.

Ustadz Mukhtarudin. Tokoh Agama Islam Sukoreno. 15 Juli 2025.
Ustadz. Samsul Huda. Tokoh Agama Islam Sukoreno. Mei 2024.
Ustadz Suripto. Tokoh Agama Islam Sukoreno. 4 November 2025.

Varshney, Ashutosh. Ethnic Conflict and Civic Life: Hindus and Muslims in India.
Yale University Press, 2002.

Wazis, Kun, Ahmad Hayyan Najikh, dkk. KOMUNIKASI MEDIA PESANTREN DI
ERA COVID-19. 1 ed. Bintang Semesta Media, 2025.

Widoyo, Agus Fatuh, dkk. “Multicultural Islamic Education in the Fatwa of the
Indonesian Ulema Council on Digital Da’wah Ethics.” [jtima iyya Journal
of Muslim Society Research, 8(2), 207-220.
https://doi.org/10.24090/ijtimaiyya.v8i2.9467, 2023.

Widoyo, Agus Fatuh, Zulihi Zulihi, Athoillah Islamy, dan Muhammad Abdubh.
“Multicultural Islamic Education in the Fatwa of the Indonesian Ulema
Council on Digital Da’wah Ethics.” [jtimd iyya Journal of Muslim Society
Research 8, no. 2 (2023): 207-20.
https://doi.org/10.24090/ijtimaiyya.v8i2.9467.

Woulandari, Sekar Kirana, Andien Rizkyas Yasmin, Nadila Putri Budi Sugiarti, Siti
Komariah, dan Pandu Hyangsewu. “Menggali Makna Toleransi Antar Umat
Beragama dalam Kerangka Keselarasan Sosial.” Jurnal Sosiologi Agama
Indonesia (JSAI) 5, no. 2 (2024): 281-96.
https://doi.org/10.22373/jsai.v5i2.4845.

Wuthnow, Robert. Producing the Sacred: An Essay on Public Religion. University
of Illinois Press, 1994.



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA TS0
\[[|i_ UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER ¢ tiics
== PASCASARJANA o

KIAT AT ACHMAD SIDDIQ JI. Mataram Nq. 1 Mangli, _Jember,_ Kode Pos_ 68136 'I_'elp. (0331) 48755_0 Fax (03{51) 427005 CERTIFIED
E R e-mail: pascasarjana@uinkhas.ac.id, Website : hitp://pasca.uinkhas.ac.id

JEMEB

No : B.1206/Un.22/DPS.WD/PP.00.9/05/2025
Lampiran D -
Perihal : Permohonan Izin Penelitian untuk Penyusunan Tugas Akhir Studi
Yth.
Tokoh Agama Desa Sukoreno, Ustadz Ali Muhdhor
Di -
Tempat

Assalamu’alaikum Wr.Wb

Dengan hormat, kami mengajukan permohonan izin penelitian di
lembaga yang Bapak/lbu pimpin untuk keperluan penyusunan tugas akhir

studi mahasiswa berikut ini:

Nama . Ahmad Hayyan Najikh

NIM ;213307030016

Program Studi : Studi Islam

Jenjang . Doktor (S3)

Waktu Penelitian : 3 Bulan (terhitung mulai tanggal diterbitkannya surat)

Judul . Konstruksi Dakwah Multikultural Dalam
Meningkatkan Harmoni Sosial Di Desa Sukoreno
Jember

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dipergunakan sebagaimana
mestinya.

Wassalamu’alaikum Wr.Wb

Jember, 15 Mei 2025
An. Direktur,
Wakil Direktur

Saihan

Tembusan :
Direktur Pascasarjana

,@ i\ Dokumen ini telah ditanda tangani secara elektronik.
\

‘%____,--) Token : IYOmb9sZ @



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA

A[Ji_ UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 1505
P — PASCASARJANA SO
KIAT HAJI ACHMAD SIDDIQ JI. Mataram No. 1 Mangli, Jember, Kode Pos 68136 Telp. (0331) 48755_0 Fax (03{51) 427005 CERTIF??S

JEMEB

e-mail: pascasarjana@uinkhas.ac.id, Website : http:/pasca.uinkhas.ac.id

No : B.1205/Un.22/DPS.WD/PP.00.9/05/2025

Lampiran D -

Perihal : Permohonan Izin Penelitian untuk Penyusunan Tugas Akhir Studi
Yth.

Kepala Desa Sukoreno, H. Achmad Choiri.

Di -
Tempat

Assalamu’alaikum Wr.Wb

Dengan hormat, kami mengajukan permohonan izin penelitian di
lembaga yang Bapak/lbu pimpin untuk keperluan penyusunan tugas akhir

studi mahasiswa berikut ini:

Nama . Ahmad Hayyan Najikh

NIM : 213307030016

Program Studi : Studi Islam

Jenjang . Doktor (S3)

Waktu Penelitian : 3 Bulan (terhitung mulai tanggal diterbitkannya surat)

Judul . Konstruksi Dakwah Multikultural Dalam
Meningkatkan Harmoni Sosial Di Desa Sukoreno
Jember

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dipergunakan sebagaimana
mestinya.

Wassalamu’alaikum Wr.Wb

Jember, 15 Mei 2025
An. Direktur,
Wakil Direktur

Saihan

Tembusan :
Direktur Pascasarjana

,@ i\ Dokumen ini telah ditanda tangani secara elektronik.
\

“f _,--f? Token : HWyTILWk @



RIWAYAT HIDUP

Ahmad Hayyan Najikh dilahirkan di Banyuwangi, Jawa Timur tanggal
18 Oktober 1987, anak ketiga dari tiga bersaudara, pasangan Bapak
Hamadullah dan Ibu Rofi’ah. Alamat: Perumahan Istana Kaliwates
Residence Blok Persia No. F4 Kaliwates Jember Jawa Timur, HP.
087853193857, e-mail: najikhahmad212@gmail.com. Pendidikan
dasar dan menengah telah ditempuh di kampung halamannya di Srono
Banyuwangi. Pendidikan Menengah Atas ditempuh di Kota Tahu
Kediri.

Pendidikan berikutnya di tempuh di IAIN Sunan Ampel Surabaya tahun 2007 dengan hingga
selesai tahun 2011. Gelar magister Komunikasi Islam diraihnya pada tahun 2016 di
Pascasarjana UIN Sunan Ampel Surabaya.

Kariernya sebagai tenaga pengajar dimulai tahun 2018 sebagai Kaprodi KPI di IAI Sunan
Kalijogo Malang. Tahun 2019-sekarang, menjadi dosen tetap PNS pada Fakultas Dakwah UIN
Kiai Haji Achmad Siddiq Jember dan mengampu mata kuliah Tafsir Ayat-Ayat Dakwah, [lmu
Dakwah, Dakwah Multikultural dan Filsafat Dakwah.

Selain itu juga menjadi tuton UT dengan mata kuliah Pengantar [lmu Komunikasi. Selain itu,
tercatat sebagai anggota DPD Asosiasi Komunikasi dan Penyiaran Islam (ASKOPIS) Daerah
Jawa Timur, sebagai Korprodi S-1 KPI Fakultas Dakwah UIN KHAS Jember (2023-2027) dan
sebagai anggota reviewer beberapa jurnal di beberapa kampus seperti Jurnal Qaulan: Journal
Of Islamic Communication Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah IAIN Ponorogo, Martabat:
Jurnal Perempuan dan Anak UIN SATU Tulungagung.

Disini penulis juga aktif melakukan penelitian dan pengabdian kepada masyarakat, menulis
dan menjadi editor sejumlah buku di antaranya Epistemology of Religious Moderation in
Public Spaces: Critical Study of Islamic Understanding in Indonesia (2021).

Tahun 2020 ia menikah dengan Siti Khodijah dan mereka kini telah dikarunia putri sholehah
Bening Almahyra Putri Najah.


mailto:najikhahmad212@gmail.com

