
digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

KONSTRUKSI DAKWAH MULTIKULTURAL DALAM 

MENINGKATKAN HARMONI SOSIAL DI DESA 

SUKORENO JEMBER 

 

 

 

 
DISERTASI 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Ahmad Hayyan Najikh 

NIM. 213307030016 

 

 

 

PROGRAM STUDI STUDI ISLAM 

PASCASARJANA UIN KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

2025 

 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

KONSTRUKSI DAKWAH MULTIKULTURAL DALAM 

MENINGKATKAN HARMONI SOSIAL DI DESA 

SUKORENO JEMBER 

 
DISERTASI 

Diajukan kepada 

Pascasarjana (S-3) UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

guna menyusun disertasi 

 

Promotor 

Prof. Dr. Ahidul Asror, M.Ag. 

Dr. Kun Wazis, M.I.Kom. 

 

 

 

 

Oleh: 

Ahmad Hayyan Najikh 

NIM. 213307030016 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI STUDI ISLAM 

PASCASARJANA UIN KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER 

2025 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

ii  

 

 

 

PERSETUJUAN 

 

 

Disertasi dengan judul “KONSTRUKSI DAKWAH 

MULTIKULTURAL DALAM MENINGKATKAN HARMONI SOSIAL DI 

DESA SUKORENO JEMBER” yang ditulis oleh Ahmad Hayyan Najikh ini, telah 

disetujui untuk diuji dalam forum ujian tertutup disertasi. 

 

 

 

 

 

 

 

Promotor Co-Promotor 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Ahidul Asror, M.Ag. Dr. Kun Wazis, M.I.Kom 

NIP. 197406062000031003 NIP. 197410032007101002 

 

 

 

 

 

 

 

 

Koordinator Prodi Studi Islam 

 

 

 

 

Dr. IMAM BONJOL JAUHARI S.Ag., M.Si 

 NIP. 197606111999031006 

 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

iii  

 

 

LEMBAR PENGESAHAN 

 

Naskah disertasi dengan judul “KONSTRUKSI DAKWAH MULTIKULTURAL 

DALAM MENINGKATKAN HARMONI SOSIAL DI DESA SUKORENO 

JEMBER” yang ditulis oleh Ahmad Hayyan Najikh, NIM: 213307030016 ini, telah 

dipertahankan di depan Penguji Ujian Seminar Hasil Disertasi Pascasarjana UIN Kiai Haji 

Achmad Siddiq Jember pada hari Rabu tanggal 15 Oktober 2025 dan direkomendasikan 

untuk menuju tahapan selanjutnya.  

DEWAN PENGUJI 

1.  Ketua Sidang 

Prof. H. Mashudi, M.Pd.  

 

......................................... 

2.  Penguji Utama 

Prof. Dr. H. Fawaizul Umam, M.Ag. 

 

......................................... 

3.  Penguji 

Dr. H. Ubaidillah, M.Ag. 

 

......................................... 

4.  Penguji 

Dr. H. Imam Bonjol Juhari, S.Ag., M.Si. 

         

......................................... 

5.  Promotor/Penguji 

Prof. Dr. Ahidul Asror., M.Ag. 

 

......................................... 

6.  CCo-Promotor/Penguji 

Dr. Kun Wazis, M.I.Kom 

 

......................................... 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

iv  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

iv 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

v  

Abstrak 

Najikh, Ahmad Hayyan, 2025. Konstruksi Dakwah Multikultural Dalam Meningkatkan 

Harmoni Sosial Di Desa Sukoreno Jember. Disertasi. Program Studi Studi Islam 

Pascasarjana UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. Promotor: Prof. Dr. Ahidul 

Asror, M.Ag. Co-Promotor: Dr. Kun Wazis, M.I.Kom. 

Kata Kunci: Dakwah Multikultural, Konstruksi Sosial, Harmoni Sosial, Modal Sosial, Desa 

Sukoreno. 

Penelitian ini meneliti konstruksi dakwah multikultural sebagai mekanisme 

perawatan harmoni sosial di Desa Sukoreno, Jember, sebuah komunitas pedesaan yang 

dijuluki “Desa Pancasila” karena kerukunan dalam kemajemukan agama (Islam, Hindu, 

Kristen, Katolik, dan Sapta Darma). Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kesenjangan antara 

wacana teoritis multikulturalisme dan praktik dakwah inklusif di tingkat akar rumput, 

khususnya di pedesaan yang stabil. 

Tujuan penelitian adalah untuk: (1) mendeskripsikan proses konstruksi sosial 

dakwah multikultural melalui tahapan eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi; (2) 

menganalisis dinamika pertimbangan tokoh agama Islam dalam memilih pendekatan 

dakwah multikultural; serta (3) mengidentifikasi faktor pendukung dan penghambat. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi kasus 

tunggal. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan tiga tokoh agama kunci, 

observasi partisipatif, dan studi dokumen, dianalisis secara tematik dan divalidasi melalui 

triangulasi. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa harmoni sosial dibangun melalui siklus 

konstruksi sosial yang dinamis dan proaktif, yang memperkaya teori Berger dan Luckmann 

dengan menekankan peran agensi strategis tokoh agama. Nilai inklusivitas dieksternalisasi 

dalam tindakan komunikatif strategis (seperti partisipasi lintas ritual dan mediasi konflik), 

terobjektivasi menjadi norma bersama, dan terinternalisasi sebagai habitus kolektif serta 

identitas inklusif “warga Sukoreno”. Proses ini digerakkan oleh pertimbangan holistik yang 

memadukan aspek teologis, sosiologis, kultural, dan personal. Temuan utama penelitian 

adalah model integratif yang menghubungkan dakwah multikultural, konstruksi sosial, dan 

pembentukan modal sosial khas (bridging social capital, resiliensi berbasis norma, dan 

identitas inklusif) sebagai mekanisme perawatan harmoni. 

Kesimpulannya, dakwah multikultural di Sukoreno berfungsi sebagai praksis 

transformatif yang secara aktif mengonstruksi harmoni sosial berkelanjutan. Temuan ini 

tidak hanya memberikan bukti empiris tentang praktik dakwah kontekstual, tetapi juga 

mengembangkan kerangka teoritis multikulturalisme dan konstruksi sosial, serta 

menawarkan model inspiratif bagi pengelolaan keragaman di Indonesia. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

vi  

Abstract 

Najikh, Ahmad Hayyan, 2025. Konstruksi Dakwah Multikultural Dalam Meningkatkan 

Harmoni Sosial Di Desa Sukoreno Jember. Disertasi. Program Studi Studi Islam 

Pascasarjana UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember. Promotor: Prof. Dr. Ahidul 

Asror, M.Ag. Co-Promotor: Dr. Kun Wazis, M.I.Kom. 

Keywords: Multicultural Da'wah, Social Construction, Social Harmony, Social Capital, 

Sukoreno Village. 

This study examines the construction of multicultural da'wah as a mechanism for 

maintaining social harmony in Sukoreno Village, Jembera rural community dubbed 

"Pancasila Village" for its harmony amid religious diversity (Islam, Hinduism, 

Christianity, Catholicism, and Sapta Darma). The study is motivated by the gap between 

theoretical discourses on multiculturalism and inclusive da'wah practices at the grassroots 

level, particularly in socially stable rural areas. 

The research aims to: (1) describe the process of social construction of multicultural 

da'wah through the stages of externalization, objectification, and internalization; (2) 

analyze the dynamics of considerations among Islamic religious figures in choosing a 

multicultural da'wah approach; and (3) identify supporting and inhibiting factors. This 

study uses a descriptive qualitative method with a single case study approach. Data were 

collected through in-depth interviews with three key religious figures, participatory 

observation, and document studies, analyzed thematically and validated through 

triangulation. 

The results show that social harmony is built through a dynamic and proactive 

social construction cycle, enriching Berger and Luckmann's theory by emphasizing the 

strategic agency of religious figures. Inclusive values are externalized through strategic 

communicative actions (such as cross-ritual participation and conflict mediation), 

objectified into shared norms, and internalized as collective habitus and the inclusive 

identity of "Sukoreno villagers." This process is driven by holistic considerations 

integrating theological, sociological, cultural, and personal aspects. The main finding of 

the study is an integrative model linking multicultural da'wah, social construction, and the 

formation of unique social capital (bridging social capital, norm-based resilience, and 

inclusive identity) as a mechanism for sustaining harmony. 

In conclusion, multicultural da'wah in Sukoreno functions as a transformative 

praxis that actively constructs sustainable social harmony. These findings not only provide 

empirical evidence of contextual da'wah practices but also develop the theoretical 

frameworks of multiculturalism and social construction, offering an inspirational model for 

managing diversity in Indonesia. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

vii  

 ُُالْمُلَخَّصُُ
يْحٌ، أجحْْجدُ هجيَّانُ،   مِ الِِجْتِمجاعِيِ  فِ ق جرْيجةِ سُوكُْوريِنُ وْ جِيمْ ٢٠٢٥نَجِ دجةِ الث َّقجافجاتِ فِ ت جعْزيِزِ الْوِئَج عْوجةِ مُت جعجدِ  بَجْ. . بنِجاءُ الدَّ

رجاسجاتِ الْعُلْيجا فِ جج  مِ للِدِ  مِجُ دِرجاسجاتِ الِْْسْلَج وْليَِّةِ كِيجايْ حجاجْ أجحْْجدْ  رسِجالجةُ دكُْتُورجاهْ. ب جرْنَج مِ الدَّ امِعجةِ الِْْسْلَج
يْقْ جِيمْبَجْ.   المشرف: أ.د. أحيد الْصرور، م.أغ. المشرف المساعد: د. كون وازيس، م.إ.كوم  صِدِ 
الْمُفْتجاحِيَّةُ:   الْمجالِ الْكجلِمجاتُ  رجأْسُ   ، الِِجْتِمجاعِيُّ الِنسِججامُ   ، الِِجْتِمجاعِيُّ الْبِنجاءُ  الث َّقجافجاتِ،  دجةُ  مُت جعجدِ  عْوجةُ  الدَّ

، ق جرْيجةُ سُوكُوريِنُو   الِِجْتِمجاعِيُّ
رجاسجةُ  دجةِ الث َّقجافجاتِ كآلي ةٍ للحِفجاظِ عجلجى الِنسِججامِ الِجتِماعِيِ  فِ    تدُْرِسُ هجذِهِ الدِ  عْوجةِ مُت جعجدِ  بناءج الدَّ

الت َّن جوُّعِ  وجسجطج  لِنسِججامِهِ   " ب جنْشجاسِيلَج "ق جرْيجةِ  ُلجقَّبِ 
الم الر يِفِيِ   ُجْتجمجعِ 

الم جِِْبَجْ  سُوكُوريِنُو،  مُ، ق جرْيجةِ  )الِْْسْلَج ينِِ   الدِ   
رجاسجةُ إِلَج الْفججْوجةِ بج وجا ابْ تجا دجارْمجا(. تجسْتجنِدُ الدِ  تِ النَّظجريَِّةِ حجوْلج لْْنِْدُوسِيَّةُ، وجالْمجسِيحِيَّةُ، وجالْكجاثوُليِكِيَّةُ، وجسج يْْج الِْْطجابَج

مُسْت جوجى عجلجى  الشَّامِلجةِ  عْوجةِ  الدَّ وجمُجُارجسجاتِ  الث َّقجافِيَّةِ  دِيَّةِ  الْمُسْتجقِرَّةِ    الت َّعجدُّ الر يِفِيَّةِ  الْمجنجاطِقِ  فِ  خُصُوصًا  ةِ،  الْقجاعِدج
 اجْتِمجاعِيًّا.

( : الْبجحْثُ إِلَج لِ  ١تهدفُ  مِنْ خِلَج الث َّقجافجاتِ  دجةِ  مُت جعجدِ  عْوجةِ  الْبِنجاءِ الِجْتِمجاعِيِ  للِدَّ ( وجصْفِ عجمجلِيَّةِ 
اينُِ؛ ) ينِيَّ ٢مجرجاحِلج التَّخجارجُِ، وجالتَّشْيِئجةِ، وجالتَّدج مِيَّةِ فِ اخْتِيجارِ  ( تَجْلِيلِ دِينجامِيكِيَّاتِ اعْتِبجارجاتِ الشَّخْصِيَّاتِ الدِ  ةِ الِْْسْلَج

دجةِ الث َّقجافجاتِ؛ وج ) عْوجةِ مُت جعجدِ  رجاسجةُ الْمجن ْهججج الن َّوْعِيَّ ٣مجن ْهججِ الدَّ اعِمجةِ وجالْمُعِيقجةِ. تجسْتجخْدِمُ هجذِهِ الدِ  ( تَجْدِيدِ الْعجوجامِلِ الدَّ
ثِ شجخْصِيَّاتٍ دِينِيَّةٍ  الْوجصْفِيَّ مجعج نَجْجِ دِرجاسجةِ حجالجةٍ ف جرْدِيَّ  تٍ مُعجمَّقجةٍ مجعج ثجلَج لِ مُقجابجلَج ةٍ. جُِِعجتِ الْمجعْلُومجاتُ مِنْ خِلَج

ئقِِ، ثَُُّ حُلِ لجتْ مجوْضُوعِيًّا وجالتُحجقِ قج مِنْ صِحَّ  ةِ الْوجثَج حجظجةِ الْمُشجاركِجةِ، وجدِرجاسج  لِيثِ.تِهجا عجنْ طجريِقِ الت َّثْ رجئيِسِيَّةٍ، وجالْمُلَج
لِ دجوْرجةِ بنِجاءٍ اجْتِمجاعِيٍ  دِينجامِيكِيٍ  وج  ، تظُْهِرُ الن َّتجائِجُ أجنَّ الِنسِججامج الِجْتِمجاعِيَّ يُ بْنَج مِنْ خِلَج اسْتِب ْقجائِيٍ 

ينِيَّةِ. ي جتجمُّ تَججارجُُ الْقِيجمِ الشَّامِلجةِ فِ  مُثْريِجةً نجظجريَِّةج ب جرْججرج وجلُكْمجانج بَِلتََّّكِْيزِ عجلجى الْفجاعِلِيَّةِ الِْْسْتَِّجاتيِجِيَّةِ للِشَّخْصِ  يَّاتِ الدِ 
النِ زج  دجةِ وجالْوِسجاطجةِ فِ  الْمُت جعجدِ  الطَّقُوسِ  الْمُشجارجكجةِ فِ  )مِثْلج  إِسْتَِّجاتيِجِيَّةٍ  ت جوجاصُلِيَّةٍ  ت جتجشجيَّأُ كجمجعجايِيرج أجفْ عجالٍ  ثَُُّ  اعجاتِ(، 

ا اعْتِبجارجاتٌ مُشْتَّججكجةٍ، وجتُ تجدج الْعجمجلِيَّةج  هجذِهِ  لِ  "سُكَّانِ سُوكُوريِنُو". تَجْرُكُ  شجامِلجةٌ    يجنُ كجهجابيِتُوسٍ جِججاعِيٍ  وجهُويَِّةٍ شجامِلجةٍ 
الرَّئيِ النَّتِيججةُ  هُوتيَِّةج، وجالِِجْتِمجاعِيَّةج، وجالث َّقجافِيَّةج، وجالشَّخْصِيَّةج.  وُذججٌ تجكجامُلِيٌّ  تجدْمججُ الْجْوجانِبج اللََّ رجاسجةِ هِيج نَج سِيَّةُ للِدِ 

اجْتِمجاعِي ٍ  مجالٍ  رجأْسِ  وجتجكْويِنِ   ، الِِجْتِمجاعِيِ  وجالْبِنجاءِ  الث َّقجافجاتِ،  دجةِ  مُت جعجدِ  عْوجةِ  الدَّ بجيْْج  الْمجالِ ي جرْبُطُ  )رجأْسُ  فجريِدٍ   
 ةُ عجلجى الْمجعجايِيِر، وجالْْوُيَِّةُ الشَّامِلجةُ( كجآليَِّةٍ للِْحِفجاظِ عجلجى الِنسِججامِ. الِِجْتِمجاعِيِ  الْجْسُورِ، وجالْمجرُونجةُ الْقجائمِج 

انسِ  بنِجشجاطٍ  ي جبْنِ  تَجْويِلِيٍ   سُوكُوريِنُو كجفِعْلٍ  فِ  الث َّقجافجاتِ  دجةُ  مُت جعجدِ  عْوجةُ  الدَّ ت جعْمجلُ  الْْتِجامِ،  ججامًا  فِ 
يج  عْوجةِ السِ  مُ هجذِهِ الن َّتجائِجُ دجليِلًَ تَجْريِبيًِّا عجلجى مُجُارجسجاتِ الدَّ امًا. لِج ت جقجدِ  اقِيَّةِ فجحجسْبُ، بجلْ تطُجوِ رُ أجيْضًا  اجْتِمجاعِيًّا مُسْتجدج

وُذججًا مُلْهجمًا لِِْ  مُ نَج ، وجتُ قجدِ  دِيَّةِ الث َّقجافِيَّةِ وجالْبِنجاءِ الِِجْتِمجاعِيِ   دجارجةِ الت َّن جوُّعِ فِ إِنْدُونيِسِيجا.الُْْطرُج النَّظجريَِّةج للِت َّعجدُّ
 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

viii  

KATA PENGANTAR 

 

Segala puji syukur senantiasa dipanjatkan kehadirat Allah SWT atas karunia dan 

limpahan nikmat-Nya sehingga disertasi dengan judul “Konstruksi Dakwah Multikultural 

Dalam Meningkatkan Harmoni Sosial di Desa Sukoreno Jember” ini dapat terselesaikan. 

Sholawat dan salam senantiasa tercurahkan kepada Rasulullah Muhammad SAW yang 

telah menuntun ummatnya menuju agama Allah sehingga tercerahkanlah kehidupan saat 

ini. 

Dalam penyusunan disertasi ini, banyak pihak yang terlibat dalam membantu 

penyelesaiannya. Oleh karena itu patut diucapkan terima kasih teriring do’a 

jazaakumullahu ahsanal jaza kepada mereka yang telah banyak membantu, membimbing, 

dan memberikan dukungan demi penulisan tesis/disertasi ini.  

1. Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M.M. selaku Rektor UIN KHAS Jember yang telah 

memberikan ijin dan bimbingan yang bermanfaat. 

2. Prof. Dr. H. Mashudi, M.Pd. selaku Direktur Pascasarjana UIN KHAS Jember yang 

telah memberikan motivasi dan ilmu yang bermanfaat. 

3. Dr. H. Imam Bonjol Juhari, M.Si., selaku Koordinator Prodi S3 Studi Islam yang telah 

memberikan persetujuan dan bimbingan yang bermanfaat. 

4. Prof. Dr. H. Ahidul Asror, M.Ag. selaku Dosen Promotor yang telah memberikan 

banyak ilmu dan bimbingan dengan penuh kesabaran, petunjuk dan arahan dalam 

penyusunan disertasi. 

5. Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.I.Kom., selaku Dosen Co-Promotor yang telah banyak 

memberikan bimbingan dan pengarahan sehingga penelitian ini berjalan dengan lancar 

sampai selesai. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

ix  

6. Prof. Dr. Fawaizul Umam, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Dakwah yang telah 

memberikan ijin S3 dan support yang luar biasa dalam penyelesaian disertasi saya ini. 

7. Seluruh Dosen Pascasarjana UIN KHAS Jember yang telah banyak memberikan ilmu, 

mendidik dan membimbing selama penulis menempuh pendidikan di almamater 

tercinta. 

8. H. Achmad Choiri. selaku Kepala Desa Sukoreno Umbulsari Jember, yang telah 

bersedia memberikan ijin untuk melaksanakan penelitian di Desa Sukoreno. 

9. Para Tokoh Agama Islam dan warga Desa Sukoreno yang telah berkenan untuk 

berkerja sama dan memberikan data dan informasi penelitian dalam penyusunan 

disertasi ini. 

10. Teman-teman seperjuangan di Pascasarjana UIN KHAS Jember yang senantiasa 

memberikan motivasi dan dukungan hingga terselesaikannya disertasi ini. 

Semoga penyusunan Disertasi ini dapat bermanfaat bagi penulis pada khususnya 

dan pembaca pada umumnya.  

Jember, 8 Desember 2025 

 

AHMAD HAYYAN NAJIKH 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

x  

DAFTAR ISI 

Halaman 

SAMPUL DALAM ................................................................................................ ii 

LEMBAR PERSETUJUAN.................................................................................. iii 

LEMBAR PENGESAHAN .................................................................................. iv 

PERNYATAAN KEASLIAN ............................................................................... v 

ABSTRAK ...................................................................................................................... vi 

KATA PENGANTAR ................................................................................................... viii 

DAFTAR ISI  ......................................................................................................... x 

BAB I PENDAHULUAN .....................................................................................  1 

A. Konteks Penelitian… .................................................................................... 1 

B. Fokus Penelitian… ..................................................................................... 17 

C. Tujuan Penelitian ........................................................................................ 17 

D. Manfaat Penelitian ...................................................................................... 18 

E. Ruang Lingkup dan Keterbatasan Penelitian ............................................. 21 

F. Definisi Istilah ............................................................................................ 24 

G. Sistematika Penulisan ................................................................................................ 27 

BAB II KAJIAN PUSTAKA ............................................................................... 29 

A. Kajian Pustaka ........................................................................................... 29 

a. Penelitian Terdahulu… ......................................................................... 29 

b. Kajian Teori .......................................................................................... 37 

c. Kerangka konseptual ................................................................................... 45 

BAB III METODE PENELITIAN ..................................................................... 49 

A. Metode Penelitian ....................................................................................... 49 

a. Pendekatan dan Jenis Penelitian ........................................................... 49 

b. Lokasi Penelitian ................................................................................. 55 

c. Subjek Penelitian… ............................................................................. 56 

d. Teknik Pengumpulan Data .................................................................. 58 

e. Analisis Data ....................................................................................... 59 

f. Keabsahan Data ................................................................................... 62 

g. Tahapan-tahapan Penelitian.................................................................  65 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

xi  

BAB IV PAPARAN DATA DAN ANALISIS .................................................... 67 

A. Proses Konstruksi Sosial Dakwah Multikultural: Eksternalisasi, Objektivasi, 

dan Internalisasi ........................................................................................ 67 

B. Analisis Pertimbangan Tokoh Agama dalam Mengonstruksi Dakwah 

Multikultural  ............................................................................................ 89 

C. Dinamika Pertimbangan sebagai Proses yang Holistik dan Kontekstual.. 121 

D. Konstruksi Dakwah Multikultural Sebagai Mekanisme Perawat Harmoni 

Sosial Di Sukoreno  ...................................................................................  124 

BAB V PEMBAHASAN ..................................................................................... 133 

A. Konstruksi Dakwah Multikultural Dan Mekanisme Perawatan Harmoni 

Sosial Di Desa Sukoreno ........................................................................... 133 

B. Dialektika Pertimbangan Tokoh Agama: Katalis Dalam Konstruksi Sosial  

 ................................................................................................................... 142 

C. Harmoni Sosial Sebagai Produk: Terbentuknya Modal Sosial Khas Sukoreno 

Dan Masyarakat Kosmopolitan ................................................................. 147 

D. Implikasi Teoritik: Kontribusi, Revisi, Dan Pengembangan Teori .......... 154 

BAB VI PENUTUP ............................................................................................. 159 

A. Kesimpulan ............................................................................................... 159 

B. Saran  ......................................................................................................... 160 

 DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 164 

 LAMPIRAN 

 RIWAYAT HIDUP 

 

 

 

 

 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Konteks Penelitian 

Di tengah peta sosial Indonesia yang kerap diwarnai oleh narasi 

ketegangan dan kerapuhan hubungan antarkelompok agama, hadirlah sebuah 

mozaik kedamaian yang inspiratif di jantung Jawa Timur. Desa Sukoreno, 

Kecamatan Umbulsari, Kabupaten Jember, bukan sekadar sebuah permukiman 

pedesaan biasa. Ia adalah sebuah living laboratory tentang bagaimana 

kemajemukan agama tidak hanya ditoleransi, tetapi dirayakan dan dikelola 

menjadi sumber kekuatan sosial. Julukan “Desa Pancasila” yang disematkan 

secara resmi bukanlah retorika kosong, melainkan pengakuan atas praktik nyata 

kehidupan berbhineka yang dijalankan warganya sehari-hari.1  

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Gambar 1.1: Jumlah Penduduk Menurut Desa dan Agama yang Dianut di Kecamatan 

Umbulsari, 2023:  Dinas Kependudukan Kabupaten Jember 

 
1 Guntur. Rahmatullah, “Desa Sukoreno Didapuk Menjadi Desa Pancasila,” https://suaraindonesia-

news.com/desa-sukoreno-didapuk-menjadi-desa-pancasila/, 2025. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

2 

 

 

Data kependudukan mencatat sebuah komposisi yang menarik: 

mayoritas penduduk adalah Muslim (8.742 jiwa), berdampingan dengan 

komunitas Hindu (357 jiwa), Katolik (127 jiwa), Kristen Protestan (31 jiwa), 

dan sejumlah kecil penganut aliran kepercayaan Sapta Darma (8 jiwa).2 Yang 

istimewa dari angka-angka ini bukan pada variasi statistiknya, melainkan pada 

dinamika sosial yang melingkupinya. Di Sukoreno, masjid, pura, gereja, dan 

sanggar Sapta Darma seringkali hanya berjarak beberapa puluh meter. Namun, 

kedekatan fisik ini tidak melahirkan kecemburuan atau klaim dominasi ruang. 

Sebaliknya, justru melahirkan budaya saling menjaga. Suara azan yang 

berkumandang tidak dianggap mengganggu ritual Nyepi, justru diatur 

kesepakatan untuk tidak menggunakan pengeras suara sebagai bentuk 

penghormatan. Warga Muslim turut serta bergotong royong membangun pura, 

sementara warga Hindu dengan sukarela membantu kegiatan sosial yang 

digagas pengurus masjid atau tokoh agama yang disepakati secara bersama.3 

Fenomena ini menantang banyak asumsi umum tentang hubungan 

antaragama di tingkat akar rumput, yang sering diasumsikan rentan konflik. 

Desa Sukoreno justru menunjukkan bahwa koeksistensi damai dan bahkan 

kolaborasi produktif sangat mungkin terwujud. Kunci dari harmoni yang terjaga 

ini, berdasarkan observasi awal, terletak pada peran tokoh agama lokal yang 

tidak bertindak sebagai “penjaga menara gading” doktrin, melainkan sebagai 

 
2 Badan Pusat Statistik (BPS) Kabupaten Jember., “Statistik Daerah Kabupaten Jember,” Jember: 

BPS Kabupaten Jember., 2022. 
3 Fawaizul & Barmawi Uman Mohamad., “Indigenous Islamic Multiculturalism: Interreligious 

Relations in Rural East Java, Indonesia.,” Ulumuna, 27(2), 649–691. 

https://doi.org/10.20414/ujis.v27i2.752, 2023. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

3 

 

 

fasilitator sosial, mediator budaya, dan agen dakwah yang inklusif. Mereka 

adalah Ustadz Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Huda, figur 

yang tidak hanya memahami teks keagamaan secara mendalam tetapi juga 

mahir membaca konteks sosial-budaya masyarakatnya yang plural. Mereka 

mempraktikkan apa yang dalam penelitian ini disebut sebagai dakwah 

multikultural: sebuah pendekatan dakwah yang konstruksi pesan, metode, dan 

strateginya dibangun dengan kesadaran penuh akan realitas kemajemukan, 

bertujuan untuk membangun jembatan dialog, memperkuat kohesi sosial, dan 

menciptakan harmoni, di atas sekadar tujuan konversi iman. Pertanyaan 

penelitian ini pun lahir dari realitas tersebut: bagaimana para tokoh agama di 

Desa Sukoreno mengonstruksi dakwah multikultural dalam praktik keseharian 

mereka, dan konstruksi seperti apakah yang mampu berkontribusi signifikan 

terhadap terciptanya harmoni sosial yang lestari di tengah masyarakat yang 

plural. 

Untuk memahami fenomena di Sukoreno, perlu adanya kontruksi 

pemahaman tentang dakwah itu sendiri. Secara etimologis, istilah “dakwah” 

berasal dari kata kerja Arab da‘a - yad‘u yang berarti memanggil, mengajak, 

atau menyeru.4 Dalam ranah terminologis, ilmu dakwah didefinisikan sebagai 

aktivitas komunikasi yang bersifat persuasif dan transformatif, yang bertujuan 

menyampaikan ajaran Islam (al-Qur’an dan Sunnah) guna membimbing 

individu dan masyarakat menuju kehidupan yang lebih baik secara duniawi dan 

 
4 Enjang & Aliyudin. As, “Dasar-dasar Ilmu Dakwah: Pendekatan Filosofis dan Praktis.,” Bandung: 

Widya Padjadjaran., 2009. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

4 

 

 

ukhrawi, sesuai dengan nilai rahmatan lil ‘alamin (menjadi rahmat bagi seluruh 

alam).5 Dakwah, dengan demikian, pada hakikatnya adalah proses penyebaran 

nilai (value dissemination) yang berorientasi pada perubahan sosial menuju 

tatanan yang lebih berkeadaban. 

Secara metodologis, klasifikasi dakwah tradisional biasanya merujuk 

pada media penyampaiannya: dakwah bil lisan (lisan/ceramah), dakwah bil hal 

(perbuatan/keteladanan), dakwah bil kitabah (tulisan), dan kini dakwah bil 

digital (media digital).6 Namun, klasifikasi ini sering kali bersifat teknis dan 

kurang menyentuh aspek strategis yang lebih mendalam. Asror mengingatkan 

bahwa efektivitas dakwah tidak lagi cukup diukur dari kemahiran retorika atau 

kesalehan individual, melainkan dari kemampuan pendakwah dalam 

mengonstruksi pesannya agar selaras dengan konteks sosial-budaya audiens.7 

“Konstruksi” di sini merujuk pada proses kreatif dan strategis dalam merancang 

pesan, memilih metode, membangun relasi, dan menciptakan ruang komunikasi 

yang kondusif. Ini adalah kerja sense-making dimana pendakwah harus 

menerjemahkan nilai-nilai universal Islam ke dalam “bahasa” yang dipahami 

dan dihayati oleh masyarakat setempat, dengan segala kompleksitas budayanya. 

Dalam masyarakat homogen, konstruksi dakwah mungkin relatif lebih 

sederhana. Namun, dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia dan 

khususnya seperti Sukoreno konstruksi ini menjadi sebuah tantangan sekaligus 

 
5 Ahidul. Asror, “Paradigma Dakwah: Konsepsi dan Dasar Pengembangan Ilmu.,” Yogyakarta: 

LKiS., 2018. 
6 Fatmawati Fatmawati, “PARADIGMA BARU MENGEMAS DAKWAH MELALUI MEDIA 

TELEVISI DI ERA GLOBALISASI,” KOMUNIKA: Jurnal Dakwah dan Komunikasi 4, no. 2 

(1970): 341–56, https://doi.org/10.24090/komunika.v4i2.163. 
7 Asror, “Paradigma Dakwah: Konsepsi dan Dasar Pengembangan Ilmu.” 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

5 

 

 

keniscayaan. Pendakwah tidak lagi berhadapan dengan audiens yang monolitis, 

tetapi dengan mosaik identitas yang berlapis: identitas keagamaan, etnis, 

budaya lokal, dan kelas sosial. Pendekatan dakwah yang kaku, tekstual, dan 

eksklusif berisiko tinggi ditolak atau bahkan memicu resistensi dan konflik. Di 

sinilah paradigma dakwah multikultural muncul sebagai respons teoretis dan 

praktis. Dakwah multikultural bukan sekadar varian metode, melainkan 

pergeseran paradigma (paradigm shift) dalam memandang hubungan antara 

agama, budaya, dan masyarakat. 

Paradigma ini memiliki beberapa pilar utama. Pertama, ia mengakui dan 

menghormati keberagaman (agama, budaya, etnis) sebagai fakta sosial yang 

given (sunatullah) dan sebagai potensi kekayaan, bukan sebagai masalah yang 

harus diseragamkan. Kedua, tujuan utamanya bergeser dari konversi kuantitatif 

(how many) menuju peningkatan kualitas hidup umat dan masyarakat secara 

keseluruhan (how well), yang tercermin dalam terwujudnya keadilan, 

kesetaraan, dan kesejahteraan bersama.8 Ketiga, ia mengedepankan pendekatan 

dialogis dan partisipatif, dimana komunikasi berlangsung dua arah, saling 

belajar, dan menghargai otonomi keyakinan masing-masing pihak. Keempat, ia 

bersifat kontekstual dan adaptif, dengan memanfaatkan kearifan lokal (local 

wisdom) sebagai media dan sekaligus muatan dakwah yang efektif.9 Dengan 

 
8 Abdul Munir. Mulkhan, “Kesalehan Multikultural: Ber-Islam secara Autentik-Konteksual di Aras 

Peradaban Global.,” Yogyakarta: Pusat Studi Agama dan Peradaban Muhammadiyah., 2005. 
9 Deddy & Rakhmat Mulyana Jalaluddin., “Komunikasi Antarbudaya: Panduan Berkomunikasi 

dengan Orang-orang Berbeda Budaya.,” Bandung: PT Remaja Rosdakarya., 2009. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

6 

 

 

paradigma ini, dakwah berubah wujud dari “monolog sakral” menjadi “dialog 

sosial” yang membangun. 

Akarnya di Nusantara sesungguhnya sangat dalam. Jejak dakwah yang 

sensitif budaya telah dicontohkan secara gemilang oleh Walisongo pada abad 

ke-15 dan 16. Mereka adalah maestro akulturasi. Sunan Kalijaga tidak 

menghapus wayang sebagai hiburan masyarakat Hindu, tetapi mengisinya 

dengan narasi dan nilai-nilai Islam seperti ketauhidan, keadilan, dan akhlak 

mulia.10 Sunan Kudus melarang pengikutnya menyembelih sapi sebagai 

penghormatan terhadap keyakinan Hindu, dan memilih kerbau sebagai 

alternatif. Mereka memahami bahwa untuk “mengislamkan” masyarakat, yang 

perlu diislamkan adalah hati dan prilaku-nya, bukan sekadar mengganti simbol-

simbol budaya eksternal. Strategi ini, yang oleh Purwanto disebut sebagai 

“multikulturalisme historis”, terbukti sangat efektif tidak hanya dalam 

penyebaran Islam, tetapi juga dalam membangun fondasi masyarakat Jawa yang 

inklusif dan moderat.11 

Dalam konteks Indonesia modern, tantangan yang dihadapi dakwah 

justru semakin kompleks. Negara ini adalah mega-diverse country bukan hanya 

dalam biodiversitas, tetapi juga sosio-diversitas. Terdapat ratusan kelompok 

etnis dengan bahasa dan adat istiadatnya, serta enam agama yang diakui resmi 

beserta puluhan aliran kepercayaan. Globalisasi dan media digital mempercepat 

 
10 Bambang. Purwanto, “Multikulturalisme dan Inklusi Sosial di Indonesia dalam Perspektif 

Historiografi.,” Talenta Conference Series: Local Wisdom, Social, and Arts (LWSA), 2(2). 

https://doi.org/10.32734/lwsa.v2i2.721, 2019. 
11 Purwanto, “Multikulturalisme dan Inklusi Sosial di Indonesia dalam Perspektif Historiografi.” 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

7 

 

 

pertukaran informasi, tetapi sekaligus mempertajam polarisasi dan penyebaran 

paham eksklusif-radikal. Di tengah arus deras ini, dakwah memiliki posisi yang 

sangat strategis sekaligus rentan. Ia bisa menjadi alat pemersatu yang merajut 

kohesi sosial, tetapi juga bisa menjadi pemicu disintegrasi jika disampaikan 

dengan cara yang provokatif dan arogan. 

Penelitian ini mengontekstualisasikan dakwah sebagai sebuah praktik 

sosial transformatif dalam lingkungan multikultural. Dalam konteks Desa 

Sukoreno yang plural, dakwah tidak lagi dapat dipandang sebagai aktivitas satu 

arah yang bersifat doktriner, melainkan harus dikembangkan sebagai proses 

komunikasi partisipatif yang sensitif terhadap keragaman budaya dan 

keyakinan. Konsep berpikir Qur'ani (al-tafkir al-Qur’ānī) yang dikemukakan 

oleh Najikh menawarkan kerangka epistemologis yang relevan untuk 

konstruksi dakwah demikian. Melalui prinsip-prinsipnya seperti keterbukaan 

dialogis (ḥiwār), penalaran reflektif (tafakkur), dan responsibilitas sosial 

seorang da'i dapat membangun pendekatan dakwah yang tidak hanya 

mengajarkan nilai-nilai Islam, tetapi juga membangun dialog antarbudaya yang 

saling menghormati.12 Dengan demikian, dakwah multikultural di Sukoreno 

dapat diformulasikan sebagai medium untuk memperkuat kohesi sosial, 

mengelola perbedaan secara produktif, dan menumbuhkan kesadaran kolektif 

akan harmoni sebagai bagian dari tujuan syariah (maqāṣid al-sharī‘ah). 

 
12 Ahmad Hayyan Najikh, “THE CONCEPT OF QUR’ANIC THINKING AND ITS 

IMPLICATIONS FOR THE FORMATION OF CRITICAL ATTITUDES IN DA’WAH,” 

Indonesian Journal of Islamic Communication 7, no. 1 (2024): 1–13, 

https://doi.org/10.35719/ijic.v7i1.2141. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

8 

 

 

Lebih lanjut, kajian ini mengangkat pentingnya pendekatan filosofis-

dakwah yang selama ini masih terpinggirkan. Sebagaimana diidentifikasi dalam 

kajian sebelumnya, filsafat dakwah memberikan landasan ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis untuk memahami hakikat dakwah dalam 

masyarakat majemuk. Di tingkat lokal seperti Sukoreno, pendekatan ini 

memungkinkan dakwah dikonstruksi secara kontekstual dengan 

mempertimbangkan kearifan lokal, struktur sosial, dan dinamika kultural yang 

ada. Melalui integrasi antara nalar Qur'ani dan filsafat dakwah, konstruksi 

dakwah multikultural tidak hanya bertujuan untuk transmisi nilai keagamaan, 

tetapi juga menjadi instrumen deliberatif dalam membangun tata kehidupan 

bersama yang inklusif, adil, dan berkelanjutan. Dengan kata lain, penelitian ini 

berupaya menjembatani wacana teoretis mengenai dakwah kritis dengan praktik 

sosial di tingkat komunitas, dalam kerangka memperkuat harmoni sosial 

sebagai manifestasi dari Islam yang rahmatan lil-‘ālamīn. 

Beberapa penelitian menunjukkan variasi praktik dakwah multikultural 

kontemporer di Indonesia. Di Aceh, dakwah banyak terkait dengan formalisasi 

syariat Islam dalam struktur negara.13 Di Bali dan Papua, pendekatan dialog 

lintas agama lebih dominan.14 Di perkotaan seperti Semarang, forum-forum 

dialog antaragama dan peran aktif tokoh agama terbukti efektif menjaga 

 
13 Amin Hamdani dkk., “Penerapan Model Dakwah Inklusi dalam Mengubah Paham Radikal 

Berbasis Masjid.,” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah, 5(4), 285–300. 

https://doi.org/10.15575/tadbir.v5i4.2304, 2020. 
14 Hamdani, “Penerapan Model Dakwah Inklusi dalam Mengubah Paham Radikal Berbasis Masjid.” 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

9 

 

 

harmoni.15 Sementara itu, di ranah digital, muncul tren dakwah yang berusaha 

mengedepankan etika dan konten inklusif, sebagaimana diatur dalam Fatwa 

MUI tentang Etika Dakwah Digital, untuk mencegah ujaran kebencian dan 

penyebaran intoleransi.16 Namun, sebagian besar studi ini, seperti dikritik oleh 

Ujan, masih berkutat pada level normatif-kebijakan atau terfokus pada wilayah-

wilayah yang secara historis sudah menjadi perhatian (kota, daerah konflik).17 

Mereka jarang menyelami secara mendalam praktik di komunitas pedestan yang 

justru berhasil menciptakan harmoni secara organik dan berkelanjutan. 

Ruang celah penelitian (research gap) inilah yang kemudian menjadi 

pintu masuk dan hendak diisi oleh studi ini. Terdapat kesenjangan yang 

signifikan antara wacana teoritis multikulturalisme yang sering dibahas dalam 

ranah filsafat politik dan sosiologi dengan konsep-konsep seperti recognition, 

equal dignity, dan cosmopolitanism dengan realitas praksis dakwah di tingkat 

akar rumput.18 Teori-teori muluk tentang masyarakat multikultural sering kali 

berhenti pada rekomendasi kebijakan, tanpa menunjukkan bagaimana nilai-nilai 

itu dihidupkan dalam interaksi sosial sehari-hari, terutama melalui instrumen 

keagamaan seperti dakwah. 

 
15 Siti Prihatiningtyas dkk., “Da’wah Patterns in Developing Religious Harmony in Semarang City.,” 

Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies, 15(2), 365–386. 

https://doi.org/10.15575/idajhs.v15i2.14321, 2021. 
16 Agus Fatuh Widoyo dkk., “Multicultural Islamic Education in the Fatwa of the Indonesian Ulema 

Council on Digital Da’wah Ethics.,” Ijtimā iyya Journal of Muslim Society Research, 8(2), 207–

220. https://doi.org/10.24090/ijtimaiyya.v8i2.9467, 2023. 
17 Ujan, Andre Ata. Multikulturalisme: Belajar Hidup Bersama dalam Perbedaan. Cet. 1. Jakarta: 

Indeks, 2009. (t.t.). 
18 Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory (Palgrave 

Macmillan, 2000). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

10 

 

 

Pertama, belum banyak kajian yang secara empiris dan mendetail 

mengungkap strategi komunikasi dan konstruksi simbolik yang digunakan oleh 

tokoh agama dalam membangun dakwah yang inklusif di tengah masyarakat 

yang benar-benar plural. Bagaimana mereka memilih kata, bagaimana mereka 

mengelola momentum ritual (seperti tahilian, selamatan) yang berpotensi 

sensitive, bagaimana mereka menegosiasikan batas-batas teologis (seperti 

konsep halal-haram) tanpa menyinggung atau mengisolasi kelompok lain. 

Pertanyaan-pertanyaan operasional ini sering luput dari kajian akademis yang 

lebih besar. 

Kedua, studi tentang dakwah multikultural masih sangat terpusat pada 

wilayah perkotaan atau daerah rawan konflik. Ada asumsi implisit bahwa 

harmoni sosial hanya menjadi masalah di tempat-tempat itu. Padahal, 

komunitas pedesaan yang damai seperti Sukoreno justru menyimpan “resep” 

sosial yang sangat berharga. Bagaimana harmoni itu diciptakan, dipelihara, dan 

ditransmisikan antargenerasi dalam setting pedesaan yang relatif stabil namun 

tetap plural, adalah pertanyaan yang belum banyak dieksplorasi. Riset ini akan 

menjawabnya dengan fokus pada proses konstruksi dakwah sebagai medium 

utama perekat sosial. 

Ketiga, terdapat kebutuhan untuk mengembangkan model dakwah 

berbasis lokalitas yang terintegrasi dengan kerangka teori multikulturalisme. 

Selama ini, model-model dakwah sering diimpor dari konteks Timur Tengah 

atau dibangun berdasarkan teori komunikasi umum. Model yang benar-benar 

lahir dari rahim budaya lokal Indonesia, khususnya Jawa pedesaan, dan 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

11 

 

 

sekaligus berdialog dengan teori sosial kontemporer, masih sangat langka. 

Penelitian di Sukoreno berpotensi melahirkan model semacam itu. 

Disamping itu, Signifikansi empiris kerukunan di Desa Sukoreno baru 

terungkap penuh ketika dikontraskan dengan model pengelolaan keragaman 

lain. Di Bali, kerukunan dibingkai dalam dominasi kultural Hindu sebagai arus 

utama (mainstream) yang bersifat akomodatif-asimetris, di mana kelompok 

minoritas beradaptasi dengan norma mayoritas.19 Sebaliknya, di tingkat 

nasional, model seperti di kompleks Istiqlal-Jakarta menunjukkan pengelolaan 

secara top-down oleh negara dan institusi formal, menekankan protokol dan 

pengawasan ketat.20 Desa Sukoreno justru menampilkan varian berbeda: sebuah 

dinamika kerukunan organik berbasis komunitas (grassroot) yang egaliter dan 

simetris. Harmoni di sini lahir dari negosiasi dan kesepakatan langsung 

antarwarga dan tokoh agama lokal, tanpa dominasi kultural tunggal atau 

instruksi langsung dari pemerintah pusat. 

Dalam konteks global, posisi unik Sukoreno semakin jelas. India 

sebagai mega-diverse country sering diwarnai ketegangan komunal, kekerasan 

sektarian, dan segregasi spasial yang akut, di mana politik identitas agama 

mudah meledak menjadi konflik.21 Sementara itu, negara-negara Barat seperti 

Jerman menerapkan paradigma integrasi sekuler yang menantang, di mana 

agama didorong menjadi urusan privat dan ekspresinya di ruang publik sering 

 
19 Robert W. Hefner, The Politics of Multiculturalism: Pluralism and Citizenship in Malaysia, 

Singapore, and Indonesia, ed. oleh Robert W. Hefner (University of Hawai’i Press, 2001). 
20 N. A. Fatih dan Samsu Rizal, “Peran Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dalam Menjaga 

Kerukunan di Jakarta,” Jurnal Studi Al-Qur’an dan Masyarakat 15, no. 2 (2020): 120–25. 
21 Ashutosh Varshney, Ethnic Conflict and Civic Life: Hindus and Muslims in India (Yale University 

Press, 2002). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

12 

 

 

dibatasi, menimbulkan dilema bagi identitas keagamaan minoritas.22 Kontras 

dengan kedua model tersebut, praktik di Sukoreno membuktikan bahwa 

identitas keagamaan yang kuat justru dapat berfungsi sebagai modal sosial 

untuk hidup berdampingan. Agama tidak diprivatisasi atau menjadi sumber 

konflik, tetapi dihadirkan secara aktif di ruang publik melalui etika 

penghormatan dan dialog yang diatur oleh kearifan dan musyawarah lokal. 

Dengan demikian, konstruksi dakwah multikultural di Sukoreno 

menawarkan sebuah model khas "kerukunan organik berbasis komunitas". 

Model ini sintetis, dimana mengombinasikan kesetaraan simetris (berbeda 

dengan Bali), inisiatif lokal yang difasilitasi negara (berbeda dengan model top-

down Istiqlal), pencegahan konflik melalui modal sosial (berbeda dengan 

segregasi di India), dan peneguhan etika keagamaan dalam ruang publik yang 

inklusif (berbeda dengan privatisasi sekuler ala Jerman).23 Kajian mendalam 

terhadap konstruksi sosial harmoni di Sukoreno ini tidak hanya mengisi celah 

kajian tentang praktik akar rumput, tetapi juga menawarkan perspektif alternatif 

tentang bagaimana masyarakat majemuk dapat secara mandiri mengelola 

perbedaan secara damai dan produktif. 

Berdasarkan celah-celah tersebut, penelitian ini dirancang untuk 

memberikan kontribusi yang signifikan, baik secara akademis maupun sosial-

praktis. 

 
22 José Casanova, Public Religions in the Modern World (University of Chicago Press, 1994). 
23 Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory, 2 ed. 

(Palgrave Macmillan, 2006). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

13 

 

 

Pertama, penelitian ini akan memperkaya teori konstruksi sosial (Berger 

& Luckmann) dengan menerapkannya dalam ranah studi dakwah. Proses 

eksternalisasi (bagaimana tokoh agama mengekspresikan nilai inklusivitas 

dalam tindakan), objektivasi (bagaimana tindakan itu dilembagakan menjadi 

norma sosial yang diterima bersama), dan internalisasi (bagaimana norma itu 

diadopsi menjadi keyakinan masyarakat) akan dianalisis secara rinci dalam 

konteks dakwah multikultural.24 Ini akan menunjukkan bagaimana realitas 

sosial harmoni itu “dibangun” melalui interaksi simbolik sehari-hari. 

Kedua, penelitian akan mendialogkan teori multikulturalisme Bhikhu 

Parekh, khususnya konsepnya tentang intercultural dialogue dan critical 

multiculturalism dengan praktik keagamaan Islam di tingkat lokal.25 Ini akan 

menguji dan sekaligus mengembangkan teori multikulturalisme dengan 

memasukkan perspektif keagamaan yang selama ini kurang mendapat porsi. 

Ketiga, penelitian ini berupaya menyusun sebuah kerangka konseptual 

integratif yang menghubungkan Dakwah Multikultural, Konstruksi Sosial, dan 

Harmoni Sosial. Kerangka ini diharapkan dapat menjadi alat analitis bagi 

penelitian serupa di masa depan. 

Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa konstruksi keagamaan 

seperti halnya tradisi Islam kreatif yang dikaji Asror, tidak terbentuk dalam 

ruang kosong, melainkan melalui dialektika aktif antara nilai-nilai universal 

 
24 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the 

Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966. (t.t.). 
25 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

14 

 

 

agama dengan realitas sosio-kultural lokal.26 Sebagaimana masyarakat santri 

tradisional di Gresik yang membangun tradisi melalui adaptasi, interaksi, dan 

identifikasi diri dengan lingkungan budayanya, demikian pula upaya konstruksi 

dakwah multikultural di Desa Sukoreno Jember harus dipahami sebagai sebuah 

proses sosial yang dinamis. Di sini, dakwah tidak lagi dipandang sebagai 

transmisi satu arah, melainkan sebagai ruang negosiasi makna yang melibatkan 

berbagai kelompok budaya, dengan tujuan utama memperkuat harmoni sosial. 

Pendekatan konstruktivis dalam studi Islam tradisional ini menawarkan 

perspektif berharga untuk menganalisis bagaimana dakwah dapat dikonstruksi 

secara kreatif dan kontekstual dalam masyarakat multikultural tanpa 

mengabaikan identitas keagamaan maupun kearifan lokal. 

Penelitian ini mengaplikasikan pendekatan kualitatif deskriptif dengan 

metode pengumpulan data yang mendalam (wawancara mendalam, observasi 

partisipan, studi dokumen) pada studi kasus tunggal yang kaya. Pendekatan ini 

memungkinkan eksplorasi yang holistik dan kontekstual, yang selama ini masih 

jarang digunakan dalam kombinasi dengan studi multikulturalisme dan dakwah. 

Proses analisis data yang induktif, membiarkan tema-tema muncul dari 

lapangan, akan memastikan temuan penelitian benar-benar berpijak pada 

realitas empiris Sukoreno. 

Penelitian ini mengaplikasikan pendekatan kualitatif deskriptif dengan 

metode pengumpulan data yang mendalam (wawancara mendalam, observasi 

 
26 Ahidul Asror dan Nur Solikin A.R, Islam kreatif: dinamika terbentuknya tradisi Islam perspektif 

konstruktivisme (STAIN Jember Press, 2008). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

15 

 

 

partisipan, studi dokumen) pada studi kasus tunggal yang kaya. Pendekatan ini 

memungkinkan eksplorasi yang holistik dan kontekstual, yang selama ini masih 

jarang digunakan dalam kombinasi dengan studi multikulturalisme dan dakwah. 

Proses analisis data yang induktif, membiarkan tema-tema muncul dari 

lapangan, akan memastikan temuan penelitian benar-benar berpijak pada 

realitas empiris Sukoreno. 

Pendekatan serupa juga diterapkan dalam penelitian “Komunikasi 

Media Pesantren di Era Covid-19”27, yang menggunakan analisis wacana 

Halliday untuk mengungkap konstruksi pesan kesehatan melalui media online 

pesantren. Sebagaimana penelitian tersebut berhasil menggali tiga dimensi 

tindakan sosial, kebijakan redaksi, dan gaya Bahasa dalam konteks krisis 

pandemi, penelitian ini juga akan menganalisis tiga dimensi konstruksi serupa, 

namun dengan fokus pada dakwah multikultural dalam konteks harmoni sosial 

di Desa Sukoreno. Melalui pendekatan kualitatif yang mendalam, penelitian ini 

akan mengeksplorasi bagaimana tindakan komunikasi para dai, kebijakan 

dakwah yang disepakati bersama, serta pemilihan bahasa dan simbol yang 

digunakan, secara bersama-sama membentuk narasi inklusif yang memperkuat 

kohesi sosial di tengah keberagaman budaya dan agama. Dengan demikian, 

buku tersebut tidak hanya memberikan kerangka analitis yang relevan, tetapi 

juga memperkuat validitas metodologis penelitian ini dalam mengkaji 

 
27 Kun Wazis Ahmad Hayyan Najikh, dkk., KOMUNIKASI MEDIA PESANTREN DI ERA COVID-

19, 1 ed. (Bintang Semesta Media, 2025). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

16 

 

 

konstruksi pesan di tingkat komunitas melalui pendekatan kualitatif yang 

kontekstual dan berbasis data empiris.  

Berkaitan dengan kontribusi praktis dan sosial, penelitian ini memiliki 

sumbangsih: pertama, bagi tokoh agama dan lembaga dakwah, penelitian ini 

akan memaparkan strategi dan teknik dakwah inklusif yang terbukti efektif 

dalam membina harmoni sosial. Temuan ini dapat menjadi bahan pertimbangan 

dalam merancang program dakwah yang lebih kontekstual dan responsif 

terhadap keragaman. 

Kedua, bagi pemerintah dan pembuat kebijakan (baik tingkat desa, 

kabupaten, hingga nasional), penelitian ini menyajikan sebuah model nyata 

tentang pengelolaan keragaman agama di tingkat komunitas. Model “Desa 

Sukoreno” dapat dijadikan inspirasi bagi program community building dan 

pencegahan konflik berbasis agama di daerah lain. 

Ketiga, bagi masyarakat luas, khususnya komunitas multikultural, kisah 

harmoni di Sukoreno dapat menjadi sumber inspirasi dan pembelajaran bahwa 

perbedaan agama bukanlah halangan untuk hidup rukun dan bekerja sama 

membangun kesejahteraan bersama. Penelitian ini pada akhirnya ingin 

mengukuhkan bahwa dalam konteks Indonesia, dakwah yang benar bukanlah 

yang memecah belah, melainkan yang merajut kebersamaan; bukan yang 

menyulut api permusuhan, melainkan yang menabur benih perdamaian. 

Dengan menelusuri konstruksi dakwah multikultural di Desa Sukoreno, 

penelitian ini pada hakikatnya adalah upaya untuk memahami DNA sosial 

sebuah komunitas yang berhasil menjadikan agama sebagai sumber harmoni, 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

17 

 

 

bukan konflik. Dalam konteks bangsa yang sedang terus berjuang merawat 

persatuannya, pembelajaran dari Sukoreno bukan hanya relevan, tetapi menjadi 

sangat penting. 

B. Fokus Penelitian 

1. Bagaimana proses konstruksi sosial dakwah multikultural oleh tokoh agama 

Islam di Desa Sukoreno melalui tahapan eksternalisasi, objektivasi, dan 

internalisasi nilai-nilai inklusivitas? 

2. Bagaimana dinamika pertimbangan tokoh agama Islam di Desa Sukoreno 

dalam memilih dan mengembangkan pendekatan dakwah multikultural 

sebagai strategi utama untuk merawat harmoni sosial? 

C. Tujuan Penelitian 

1. Mendeskripsikan proses konstruksi sosial dakwah multikultural oleh tokoh 

agama Islam di Desa Sukoreno melalui tahapan eksternalisasi (cara nilai 

inklusif diwujudkan dalam aksi dakwah), objektivasi (bentuk kelembagaan 

dan strategi dakwah yang terbangun), dan internalisasi (proses penerimaan 

nilai-nilai tersebut oleh masyarakat). 

2. Menganalisis dinamika pertimbangan yang melatarbelakangi tokoh agama 

Islam di Desa Sukoreno dalam memilih, mengembangkan, dan 

mempertahankan pendekatan dakwah multikultural sebagai strategi utama 

untuk menjaga kohesi sosial. 

Tujuan tersebut diharapkan dapat memberikan pemahaman empiris 

yang mendalam tentang praktik dakwah multikultural di tingkat lokal, sekaligus 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

18 

 

 

mengisi kekosongan studi terkait operasionalisasi nilai-nilai multikultural 

dalam konteks dakwah Islam yang kontekstual dan inklusif. 

D. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi yang signifikan, baik 

secara akademis maupun praksis, dalam memperkaya wacana dakwah 

multikultural dan penguatan harmoni sosial di Indonesia. Manfaat penelitian 

dijabarkan sebagai berikut: 

1. Manfaat Teoritis-Akademis 

Secara teoretis, penelitian ini berfungsi sebagai kritik akademis yang 

konstruktif terhadap paradigma dakwah yang masih berparadigma 

eksklusif, monologis, dan berorientasi konversi kuantitatif. Temuan empiris 

dari Sukoreno secara langsung menantang asumsi dasar teori-teori dakwah 

reduktif-textualis yang mengabaikan kompleksitas sosiokultural masyarakat 

plural. Pendekatan dakwah yang terlalu mengandalkan logos (argumentasi 

doktrinal) tanpa diimbangi ethos (kredibilitas relasional) dan pathos (empati 

sosial) justru terbukti kontraproduktif dalam konteks kemajemukan. 

Penelitian ini membuktikan bahwa efektivitas dakwah justru terletak pada 

kemampuan mentranslasikan nilai universal Islam ke dalam bahasa kultural 

lokal melalui pendekatan dialogis, sebuah konsep yang sering diabaikan 

dalam teori dakwah konvensional yang cenderung homogen dan monolitis. 

Lebih lanjut, temuan ini memberikan landasan empiris untuk 

mendekonstruksi narasi dikotomis "kita versus mereka" yang kerap 

mengiringi wacana dakwah eksklusif. Praktik di Sukoreno menunjukkan 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

19 

 

 

bahwa penguatan identitas keagamaan tidak memerlukan upaya penegasian 

atau dominasi atas kelompok lain, melainkan justru diperkokoh melalui 

pengakuan (recognition) timbal balik dan kerja sama sosial. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya sekadar menawarkan model alternatif, 

tetapi secara aktif melakukan koreksi paradigmatik terhadap teori dakwah 

yang berpotensi memicu intoleransi dengan mengedepankan paradigma 

baru berbasis harmoni sosial, modal sosial bridging, dan konstruksi bersama 

sebagai tujuan utama dakwah yang selaras dengan semangat rahmatan lil-

‘alamin. 

2. Manfaat Praktis 

Penelitian ini juga memiliki manfaat praktis yang signifikan, yaitu: 

a. Bagi Tokoh Agama, Dai, dan Lembaga Dakwah: 

Menyediakan repertoar strategi komunikasi dakwah inklusif yang 

terbukti efektif, seperti penggunaan “bahasa siri”, strategi “budaya dulu, 

agama belakang”, dan mediasi konflik berbasis kearifan lokal. 

Menjadi bahan pertimbangan untuk merancang kurikulum atau 

pelatihan dakwah kontekstual yang menekankan pada cultural 

sensitivity, refleksivitas, dan kemampuan membangun bridging social 

capital. 

b. Bagi Pemerintah dan Pembuat Kebijakan 

Menawarkan model nyata (best practice) pengelolaan keragaman 

berbasis komunitas (“Model Sukoreno”) yang dapat diadaptasi di daerah 

lain. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

20 

 

 

Memberikan masukan untuk memperkuat peran forum dialog 

seperti FKUB tidak hanya sebagai lembaga reaktif saat konflik, tetapi 

sebagai wadah proaktif untuk membangun norma dan kesepakatan 

bersama. 

Dapat dijadikan acuan dalam merumuskan kebijakan desa/kota 

yang mendukung ruang interaksi lintas agama dan pemberian apresiasi 

kepada komunitas yang berhasil merawat harmoni. 

c. Bagi Masyarakat dan Komunitas Multikultural: 

Kisah harmoni di Sukoreno menjadi sumber inspirasi dan 

pembelajaran sosial bahwa perbedaan agama bukan penghalang untuk 

membangun kehidupan bersama yang produktif dan damai. 

Memperkuat identitas kolektif inklusif (seperti “Desa Pancasila”) 

sebagai modal sosial untuk merespons potensi radikalisme dan politik 

identitas. 

d. Manfaat Kebijakan Sosial-Keagamaan 

Penguatan Ketahanan Sosial Berbasis Komunitas: Temuan 

tentang mekanisme self-reinforcing cycle (eksternalisasi-objektivasi-

internalisasi) dan modal sosial khas Sukoreno dapat menjadi rujukan 

dalam program pencegahan konflik dan peacebuilding yang berbasis 

pada potensi lokal dan kelembagaan yang sudah ada. 

Advokasi untuk Pendidikan Multikultural: Hasil penelitian dapat 

digunakan untuk mendorong integrasi nilai-nilai toleransi dan 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

21 

 

 

keterampilan dialog antarbudaya ke dalam pendidikan formal dan non-

formal, termasuk di pesantren dan sekolah keagamaan. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan tidak hanya memberikan 

kontribusi akademis, tetapi juga bermanfaat secara praktis dalam mendukung 

terciptanya masyarakat yang lebih inklusif dan harmonis. 

E. Ruang Lingkup dan Keterbatasan Penelitian 

1. Ruang Lingkup Penelitian 

Penelitian ini dibatasi pada kajian mengenai peran tokoh agama 

dalam mengkonstruksi dakwah multikultural di Desa Sukoreno Kecamatan 

Umbulsari Kabupaten Jember, dengan fokus utama pada bagaimana dakwah 

multikultural tersebut dapat menciptakan harmoni sosial di tengah 

masyarakat yang plural. Penelitian ini memusatkan perhatian pada tokoh 

agama yang aktif dalam menyebarkan pesan-pesan toleransi dan 

inklusivitas. Selain itu, ruang lingkup penelitian ini meliputi: 

a. Lokasi Penelitian berada di Desa Sukoreno sebagai unit analisis, karena 

desa ini memiliki masyarakat yang heterogen secara agama dan budaya, 

sehingga menjadi contoh yang relevan dalam studi dakwah 

multikultural. 

b. Subjek Penelitian merupakan Tokoh agama yang terlibat aktif dalam 

dakwah dan masyarakat desa yang menjadi penerima dakwah tersebut. 

c. Fokus Waktu pada penelitian ini mencakup pengumpulan data selama 

periode waktu tertentu, dengan fokus pada kegiatan dakwah yang 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

22 

 

 

dilakukan selama tahun terakhir, untuk mendapatkan gambaran 

kontemporer tentang efektivitas dakwah multikultural. 

d. Pendekatan Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode wawancara mendalam dan observasi partisipatif untuk 

mendapatkan data yang rinci tentang peran tokoh agama dan 

penerimaan masyarakat terhadap dakwah multikultural. 

2. Keterbatasan Penelitian 

Sebagai sebuah studi kualitatif dengan pendekatan deskriptif dan 

studi kasus tunggal, penelitian ini menyadari sejumlah keterbatasan 

metodologis dan kontekstual yang melekat, yang meskipun tidak 

mengurangi signifikansi temuan, penting untuk diakui guna memberikan 

kerangka interpretasi yang tepat. 

a. Keterbatasan dalam Perspektif dan Representasi: Penelitian ini secara 

sengaja menggunakan purposive sampling dengan fokus utama pada 

tiga tokoh agama Islam (Ustadz Mukhtarudin, Suripto, dan Samsul 

Huda) serta Kepala Desa sebagai informan kunci. Walaupun perspektif 

dari warga lintas agama (Hindu, Kristen, Sapta Darma) dihadirkan 

secara kontekstual dan sebagai triangulasi, penelitian ini lebih banyak 

merepresentasikan konstruksi realitas dari sisi agen dakwah (tokoh 

agama Islam). Analisis mendalam mengenai bagaimana komunitas non-

Muslim secara internal memaknai, menerima, atau menegosiasikan 

dakwah multikultural ini belum dilakukan secara setara dan menjadi 

ruang untuk penelitian lanjutan. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

23 

 

 

b. Keterbatasan Kedalaman Narasi dari Masyarakat Penerima: Wawancara 

dengan masyarakat dari agama lain (seperti Ibu Saudah dan Ibu Surip) 

berfungsi terutama sebagai konfirmasi kontekstual dan triangulasi data 

visual. Kedalaman eksplorasi pengalaman subjektif, motivasi, dan 

dinamika psikologis mereka dalam merespons dakwah multikultural 

relatif terbatas. Hal ini disebabkan oleh fokus desain penelitian pada 

konstruksi yang dilakukan oleh tokoh agama, serta kemungkinan 

adanya self-censorship atau keinginan untuk menjaga harmoni (face-

saving) yang mungkin mempengaruhi keterbukaan narasi. 

c. Keterbatasan Lingkup Geografis dan Kemampuan Generalisasi: 

Penelitian ini adalah studi kasus tunggal di satu desa dengan karakter 

sosial-kultural yang unik (Jawa pedesaan dengan kearifan lokal yang 

kuat). Oleh karena itu, temuan dan model yang dihasilkan tidak 

dimaksudkan untuk digeneralisasi secara statistik. Keberhasilan model 

konstruksi dakwah multikultural di Sukoreno sangat terkait dengan 

konfigurasi faktor lokal seperti karakter tokoh agama, sejarah 

koeksistensi, dan struktur masyarakat setempat. Aplikasinya di lokasi 

lain memerlukan adaptasi kontekstual yang cermat. 

d. Keterbatasan Temporal dan Dinamika Perubahan: Data lapangan 

dikumpulkan dalam periode waktu tertentu (terutama tahun 2024). 

Meskipun menggali ingatan dan praktik yang telah berlangsung lama, 

penelitian ini merupakan potret (snapshot) pada suatu momen. 

Dinamika sosial, politik identitas, arus informasi digital, atau perubahan 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

24 

 

 

generasi di masa depan dapat menggeser konstruksi harmoni yang ada. 

Penelitian ini tidak dapat menangkap perubahan jangka panjang tersebut 

dan membuka peluang untuk studi longitudinal di masa datang. 

e. Keterbatasan Metode dalam Mengakses Makna yang Sangat Personal 

dan Spiritual: Meskipun wawancara mendalam berhasil mengungkap 

pertimbangan strategis dan teologis, ada dimensi pengalaman spiritual 

dan refleksi batin yang paling personal dari para tokoh agama (misalnya, 

kedalaman makna istikharah atau hubungan vertikal dengan Tuhan 

dalam mengambil keputusan) yang mungkin tidak sepenuhnya 

tertangkap oleh metode wawancara. Aspek ini merupakan ranah yang 

lebih sulit diartikulasikan dan diverifikasi secara empiris. 

Dengan mengakui keterbatasan-keterbatasan ini, peneliti berusaha 

untuk menjaga transparansi dan kejujuran akademik. Keterbatasan tersebut 

justru menunjukkan kompleksitas fenomena yang diteliti dan membuka 

jalan bagi penelitian selanjutnya yang dapat melengkapi, menguji, atau 

memperdalam temuan dari perspektif dan metodologi yang berbeda. 

F. Definisi Istilah 

1. Dakwah Multikultural  

Dakwah multikultural adalah pendekatan dalam menyebarkan ajaran 

agama yang menghormati keberagaman budaya, etnis, dan agama dalam 

masyarakat. Dakwah ini menekankan pentingnya toleransi, inklusivitas, dan 

penghormatan terhadap perbedaan untuk menciptakan harmonisasi sosial. 

Dakwah multikultural bertujuan untuk menyampaikan pesan-pesan agama 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

25 

 

 

yang dapat diterima oleh semua lapisan masyarakat tanpa memandang latar 

belakang agama atau budaya. 

Dakwah berbasis multikultural, sejatinya merupakan pengembangan 

dari paradigma dakwah kultural. Lebih tepatnya, paradigma dakwah ini 

berangkat dari dialog antara pemikiran dakwah kultural dan fenomena 

masyarakat global. Dengan adanya dakwah multikultural diharapkan 

gesekan-gesekan yang terjadi akibat perbedaan budaya akan dapat 

dieleminir, dan sebaliknya kesamaan-kesamaan yang ada untuk mendorong 

terjadinya dinamika perubahan yang tercerahkan akan dapat terwujud 

melalui keuniversalan bahasa dakwah (yang termaktub dalam kata kunci 

normatif, Alquran dan Hadits). 

Kehadiran dakwah multikultural pada dasarnya merupakan respon 

Islam terhadap berbagai masalah kebudayaan yang ada di tengah 

masyarakat. Dengan segala kelebihan dan kekurangannya, dakwah 

multikultural merupakan bentuk pemahaman yang sejalan dengan 

perkembangan kebudayaan masyarakat. Dakwah multikultural akan dapat 

langgeng dan mencapai tujuannya, manakala mampu menggeleminir 

berbagai dogma- dogma agama yang terasa kaku dan statis. 

Pendekatan dakwah multikultural berbeda dengan pemikiran dakwah 

konvensional. Pendekatan dakwah konvensional menempatkan konversi 

iman sebagai bagian inti dari dakwah, sedangkan pendekatan dakwah 

multikultural menilai bahwa dakwah tidak lagi secara eksplisit dimaksudkan 

untuk mengislamkan umat non muslim. Lebih dari itu, pendekatan dakwah 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

26 

 

 

multikultural menekankan agar target dakwah lebih diarahkan pada 

pemberdayaan kualitas umat dalam ranah internal, dan kerjasama serta 

dialog antar agama dan budaya dalam ranah eksternal.  

Berbeda dengan pendekatan konvensional, pendekatan dakwah 

multikultural, seperti dinyaatakan menilai fenomena konversi non muslim 

menjadi muslim adalah efek samping dari tujuan dakwah, dan bukan tujuan 

utama dari dakwah itu sendiri. Mengikuti pendekatan multikultural, dakwah 

kontemporer tidak lagi beroreintasi pada aspek kuantitas, tapi lebih kepada 

kualitas dalam wujud keadilan, kesetaraan, dan kesejahteraan bagi 

kemanusiaan sejagad. 

2. Harmoni Sosial 

Harmoni sosial secara natural telah banyak dipraktekkan masyarakat 

Indonesia di berbagai kelompok meski mereka berbeda secara agama dan 

keyakinan. Merujuk pengertian harmoni berdasarkan Kamus Besar Bahasa 

Indonesia Online (KBBI) adalah selaras atau serasi. Kata sosial menurut 

Lewis berhubungan dengan suatu hal yang dicapai, dihasilkan dan 

ditetapkan melalui interaksi sehari-sehari antarunsur. Kondisi ini 

memberikan sumbangsih harmoni sosial masyarakat setempat yang hidup 

rukun, saling toleransi, bekerjasama, minim adanya konflik didalam 

kemajemukan. 

Harmoni sosial dalam penelitian ini dimaksudkan bahwa 

kemajemukan agama dan kepercayaan menempatkan posisi untuk saling 

menerima keberadaannya. Harmoni sosial juga terjadi dalam masyarakat 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

27 

 

 

yang ditandai dengan solidaritas. Mereka tidak selalu setuju; tidak selalu 

berusaha mati-matian untuk melihat sudut pandang orang lain, tetapi 

mencoba untuk hanya menerima bahwa kita berbeda. Tidak ada satu agama 

dan kepercayaan yang berusaha menjadi dominan. 

G. Sistematika Penulisan 

Agar penelitian lebih sistematis dan terfokus pada tujuan penelitian, 

maka perlu diperjelas sistematika penulisan pada sebuah penelitian. Pada 

penelitian kali ini sistematika penulisan yang digunakan diperinci mulai dari 

Bab I Pendahuluan hingga Bab VI Penutup. 

Bab I Pendahuluan, berisikan pemaparan awal yang menjadi pengantar 

dari penelitian, seperti Konteks Penelitian, Fokus Penelitian, Tujuan Penelitian, 

Manfaat Penelitian, Ruang Lingkup dan Keterbatasan Penelitian, Definisi 

Istilah, dan Sistematika Penulisan. 

Bab II Kajian Pustaka, berisi tinjauan pustaka dari beberapa referensi 

terkait fokus penelitian, begitu juga dengan data penelitian yang teah 

mendahului sebagai perbandingan untuk penelitian yang dilakukan, serta untuk 

menemukan perbedaan penelitian yang dilakukan. Adapun isi dari Bab ini 

yakni, Penelitian Terdahulu, Kajian Teori, dan Kerangka Konseptual. 

Bab III Metode Penelitian, pada bagian merupakan metode yang 

digunakan ketika melakukan penelitian, yang berisikan Pendekatan dan Jenis 

Penelitian, Lokasi Penelitian, Subjek Penelitian, Teknik Pengumpulan Data, 

Analisis Data, Keabsahan Penelitian, dan Tahapan-tahapan Penelitian. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

28 

 

 

Bab IV Paparan Data dan Analisis, merupakan bagian yang berisi data-

data yang ditemukan di lapangan atau pada objek penelitian. Bagian ini 

memiliki beberapa sub-bab yakni Paparan Data dan Analisis, dan Temuan 

Penelitian. 

Bab V Pembahasan, bagian ini proses dialog antara temuan penelitian 

dari berbagai paparan data dengan teori yang digunakan. 

Bab VI Penutup, adalah bagian akhir dari penelitian yang berisikan 

kesimpulan dari proses penelitian dan temuan penelitian menyesuaikan dengna 

topik penelitian yang ada. Selain itu akan dipaparkan saran dan rekomendasi 

yang bisa menjadi landasan penelitian selanjutnya. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

29 

 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

 

A. Penelitian Terdahulu 

Penelitian mengenai peran dakwah multikultural dalam menciptakan 

harmoni sosial telah banyak dilakukan, terutama dalam konteks masyarakat 

yang majemuk secara agama dan budaya. Namun, kajian terhadap penelitian-

penelitian sebelumnya menunjukkan adanya beberapa celah penelitian 

(research gap) yang belum banyak dieksplorasi, khususnya di tingkat komunitas 

pedesaan. Dalam upaya memahami posisi dan orisinalitas penelitian ini, 

beberapa penelitian terdahulu yang relevan dikaji secara kritis sebagai berikut: 

a. Analisis Dakwah Multikultural KH. Ahmad Mustofa Bisri 28 

Penelitian ini mengeksplorasi metode dakwah KH. Ahmad Mustofa 

Bisri, termasuk pendekatan budaya dan sosial untuk menciptakan harmoni 

di tengah masyarakat yang beragam. Pendekatan budaya yang digunakan 

KH. Ahmad Mustofa Bisri sangat efektif untuk menciptakan harmoni sosial 

di masyarakat multikultural. Strategi dakwah melalui seni seperti puisi dan 

media sosial menjangkau audiens yang lebih luas.  Studi ini terbatas pada 

metode dakwah tokoh tertentu tanpa mengkaji dampaknya secara kuantitatif 

terhadap masyarakat yang lebih luas. Kurangnya analisis komparatif antara 

 
28 Muhamad Bisri Mustofa, “Analisis Dakwah Multikuktural KH. Ahmad Mustofa Bisri Rembang 

(Konsep dan Metode Dakwah),” Mau’idhoh Hasanah : Jurnal Dakwah dan Ilmu Komunikasi 2, no. 

1 (2020): 1–9, https://doi.org/10.47902/mauidhoh.v2i1.77. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

30 

 

 

metode Gus Mus dan tokoh lain dalam menciptakan harmoni sosial di 

masyarakat plural. 

b. Dakwah Gus Miftah: Toleransi di Diskotik dan Gereja 29 

Studi ini mengulas strategi dakwah Gus Miftah yang menggunakan 

pendekatan toleransi dalam konteks komunitas non-Islam dan pekerja 

malam. Strategi Gus Miftah berhasil menjangkau komunitas yang sering 

dianggap "terpinggirkan" secara sosial melalui dakwah yang inklusif. Fokus 

penelitian terbatas pada kelompok tertentu (pekerja malam dan komunitas 

non-Islam), tanpa analisis jangka panjang dampaknya terhadap toleransi 

lintas agama.  Tidak ada studi mendalam tentang replikasi strategi ini di 

masyarakat pedesaan. 

c. Vigilantisme dalam Dakwah FPI 30 

Penelitian ini menyoroti penggunaan pendekatan fisik oleh FPI 

dalam dakwah yang bertentangan dengan prinsip pluralisme. Studi ini 

memberikan kritik yang kuat terhadap pendekatan fisik yang digunakan 

oleh FPI dalam dakwah mereka. Penelitian lebih fokus pada evaluasi negatif 

daripada menawarkan alternatif strategi dakwah untuk kelompok dengan 

ideologi serupa. Kurangnya penelitian tentang bagaimana kelompok radikal 

dapat dialihkan ke pendekatan dakwah yang moderat dan multikultural. 

 
29 Zida Zakiyatul Husna, “Dakwah Multikultural (Dakwah Gus Miftah di Diskotik Hingga Gereja),” 

Hikmah 15, no. 2 (2021): 246, https://doi.org/10.24952/hik.v15i2.4056. 
30 Muhamad Fajri, “Dakwah Vigilantisme FPI Memberantas Patologi Sosial: Mencari Solusi 

Moderat Perspektif Hadits Riwayat Muslim No. 70,” MUKADIMAH: Jurnal Pendidikan, Sejarah, 

dan Ilmu-ilmu Sosial 7, no. 2 (2023): 431–38, https://doi.org/10.30743/mkd.v7i2.7852. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

31 

 

 

d. Fatwa MUI tentang Etika Dakwah Digital 31 

Studi ini menganalisis nilai-nilai pendidikan Islam multikultural 

dalam fatwa MUI Jawa Timur untuk mencegah konten dakwah yang 

eksklusif. Fatwa ini relevan dalam konteks era digital, menekankan 

pentingnya etika dalam penyebaran konten dakwah multikultural. Penelitian 

ini terlalu normatif dan kurang membahas penerapan fatwa ini dalam 

komunitas yang beragam. Kurangnya kajian lapangan tentang implementasi 

nilai-nilai multikultural dalam dakwah digital di komunitas pedesaan. 

e. Paradigma Sosial Profetik dalam Dakwah Indonesia32 

Studi ini membahas nilai-nilai profetik dalam orientasi dakwah yang 

mempromosikan pluralisme dan moderasi. Studi ini menekankan 

pentingnya nilai-nilai profetik seperti humanisasi dan pluralisme dalam 

dakwah. Fokus penelitian terlalu teoretis, kurang memberikan contoh 

empiris penerapan nilai-nilai profetik di masyarakat. Kurangnya kajian 

tentang bagaimana nilai-nilai ini dapat diterapkan dalam dakwah pedesaan 

yang multikultural. 

f. Konsep Multikultural dalam Piagam Madinah 33 

 
31 Agus Fatuh Widoyo dkk., “Multicultural Islamic Education in the Fatwa of the Indonesian Ulema 

Council on Digital Da’wah Ethics,” Ijtimā iyya Journal of Muslim Society Research 8, no. 2 (2023): 

207–20, https://doi.org/10.24090/ijtimaiyya.v8i2.9467. 
32 Abdul Aziz Harahap dan Alfiandri Setiawan, “Paradigma Sosial Profetik Dalam Orientasi Dakwah 

Di Indonesia,” POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan 3, no. 1 (2022): 64–76, 

https://doi.org/10.53491/porosonim.v3i1.338. 
33 Mahbub Junaidy, “MULTICULTURAL DA’WAH IN THE CHARTER OF MEDINA CONCEPT 

AND IMPLEMENTATION IN INDONESIA,” Jurnal Syntax Transformation 4, no. 10 (2023), 

https://doi.org/10.46799/jst.v4i10.789. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

32 

 

 

Penelitian ini membahas relevansi prinsip-prinsip multikultural 

dalam Piagam Madinah dengan konteks dakwah di Indonesia. Penelitian ini 

berhasil menggali relevansi prinsip-prinsip Piagam Madinah dengan 

konteks keberagaman di Indonesia. Studi ini kurang mengaitkan penerapan 

prinsip ini dengan dinamika sosial modern di pedesaan. Belum ada 

penelitian mendalam tentang penerapan prinsip ini dalam konteks dakwah 

pedesaan seperti Desa Sukoreno. 

g. Moderasi Beragama dalam Dakwah 34 

Studi ini menunjukkan strategi dakwah dalam moderasi beragama 

untuk menciptakan harmoni sosial di tengah keberagaman. Strategi dakwah 

yang mengedepankan moderasi agama sangat relevan dalam menciptakan 

harmoni sosial. Fokus penelitian lebih pada pendekatan umum tanpa 

menyoroti dinamika masyarakat tertentu. Kurangnya studi tentang 

bagaimana pendekatan moderasi agama dapat diterapkan di desa dengan 

keberagaman agama. 

h. Dakwah Multikultural melalui Tradisi Nyadran 35 

Penelitian ini menyoroti tradisi Nyadran antaragama sebagai strategi 

dakwah berbasis budaya lokal. Tradisi Nyadran menunjukkan bagaimana 

budaya lokal dapat menjadi alat dakwah untuk menciptakan harmoni sosial. 

Studi ini terbatas pada satu tradisi lokal tanpa membahas penerapannya di 

 
34 Sapri Yani Hasibuan dkk., “Pola dan Strategi Dakwah Dalam Moderasi Beragama,” Da’watuna: 

Journal of Communication and Islamic Broadcasting 3, no. 2 (2023): 709–20, 

https://doi.org/10.47467/dawatuna.v3i2.2766. 
35 Ahmad Shofi Muhyiddin dkk., “The Interfaith Nyadran Tradition as a Manhaj of Islam Nusantara 

Da’wah in the Perspective of Multiculturalism,” Addin 17, no. 2 (2023): 201, 

https://doi.org/10.21043/addin.v17i2.19179. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

33 

 

 

masyarakat lain yang memiliki budaya berbeda. Kurangnya penelitian 

tentang pengintegrasian budaya lokal lain ke dalam dakwah multikultural di 

daerah lain. 

i. Adaptasi Dakwah Virtual selama Pandemi 36 

Penelitian ini mengeksplorasi adaptasi dakwah oleh LDII Semarang 

Barat menggunakan platform virtual di era pandemi. Studi ini menunjukkan 

adaptasi dakwah berbasis teknologi untuk menjangkau masyarakat selama 

pandemi.  Penelitian ini tidak mengeksplorasi efektivitas dakwah virtual di 

komunitas yang kurang terhubung dengan teknologi. Kurangnya kajian 

tentang kombinasi strategi dakwah tradisional dan digital di masyarakat 

pedesaan. 

j. Dakwah Islam di Negara Multikultural (Australia) 37 

Studi ini mengeksplorasi kontribusi komunitas Muslim Indonesia 

dalam menyebarkan Islam di Australia dan tantangannya. Studi ini 

menyoroti tantangan dan peluang dakwah komunitas Muslim Indonesia di 

Australia. Penelitian ini kurang relevan untuk konteks masyarakat pedesaan 

di Indonesia.  Belum ada fokus pada strategi dakwah lintas budaya di 

Indonesia yang kompleks. 

 

 
36 Reni Megawati dan Muhammad Lukman Ihsanuddin, “Adaptasi Dakwah Virtual Lembaga 

Dakwah Islam Indonesia (LDII) Semarang Barat Pasca Pandemi Covid 19 (New Normal Era),” 

Meyarsa: Jurnal Ilmu Komunikasi dan Dakwah 2, no. 2 (2022): 55–74, 

https://doi.org/10.19105/meyarsa.v2i2.5373. 
37 Ahmad Sarbini dkk., “An Indonesian Muslim Communities Da’wah in a Multicultural Country: 

A Portrait of Da’wah Acceptance and Rejection from Australia,” International Journal of Advanced 

Science and Technology 29, no. 03 (2020). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

34 

 

 

k. Makna Toleransi Antaragama 38 

Penelitian ini menyoroti strategi pendidikan multikultural untuk 

memperkuat toleransi dan harmoni sosial. Penelitian ini menekankan 

pentingnya pendidikan multikultural untuk memperkuat toleransi di 

kalangan mahasiswa. Fokus penelitian hanya pada mahasiswa tanpa 

membahas kelompok sosial lain.  Kurangnya studi tentang pendidikan 

multikultural di komunitas pedesaan. 

l. Peran Kyai dalam Masyarakat Multikultural 39 

Studi ini membahas peran Kyai Ahmad Masduki dalam membentuk 

karakter masyarakat Gorontalo yang multikultural. Penelitian ini 

menunjukkan bagaimana Kyai dapat memengaruhi harmoni sosial melalui 

pendekatan yang sederhana dan inklusif. Studi ini terbatas pada satu lokasi 

tanpa membandingkan dengan daerah lain yang memiliki karakteristik 

berbeda. Kurangnya penelitian tentang pola dakwah Kyai di komunitas 

yang lebih heterogen. 

m. Urgensi Dakwah untuk Perdamaian di Indonesia 40 

Penelitian ini menekankan pentingnya dakwah inklusif untuk 

mempromosikan harmoni di tengah pluralisme. Penelitian ini menyoroti 

 
38 Sekar Kirana Wulandari dkk., “Menggali Makna Toleransi Antar Umat Beragama dalam Kerangka 

Keselarasan Sosial,” Jurnal Sosiologi Agama Indonesia (JSAI) 5, no. 2 (2024): 281–96, 

https://doi.org/10.22373/jsai.v5i2.4845. 
39 State University of Gorontalo dkk., “Da’wah, Negotiation and Social Piety: The Role of Kyai 

Ahmad Masduki Al-Jabalani in Building the Character of a Multicultural Society in Gorontalo, 

Indonesia,” INTERNATIONAL JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE AND EDUCATION RESEARCH 

STUDIES 03, no. 04 (2023), https://doi.org/10.55677/ijssers/V03I4Y2023-19. 
40 St. Rahmah dan Rabiatul Aslamiah, “Understanding the urgency of Da’wah of Islam in the context 

of peace in the nuances of pluralism in Indonesia,” International research journal of management, 

IT and social sciences 10, no. 2 (2023): 110–21, https://doi.org/10.21744/irjmis.v10n2.2295. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

35 

 

 

pentingnya dakwah untuk mempromosikan perdamaian di masyarakat 

pluralistik. Fokus penelitian lebih pada analisis normatif daripada aplikasi 

praktis. Belum ada kajian tentang penerapan dakwah damai di komunitas 

pedesaan yang stabil. 

n. Kearifan Lokal dalam Tradisi Kalang Obong 41 

Penelitian ini menunjukkan bagaimana nilai kearifan lokal digunakan 

sebagai strategi dakwah untuk harmoni sosial. Tradisi lokal seperti Kalang 

Obong menunjukkan nilai-nilai toleransi yang dapat diintegrasikan ke 

dalam dakwah. Studi ini terlalu spesifik pada tradisi tertentu tanpa 

memperluas aplikasinya ke budaya lain. Kurangnya penelitian tentang 

eksplorasi nilai-nilai serupa di budaya pedesaan lain. 

o. Pola Dakwah untuk Harmoni di Semarang 42 

Penelitian ini mengidentifikasi peran tokoh agama dan forum dialog 

dalam menciptakan harmoni di masyarakat plural. Studi ini menunjukkan 

peran tokoh agama dan forum dialog dalam menciptakan harmoni di kota 

Semarang. Penelitian ini kurang relevan untuk komunitas pedesaan yang 

lebih sederhana dalam strukturnya. Kurangnya studi tentang efektivitas 

forum dialog dalam masyarakat pedesaan yang plural.  

 
41 Agus Riyadi dkk., “Social Harmony through Local Wisdom: Da’wah in the Kalang Obong 

Tradition,” Jurnal Dakwah Risalah 35, no. 1 (2024): 68, https://doi.org/10.24014/jdr.v35i1.29909. 
42 Siti Prihatiningtyas dkk., “Da’wah Patterns in Developing Religious Harmony in Semarang City,” 

Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies 15, no. 2 (2021): 365–86, 

https://doi.org/10.15575/idajhs.v15i2.14321. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

36 

 

 

p. Dakwah Multikultural di Pesantren Ngalah: Strategi Merawat Kerukunan 

Umat Beragama di Kabupaten Malang43 

Penelitian ini mengkaji praktik dakwah multikultural yang dijalankan 

oleh Pesantren Ngalah di Kabupaten Malang, Jawa Timur, dengan fokus 

pada upaya pesantren dalam merawat kerukunan antarumat beragama di 

lingkungan sekitarnya. Studi ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode pengamatan partisipatif dan wawancara mendalam terhadap 

pengasuh pesantren, santri, serta tokoh masyarakat lintas agama. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Pesantren Ngalah mengembangkan model 

dakwah berbasis kearifan lokal dan pendekatan kultural, di mana nilai-nilai 

Islam disampaikan melalui kegiatan dialogis, silaturahmi, dan kolaborasi 

sosial dengan komunitas non-Muslim. Salah satu strategi unik yang 

diidentifikasi adalah konsep “ngalah” (mengalah) sebagai bentuk 

penghormatan dan tidak memaksakan pendapat, yang justru membuka 

ruang penerimaan yang lebih luas. Selain itu, pesantren juga aktif 

mengadakan kegiatan bersama seperti buka puasa lintas agama, peringatan 

hari besar keagamaan, dan kerja bakti lingkungan. Temuan ini menguatkan 

peran pesantren sebagai agen moderasi dan penjaga harmoni sosial di 

tingkat komunitas. Namun, penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan: 

pertama, analisis lebih banyak berfokus pada perspektif internal pesantren 

tanpa menggali secara mendalam respons dan negosiasi makna dari 

 
43 Saifulah Saifulah, “Dakwah Multikultural Pesantren Ngalah dalam Meredam Radikalisme 

Agama,” ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 8, no. 2 (2014): 421, 

https://doi.org/10.15642/islamica.2014.8.2.421-446. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

37 

 

 

komunitas non-Muslim; kedua, kurang dikaji bagaimana strategi dakwah 

tersebut dilembagakan menjadi norma sosial yang stabil di tengah 

masyarakat yang lebih luas; serta ketiga, belum ada eksplorasi mendalam 

tentang dinamika pertimbangan tokoh agama dalam mengonstruksi pesan 

dakwah multikultural di tingkat komunikasi sehari-hari. Oleh karena itu, 

penelitian di Desa Sukoreno dapat melengkapi celah ini dengan fokus pada 

konstruksi sosial dakwah multikultural oleh tokoh agama di tengah 

masyarakat desa yang heterogen, serta bagaimana proses eksternalisasi, 

objektivasi, dan internalisasi nilai-nilai inklusif tersebut membentuk 

harmoni sosial yang berkelanjutan dan dapat diteladani. 

Berdasarkan beberapa kajian penelitian terdahulu yang ada diatas, 

penelitian yang akan dilakukan di Desa Sukoreno dapat mengisi celah ini 

dengan fokus pada adaptasi dakwah multikultural yang spesifik untuk konteks 

pedesaan dan mengintegrasikan budaya lokal. 

 

B. Kajian Teori 

Penelitian ini mengadopsi beberapa teori utama yang digunakan sebagai 

perspektif dalam menganalisis peran tokoh agama dan dakwah multikultural 

dalam menciptakan harmonisasi agama di Desa Sukoreno. Teori-teori ini dipilih 

sebagai alat analisis yang fleksibel dan komprehensif dalam memahami 

fenomena yang ada, namun tidak membatasi proses induktif yang merupakan 

karakteristik dari penelitian kualitatif. Dengan pendekatan induktif, penelitian 

ini akan menggali data lapangan dan menggunakan teori-teori ini untuk 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

38 

 

 

memberikan konteks serta penjelasan terhadap temuan yang muncul. Adapun 

teori-teori yang digunakan adalah sebagai berikut: 

1. Teori Multikulturalisme 

Teori multikulturalisme merupakan salah satu perspektif utama 

dalam memahami bagaimana masyarakat yang terdiri dari berbagai 

kelompok budaya, agama, dan etnis dapat hidup berdampingan dalam 

keharmonisan. Bhikhu Parekh, seorang ahli teori politik, menawarkan 

gagasan yang menyatakan bahwa keberagaman bukanlah ancaman, tetapi 

sebuah aset yang harus dikelola dengan bijaksana. Dalam bukunya 

Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory44, 

Parekh mengemukakan bahwa multikulturalisme adalah prinsip yang 

mengakui keberagaman budaya, agama, dan identitas dalam masyarakat dan 

mengusulkan cara-cara untuk mengelola perbedaan tersebut secara adil. 

Namun, penerapan teori ini tidak terbatas pada pengakuan terhadap 

keberagaman saja, tetapi juga mencakup penghargaan terhadap hak individu 

dan kelompok dalam memelihara identitas mereka, serta partisipasi aktif 

dalam kehidupan sosial dan politik masyarakat. Dalam konteks dakwah, 

teori multikulturalisme Parekh menawarkan landasan untuk menyampaikan 

pesan agama dengan cara yang inklusif, menghormati perbedaan, dan 

mendorong dialog antarbudaya yang konstruktif. 

 

 

 
44 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

39 

 

 

Prinsip Utama Teori Multikulturalisme menurut Bhikhu Parekh 

Menurut Parekh, teori multikulturalisme berlandaskan pada beberapa 

prinsip dasar yang harus diterapkan untuk menciptakan harmoni sosial, di 

antaranya: 

1. Kesetaraan dalam Perbedaan 

Parekh menekankan bahwa multikulturalisme harus 

mempromosikan kesetaraan dalam perbedaan, bukan sebuah proses 

asimilasi di mana budaya minoritas dipaksa untuk menyatu dengan 

budaya mayoritas. Ia menolak gagasan "melting pot" yang berusaha 

melelehkan semua budaya menjadi satu budaya tunggal. Sebaliknya, 

multikulturalisme adalah tentang menghormati dan merayakan 

keberagaman budaya dalam masyarakat sambil memastikan kesetaraan 

hak bagi semua kelompok45. 

2. Interaksi Antarbudaya 

Meskipun perbedaan budaya harus dihormati, Parekh 

menekankan pentingnya adanya interaksi antarbudaya yang produktif. 

Interaksi ini bukan hanya untuk memahami kesamaan antar manusia, 

tetapi juga untuk menghargai perbedaan kultural yang ada. Dalam 

masyarakat multikultural, dialog antarbudaya adalah kunci untuk 

menciptakan saling pengertian dan mengurangi ketegangan antara 

kelompok.46 

 
45 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
46 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

40 

 

 

3. Partisipasi dan Keterlibatan 

Multikulturalisme tidak hanya mengakui perbedaan, tetapi juga 

mengharuskan adanya partisipasi aktif dari semua kelompok budaya 

dalam kehidupan sosial, politik, dan ekonomi. Partisipasi ini 

memungkinkan kelompok minoritas untuk memiliki peran yang setara 

dalam masyarakat, bukan hanya diakui secara simbolis, tetapi juga 

diberi kesempatan untuk berkontribusi dalam pengambilan 

Keputusan.47 

Lima Bentuk Masyarakat Multikultural menurut Parekh 

Untuk lebih memahami dinamika keberagaman dalam masyarakat, 

Parekh mengklasifikasikan masyarakat multikultural ke dalam lima bentuk 

utama, yang masing-masing menggambarkan cara yang berbeda dalam 

mengelola perbedaan budaya: 

1. Isolasionis 

Masyarakat isolasionis adalah masyarakat di mana kelompok 

budaya hidup terpisah dan hanya sedikit berinteraksi. Masing-masing 

kelompok mempertahankan otonomi penuh dan hanya melakukan 

interaksi minimal dengan kelompok lain. Masyarakat ini cenderung 

menghindari percakapan lintas budaya dan lebih mengutamakan 

pelestarian budaya masing-masing dalam isolasi. 

 

 
47 Charles Taylor, Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition (Princeton University 

Press, 1994). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

41 

 

 

2. Akomodatif 

Masyarakat akomodatif terjadi ketika budaya dominan 

menciptakan ruang untuk kebutuhan kelompok minoritas. Kelompok 

mayoritas cenderung menyesuaikan diri untuk menerima adanya 

keberagaman dan mendukung pengakuan terhadap hak-hak kelompok 

minoritas, misalnya melalui kebijakan atau undang-undang yang 

sensitif terhadap budaya. Di sini, kelompok minoritas sering kali 

menyesuaikan diri dengan norma mayoritas, meskipun masih 

mempertahankan beberapa elemen budaya mereka. 

3. Otonomis 

Dalam masyarakat otonomis, kelompok budaya berusaha untuk 

memperoleh otonomi penuh dalam kerangka politik yang lebih besar. 

Kelompok-kelompok budaya memiliki hak untuk menentukan aturan 

mereka sendiri tanpa campur tangan dari pihak luar. Ini menciptakan 

kesetaraan yang lebih besar dalam hal pengakuan budaya dan hak, di 

mana setiap kelompok budaya dapat berkembang sesuai dengan nilai-

nilai mereka sendiri. 

4. Kritikal 

Masyarakat kritikal berfokus pada penantangan terhadap 

ketidakadilan yang ada dalam struktur sosial yang mengabaikan 

perbedaan budaya. Kelompok budaya yang bersifat kritikal tidak hanya 

berusaha untuk hidup secara otonom, tetapi juga ingin mengubah 

struktur sosial yang tidak adil atau tidak memberikan kesempatan yang 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

42 

 

 

sama bagi semua kelompok. Mereka berjuang untuk mencapai 

kesetaraan sejati dengan menantang sistem yang ada. 

5. Kosmopolitan 

Dalam masyarakat kosmopolitan, batasan-batasan budaya 

dihapuskan, dan setiap individu bebas untuk memilih budaya yang 

mereka ingin ikuti atau terlibat di dalamnya. Masyarakat kosmopolitan 

berusaha untuk menciptakan dunia tanpa batasan budaya atau etnis 

yang ketat, di mana identitas budaya tidak lagi mengikat individu, dan 

mereka dapat terlibat dalam berbagai budaya tanpa terikat pada satu 

kelompok tertentu.48 

Aplikasi Teori Multikulturalisme dalam Dakwah 

Dalam konteks dakwah, penerapan teori multikulturalisme Parekh 

membuka ruang bagi pendekatan yang lebih inklusif dan toleran terhadap 

keberagaman budaya dan agama. Dakwah dalam masyarakat multikultural 

harus melibatkan pengakuan terhadap perbedaan, sambil tetap 

mengedepankan nilai-nilai universal dalam ajaran agama yang dapat 

diterima oleh semua kelompok, tanpa memaksakan dominasi budaya 

tertentu. 

Di Desa Sukoreno, penerapan nilai-nilai multikulturalisme dapat 

dilihat dalam tradisi slametan atau tahlilan yang melibatkan masyarakat dari 

berbagai latar belakang agama. Misalnya, dalam acara slametan yang 

diadakan untuk mendoakan keselamatan dan kesejahteraan, masyarakat 

 
48 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

43 

 

 

tidak hanya diundang dari kalangan Muslim, tetapi juga dari kelompok 

agama lain, seperti Kristen atau Hindu. Dalam konteks ini, dakwah yang 

berbasis pada multikulturalisme dapat menjadi sarana untuk menyebarkan 

pesan perdamaian dan harmoni sosial antar umat beragama. 

Namun, penerapan teori multikulturalisme dalam dakwah tidak tanpa 

tantangan. Dalam beberapa kasus, terdapat kelompok-kelompok yang 

memiliki pandangan eksklusif dan menolak keberagaman, yang dapat 

menimbulkan konflik atau resistensi terhadap pendekatan inklusif. Oleh 

karena itu, dalam menghadapi tantangan ini, dakwah harus dilakukan 

dengan pendekatan yang lebih berbasis pada dialog, pengertian, dan 

pengakuan terhadap hak-hak setiap individu dan kelompok budaya. 

Teori multikulturalisme Bhikhu Parekh memberikan kerangka 

teoritis yang kuat untuk memahami dan mengelola keberagaman budaya 

dalam masyarakat. Dengan prinsip dasar kesetaraan dalam perbedaan, 

multikulturalisme Parekh tidak hanya mengakui keberagaman, tetapi juga 

mendorong interaksi antarbudaya yang sehat dan partisipasi aktif dari semua 

kelompok budaya dalam kehidupan sosial dan politik. Dalam konteks 

dakwah, penerapan teori ini dapat memperkaya cara penyampaian pesan 

agama yang lebih inklusif, toleran, dan mengedepankan nilai-nilai 

perdamaian antar kelompok budaya dan agama. 

Penerapan teori multikulturalisme Parekh juga memberikan 

gambaran tentang bagaimana tradisi lokal di Desa Sukoreno, seperti 

slametan dan tahlilan, dapat menjadi ruang untuk dakwah yang menghargai 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

44 

 

 

keberagaman dan mendorong kerja sama lintas agama. Meskipun ada 

tantangan dalam penerapannya, pendekatan yang berbasis pada 

multikulturalisme dapat membantu menciptakan lingkungan yang harmonis 

dan penuh pengertian. 

2. Teori Konstruksi Sosial 

Dalam mengkaji fenomena komunikasi dakwah multikultural di Desa 

Sukoreno, teori konstruksi sosial yang dikemukakan oleh Peter L. Berger 

dan Thomas Luckmann menjadi landasan utama dalam memahami 

bagaimana realitas sosial terbentuk melalui interaksi antara tokoh agama 

dan masyarakat. Menurut teori ini, realitas sosial bukanlah sesuatu yang 

bersifat objektif dan tetap, melainkan dibentuk secara kolektif melalui 

pengalaman, pemahaman, serta interpretasi individu dalam lingkungan 

sosialnya. Berger dan Luckmann menjelaskan bahwa konstruksi sosial 

terjadi melalui tiga proses utama: eksternalisasi, objektivasi, dan 

internalisasi.49 Eksternalisasi adalah tahap di mana individu 

mengekspresikan gagasan dan tindakan mereka ke dalam dunia sosial. 

Objektivasi terjadi ketika tindakan ini menjadi bagian dari realitas sosial 

yang diterima oleh masyarakat, sehingga praktik dakwah multikultural tidak 

lagi dianggap sebagai sesuatu yang asing atau bertentangan dengan norma 

sosial. Selanjutnya, internalisasi adalah proses di mana individu atau 

 
49 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, The Social Construction of Reality: A Treatise in the 

Sociology of Knowledge (Open Road Media Integrated Media, 2011). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

45 

 

 

kelompok dalam masyarakat mulai menerima dan mengadopsi pemahaman 

baru sebagai bagian dari nilai dan identitas mereka.   

Lebih lanjut, teori konstruksi sosial juga menekankan bahwa realitas 

sosial dapat berubah seiring dengan interaksi sosial yang terjadi secara 

terus-menerus. Melalui interaksi yang dilakukan secara konsisten, 

masyarakat mulai mengonstruksi pemahaman bahwa keberagaman 

bukanlah ancaman, melainkan suatu realitas yang dapat dikelola dengan 

pendekatan yang inklusif dan harmonis. Dengan demikian, teori konstruksi 

sosial dapat membantu menjelaskan bagaimana realitas keberagaman 

agama di Desa Sukoreno terbentuk, dipertahankan, dan mengalami 

transformasi melalui peran tokoh agama dalam membangun komunikasi 

yang efektif dan toleran. 

Teori-teori yang diuraikan di atas digunakan sebagai perspektif 

analitis yang fleksibel untuk memahami fenomena dakwah multikultural di 

Desa Sukoreno. Teori ini tidak dimaksudkan untuk diuji, melainkan untuk 

memberikan kerangka analisis yang membantu menjelaskan temuan 

penelitian yang bersifat induktif. Dengan menggunakan pendekatan teori 

ini, penelitian diharapkan dapat memberikan pemahaman yang 

komprehensif mengenai konstruksi dakwah multikultural dalam 

menciptakan harmoni sosial di tengah masyarakat yang plural. 

C. Kerangka Konseptual 

Kerangka konseptual adalah representasi visual dari alur pikir penelitian 

yang menggambarkan hubungan antara konsep, variabel, dan fenomena yang 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

46 

 

 

diteliti. Dalam penelitian tentang "Konstruksi Dakwah Multikultural untuk 

Meningkatkan Harmoni Sosial di Desa Sukoreno," kerangka konseptual ini 

menjelaskan bagaimana dakwah multikultural berperan dalam menciptakan 

harmoni sosial melalui pendekatan-pendekatan strategis. 

Kerangka ini dirancang untuk menjembatani teori dan praktik dalam 

memahami bagaimana dakwah multikultural dapat membentuk harmoni sosial 

dalam konteks masyarakat yang beragam secara budaya dan agama. Berikut 

adalah penjelasan dari alur pikir penelitian dalam bentuk tahapan dan 

komponen utama: 

1. Konsep Dakwah Multikultural 

Dakwah multikultural adalah pendekatan dakwah yang 

mempertimbangkan keberagaman budaya, etnis, bahasa, serta tradisi dalam 

masyarakat. Dakwah ini menekankan pada dialog, empati, toleransi, dan 

pendekatan kultural dalam menyampaikan pesan-pesan keagamaan.50 

Dalam konteks masyarakat majemuk seperti Desa Sukoreno, pendekatan ini 

penting untuk menghindari dominasi ideologis dan menjaga 

keberlangsungan kehidupan sosial yang harmonis. 

2. Landasan Teoretis Dakwah Multikultural 

Landasan Dakwah Multikultural adalah teori multikulturalisme. 

Menurut Parekh, multikulturalisme mengakui keberagaman identitas 

sebagai sesuatu yang esensial dalam kehidupan bersama.51 Prinsip ini 

 
50M. Amin Abdullah, Dinamika Islam kultural, Cetakan pertama (IRCiSoD, 2020). 
51 Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Keberagaman Budaya Dan Teori Politik (Penerbit 

Kansiius, 2008). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

47 

 

 

menolak asimilasi paksa dan menjunjung nilai keterbukaan terhadap 

keragaman. 

3. Unsur-Unsur Konstruksi Dakwah Multikultural 

Konstruksi dakwah dalam konteks ini mencakup proses: 

a. Pemaknaan Sosial: Bagaimana pelaku dakwah memahami dan 

menafsirkan konteks sosial yang majemuk. 

b. Strategi Komunikasi: Pilihan metode dan media dakwah yang 

disesuaikan dengan keragaman budaya audiens. 

c. Relasi Kuasa dan Simbolik: Bagaimana posisi dakwah dibangun dalam 

hubungan sosialapakah sebagai dominasi, dialog, atau fasilitasi sosial. 

d. Identitas dan Representasi: Bagaimana subjek dakwah (dalam hal ini 

Ust. Mukhtarudin, Ust. Suripto dan Usrt. Samsul Huda) membangun 

identitas sebagai pendakwah inklusif dan merepresentasikan Islam 

sebagai agama rahmat bagi semua. 

4. Harmoni Sosial sebagai Tujuan Dakwah Multikultural 

Harmoni sosial didefinisikan sebagai kondisi kehidupan bersama 

yang ditandai dengan saling menghormati, kerja sama lintas kelompok, dan 

minimnya konflik sosial.52 Dalam konteks Desa Sukoreno, harmoni sosial 

tampak dalam interaksi antaragama yang damai, kolaboratif dalam kegiatan 

sosial-keagamaan, dan penerimaan terhadap perbedaan. 

 
52 Robert D. Putnam, Bowling alone: the collapse and revival of American community (Simon & 

Schuster, 2000). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

48 

 

 

a. Subjek Sentral: Ustadz Mukhtarudin, Ustadz Suripto dan Ustadz 

sebagai Agen Dakwah Multikultural 

Dalam penelitian ini, Ustadz Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan 

Ustadz Samsul Huda dikaji sebagai subjek sentral yang berperan sebagai 

agen dakwah multikultural. Ketiganya menjadi contoh konkret 

bagaimana dakwah dapat dijalankan secara kontekstual dan 

multikultural untuk membangun hubungan sosial yang harmonis dalam 

masyarakat Desa Sukoreno yang heterogen. Pengalaman hidup, jaringan 

sosial, gaya komunikasi, serta praktik dakwah masing-masing tokoh 

menjadi fokus narasi penting untuk memahami konstruksi dakwah 

inklusif yang mampu menyesuaikan dengan kompleksitas sosial, 

keberagaman agama, dan budaya di desa tersebut. Pendekatan yang 

mereka lakukan menunjukkan bahwa dakwah tidak hanya bersifat 

ritualistik atau normatif, melainkan sebagai sarana aktif dalam merajut 

kohesi sosial dan memperkuat toleransi antar komunitas. Narasi ini juga 

berfungsi sebagai referensi bagi studi tentang peran tokoh agama dalam 

konteks dakwah multikultural, dengan menekankan inklusivitas dan 

dialog antar kelompok keagamaan di tingkat lokal serta menjadi model 

responsif terhadap dinamika keberagaman masyarakat secara realistis 

dan progresif. 

b. Pendekatan Deskriptif dalam Merekonstruksi Realitas Dakwah 

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif yang 

memungkinkan peneliti untuk menggambarkan secara rinci kondisi dan 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

49 

 

 

fenomena dakwah multikultural sebagaimana dijalankan oleh Ustadz 

Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Huda di Desa 

Sukoreno. Pendekatan deskriptif menempatkan fokus pada pemaparan 

fakta dan realitas yang terjadi di lapangan tanpa menjustifikasi atau 

mengintervensi fenomena tersebut. Pendekatan ini mengumpulkan data 

melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi untuk memperoleh 

gambaran yang komprehensif tentang pengalaman hidup para tokoh 

dakwah, pola komunikasi, jaringan sosial, serta praktik dakwah yang 

mereka aplikasikan secara kontekstual dalam merespons keragaman 

budaya dan agama di masyarakat. Dengan pendekatan ini, penelitian 

berusaha mengonstruksi pemahaman yang utuh dan realistik tentang 

bagaimana dakwah multikultural berperan sebagai agen perubahan 

sosial yang menjunjung tinggi prinsip inklusivitas, toleransi, dan dialog 

antar kelompok dalam kehidupan sehari-hari.5354  

Pendekatan deskriptif memberi ruang bagi studi yang mendetail 

dan sistematis sehingga dapat mengungkap bagaimana praktik dakwah 

ini tidak hanya bersifat ritualistik, melainkan juga dinamis sebagai 

sebuah proses sosial yang memfasilitasi kohesi sosial di antara warga 

masyarakat yang majemuk. 

 
53 Fatiha Ardi Hatta dan Dhifa Widya Nur Arifah, “Pesan Dakwah dalam Film Animasi Hafiz & 

Hafizah Pendekatan Struktur Narasi Todorov,” Bil Hikmah: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 

2, no. 1 (2024): 127–50, https://doi.org/10.55372/bilhikmahjkpi.v2i1.26. 
54 Fatmawati, “PARADIGMA BARU MENGEMAS DAKWAH MELALUI MEDIA TELEVISI DI 

ERA GLOBALISASI.” 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

50 

 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif yang 

memungkinkan peneliti untuk menggambarkan secara rinci dan 

sistematis praktik dakwah multikultural yang dilakukan oleh Ustadz 

Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Huda di Desa 

Sukoreno. Pendekatan deskriptif berfokus pada pemaparan fakta dan 

realitas yang ada tanpa berupaya mengintervensi atau mengubah 

fenomena tersebut. Melalui pengumpulan data berupa observasi 

lapangan, wawancara mendalam, dan dokumentasi, penelitian dapat 

memaparkan secara komprehensif pengalaman hidup para tokoh 

dakwah, gaya komunikasi, jaringan sosial, serta praktik dakwah yang 

disesuaikan dengan konteks sosial dan budaya lokal. Dengan 

pendekatan ini, penelitian tidak hanya menyoroti aktivitas ritualistik 

semata, tetapi juga memahami dakwah sebagai proses sosial yang 

dinamis dalam membangun kohesi sosial dan toleransi antar kelompok 

dalam masyarakat multicultural.  Pendekatan deskriptif ini relevan 

untuk memberikan gambaran yang nyata dan mendalam tentang 

bagaimana pesan dakwah multikultural disampaikan serta bagaimana 

nilai-nilai inklusif, toleransi, dan dialog lintas agama diimplementasikan 

oleh para tokoh agama di Desa Sukoreno. 

c. Integrasi Konsep: Dakwah Multikultural → Konstruksi Naratif → 

Harmoni Sosial 

Integrasi konsep dakwah multikultural dengan pendekatan 

deskriptif dapat dijelaskan dan digambarkan sebagai berikut: 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

51 

 

 

Kerangka ini terdiri dari tiga komponen utama yang saling 

terkait secara dinamis: 

Tabel 1.1 Komponen Konsep Dakwah Multikultural 

Elemen 

Konseptual 
Penjelasan Hubungan 

Dakwah 

Multikultural 

Pendekatan dakwah yang 

sensitif terhadap keragaman 

budaya dan agama. 

Menjadi dasar strategi 

dakwah untuk merespons 

keberagaman masyarakat 

secara inklusif dan 

kontekstual. 

Pendekatan 

Deskriptif 

Metode penelitian yang 

menggambarkan fenomena 

dakwah secara rinci 

berdasarkan data observasi, 

wawancara, dan dokumentasi. 

Alat untuk memaparkan 

praktik dakwah secara 

faktual dan komprehensif 

tanpa intervensi atau 

interpretasi berlebihan. 

Harmoni 

Sosial 

Tujuan akhir berupa 

terwujudnya kehidupan 

masyarakat yang damai, 

inklusif, dan kohesif. 

Indikator keberhasilan 

dakwah multikultural 

yang tercermin dalam 

kebersamaan dan 

toleransi antarwarga. 

     

Kerangka konseptual ini menggambarkan alur kerja 

penelitian yang dimulai dengan pemahaman konsep dakwah 

multikultural sebagai strategi yang mempertimbangkan 

keberagaman sosial-budaya. Selanjutnya, pendekatan deskriptif 

digunakan untuk mengkaji bagaimana praktik dakwah tersebut 

dijalankan oleh tokoh agama seperti Ustadz Mukhtarudin, Ustadz 

Suripto, dan Ustadz Samsul Huda dalam konteks Desa Sukoreno. 

Hasilnya adalah pemaparan praktik dakwah yang inklusif dan 

kontekstual yang secara nyata berkontribusi pada terciptanya 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

52 

 

 

harmoni sosial, yaitu masyarakat yang damai dan menghargai 

perbedaan. 

Melalui kerangka ini, dakwah tidak hanya dipahami sebagai 

penyampaian ajaran agama, tetapi sebagai proses sosial yang aktif 

membangun kohesi sosial, memperkuat dialog antarbudaya dan 

antaragama, dan mengatasi resistensi terhadap keberagaman. 

Diagram dan penjelasan konsep ini memudahkan 

pemahaman hubungan yang kompleks antar elemen teori, praktik 

dakwah, serta hasil sosialnya di masyarakat multikultural yang 

nyata. Referensi relevan mendukung konteks ini dengan hasil 

penelitian empiris dan kajian konseptual tentang dakwah 

multikultural dan kohesi sosial di masyarakat majemuk.55 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
55 Dwi Mariyono dan Masykuri Masykuri, “Kiprah Pesantren: Solusi Konflik Sosial dan Etika 

Bangsa yang Multikultur,” Journal on Education 5, no. 4 (2023): 12052–65, 

https://doi.org/10.31004/joe.v5i4.2166. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

53 

 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi 

deskriptif. Pendekatan kualitatif dipilih karena tujuan penelitian ini adalah 

untuk memahami secara mendalam makna, nilai, dan pengalaman subjek dalam 

konteks sosial yang kompleks. Pendekatan deskriptif kualitatif ini tidak 

berorientasi pada pengujian hipotesis, melainkan pada upaya untuk 

menggambarkan dan memahami realitas sosial dari perspektif pelaku (emic). 

Dengan metode ini, penelitian fokus pada pemaparan rinci tentang bagaimana 

subjek membentuk makna dari pengalaman hidup mereka, terutama dalam 

dinamika dakwah multikultural yang berperan dalam membangun harmoni 

sosial di masyarakat. 

Pendekatan ini sesuai dengan prinsip-prinsip kualitatif yang menekankan 

pengungkapan konteks dan makna melalui observasi, wawancara mendalam, 

dan analisis dokumentasi, yang memungkinkan peneliti untuk menyajikan 

gambaran komprehensif tentang fenomena yang diteliti.5657 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang 

bertujuan untuk memberikan gambaran rinci dan sistematis mengenai praktik 

dakwah multikultural yang dilakukan oleh tokoh agama seperti Ustadz 

 
56 John W. Creswell dan Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among 

Five Approaches (Sage, 2023). 
57 Lexy J. Meleong, Metologi Penelitian Kualitatif (PT Remaja Rosdakarya, 1989). 

49 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

54 

 

 

Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Huda di Desa Sukoreno. 

Pendekatan ini menekankan pada pemaparan fakta dan realitas sosial sesuai 

perspektif subjek dan konteks sosial budaya setempat tanpa tujuan menguji 

hipotesis. Melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi, penelitian ini 

menggambarkan pengalaman hidup, pola komunikasi, jaringan sosial, serta 

praktik dakwah yang disesuaikan dengan keberagaman masyarakat. Pendekatan 

ini memungkinkan peneliti memahami makna dan nilai yang muncul dari 

interaksi dan proses sosial di lapangan secara komprehensif dan kontekstual. 

Metode deskriptif kualitatif ini memfasilitasi pemahaman bagaimana 

dakwah multikultural tidak hanya sebagai penyampaian ajaran agama 

melainkan sebagai praktik sosial aktif yang membangun kohesi sosial dan 

toleransi antar kelompok. Penelitian ini merefleksikan pendekatan ini 

sebagaimana dijelaskan oleh Creswell58, yang menggarisbawahi pentingnya 

mendeskripsikan fenomena secara holistik berdasarkan data lapangan. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang 

bertujuan untuk menggambarkan secara sistematis praktik dakwah 

multikultural yang dilaksanakan oleh tiga tokoh agama, yaitu Ustadz 

Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Huda di Desa Sukoreno. 

Pendekatan deskriptif kualitatif fokus pada pengumpulan dan penyajian data 

mengenai pengalaman hidup, nilai, dan praktik dakwah dari perspektif subjek 

dalam konteks sosial budaya yang kompleks. 

 
58 John W Creswell dan et al., Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches, ed. oleh 3 (SAGE Publications, 2014). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

55 

 

 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk secara utuh 

merepresentasikan fenomena dakwah multikultural sebagai proses sosial yang 

dinamis dalam membangun kohesi sosial, dialog lintas agama, dan harmoni 

masyarakat, tanpa membatasi narasi pada struktur cerita naratif yang eksplisit 

seperti dalam studi naratif. Sebagai pendekatan deskriptif, penelitian ini 

menyajikan data secara rinci dan holistik tentang bagaimana para tokoh agama 

merespon dan mengelola keberagaman agama dan budaya melalui praktik 

dakwahnya. 

Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan deskriptif kualitatif merupakan 

strategi tepat untuk memotret praktik dakwah multikultural yang diwarnai 

dengan dinamika sosial dan keragaman budaya dalam masyarakat Desa 

Sukoreno secara menyeluruh dan sistematis. 

B. Lokasi Penelitian 

Lokasi penelitian ini adalah Desa Sukoreno, Kecamatan Umbulsari, 

Kabupaten Jember, Jawa Timur. Desa ini dipilih karena karakteristiknya sebagai 

wilayah dengan keberagaman agama dan budaya yang tinggi. Masyarakat desa 

ini menganut berbagai keyakinan seperti Islam, Kristen, Hindu, dan penghayat 

kepercayaan Sapta Darma. Meskipun pluralitas agama menjadi potensi konflik 

di beberapa wilayah, Desa Sukoreno menunjukkan realitas yang berbeda: 

keharmonisan sosial tetap terjaga melalui praktik toleransi dan penghormatan 

antarumat beragama. Oleh karena itu, desa ini menjadi lokasi yang sangat 

relevan untuk mengeksplorasi praktik dakwah multikultural dan peran tokoh 

agama dalam membina harmoni sosial. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

56 

 

 

C. Subjek Penelitian 

Subjek utama penelitian ini adalah tiga tokoh agama yang dipilih secara 

purposive berdasarkan wilayah atau gang tempat mereka berperan yang 

mencerminkan karakter masyarakat setempat di Desa Sukoreno. Ustadz Suripto 

berasal dari gang satu dan mewakili komunitas di gang satu dan dua, yang 

secara sosial dan budaya memiliki pluralitas agama dengan keberadaan 

pemeluk Hindu, Kristen, Islam, serta penganut Sapto Darmo. Ustadz Samsul 

Huda mewakili gang tiga dan empat, di mana mayoritas penduduknya beragama 

Islam. Sedangkan Ustadz Mukhtarudin berasal dari gang enam dan 

merepresentasikan komunitas di gang lima dan enam yang memiliki karakter 

serupa dengan gang satu dan dua, yakni masyarakat yang heterogen dengan 

pemeluk agama Hindu, Kristen, dan aliran Sapto Darmo selain Islam. 

Penelitian ini menggunakan strategi purposive sampling untuk 

menentukan subjek penelitian inti sebagai sumber data primer utama59. Selain 

itu, selama proses di lapangan, peneliti juga berinteraksi dengan partisipan 

pendukung yang datanya digunakan untuk memperkaya konteks dan analisis. 

Empat informan kunci dipilih secara sengaja berdasarkan peran sentral 

mereka dalam konstruksi dakwah dan kebijakan harmoni sosial di Desa 

Sukoreno: 

1. Tiga Tokoh Agama Islam: Ust. Mukhtarudin, Ust. Suripto, Ust. Samsul 

Huda. 

 
59 Robert E. Stake, The Art of Case Study Research (SAGE Publications, 1995). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

57 

 

 

2. Satu Pemangku Kebijakan Desa: Kepala Desa Sukoreno, H. Achmad 

Choiri. 

Mereka diwawancarara secara mendalam dan berulang sebagai sumber 

data utama tentang proses dan pertimbangan dakwah multikultural. Selama 

pelaksanaan observasi partisipatif, termasuk dalam kegiatan Riset Kolaborasi 

Mahasiswa, serta melalui rekomendasi dari subjek inti, peneliti memperoleh 

akses kepada sejumlah warga yang terlibat dalam praktik lintas agama. Interaksi 

dan data dari mereka seperti Ibu Saudah (penganut Sapta Darma), Ibu Surip, 

dan Ibu Suratemi (pemeluk Hindu), tidak digunakan sebagai sumber analisis 

utama, melainkan berfungsi secara komplementer untuk: (1) memberikan 

kontekstualisasi terhadap latar sosial tempat dakwah berlangsung; (2) menjadi 

ilustrasi empiris konkret dari praktik yang dilaporkan subjek inti; dan (3) 

sebagai bahan untuk triangulasi metode, khususnya dalam mengonfirmasi 

kejadian-kejadian spesifik melalui dokumentasi visual dan keterangan 

singkat60. Pendekatan ini memungkinkan pemanfaatan data lapangan yang 

muncul secara alamiah dengan tetap menjaga fokus analitis pada perspektif 

subjek inti. 

Pemilihan subjek ini dilakukan dengan teknik purposive sampling, 

sehingga representasi tokoh agama di setiap wilayah atau gang tersebut 

menggambarkan keragaman sosial dan keagamaan yang ada dalam Desa 

Sukoreno secara komprehensif. Selain itu, pemilihan subjek tambahan 

menggunakan teknik snowball sampling dengan meminta rekomendasi dari 

 
60 Creswell dan Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

58 

 

 

informan utama untuk mengidentifikasi tokoh masyarakat lain yang relevan 

dalam memberikan perspektif berbeda mengenai praktik dakwah multikultural 

di desa tersebut. 

Pendekatan purposive sampling ini sejalan dengan tujuan penelitian 

untuk memahami bagaimana dakwah multikultural dikonstruksi dan 

dipraktikkan oleh tokoh-tokoh agama yang memiliki peranan strategis dalam 

membangun dialog dan harmoni sosial di komunitas dengan latar belakang 

budaya dan keagamaan yang plural. 

Tokoh agama Islam dipilih sebagai subjek penelitian karena mereka 

memegang peran sentral dalam menyampaikan dakwah multikultural di Desa 

Sukoreno. Masyarakat yang menjadi bagian dari kegiatan dakwah atau yang 

terpengaruh oleh dakwah ini juga dipilih sebagai informan tambahan, karena 

mereka dapat memberikan pandangan langsung tentang efektivitas dakwah 

serta tantangan yang mungkin dihadapi dalam penerapannya61.  

D. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi 

wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan analisis dokumen. 

Wawancara dilakukan untuk menggali cerita hidup tiga tokoh agama tersebut 

diatas, termasuk pengalaman, refleksi, dan nilai-nilai yang mendasari 

pendekatannya dalam berdakwah. Wawancara ini bersifat terbuka dan fleksibel, 

menyesuaikan dengan alur cerita yang dibangun oleh narasumber. Teknik ini 

 
61 Alistair Geddes dkk., “When the Snowball Fails to Roll and the Use of ‘Horizontal’ Networking 

in Qualitative Social Research,” International Journal of Social Research Methodology 21, no. 3 

(2018): 347–58, https://doi.org/10.1080/13645579.2017.1406219. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

59 

 

 

memungkinkan peneliti memperoleh pemahaman yang kaya dan mendalam 

mengenai motivasi, strategi, serta dampak sosial dari praktik dakwah yang 

dilakukan. 

Observasi partisipatif dilakukan dengan mengikuti kegiatan-kegiatan 

dakwah yang melibatkan lintas agama, seperti tahlilan di rumah penghayat 

Sapta Darma atau acara keagamaan bersama. Melalui observasi ini, peneliti 

dapat menangkap dinamika interaksi sosial secara langsung, termasuk sikap 

masyarakat terhadap dakwah multikultural. Selain itu, dokumen seperti arsip 

kegiatan desa, rekaman ceramah, dan catatan program lintas agama juga 

dianalisis sebagai data pendukung untuk menambah kedalaman dan validitas 

informasi yang diperoleh. 

E. Analisis Data 

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif dengan tahapan yang sistematis dan mendalam. Tahapan tersebut 

mencakup reduksi data, yaitu proses penyaringan dan penyederhanaan data agar 

lebih fokus dan mudah dianalisis; penyajian data, yang menggambarkan 

organisasi data secara sistematis dalam bentuk narasi dan tabel-temuan relevan; 

serta penarikan kesimpulan yang bersifat induktif berdasarkan temuan 

tersebut.62 

Pendekatan ini menekankan pada interpretasi data yang berasal dari 

observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi yang mencerminkan 

 
62 Matthew B. Miles dkk., Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook, ed. oleh 4th (SAGE 

Publications, 2019). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

60 

 

 

realitas praktik dakwah multikultural oleh tiga tokoh agama di Desa Sukoreno. 

Analisis dilakukan secara kontekstual dengan mempertimbangkan interaksi 

sosial, nilai-nilai budaya, dan dinamika keagamaan yang muncul dalam 

kehidupan masyarakat yang majemuk. Dengan demikian, analisis data dalam 

penelitian ini bukan hanya menjelaskan apa yang terjadi, tetapi juga 

mengungkap makna dan proses yang membentuk praktik dakwah tersebut 

secara holistik dan bermakna. 

Pertama-tama, proses analisis data dimulai dengan transkripsi dari 

seluruh hasil wawancara mendalam yang telah dilakukan dengan subjek utama 

maupun informan pendukung. Transkripsi dilakukan secara verbatim, untuk 

menjaga keutuhan makna dari setiap ujaran, termasuk ekspresi, jeda, dan 

penekanan yang menjadi bagian penting dari narasi yang disampaikan. Data 

yang ditranskrip kemudian dibaca berulang kali dalam proses yang disebut 

immersive reading, untuk memahami alur cerita, peristiwa penting, dan konteks 

pengalaman yang diceritakan.63 

Setelah tahap transkripsi dan pembacaan mendalam, langkah selanjutnya 

adalah pengkodean data (coding). Coding dilakukan dengan metode terbuka 

(open coding), yakni dengan mengidentifikasi tema-tema awal yang muncul 

dari data. Tema-tema tersebut kemudian dianalisis lebih lanjut melalui proses 

axial coding, yaitu menghubungkan antar kategori dan subkategori berdasarkan 

hubungan logis dan makna yang terkandung di dalamnya. Tahap ini membantu 

peneliti dalam menemukan struktur naratif yang terbentuk dari cerita subjek. 

 
63 Catherine Kohler Riessman, Narrative methods for the human sciences (Sage Publications, 2008). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

61 

 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang 

bertujuan untuk memberikan gambaran yang sistematis dan mendalam 

mengenai praktik dakwah multikultural oleh tiga tokoh agama, yakni Ustadz 

Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Huda di Desa Sukoreno. 

Pendekatan ini memungkinkan penelitian untuk menggali pengalaman, nilai, 

dan makna yang terbentuk dalam konteks sosial budaya masyarakat yang 

beragam. Melalui pengumpulan data dengan teknik observasi, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi, penelitian ini memaparkan pola komunikasi, 

jaringan sosial, serta strategi dakwah yang berjalan secara kontekstual dan 

inklusif. 

Analisis data dilakukan dalam beberapa tahap, dimulai dengan reduksi 

data yaitu proses pengurutan, penyaringan, dan penyederhanaan data yang 

kemudian memberikan fokus pada aspek penting. Tahap berikutnya adalah 

penyajian data yang sistematis berupa narasi deskriptif dan data pendukung 

lainnya. Penarikan kesimpulan dilakukan secara induktif dengan menelaah 

tema-tema yang muncul secara kritis dan kontekstual. Pendekatan ini tidak 

hanya menjelaskan fenomena yang terjadi, tetapi juga menggali makna sosial, 

interaksi, serta dinamika yang melatarbelakangi praktik dakwah multikultural 

tersebut di Desa Sukoreno. 

Metode yang digunakan selaras dengan prinsip metodologi kualitatif 

menurut Creswell64 dan Moleong65, yang menekankan pentingnya memahami 

 
64 Creswell dan al., Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches. 
65 Meleong, Metologi Penelitian Kualitatif. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

62 

 

 

fenomena secara holistik dan dalam konteks alami, serta mengutamakan 

perspektif subjek penelitian (emic). Dengan pendekatan ini, penelitian mampu 

menyajikan data yang valid, berimbang, dan bermakna sebagai kontribusi 

dalam pengembangan kajian dakwah multikultural. 

F. Keabsahan Data 

Keabsahan data dalam penelitian kualitatif, khususnya studi naratif 

seperti yang digunakan dalam penelitian ini, merupakan aspek krusial yang 

menjamin validitas, reliabilitas, dan kredibilitas temuan. Keabsahan dalam 

konteks kualitatif tidak identik dengan standar kuantitatif seperti validitas 

internal atau eksternal, tetapi lebih merujuk pada sejauh mana temuan penelitian 

dapat dipercaya dan benar-benar merepresentasikan realitas yang diteliti.66 

Dalam penelitian kualitatif deskriptif, teknik triangulasi sumber menjadi 

salah satu strategi utama untuk memastikan keabsahan data. Triangulasi sumber 

melibatkan verifikasi data dengan membandingkan informasi yang diperoleh 

dari berbagai narasumber yang berbeda latar belakang dan perannya. Pada 

penelitian ini, triangulasi sumber dilakukan dengan melibatkan tiga tokoh 

agama sebagai subjek utama yakni Ustadz Mukhtarudin, Ustadz Suripto, dan 

Ustadz Samsul Huda; Kepala Desa Sukoreno, H. Achmad Choiri; dan sejumlah 

warga yang memiliki perspektif berbeda, seperti Ibu Saudah (penganut aliran 

Sapto Darmo), Pak Heri (RT Gang Dua), Ibu Suratemi (pemeluk agama Hindu 

di Gang Dua), dan Ibu Surip (pemeluk agama Hindu di Gang Enam). Dengan 

 
66 John W. Creswell dkk., Penelitian kualitatif & desain riset: memilih diantara lima pendekatan, 

Ed. 3 (Pustaka Pelajar, 2015). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

63 

 

 

membandingkan dan mengontraskan data dari berbagai sumber ini, peneliti 

dapat mengidentifikasi konsistensi dan variasi informasi, sehingga 

meningkatkan kepercayaan terhadap data yang diperoleh dan mengurangi bias 

subjektivitas peneliti.67 Dengan cara ini, data tervalidasi melalui komunikasi 

silang antar berbagai perspektif yang memperkaya dan menguatkan temuan. 

Proses triangulasi sumber memungkinkan peneliti untuk menangkap 

kompleksitas sosial dan budaya Desa Sukoreno secara lebih menyeluruh dan 

akurat. Pendekatan ini mengurangi risiko bias individual dan memastikan 

bahwa data yang disajikan mampu merepresentasikan realitas sosial yang 

sesungguhnya. Selain itu, triangulasi memperkuat kredibilitas dan keandalan 

hasil penelitian, karena temuan didukung oleh konsistensi dari berbagai sudut 

pandang narasumber yang berbeda. 

Penerapan triangulasi sumber merupakan bagian integral dari upaya 

menjaga validitas internal dan kredibilitas penelitian kualitatif. Sesuai dengan 

teori Lincoln dan Guba68, triangulasi sumber merupakan salah satu dari 

beberapa kriteria penting untuk menilai keabsahan data selain kredibilitas, 

transferabilitas, dependabilitas, dan konfirmabilitas. Strategi ini menjadi 

penting terutama dalam penelitian yang mengkaji fenomena sosial yang 

kompleks dan multi-dimensi seperti dakwah multikultural di konteks Desa 

Sukoreno. 

 
67 Burhan Bungin, Metode Penelitian Kualitatif (2006). 
68 Yvonna S. Lincoln dan Egon G. Guba, Naturalistic Inquiry, Nachdr. (Sage, 20). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

64 

 

 

Untuk memastikan keabsahan temuan, penelitian ini menerapkan teknik 

triangulasi secara konsisten. 

1. Triangulasi Metode 

Triangulasi metode menjadi pilar utama, di mana data dari satu 

sumber dicek dengan metode pengumpulan data yang berbeda69. Setiap 

klaim atau narasi penting dari wawancara mendalam dengan subjek inti 

diupayakan untuk dikonfirmasi melalui: 

a. Observasi Partisipatif: Mengamati langsung pola komunikasi dan 

interaksi dalam kegiatan dakwah atau sosial yang disebutkan. 

b. Dokumentasi Visual dan Fisik: Menggunakan foto dokumentasi 

(misalnya, foto kegiatan tahilian di rumah penganut Sapta Darma) 

sebagai bukti empiris yang mendukung narasi partisipan tentang 

keterlibatan lintas iman70. Data visual ini berfungsi sebagai alat 

konfirmasi dan pemberi kedalaman kontekstual yang kaya. 

2. Triangulasi Sumber Data 

Pandangan dan pengalaman dari keempat subjek inti (tiga tokoh 

agama dan satu kepala desa) secara terus-menerus dibandingkan dan 

dipertentangkan untuk menemukan pola, konsistensi, serta perbedaan 

perspektif yang bermakna, sehingga membangun pemahaman yang 

holistik71. 

 
69 N. K. Denzin, The Research Act: A Theoretical Introduction to Sociological Methods (5th ed.) 

(Pearson Education, 2009). 
70 Sarah Pink, Doing Visual Ethnography, 3rd ed. (SAGE Publications, 2013). 
71 Michael Quinn Patton, Qualitative Research & Evaluation Methods: Integrating Theory and 

Practice, 4th ed. (SAGE Publications, 2015). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

65 

 

 

3. Pemanfaatan Data Kontekstual Secara Kritis 

Data dari partisipan pendukung dan dokumentasi digunakan secara 

proporsional dan kritis. Mereka tidak menjadi dasar untuk klaim 

generalisasi, tetapi sebagai penguat konteks dan bukti pendukung yang 

mengilustrasikan bahwa suatu peristiwa yang diceritakan subjek inti benar-

benar terjadi dan memiliki dampak yang dapat diamati. Dengan demikian, 

seluruh data yang dikumpulkan, baik primer dari subjek inti maupun 

pendukung dari konteks, diolah secara transparan untuk membangun 

analisis yang utuh dan dapat dipertanggungjawabkan. 

G. Tahapan-tahapan Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan dalam tiga tahap utama yaitu tahap persiapan, 

eksplorasi umum, dan eksplorasi terfokus. Pada tahap persiapan, peneliti 

melakukan studi pendahuluan dan penyusunan proposal penelitian, sekaligus 

identifikasi lokasi dan subjek penelitian. Proses ini juga mencakup pengurusan 

izin penelitian serta konsultasi akademik dengan pembimbing. Tahap eksplorasi 

umum bertujuan membangun relasi dengan komunitas melalui wawancara 

pendahuluan dan observasi terhadap dinamika sosial di wilayah penelitian. 

Pada tahap eksplorasi terfokus, pengumpulan data intensif dilakukan 

dengan teknik wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan pengumpulan 

dokumen relevan. Proses analisis data dimulai secara bertahap dengan reduksi 

data, penyajian narasi deskriptif, hingga penyusunan tema yang 

menggambarkan praktik dakwah multikultural yang dijalankan oleh ketiga 

tokoh agama di Desa Sukoreno. Selanjutnya, temuan dianalisis secara 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

66 

 

 

kontekstual dan validasi dilakukan melalui triangulasi sumber, termasuk 

verifikasi dengan para narasumber kunci dan tokoh masyarakat. Proses ini 

diakhiri dengan penyusunan laporan akhir serta refleksi terhadap temuan untuk 

merumuskan kesimpulan relevan dan bertanggung jawab secara akademik. 

Pendekatan kualitatif deskriptif dalam penelitian ini memungkinkan 

pemaparan yang mendalam dan sistematis terhadap realitas sosial dakwah 

multikultural, sekaligus menggambarkan keragaman nilai, pengalaman, dan 

strategi dakwah di tengah komunitas yang heterogen dan plural. Pendekatan ini 

dinilai mampu memberikan kontribusi teoritik dan praksis yang signifikan 

untuk pengembangan dakwah multikultural di konteks pedesaan seperti Desa 

Sukoreno.72 

 
72 Creswell dan al., Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

67 

 

BAB IV 

PAPARAN DATA DAN ANALISIS 

 

A. Proses Konstruksi Sosial Dakwah Multikultural: Eksternalisasi, 

Objektivasi, dan Internalisasi 

1. Eksternalisasi: Tindakan dan Komunikasi sebagai Pengejawantahan 

Nilai Inklusivitas 

Dalam kerangka teori konstruksi sosial Berger dan Luckmann, 

eksternalisasi merupakan proses dialektis pertama dimana subjek (dalam hal 

ini tokoh agama Islam) mewujudkan kesadaran dan nilai-nilai subjektifnya 

ke dalam dunia sosial melalui tindakan dan komunikasi yang teramati.73 

Proses ini menjadi fondasi material bagi terciptanya realitas sosial yang 

diakui bersama. Namun, untuk memahami secara penuh makna 

eksternalisasi dalam konteks masyarakat majemuk seperti Desa Sukoreno, 

kerangka teoritis perlu diperkaya dengan perspektif multikulturalisme 

Bhikhu Parekh, teori modal sosial Robert Putnam, dan teori strukturasi 

Anthony Giddens. Analisis multidisipliner ini mengungkap bahwa tindakan 

eksternalisasi para tokoh agama Islam bukan sekadar ekspresi personal, 

melainkan strategi budaya yang secara simultan: (1) mengkonkretkan 

prinsip-prinsip multikulturalisme Parekh, khususnya kesetaraan dalam 

perbedaan (equality in difference), interaksi antarbudaya (intercultural 

 
73 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the 

Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

68 

 

 

dialogue), dan partisipasi aktif; (2) membangun bridging social capital ala 

Putnam yang menjembatani kelompok-kelompok sosial yang berbeda; dan 

(3) melakukan reproduksi dan transformasi struktur sosial melalui duality 

of structure Giddens, dimana agensi tokoh agama baik menguatkan norma 

kohesif yang ada sekaligus mengarahkannya pada bentuk masyarakat yang 

lebih kosmopolitan.74 Dengan demikian, eksternalisasi di Sukoreno 

merupakan praktik sosial yang kompleks, reflektif, dan berorientasi pada 

pembentukan tatanan masyarakat akomodatif-kosmopolitan. 

Pertama, eksternalisasi termanifestasi melalui keterlibatan aktif dan 

simbolik dalam ritual atau kegiatan keagamaan kelompok lain. Partisipasi 

semacam ini merupakan bentuk nyata dari interaksi antarbudaya 

(intercultural dialogue) yang diadvokasi Parekh, dimana kelompok yang 

berbeda terlibat dalam pertukaran simbolik untuk saling memahami dan 

menghargai ‘cara hidup’ masing-masing.75 Dari perspektif Putnam, 

tindakan ini menciptakan ikatan menjembatani (bridging ties) yang 

menghubungkan jaringan sosial komunitas Muslim dengan komunitas 

Sapta Darma atau Hindu, mengurangi prasangka dan membangun 

kepercayaan.76 Ustadz Mukhtarudin, misalnya, secara rutin diundang untuk 

memimpin tahlil di rumah penganut Sapta Darma. Keterlibatannya tidak 

 
74 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory; Putnam, Bowling 

alone; A. Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration (University 

of California Press, 1984). 
75 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
76 Putnam, Bowling alone. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

69 

 

 

serta merta, tetapi disertai refleksi etis untuk menjaga keseimbangan sosial, 

sebuah bentuk agensi yang sadar struktur dalam kerangka Giddens: 

"Iya, bisa. Pernah untuk beberapa kali saya pernah mimpin untuk 

ajaran tapi terus setelah itu saya toleranlah. Jadi kepada yang 

ngundang terus, ‘Pak, ngapunten Pak ya kalau saya itu …’ Dan saya 

khawatir nanti pemimpin sampean itu cemburu dengan apa yang 

saya pimpin sehingga nanti ada kesalahpahaman."77 

 

Kekhawatiran yang diungkapkan menunjukkan kesadaran akan 

kompleksitas relasi kuasa simbolik dalam masyarakat plural. Pernyataan ini 

dikonfirmasi oleh Ibu Saudah, penganut Sapta Darma, yang merasakan 

dampak positif dari modal sosial yang terbangun: 

"Ya, kalau ada acara selamatan di rumah, saya sering undang Pak 

Mukhtar. Beliau yang memimpin doa tahlil. Kami di sini 

menghormati itu, dan beliau juga menghormati kami. Suasannya 

jadi tenang."78 

 

Lebih lanjut, penilaian Ibu Saudah bahwa Ustadz Mukhtarudin 

"tidak fanatik" dan "masih nasionalisme" mencerminkan pengakuan 

terhadap kesetaraan dalam perbedaan (equality in difference) prinsip Parekh 

yang menolak asimilasi paksa tetapi mengakui hak kelompok minoritas 

untuk dihormati dalam identitasnya yang khas.79 Observasi partisipatif dan 

dokumentasi foto kegiatan tersebut menjadi bukti empiris bahwa tindakan 

eksternalisasi ini telah mengkristal menjadi praktik sosial yang 

mereproduksi struktur harmoni sekaligus mentransformasi pola relasi yang 

sebelumnya mungkin lebih terpisah. 

 
77 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno, 15 Juli 2025. 
78 Ibu Saudah, Penganut Sapta Darma, 15 Juli 2025. 
79 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

70 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 4.1. Dokumentasi Foto, Kegiatan Tahlilan di Rumah Ibu Saudah 

(Sapta Darma), Mei 2024. 

 

Kedua, eksternalisasi nilai inklusivitas dilakukan melalui strategi 

komunikasi yang sensitif, reflektif, dan diawali dengan permintaan maaf 

sebagai bentuk pengakuan awal atas perbedaan. Pendekatan ini merupakan 

operasionalisasi dari prinsip dialogis dan pengakuan (recognition) dalam 

multikulturalisme Parekh, yang menekankan pentingnya prasyarat etis 

sebelum pertukaran substantif terjadi.80 Dari sudut pandang Giddens, ini 

adalah strategi diskursif yang digunakan agen untuk mengelola ketegangan 

potensial dalam struktur masyarakat majemuk. Ustadz Suripto secara 

eksplisit menjelaskan logika strategis di balik komunikasinya: 

"Dalam kita menyampaikan hal-hal keagamaan, jadi sebelum kita 

berdakwah, kita harus mengutarakan hal yang sensitif tapi harus 

meminta maaf. Saudara saya yang beragama Katolik, beragama 

 
80 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

71 

 

 

Hindu maupun aliran kepercayaan, saya sekarang … kita mohon 

maaf. Kita bicara dalam riil keluarga muslim. Jadi nanti bila ada 

suatu yang menyinggung, kata-kata saya, saya tidak tersinggung. 

Karena Islam punya aturan sendiri, jenengan punya aturan 

sendiri."81 

 

Dengan menetapkan “aturan permainan” dialog sejak awal, Ustadz 

Suripto menciptakan ruang komunikasi yang aman (safe communicative 

space), sebuah bentuk modal sosial kognitif yang memfasilitasi koordinasi 

dan pemahaman bersama lintas kelompok.82 Permintaan maaf di sini adalah 

performativitas dari sikap kesetaraan dalam kedaulatan nilai, mengakui 

bahwa setiap kelompok memiliki sistem normatifnya sendiri yang sah. 

Tindakan ini mengeksternalisasikan komitmen pada masyarakat 

multikultural tipe akomodatif (dalam klasifikasi Parekh), dimana kelompok 

mayoritas secara aktif menciptakan ruang dan mengakomodasi kebutuhan 

simbolik kelompok minoritas.83 

Ketiga, eksternalisasi juga tampak dalam tindakan mediasi dan 

penyelesaian konflik secara kolaboratif dan non-konfrontatif. Di sini, tokoh 

agama berfungsi sebagai jembatan sosial (social brokers) yang kritis dalam 

membangun bridging social capital, sekaligus sebagai agen yang 

mentransformasi struktur konflik menjadi struktur kooperasi. Tindakan ini 

sesuai dengan cita-cita Parekh tentang masyarakat multikultural yang 

partisipatif dan adil, dimana semua kelompok memiliki kepentingan dalam 

 
81 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno, 4 November 2025. 
82 Konsep cognitive social capital merujuk pada sumberdaya bersama seperti norma, nilai, 

kepercayaan, dan pemahaman yang memfasilitasi kerjasama. 
83 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

72 

 

 

menjaga tatanan bersama.84 Ustadz Mukhtarudin menceritakan 

pengalamannya menangani penolakan terhadap pembangunan sanggar 

Sapta Darma: 

"Akhirnya saya gagalkan dengan cara damai. … Aku ndak mau 

istilahnya pecah dengan tonggo saya gak mau dibenci oleh tetangga, 

saya tidak mau bermusuhan di tetangga saya dengan masalah-

masalah agama ini. Saya kan selalu menjaga …"85 

 

Pilihan untuk menggunakan jalur hukum desa dan musyawarah, 

daripada konfrontasi langsung, adalah eksternalisasi dari nilai perdamaian 

dan keadilan prosedural. Contoh paralel adalah peran Ustadz Suripto dalam 

mencegah pembangunan pura baru yang berpotensi memecah komunitas 

Hindu. Atas permintaan tokoh Hindu yang sudah mapan, ia bersama tokoh 

lain memberikan dukungan melalui penandatanganan surat penolakan.86 

Tindakan kolektif lintas agama ini adalah wujud nyata dari solidaritas sipil 

(civic solidarity) yang melampaui identitas primordial, sekaligus 

menunjukkan pergeseran menuju masyarakat kosmopolitan dalam 

klasifikasi Parekh, dimana individu dan kelompok berkolaborasi demi 

kepentingan umum yang inklusif.87 

Keempat, eksternalisasi dilakukan melalui adaptasi dan akomodasi 

kreatif terhadap tradisi lokal. Praktik ini adalah jantung dari 

multikulturalisme dialogis Parekh, dimana budaya tidak dianggap statis, 

tetapi terbuka untuk interpretasi ulang dan pertukaran yang saling 

 
84 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
85 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
86 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
87 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

73 

 

 

memperkaya.88 Proses akomodasi kreatif ini juga memperkuat modal sosial 

berbasis nilai-nilai bersama (shared values) yang telah ada dalam struktur 

budaya lokal. Ustadz Mukhtarudin menjelaskan transformasi ritual: 

"Nah, sehingga tidak akan menutup kemungkinan sebelumnya 

orang muslim itu mengadakan acara ini, orang Hindu yang terlebih 

dahulu yang punya acara kan ngoten olahnya apa ya anu istilahnya 

cara upacaranya yang di apa diganti dengan upacara Islam yang dulu 

hanya sebatas istilahnya ambungannya orang Hindu … kalau 

tradisinya wali diganti diganti menjadi tahlilan …"89 

 

Adaptasi ini bukan asimilasi, melainkan sintesis kultural yang 

menghormati akar tradisi sekaligus memberikan makna baru. Konfirmasi 

dari Ibu Surip, yang berpengalaman hidup di kedua sisi tradisi, 

menunjukkan keberhasilan proses ini dalam membangun ikatan lintas 

identitas. Saat masih Hindu, ia mengundang Ustadz Mukhtarudin; setelah 

menjadi Muslim, ia menjaga kerangka inklusif dalam acara keluarganya.90 

Pola ini mengilustrasikan duality of structure dengan jelas: struktur tradisi 

selamatan (sebagai aturan dan sumberdaya) digunakan oleh agen (tokoh 

agama Islam dan masyarakat) untuk mereproduksi kebersamaan, sekaligus 

ditransformasi muatan religiusnya. Dengan demikian, eksternalisasi melalui 

akomodasi kultural berkontribusi pada terbentuknya masyarakat 

multikultural yang otonomis-kritis, dimana kelompok-kelompok mampu 

menjaga identitasnya sambil terlibat dalam proses saling mengubah dan 

diperkaya.91 

 
88 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
89 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
90 Wawancara dengan Ibu Surip (Mantan Hindu, kini Muslim), 20 Juli 2025. 
91 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

74 

 

 

Secara keseluruhan, proses eksternalisasi nilai-nilai inklusivitas dalam 

dakwah multikultural di Desa Sukoreno harus dipahami sebagai sebuah proyek 

sosial multidimensi. Melalui partisipasi ritual, komunikasi reflektif, mediasi 

kolaboratif, dan akomodasi kultural, ketiga tokoh agama telah 

mengobjektivikasi prinsip-prinsip multikulturalisme Parekh, dari pengakuan 

hingga dialog dan keadilan, ke dalam tindakan sehari-hari. Tindakan-tindakan 

ini secara simultan berfungsi sebagai mesin pembangun bridging social capital 

yang vital bagi kohesi masyarakat heterogen, sekaligus menjadi momen agensi 

yang bertanggung jawab dalam mereproduksi dan mentransformasi struktur 

sosial setempat menuju bentuk yang lebih inklusif dan kosmopolitan. Data 

trianggulasi dari berbagai pihak menunjukkan bahwa eksternalisasi ini telah 

menghasilkan intersubjective understanding sebuah kesepahaman bersama 

yang menjadi dasar bagi tahap selanjutnya, yaitu objektivasi, dimana praktik-

praktik ini mulai mengkristal menjadi norma, kebiasaan, dan institusi sosial 

yang diterima sebagai “kenyataan yang taken-for-granted” di Desa Sukoreno. 

2. Objektivasi: Pembentukan Kesepakatan dan Norma Sosial yang 

Diterima Bersama 

Dalam dialektika konstruksi sosial Berger dan Luckmann, objektivasi 

merupakan tahap kritis di mana makna subjektif yang telah dieksternalisasi 

melalui tindakan dan komunikasi, mulai mengkristal menjadi "kenyataan sosial 

yang objektif" berupa norma, aturan, prosedur, dan kesepakatan yang 

dilembagakan dan diterima sebagai suatu yang taken-for-granted oleh 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

75 

 

 

komunitas.92 Proses ini tidak berlangsung dalam ruang hampa, melainkan 

dalam arena sosial yang telah terstruktur. Oleh karena itu, analisis objektivasi 

di Desa Sukoreno memerlukan lensa teoretis yang dapat menangkap dinamika 

kekuasaan, negosiasi, dan solidaritas dalam masyarakat majemuk. Teori 

multikulturalisme Bhikhu Parekh membantu memahami bagaimana norma-

norma bersama tersebut lahir dari dialog antarbudaya yang mengakui 

kesetaraan kelompok-kelompok berbeda, sekaligus mengkategorikan 

masyarakat Sukoreno ke dalam tipe akomodatif yang bergerak menuju 

kosmopolitan.93 Teori modal sosial Robert Putnam mengungkap bahwa 

kesepakatan-kesepakatan ini adalah wujud nyata dari norma resiprositas dan 

kepercayaan umum (generalized trust) yang menjadi tulang punggung 

bridging social capital.94 Sementara itu, teori strukturasi Anthony Giddens 

memampukan kita melihat proses objektivasi sebagai momen di mana struktur 

(aturan sosial, sumber daya) direproduksi dan sekaligus ditransformasi melalui 

praktek berulang (routine practices) para agen (tokoh agama, masyarakat, 

pemerintah desa), menciptakan duality of structure yang stabil namun 

dinamis.95 Objektivasi di Sukoreno, dengan demikian, adalah proses 

institusionalisasi nilai-nilai inklusif menjadi sebuah social order yang konkret 

dan mengikat. 

 
92 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the 

Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966. 
93 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
94 Putnam, Bowling alone. 
95 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

76 

 

 

Pertama, objektivasi tampak dalam kesepakatan tentang tata cara 

penyelenggaraan acara campuran, yang mengatur pemisahan ruang dan 

waktu ritual. Norma ini bukanlah segregasi yang kaku, melainkan sebuah 

kesepakatan prosedural yang lahir dari dialog untuk mengakomodasi 

perbedaan mendasar sekaligus memungkinkan kebersamaan sosial. Dari 

perspektif Parekh, ini adalah contoh praktis dari kesetaraan dalam 

perbedaan (equality in difference); setiap kelompok diberikan ruang 

otonomi untuk menjalankan ritualnya secara penuh, tanpa harus 

mengorbankan kekhusyukannya demi asimilasi paksa.96 Putnam akan 

melihat ini sebagai pembentukan aturan koordinasi yang jelas, yang 

mengurangi ketidakpastian dan biaya transaksi dalam interaksi lintas 

kelompok, sehingga memperkuat bridging social capital.97 Ustadz 

Mukhtarudin menjelaskan logika di balik norma ini: 

"He Mas sampeyan ngundang golonganku. Aku nek ngomong 

golonganku Mas. aku gak langsung ngomong wong muslim, 

sampeyan ojo dicampur karo wong Hindu ngoten mboten. ... Jadi 

bisa membedakan tempat saiki dan dulu mboten, campur aduk wis 

ngoten wis melok-melok bareng."98 

 

Pernyataan ini menunjukkan bagaimana struktur sosial lama yang 

mungkin lebih “campur aduk” telah ditransformasi melalui refleksi dan 

negosiasi menjadi struktur baru yang lebih teratur. Pemisahan ini, dalam 

kerangka Giddens, adalah sumber daya (resource) yang diciptakan agen 

untuk mengelola kompleksitas, dan sekaligus menjadi aturan (rule) yang 

 
96 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
97 Putnam, Bowling alone. 
98 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

77 

 

 

mereproduksi tatanan sosial yang harmonis. Norma ini telah terobjektivasi 

sehingga ketika dijalankan, tidak lagi dipersoalkan, tetapi diterima sebagai 

cara yang “benar” dan “nyaman” untuk bersama. 

Kedua, objektivasi terjadi dalam kesepakatan kolektif untuk 

menghormati hari raya agama lain, khususnya dengan tidak menggunakan 

pengeras suara masjid selama perayaan Nyepi. Kesepakatan ini telah 

berubah dari sekadar sikap personal menjadi norma komunal yang 

mengikat. Ini adalah wujud nyata dari pengakuan (recognition) dan 

akomodasi aktif terhadap kebutuhan simbolik kelompok minoritas, yang 

merupakan ciri masyarakat multikultural tipe akomodatif dalam klasifikasi 

Parekh.¹⁸ Dari sudut pandang Putman, larangan bersama ini mencerminkan 

tingginya stock of trust dan norma resiprositas (“kamu menghormati hari 

rayaku, aku menghormati hari rayamu”) yang telah terakumulasi dalam 

komunitas.99 Ustadz Suripto menegaskan sifat kolektif dan konsensual dari 

norma ini: 

"Kita menghormatinya selama, selama nyepi satu hari semalam, 

adzan nggak make pengeras. Adzan nggak make pengeras. ... Ini 

konsensus yang disepakati antar tokoh-tokoh agama yang lainnya." 

 

Kepala Desa Sukoreno, H. Achmad Choiri, juga mengonfirmasi 

bahwa norma ini dipatuhi sebagai kebijakan bersama.100 Dalam teori 

Giddens, konsensus ini adalah struktur dalam bentuk aturan normatif yang 

memandu tindakan. Kepatuhan rutin warga Muslim terhadap aturan ini 

 
99 Putnam, Bowling alone. 
100 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno, Mei 2024. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

78 

 

 

setiap tahun mereproduksi dan mengukuhkan struktur harmoni tersebut, 

sekaligus mentransformasikan potensi konflik (kebisingan vs. 

kekhusyukan) menjadi momen solidaritas. 

Ketiga, objektivasi termanifestasi dalam aturan formal-informal 

terkait penyembelihan hewan dan konsumsi makanan dalam acara bersama. 

Aturan ini lahir dari negosiasi yang sensitif antara tuntutan syariat Islam 

(halal) dan kebutuhan sosial untuk bersilaturahmi. Parekh akan melihat ini 

sebagai contoh dialog antarbudaya yang produktif, di mana perbedaan nilai 

yang mendasar (halal vs. non-halal) tidak diabaikan, tetapi dikelola melalui 

penciptaan mekanisme bersama yang menghormati prinsip masing-

masing.101 Mekanisme ini, penyembelihan khusus oleh Muslim, telah 

menjadi standar prosedur operasional yang diterima semua pihak. Ustadz 

Suripto menjelaskan dasar normatifnya: 

"penyembelihan hayawan tidak ada kalimat bismillahnya minimal 

kalimat Allah, itu dalam hukum Islam diharamkan. ... Jadi 

penyembelihan kadang-kadang nek sing muslim dikhususkan. Nanti 

disuruh menyembelih orang muslim, ikannya. Nah, sing untuk orang 

muslim."102 

 

Ustadz Samsul Huda menambahkan bahwa penyimpangan dari 

aturan ini akan menyebabkan penolakan dari warga Muslim.103 Aturan ini, 

dalam analisis Putnam, adalah norma yang ditegakkan (enforced norm) 

yang menjaga kualitas bridging social capital dengan memastikan tidak ada 

pihak yang merasa nilai dasarnya dilanggar. Secara Giddensian, aturan ini 

 
101 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
102 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
103 Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam Sukoreno, Mei 2024. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

79 

 

 

adalah struktur yang membatasi (constraining) pilihan di satu sisi (tidak bisa 

sembarang sembelih), tetapi sekaligus memungkinkan (enabling) interaksi 

sosial yang luas dan aman di sisi lain. 

Keempat, objektivasi terjadi melalui penyepakatan terminologi 

untuk menghindari tumpang tindih istilah keagamaan yang sensitif. Ini 

adalah proses delimitasi simbolik yang sangat canggih, menunjukkan 

tingkat kedewasaan dialog yang tinggi. Menurut Parekh, pengakuan bahwa 

istilah keagamaan mengandung muatan teologis yang dalam dan karenanya 

perlu dihormati, adalah bagian dari pengakuan terhadap integritas budaya 

masing-masing kelompok.104 Penciptaan istilah baru “Dana Punia” sebagai 

padanan fungsi “zakat” dalam tradisi Hindu adalah contoh dari generasi 

kultural bersama (shared cultural generation). Ustadz Suripto menceritakan 

proses negosiasinya: 

"Akhirnya, iku juga me-menamakan bahwa dia setiap tahun hari 

raya Nyepi itu membagikan beras itu dinamakan zakat. Akhirnya 

saya duduk bersama. ... Ambillah dari agama sampean nama yang 

tidak benturan dengan muslim. ... Akhirnya sekarang diberi nama 

Dana Punia, Zakadnya itu."105 

 

Kesepakatan untuk menggunakan istilah yang berbeda tetapi 

fungsional ini telah menjadi konvensi linguistik bersama yang mencegah 

konflik semantik dan menjaga batas identitas. Dari perspektif modal sosial, 

ini adalah investasi dalam koordinasi kognitif yang mengurangi 

kesalahpahaman. Dalam kerangka Giddens, ini adalah agen (tokoh agama) 

 
104 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
105 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

80 

 

 

yang secara aktif menggunakan sumber daya interpretatif mereka untuk 

mereproduksi struktur komunikasi yang jelas, sekaligus 

mentransformasikan struktur kebingungan yang berpotensi konflik. 

Kelima, objektivasi mencapai bentuknya yang paling formal melalui 

institusionalisasi forum dialog lintas agama, seperti FKUB (Forum 

Kerukunan Umat Beragama). Lembaga ini merupakan kristalisasi tertinggi 

dari komitmen kolektif untuk menjaga harmoni. Dalam klasifikasi Parekh, 

keberadaan forum semacam ini menandai masyarakat yang tidak hanya 

akomodatif, tetapi juga partisipatif dan bergerak ke arah kritis-

kosmopolitan, di mana perbedaan didiskusikan secara terbuka dan 

dilembagakan.106 Putnam akan melihat FKUB sebagai jejaring 

kelembagaan (institutional network) yang menjadi infrastruktur bagi 

bridging social capital, tempat norma dan kepercayaan dipelihara dan 

diperbarui.107 Kepala Desa menjelaskan fungsi objektif forum ini: 

"FKUB (Forum Kerukunan Umat Beragama) dibentuk sebagai 

kebijakan desa untuk memastikan komunikasi tersambung dan 

menyelesaikan polemik kecil antar umat beragama. Forum ini 

melibatkan perwakilan dari setiap agama, termasuk Sapta Darma, 

Katolik, dan Hindu."108 

 

Walaupun pertemuannya tidak sering, eksistensi forum ini sendiri 

sudah menjadi struktur objektif yang siap digunakan. Ustadz Suripto juga 

menyebutkan forum tahunan yang diselenggarakan di halaman gereja 

 
106 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
107 Putnam, Bowling alone. 
108 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

81 

 

 

sebagai ruang dialog.109 Dalam teori Giddens, FKUB adalah sistem 

kelembagaan yang merupakan perwujudan dari struktur aturan dan sumber 

daya. Keberadaannya memungkinkan agen (tokoh agama) untuk melakukan 

koordinasi, dan melalui kegiatannya yang berulang, ia terus mereproduksi 

dirinya sendiri sebagai bagian tak terpisahkan dari tatanan sosial Sukoreno. 

Secara keseluruhan, proses objektivasi di Desa Sukoreno telah 

mengubah nilai-nilai inklusivitas yang subjektif menjadi sebuah arsitektur 

sosial objektif yang terdiri dari norma, kesepakatan, dan lembaga. Proses ini 

diperkaya dan dapat dijelaskan melalui sintesis teori: norma-norma tersebut 

merupakan buah dari dialog pengakuan ala Parekh, yang telah membangun 

modal sosial bridging yang kuat ala Putnam, dan melalui praktik berulang, 

norma-norma tersebut telah menjadi struktur yang memungkinkan dan 

mengikat ala Giddens. Struktur objektif ini tidak kaku, tetapi hidup karena 

terus dipraktikkan dan direproduksi dalam interaksi sehari-hari. 

Keberhasilan objektivasi ini menciptakan landasan yang kokoh untuk tahap 

terakhir dalam konstruksi realitas sosial: internalisasi, di mana norma-

norma harmonis ini tidak lagi dipahami sebagai aturan luar, tetapi diadopsi 

sebagai keyakinan, nilai, dan identitas diri oleh masing-masing anggota 

masyarakat Sukoreno. 

3. Internalisasi: Penyerapan Nilai Inklusivitas dalam Diri Masyarakat 

Internalisasi, dalam dialektika konstruksi sosial Berger dan 

Luckmann, merupakan tahap final di mana individu-individu dalam 

 
109 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

82 

 

 

masyarakat mengadopsi realitas sosial yang telah terobjektivasi, berupa 

norma, nilai, dan pengetahuan bersama, ke dalam kesadaran subjektif 

mereka. Proses ini mengubah apa yang awalnya bersifat eksternal dan 

mungkin dipaksakan, menjadi bagian dari keyakinan, identitas, dan pola 

perilaku yang dianggap wajar dan alamiah.110 Di Desa Sukoreno, 

internalisasi nilai-nilai inklusivitas dan harmoni sosial tidak terjadi secara 

otomatis, tetapi melalui proses pembelajaran sosial yang panjang dan 

partisipatif. Untuk memahami kedalaman dan dinamika internalisasi ini, 

kerangka teoritis perlu diperluas. Teori multikulturalisme Bhikhu Parekh 

membantu menjelaskan bagaimana nilai-nilai toleransi dan pengakuan 

terhadap perbedaan diinternalisasi hingga membentuk identitas kolektif 

yang kosmopolitan, di mana individu merasa nyaman dengan keragaman 

dan menganggapnya sebagai kekayaan.111 Teori modal sosial Robert 

Putnam mengungkap bahwa internalisasi norma-norma resiprositas dan 

kepercayaan umum telah menciptakan habitus kooperatif yang menjadi 

modal sosial yang berkelanjutan, melampaui sekadar perhitungan rasional 

jangka pendek.112 Sementara itu, teori strukturasi Anthony Giddens 

memungkinkan kita melihat internalisasi sebagai proses di mana struktur 

(norma harmoni) tidak hanya membatasi tindakan, tetapi juga dijadikan 

sumber daya oleh agen (warga) untuk menjalani kehidupan sehari-hari 

 
110 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the 

Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966. 
111 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
112 Putnam, Bowling alone. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

83 

 

 

dengan percaya diri dalam kerangka koeksistensi damai, sehingga 

mereproduksi struktur tersebut secara terus-menerus.113 Dengan demikian, 

internalisasi di Sukoreno adalah kristalisasi keberhasilan konstruksi sosial, 

di mana harmoni telah menjadi "naluri kedua" bagi warganya. 

Pertama, internalisasi tercermin dalam pola hubungan sehari-hari 

yang cair dan spontan antarwarga berbeda agama. Gotong royong lintas 

agama bukan lagi proyek yang disengaja, melainkan respons alami yang 

muncul dari habitus inklusif yang telah terbentuk. Dari perspektif Parekh, 

ini adalah indikator masyarakat yang telah mencapai tingkat 

kosmopolitanisme praktis, di mana batas-batas identitas keagamaan 

menjadi cair dalam ranah kewargaan dan solidaritas sosial.114 Putnam akan 

membaca tindakan spontan ini sebagai bukti kuatnya norma resiprositas 

yang telah menginternal (internalized norm of reciprocity) dan tingginya 

kepercayaan umum (generalized trust) di antara kelompok yang berbeda.115 

Ustadz Suripto menggambarkan fenomena ini dalam pembangunan 

mushola: 

"Dulu saya dibangun mushola saja dulu yang ikut nyemplong 

(fondasi) bahasane, bukan dari muslim, campur. itu tanpa diundang. 

Enten seng ngekei rokok. Kesadaran diri sendiri."116 

 

Bantuan spontan dari warga non-Muslim ini menunjukkan bahwa 

nilai gotong royong lintas agama telah terinternalisasi sedemikian rupa 

 
113 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 
114 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
115 Putnam, Bowling alone. 
116 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

84 

 

 

sehingga menjadi bagian dari "kesadaran diri sendiri". Dalam kerangka 

Giddens, tindakan spontan ini adalah praktik rutin yang menggunakan 

struktur norma gotong royong dan kepercayaan sebagai sumber daya, 

sekaligus terus mereproduksi struktur tersebut setiap kali tindakan serupa 

terjadi. 

Kedua, internalisasi tampak pada sikap saling menjaga perasaan 

(mutual sensitivity) yang telah menjadi kebiasaan otomatis. Sikap ini 

melampaui kepatuhan pada aturan formal; ini adalah etiket sosial internal 

yang mengatur interaksi. Parekh akan melihat ini sebagai buah dari 

pengakuan (recognition) yang telah meresap, di mana masing-masing pihak 

tidak hanya tahu tetapi juga merasakan pentingnya menghormati ruang 

sakral pihak lain.117 Putnam akan menyebutnya sebagai bentuk social 

empathy yang merupakan produk dari bridging social capital yang 

matang.118 Ustadz Mukhtarudin mencontohkan pola perilaku yang telah 

menjadi kebiasaan: 

Saat acara selamatan Hindu, ia dan warga Muslim lainnya duduk di 

luar atau emperan, menghormati ritual yang berlangsung di 

dalam.119 

 

Ibu Surip memberikan konfirmasi dari perspektif penerima: 

"Warga Muslim yang datang, mereka tidak masuk ke dalam kalau 

kami lagi sembahyang. Mereka tunggu di luar, ngobrol santai. Kami 

juga begitu kalau ke acara mereka."120 

 
117 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
118 Konsep social empathy mengacu pada kemampuan untuk memahami perasaan dan perspektif 

orang dari kelompok sosial yang berbeda. 
119 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
120 Ibu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim, 20 Juli 2025. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

85 

 

 

Pernyataan "kami juga begitu" menunjukkan bahwa internalisasi 

telah terjadi secara timbal balik dan simetris. Dari sudut pandang Giddens, 

pola penghormatan ruang ini adalah praktek berulang yang terpola yang 

secara diam-diam namun kuat mereproduksi tatanan sosial yang 

menghargai privasi dan kekhusyukan ritual. Ini adalah struktur yang telah 

menjadi pedoman bertindak yang hampir tak terpikirkan. 

Ketiga, internalisasi melahirkan identitas kolektif baru yang 

inklusif, yaitu identitas sebagai "warga Sukoreno" atau "Desa Pancasila". 

Julukan ini bukan hanya label eksternal, tetapi telah diadopsi dan 

dibanggakan sebagai bagian dari diri. Parekh akan mengategorikan ini 

sebagai pembentukan identitas hibrid atau kosmopolitan, di mana identitas 

lokal (warga Sukoreno) dan nilai-nilai nasional (Pancasila) menyatu dengan 

pengakuan terhadap keragaman.121 Identitas bersama ini berfungsi sebagai 

pemersatu simbolik yang mengatasi perbedaan primodial. Putnam akan 

melihat identitas bersama ini sebagai fokus loyalitas yang memperluas 

(expanding circle of loyalty), yang memperkuat ikatan kewargaan (civic 

bond).122 Dalam kerangka Giddens, identitas "Desa Pancasila" adalah 

sumber daya legitimasi yang digunakan warga untuk memahami dan 

membenarkan tindakan inklusif mereka, sekaligus aturan normatif yang 

memandu perilaku kolektif. 

 
121 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
122 Putnam, Bowling alone. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

86 

 

 

Keempat, internalisasi direproduksi dan ditransmisikan ke generasi 

muda melalui sosialisasi dalam keluarga dan komunitas. Nilai toleransi 

tidak berhenti pada satu generasi, tetapi diwariskan sebagai modal budaya 

dan modal sosial. Parekh menekankan pentingnya pendidikan multikultural 

dalam keluarga dan komunitas untuk keberlanjutan masyarakat plural.123 

Putnam akan menyoroti peran jejaring sosial antar-generasi dalam 

mentransmisikan norma dan kepercayaan.124 Ustadz Samsul Huda 

menceritakan fenomena pewarisan nilai ini: 

Anak-anak dari keluarga Hindu yang masuk Islam tetap menjaga 

hubungan baik dengan keluarga besarnya yang masih Hindu.125 

 

Fakta bahwa anak-anak ini mampu menjaga hubungan baik 

menunjukkan bahwa mereka tidak hanya menginternalisasi ajaran agama 

baru, tetapi juga tidak menginternalisasi prasangka atau permusuhan 

terhadap identitas lama keluarga mereka. Ini adalah bukti kuat internalisasi 

nilai inklusivitas yang lebih dalam daripada sekedar konversi formal. Dalam 

perspektif Giddens, proses sosialisasi ini adalah momen dimana struktur 

(nilai toleransi) dipelajari dan diadopsi oleh agen baru (generasi muda), 

yang kemudian akan terus mereproduksinya melalui tindakan mereka di 

masa depan. 

Kelima, internalisasi mencapai tingkat kognitif yang mendalam, di 

mana warga memahami dan meyakini filosofi hidup berdampingan secara 

 
123 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
124 Putnam, Bowling alone. 
125 Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

87 

 

 

damai sebagai sesuatu yang wajar dan niscaya. Keyakinan ini telah menjadi 

skema kognitif atau cara memandang dunia (weltanschauung). Parekh akan 

menyebutnya sebagai kesadaran multikultural (multicultural 

consciousness).126 Putnam akan menghubungkannya dengan narasi bersama 

(shared narrative) tentang komunitas mereka.127 Ustadz Mukhtarudin 

mengartikulasikan filosofi ini dengan jelas: 

"Masalahnya kita itu gak bisa hidup secara ... hidup beragama yang 

secara ... hukum apa terindividu dalam Islam. Karena hidup kita 

tetap terus sebagaimana kita hidup di negara Indonesia yang sifatnya 

itu ee berbeda agama. Ada sisi bineka tunggal kita. Maka kita harus 

saling menghormati sesama mereka."128 

 

Pernyataan ini bukan sekadar retorika, tetapi refleksi dari keyakinan 

yang telah terinternalisasi: bahwa hidup dalam keberagaman adalah 

keniscayaan sosial (social given) dan tanggung jawab moral. Dari kacamata 

Giddens, pemahaman ini adalah kesadaran diskursif (discursive 

consciousness) tentang aturan main masyarakat majemuk, yang memandu 

tindakan praktis mereka. 

Secara keseluruhan, proses internalisasi di Desa Sukoreno 

menunjukkan bahwa nilai-nilai inklusivitas dan harmoni sosial telah 

berhasil melakukan perjalanan panjang dari eksternalisasi (tindakan tokoh 

agama), melalui objektivasi (norma dan kesepakatan bersama), hingga 

akhirnya terinternalisasi menjadi keyakinan, kebiasaan, dan identitas 

kolektif warga. Proses ini diperkaya oleh sintesis teori: internalisasi 

 
126 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
127 Putnam, Bowling alone. 
128 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

88 

 

 

menciptakan identitas kosmopolitan ala Parekh yang menghargai 

keragaman; ia mengkristalkan modal sosial yang dalam dan berkelanjutan 

ala Putnam yang berbasis pada kepercayaan dan norma resiprositas; dan 

melalui praktek rutin yang menggunakan struktur sebagai sumber daya, ia 

secara terus-menerus mereproduksi struktur harmoni tersebut ala Giddens. 

Konfirmasi dari berbagai narasumber seperti Ibu Surip dan Ibu Saudah 

menunjukkan bahwa internalisasi ini bersifat timbal balik dan menyeluruh, 

melibatkan baik pelaku dakwah maupun komunitas penerima. Dengan 

tercapainya internalisasi, konstruksi sosial atas realitas harmoni di Desa 

Sukoreno menjadi lengkap dan berkelanjutan. Harmoni bukan lagi proyek 

yang harus diupayakan dengan susah payah, melainkan habitus dan 

lingkungan hidup yang alami bagi warganya. Inilah puncak dari konstruksi 

dakwah multikultural: menciptakan suatu tatanan sosial di mana perbedaan 

tidak lagi dilihat sebagai ancaman, tetapi sebagai bagian yang tak 

terpisahkan dari diri dan komunitas mereka. 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 4.2 Model Konstruksi Habitus Harmoni di Desa Sukoreno 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

89 

 

 

B. Analisis Pertimbangan Tokoh Agama dalam Mengonstruksi Dakwah 

Multikultural 

1. Pertimbangan Teologis-Normatif: Memaknai Islam sebagai Rahmatan 

lil ‘Alamin 

Dalam konteks masyarakat multikultural seperti Desa Sukoreno, 

pendekatan dakwah yang diambil oleh tokoh agama tidak hanya didasarkan 

pada pertimbangan sosial-pragmatis, melainkan juga berakar pada 

pemahaman teologis yang mendalam tentang hakikat Islam sebagai agama 

rahmat bagi seluruh alam (rahmatan lil ‘alamin). Perspektif ini menjadi 

landasan normatif yang mengarahkan praktik dakwah mereka ke arah yang 

inklusif, dialogis, dan menghormati keberagaman. Melalui analisis 

wawancara mendalam dengan ketiga tokoh kunciUstadz Mukhtarudin, 

Ustadz Suripto, dan Ustadz Samsul Hudadapat dilihat bagaimana 

interpretasi terhadap ajaran Islam diterjemahkan menjadi strategi dakwah 

yang selaras dengan prinsip multikulturalisme, khususnya teori Bhikhu 

Parekh yang menekankan kesetaraan dalam perbedaan, interaksi 

antarbudaya, dan partisipasi aktif semua kelompok dalam kehidupan 

sosial.129 

Kerangka Teologis dan Multikultural 

Bhikhu Parekh dalam Rethinking Multiculturalism menegaskan 

bahwa masyarakat multikultural yang sehat tidak lahir dari asimilasi paksa 

atau isolasi kultural, melainkan dari pengakuan terhadap kesetaraan 

 
129 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

90 

 

 

identitas kultural yang berbeda serta terciptanya ruang interaksi produktif 

antarbudaya.130 Prinsip ini selaras dengan nilai inti Islam rahmatan lil 

‘alamin, yang menuntut agar dakwah tidak menjadi alat dominasi atau 

pemaksaan, melainkan sarana penyebaran kasih sayang, keadilan, dan 

penghormatan terhadap martabat manusia tanpa memandang latar belakang 

agamanya. Dalam kerangka ini, dakwah multikultural dapat dipahami 

sebagai bentuk cultural translation di mana pesan universal Islam 

diadaptasi ke dalam bahasa dan praktik kultural lokal tanpa menghilangkan 

esensi ajarannya. 

Teori strukturasi Anthony Giddens juga relevan di sini: praktik 

dakwah tidak hanya mereproduksi struktur sosial yang ada (seperti norma 

gotong royong dan toleransi), tetapi juga mentransformasikannya melalui 

agensi para tokoh agama yang bertindak sebagai institutional 

entrepreneur.131 Sementara itu, konsep bridging social capital dari Robert 

Putnam membantu menjelaskan bagaimana jaringan lintas agama yang 

dibangun melalui dakwah inklusif dapat memperkuat kohesi sosial di tengah 

keberagaman.132 

Pemaknaan Islam sebagai Rahmat Universal 

Ustadz Mukhtarudin menegaskan bahwa landasan teologis 

dakwahnya berakar pada pemahaman bahwa Islam adalah agama yang 

membawa rahmat, bukan kekerasan atau radikalisme. Ia menyatakan: 

 
130 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
131 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 
132 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

91 

 

 

“Maka agama Islam harus diwujudkan sebagai agama 

yang rahmatan lil ‘alamin. Jangan sampai Islam itu mewujudkan 

yang istilahnya agama yang radikal ya, yang sifatnya itu keras. Tapi 

ternyata Islam itu adalah rahmatan lil ‘alamin. Sehingga dalam 

acara apapun gak pernah menampik. Cuma kadang-kadang ada 

sistem yang berbeda cara kita menghadapinya kan ngoten itu. Maka 

harus pintar-pintar, harus pintar-pintar menghadapi orang yang 

berbeda agama. Yang penting jangan sampai ada kecemburuan 

sosial yang menjadikan kesenggangan.”133 

 

Pernyataan ini menunjukkan kesadaran teologis yang dalam: Islam 

dipahami sebagai kekuatan moral yang inklusif, bukan eksklusif. 

Konsep rahmatan lil ‘alamin diterjemahkan secara operasional menjadi 

sikap terbuka terhadap partisipasi dalam acara lintas agama, dengan tetap 

menjaga kepekaan sosial agar tidak memicu kecemburuan. Pendekatan ini 

mencerminkan prinsip kesetaraan dalam perbedaan ala Parekh, di mana 

identitas keislaman tidak digunakan untuk mendominasi, melainkan untuk 

membangun relasi setara dengan kelompok lain.134 

Lebih lanjut, Mukhtarudin mengaitkan sikapnya dengan teladan 

Nabi Ibrahim, yang tetap menghormati tamu yang berbeda keyakinan: 

“Ngeten Pak karena sering terjadi ya Pak ya ketika saya itu memang 

saya hidup dalam masalah di masyarakat itu selebih cenderung saya 

itu mengutamakan daripada hidup yang sifatnya apa 

itu, Rahman ya. Rahman itu punya rasa kasih sayang dengan 

siapapun. Sehingga mengkaji ini merujuk dengan kisah Nabi 

Ibrahim ya, Pak. Pada waktu Nabi Ibrahim itu kedatangan orang 

Nasrani terus dia itu gak mau makan. … Maka ee ternyata ilmu itu 

memang penting sekali. Jadi sehingga ilmu itu harus digunakan di 

mana pun juga bilamana kita hidup.”135 

 

 
133 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
134 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
135 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

92 

 

 

Di sini, nilai rahman (kasih sayang universal) dan keteladanan Nabi 

Ibrahim dijadikan kerangka normatif untuk membangun interaksi sosial 

yang manusiawi dan toleran. Ilmu dipandang sebagai alat untuk memahami 

kompleksitas sosial, sehingga dakwah tidak terjebak pada pendekatan 

tekstual yang kaku. Sikap ini sejalan dengan bentuk 

masyarakat akomodatif Parekh, di mana kelompok mayoritas (Muslim) 

menciptakan ruang untuk kebutuhan dan identitas kelompok minoritas 

tanpa menghapus perbedaan.136 

Ustadz Suripto mendasarkan pendekatannya pada pemahaman 

tentang dua dimensi hubungan dalam Islam: hablum minallah (hubungan 

dengan Allah) dan hablum minannas (hubungan dengan manusia). Dalam 

konteks masyarakat plural, ia secara strategis menekankan hablum 

minannas sebagai pintu masuk dakwah yang efektif: 

“Jadi Anda kan sudah paham, saya kasih tahu, hukumnya kan 

berapa? Ada dua toh, satu hablum minallah, dua hablum minannas. 

Di hablum minallah disini kita hidup sendiri. Tidak bisa. Kita hidup 

sendiri. Dengan cara itulah Alhamdulillah banyak yang masuk 

Islam.”137 

 

Dengan menekankan hablum minannas, Suripto menggeser fokus 

dakwah dari konversi iman semata ke pembangunan relasi sosial yang baik. 

Ini merupakan bentuk interaksi antarbudaya yang produktif dalam kerangka 

Parekh, di mana dakwah menjadi medium untuk memperkuat solidaritas 

 
136 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
137 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

93 

 

 

kemanusiaan lintas iman.138 Beliau juga menggunakan analogi ritual Islam 

untuk menunjukkan akar bersama umat beragama: 

“Nggih. Terutama senjata yang paling bisa khususnya mayoritas 

muslimnya juga, dari kalangan Hindunya juga, baik Nasraninya 

juga. … Coba saya ambil dari sholat yang paling terakhir, tahiyat. 

Nah itu sudah menunjukkan kebersamaan dan persaudaraan 

kita. Kama sholaita ala sayyidina Ibrahim wa ala ali sayyidina 

Ibrahim. Jadi kita tuh hidup ini sama-sama duluan Nabi Ibrahim. … 

Nah, nek sampeyan membenci dari salah satu yang saya katakan 

baik Nasrani, berarti sampeyan sholat kan tanpa tahiyat. Jadi gugur 

sudah tahiyat.”139 

 

Dengan merujuk pada doa tahiyat yang mendoakan Nabi Ibrahim 

dan keluarganyayang diyakini sebagai leluhur bersama Muslim, Yahudi, dan 

KristenSuripto menunjukkan bahwa persaudaraan kemanusiaan tertanam 

dalam ritual Islam sendiri. Pendekatan ini mencerminkan partisipasi 

aktif semua kelompok dalam narasi keagamaan yang inklusif, sekaligus 

mengikis fanatisme sektarian.140 

Ustadz Samsul Huda sebagai Ketua FKUB juga menekankan 

pentingnya menjaga harmoni sosial sebagai bagian dari tanggung jawab 

keagamaan: 

“Saya kan, kalau FKUB kan yo penting damai, saling menghormati. 

Kan ini kan menurut pendapat saya sebagai tokoh agama kan, Pak, 

ya. Walaupun dikeraskan dengan teman-tokoh agama yang lain ya 

seperti itu. … Forum kerukunan. Pokoknya satu nggak 

mengganggu.”141 

 

Pernyataan ini menunjukkan komitmen pada nilai perdamaian dan 

penghormatan sebagai prinsip dasar dalam berdakwah. Peran sebagai 

 
138 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
139 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
140 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
141 Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

94 

 

 

fasilitator dialog lintas agama menguatkan posisinya sebagai agen yang 

membangun bridging social capital, sesuai dengan teori Putnam.142 

Motivasi Intrinsik: Dari Teologi ke Praksis Sosial 

Ketiga tokoh agama tersebut tidak hanya memahami Islam sebagai 

sistem doktrin, tetapi sebagai sumber nilai yang harus diwujudkan dalam 

tindakan nyata. Ustadz Mukhtarudin menyatakan: 

“Kita harus mencintai siapapun kan gitu. Sejelek apapun orangnya 

tetap harus kita sayangi, gak boleh kita benci. Rahasia Allah untuk 

menguji kita kan. Ya memang saya utamakan rasa cinta kepada 

sesama. Sehingga dengan apa Rasulullah dakwahnya kan seperti itu. 

Rasulullah dakwah kepada siapapun tidak pernah membenci 

siapapun.”143 

 

Di sini, cinta dan kasih sayang universal (mahabbah) dijadikan 

motivasi intrinsik dalam berdakwah. Pendekatan ini menghindari 

konfrontasi dan lebih mengedepankan keteladanan perilaku, sesuai dengan 

prinsip Parekh tentang masyarakat kosmopolitan, di mana batas-batas 

identitas keagamaan tidak menjadi penghalang untuk membangun relasi 

kemanusiaan yang mendalam.144 

Ustadz Suripto bahkan mengembangkan strategi dakwah yang ia 

sebut “budaya dulu, agama belakang”, dimana nilai-nilai budaya lokal yang 

universal (seperti gotong royong, silaturahmi) dijadikan pintu masuk 

sebelum pesan agama yang lebih spesifik: 

“Ya. Akhirnya diterima. Dan kita sepakat, bahwa jatah-jatah yang di 

depan nanti, sampean tidak usah mengambil bagian satu bagian. … 

 
142 Putnam, Bowling alone. 
143 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
144 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

95 

 

 

Budaya, yang saya utamakan budaya nanti agama di belakangnya 

untuk memberi pembenaran.”145 

 

Strategi ini menunjukkan kemampuan adaptasi kontekstual yang 

tinggi: dengan mengedepankan budaya sebagai common ground, dakwah 

dapat diterima tanpa dianggap sebagai ancaman terhadap identitas 

kelompok lain. Ini merupakan bentuk negosiasi kultural yang canggih, di 

mana dakwah tidak lagi bersifat satu arah, melainkan dialogis dan 

partisipatif.146 

Analisis Integratif: Teologi, Multikulturalisme, dan Struktur Sosial 

Berdasarkan paparan data di atas, dapat disimpulkan bahwa 

pertimbangan teologis-normatif menjadi fondasi utama bagi konstruksi 

dakwah multikultural di Desa Sukoreno. Pemahaman tentang Islam 

sebagai rahmatan lil ‘alamin telah mengarahkan para tokoh agama untuk 

mengadopsi pendekatan yang inklusif, dialogis, dan peka terhadap konteks 

sosial-budaya. 

Dalam kerangka teori Bhikhu Parekh147, praktik dakwah di 

Sukoreno mencerminkan tiga prinsip utama multikulturalisme: 

1. Kesetaraan dalam perbedaan: Identitas keislaman tidak digunakan untuk 

mendominasi, melainkan untuk membangun relasi setara dengan 

kelompok Hindu, Kristen, dan Sapta Darma. 

2. Interaksi antarbudaya yang produktif: Dakwah dilakukan melalui 

partisipasi dalam ritual lintas agama, penggunaan bahasa simbolik yang 

 
145 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
146 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
147 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

96 

 

 

inklusif (bahasa siri), dan adaptasi pesan keagamaan dengan kearifan 

lokal. 

3. Partisipasi aktif semua kelompok: Forum FKUB, kegiatan bakti sosial 

bersama, dan musyawarah desa menjadi ruang di mana semua kelompok 

agama terlibat dalam pengambilan keputusan kolektif. 

Dari segi bentuk masyarakat, Sukoreno menunjukkan transisi dari 

masyarakat akomodatif (di mana kelompok mayoritas memberikan ruang 

bagi minoritas) menuju kosmopolitan (di mana identitas keagamaan tidak 

lagi menjadi batas rigid dalam interaksi sosial).148 Proses ini diperkuat oleh 

peran tokoh agama Islam sebagai agen perubahan (institutional 

entrepreneur) yang mampu mentransformasi struktur sosial melalui praktik 

dakwah yang inklusif, sesuai dengan teori strukturasi Anthony Giddens.149 

Sementara itu, konsep bridging social capital (Putnam) terwujud 

dalam jaringan lintas agama yang terbentuk melalui kegiatan bersama, 

saling bantu dalam pembangunan tempat ibadah, dan gotong royong 

sosial.150 Modal sosial ini menjadi perekat kohesi yang mencegah potensi 

konflik dan memperkuat ketahanan masyarakat plural. 

Pertimbangan teologis-normatif tentang Islam sebagai rahmatan lil 

‘alamin telah menjadi panduan moral yang mengarahkan dakwah di Desa 

Sukoreno ke arah yang inklusif, dialogis, dan kontekstual. Pemahaman ini 

tidak hanya bersifat doktrinal, tetapi telah diinternalisasi dan 

 
148 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
149 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 
150 Putnam, Bowling alone. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

97 

 

 

dieksternalisasi dalam bentuk praktik sosial nyata yang menghormati 

keberagaman, membangun dialog antarbudaya, dan memperkuat kohesi 

sosial. Melalui pendekatan ini, dakwah berhasil berfungsi sebagai instrumen 

transformasi sosial yang tidak hanya menyampaikan pesan keagamaan, 

tetapi juga merawat harmoni dalam masyarakat multikulturalsesuai dengan 

prinsip Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam. 

2. Pertimbangan Sosiologis-Konteksual: Respons Terhadap Realitas 

Masyarakat Plural 

Para tokoh agama Islam di Desa Sukoreno tidak hanya berangkat 

dari pertimbangan teologis-normatif, tetapi juga membaca secara kritis 

realitas sosiologis-kontekstual yang melingkupi komunitas mereka. 

Respons terhadap kondisi objektif masyarakat yang majemuk ini bersifat 

pragmatis-strategis, didasarkan pada kesadaran bahwa pendekatan dakwah 

yang homogen dan eksklusif tidak hanya tidak efektif, tetapi juga berpotensi 

mengganggu stabilitas sosial yang telah terbangun. Melalui lensa teori 

multikulturalisme Bhikhu Parekh dan teori modal sosial Robert Putnam, 

dapat dilihat bagaimana pertimbangan sosiologis ini mendorong terciptanya 

strategi dakwah yang adaptif, preventif, dan berorientasi pada penguatan 

kohesi sosial. 

Membaca Realitas Plural dalam Kerangka Teoretis 

Bhikhu Parekh dalam klasifikasi masyarakat multikulturalnya 

mengidentifikasi lima bentuk masyarakat: isolasionis, akomodatif, 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

98 

 

 

otonomis, kritikal, dan kosmopolitan.151 Desa Sukoreno dalam hal ini 

menunjukkan karakteristik masyarakat akomodatif, di mana kelompok 

mayoritas (Muslim) secara aktif menciptakan ruang bagi kebutuhan dan 

identitas kelompok minoritas (Hindu, Katolik, Kristen, Sapta Darma) tanpa 

melakukan asimilasi paksa. Namun, dinamika sosial di Sukoreno juga 

menunjukkan kecenderungan menuju masyarakat kosmopolitan, di mana 

batas-batas identitas keagamaan menjadi lebih cair dan interaksi lintas 

budaya terjadi secara alamiah.152 

Di sisi lain, teori strukturasi Anthony Giddens membantu 

menjelaskan bagaimana para tokoh agama sebagai agen sosial tidak hanya 

mereproduksi struktur sosial yang ada (seperti norma gotong royong dan 

toleransi), tetapi juga secara aktif mentransformasikannya melalui praktik 

dakwah yang responsif terhadap konteks.153 Sementara itu, konsep bridging 

social capital dari Robert Putnam menjadi kunci untuk memahami 

bagaimana jaringan lintas agama yang dibangun melalui kegiatan bersama 

dapat berfungsi sebagai peredam potensi konflik dan penguat kohesi 

sosial.154 

Tiga Dimensi Pertimbangan Sosiologis-Konteksual 

a. Kesadaran Akan Komposisi Penduduk yang Beragam 

Para tokoh agama secara eksplisit menyadari bahwa mereka 

hidup dalam masyarakat yang secara demografis sangat 

 
151 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
152 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
153 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 
154 Putnam, Bowling alone. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

99 

 

 

beragam. Ustadz Mukhtarudin menggambarkan realitas ini dengan 

jelas: 

"Ya karena ya karena beda agama ya Mas. Yang kedua itu 

memang dengan berbeda agama kita harus bisa menyikapi Mas 

karena dengan adanya perbedaan agama di lingkungan kita juga 

perbedaan banyaknya orang yang memang dalam agama itu 

yang sangat kurang sekali karena daerah sukoreno itu agamanya 

yang paling banyak adalah nol sih, Mas ya. Kategori orang 

sukoreno itu nol betul-betul nol sehingga pendasaran ilmu 

agama sama sekali gak mengerti ngoten. Sehingga dari itu kita 

harus ya harus bersabar betul dalam apa itu membangun iman 

mereka itu bersabar betul. Di samping sisi mereka yang 

kebanyakan itu memang dari akar-akar orang Hindu, Mas."155 

 

Pernyataan ini mengungkap dua hal penting: pertama, 

kesadaran akan keberagaman agama; kedua, pengakuan bahwa tingkat 

pemahaman keagamaan di masyarakat beragam, bahkan banyak yang 

"nol" (minim). Kondisi ini mengharuskan pendekatan dakwah yang 

tidak konfrontatif, tetapi edukatif dan sabar. Kesadaran ini mendorong 

strategi dakwah yang lebih mengedepankan hablum 

minannas (hubungan antarmanusia) sebagai pintu masuk sebelum 

masuk ke aspek doktrinal yang lebih kompleks. 

Ustadz Suripto juga menekankan pentingnya memahami 

konteks demografis ini dalam menyusun strategi komunikasi: 

"Ya walaupun apa pak, berarti walaupun lakum dinukum 

waliyadin, tetap dalam bersikap, apalagi tadi njenengan sanjang 

lek sanjang neng apalagi di speaker ini ya harus dijaga betul. 

Jangan sampai kita itu menyakiti hati saudara kita, namanya 

tidak dakwah itu."156 

 

 
155 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
156 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

100 

 

 

Di sini, prinsip "bagimu agamamu, bagiku agamaku" (QS. Al-

Kafirun: 6) tidak dijadikan alasan untuk tidak berinteraksi, tetapi justru 

menjadi dasar untuk saling menghormati dalam interaksi sehari-hari. 

Kesadaran akan keberagaman ini menghasilkan etika komunikasi yang 

sangat hati-hati, terutama dalam penggunaan media seperti pengeras 

suara, untuk menghindari tersinggungnya kelompok lain. 

b. Kekhawatiran Akan Terjadinya Konflik Sosial 

Pengalaman langsung menangani bibit-bibit konflik telah 

membentuk kesadaran preventif yang kuat di kalangan tokoh 

agama. Ustadz Mukhtarudin menceritakan pengalamannya dalam 

menangani penolakan pembangunan sanggar Sapta Darma: 

"Ngeten, Pak. ketika ada terjadi suatu konflik Pak karena kan 

dulu kan ada sistem sapto dharmo, depan saya kan sapto dharmo 

ingin membikin apa itu sanggra sanggar ya mas ya. Di tanah itu 

tempat yang dibikin sanggar kan pertama sudah disetujui oleh 

masyarakat, saya disuruh untuk menggagalkan Pak. ... Akhirnya 

saya gagalkan dengan cara damai. ... Aku ndak mau istilahnya 

pecah dengan tonggo saya gak mau dibenci oleh tetangga, saya 

tidak mau bermusuhan di tetangga saya dengan masalah-

masalah agama ini."157 

 

Di sini, motif menjaga keharmonisan hubungan tetangga 

(silaturahmi) menjadi pertimbangan yang lebih kuat daripada 

"kemenangan" dalam perdebatan agama. Pendekatan yang dipilih 

adalah melalui jalur hukum desa dan musyawarah, bukan konfrontasi 

langsung. Ini mencerminkan strategi preventif yang sangat matang, di 

 
157 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

101 

 

 

mana kohesi sosial dijaga dengan mengedepankan mekanisme 

penyelesaian konflik yang institusional dan tidak emosional. 

Ustadz Suripto juga menceritakan pengalaman serupa dalam 

menangani potensi perpecahan internal umat Hindu: 

"Itu ada Hindu aliran baru lagi yaitu aliran Hindu Juru Nobi dan 

yang sudah ada kan Hindu Dharma, yang sana itu kan Hindu 

Krisna terus ada lagi Hindu Juru Nobi. Terus dari kalangan 

tokoh-tokoh Hindu Dharma minta tolong kepada kita-kita 

semua bahwa brosur untuk bertandatangan jangan sampai 

menyetujui adanya pembangunan pura yang baru karena kita 

sudah minoritas kok dipecah-pecah lagi."158 

 

Yang menarik, permintaan untuk menolak pembangunan pura 

baru justru datang dari komunitas Hindu sendiri yang khawatir terjadi 

perpecahan internal. Tokoh agama Muslim kemudian merespons 

dengan membantu melalui penandatanganan surat penolakan, 

menunjukkan solidaritas lintas agama yang tidak didasarkan pada 

kepentingan konversi, tetapi pada keinginan bersama untuk menjaga 

stabilitas sosial. Ini adalah contoh konkret dari bridging social 

capital dalam praktik.159 

c. Keinginan untuk Membangun Simpati dan Citra Positif Islam 

Selain motif preventif, terdapat juga motif proaktif dalam 

dakwah multikultural di Sukoreno, yaitu keinginan untuk membangun 

citra positif Islam melalui keteladanan dan pelayanan sosial tanpa 

diskriminasi. Ustadz Mukhtarudin menjelaskan strateginya: 

 
158 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
159 Putnam, Bowling alone. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

102 

 

 

"Cuma untuk kepada masyarakat yang Hindu ya biasalah saya 

itu hidup dengan sosial yang terbaik karena yang saya contoh 

adalah bagaimana sosok seorang Gus Dur ... sehingga untuk 

menjalin hidup sosial yang bisa sejahtera yang tentram dan juga 

saling harmonis kepada yang berbeda agama itu akan 

menjadikan apa itu mereka justru akan simpati kepada agama 

Islam."160 

 

Di sini, keteladanan tokoh seperti Gus Dur (Abdurrahman 

Wahid) yang dikenal inklusif dan humanis dijadikan referensi. 

Logikanya adalah: ketika Muslim menunjukkan akhlak yang baik, 

membantu tanpa pandang agama, dan hidup harmonis dengan tetangga 

yang berbeda keyakinan, maka simpati terhadap Islam akan tumbuh 

secara alami. Ini adalah strategi dakwah bil hal (dakwah melalui 

keteladanan perbuatan) yang bersifat jangka panjang dan tidak 

memaksa. 

Ustadz Suripto bahkan menerapkan prinsip ini dalam praktik 

pembagian zakat dan kurban: 

"Sebaliknya saya gitu, urusan zakat, urusan kurban, jadi kita itu 

enggak memandang dari satu agama. Memang itu layak untuk 

diberi zakat walaupun dia bukan muslim dikasih. Daging 

kurban juga gitu. Sebab saya punya patokan hukum."161 

 

Dengan memberikan bantuan sosial kepada non-Muslim, ia 

tidak hanya menjalankan nilai kemanusiaan universal dalam Islam, 

tetapi juga membangun citra Islam yang rahmatan lil 'alamin, tidak 

eksklusif, tetapi peduli pada semua manusia. Pendekatan ini efektif 

 
160 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
161 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

103 

 

 

dalam mengurangi prasangka dan membangun hubungan timbal balik 

yang positif. 

Dari Kesadaran Sosiologis ke Strategi Dakwah 

Berdasarkan paparan data di atas, dapat dianalisis bahwa 

pertimbangan sosiologis-konteksual para tokoh agama di Sukoreno 

beroperasi dalam tiga level yang saling terkait:162 

1. Level Kognitif: Kesadaran akan realitas demografis yang plural dan 

kompleks. Kesadaran ini mendorong mereka untuk meninggalkan 

pendekatan dakwah yang homogen dan monolitik, beralih ke 

pendekatan yang berbeda dan kontekstual. 

2. Level Preventif: Kekhawatiran akan potensi konflik sosial mendorong 

strategi dakwah yang berfungsi sebagai mediasi dan peredam 

ketegangan. Di sini, tokoh agama bertindak sebagai institutional 

entrepreneur (Giddens) yang memanfaatkan modal sosial dan 

mekanisme lokal (seperti musyawarah desa) untuk mencegah eskalasi 

konflik.163 

3. Level Proaktif: Keinginan untuk membangun simpati dan citra positif 

Islam melahirkan strategi dakwah yang berbasis keteladanan dan 

pelayanan sosial. Ini sesuai dengan prinsip masyarakat 

kosmopolitan Parekh, di mana identitas keagamaan tidak menjadi 

penghalang untuk membangun solidaritas kemanusiaan yang luas.164 

 
162 Untuk analisis level pertimbangan dakwah, lihat Ahidul Asror. Paradigma Dakwah: Konsepsi 

dan Dasar Pengembangan Ilmu Dakwah. Yogyakarta: LKiS, 2018. 
163 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 
164 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

104 

 

 

Dalam kerangka teori Bhikhu Parekh, respons sosiologis ini 

menunjukkan bagaimana masyarakat Sukoreno mengelola keragaman 

melalui: 

• Pengakuan (recognition) terhadap keberadaan kelompok minoritas. 

• Dialog antarbudaya yang produktif, seperti terlihat dalam forum 

FKUB dan musyawarah lintas agama. 

• Partisipasi aktif semua kelompok dalam kegiatan sosial bersama, 

yang memperkuat rasa memiliki kolektif. 

Sementara itu, dari perspektif modal sosial (Putnam), jaringan 

lintas agama yang terbentuk melalui kegiatan gotong royong, saling 

bantu dalam pembangunan tempat ibadah, dan penyelesaian konflik 

bersama telah menciptakan bridging social capital yang kuat.165 Modal 

sosial ini berfungsi sebagai "perekat" yang menjaga kohesi sosial di 

tengah perbedaan. 

Pertimbangan sosiologis-konteksual menjadi pijakan 

pragmatis-strategis bagi dakwah multikultural di Desa Sukoreno. 

Kesadaran akan realitas demografis yang plural, kekhawatiran akan 

potensi konflik sosial, dan keinginan untuk membangun citra positif 

Islam telah mengarahkan para tokoh agama Islam pada strategi dakwah 

yang:166 

 
165 Putnam, Bowling alone. 
166 Ahidul Asror, Percikan Pemikiran Dakwah di Tengah Arus Perubahan Sosial Kontemporer (CV. 

Bildung Nusantara, 2025). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

105 

 

 

a. Adaptif terhadap keragaman budaya dan tingkat pemahaman 

keagamaan masyarakat. 

b. Preventif terhadap konflik, dengan mengedepankan mediasi dan 

musyawarah. 

c. Proaktif dalam membangun simpati melalui keteladanan dan 

pelayanan sosial inklusif. 

Strategi ini tidak hanya efektif dalam menjaga stabilitas sosial, tetapi 

juga berhasil menciptakan lingkungan di mana perbedaan agama tidak lagi 

dilihat sebagai ancaman, melainkan sebagai kekayaan yang perlu dikelola 

secara bijaksana. Dengan demikian, dakwah multikultural di Sukoreno 

berfungsi ganda: sebagai penyampai pesan keagamaan dan sebagai 

instrumen penguatan kohesi sosial dalam masyarakat plural sebuah model 

yang relevan bagi komunitas multikultural lainnya di Indonesia.167 

3. Pertimbangan Kultural-Strategis: Akomodasi terhadap Kearifan 

Lokal dan Efektivitas Komunikasi 

Dalam menjalankan dakwah multikultural, para tokoh agama Islam 

di Desa Sukoreno tidak hanya mempertimbangkan aspek teologis dan 

sosiologis, tetapi juga secara cermat merancang pendekatan kultural-

strategis yang memanfaatkan kearifan lokal dan prinsip komunikasi yang 

efektif. Pertimbangan ini bersifat operasional-taktis, bertujuan untuk 

memastikan pesan dakwah dapat diterima dengan baik tanpa menimbulkan 

resistensi, sekaligus memperkuat kohesi sosial melalui integrasi nilai-nilai 

 
167 Asror, “Paradigma Dakwah: Konsepsi dan Dasar Pengembangan Ilmu.” 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

106 

 

 

Islam dengan praktik budaya setempat. Melalui analisis wawancara 

mendalam, dapat dilihat bagaimana strategi akomodasi kultural dan 

komunikasi yang adaptif ini dijalankan, selaras dengan teori 

multikulturalisme Bhikhu Parekh tentang dialog antarbudaya dan teori 

komunikasi antarbudaya.168 

Kearifan Lokal dan Strategi Komunikasi dalam Kerangka Teoretis 

Bhikhu Parekh dalam Rethinking Multiculturalism menekankan 

pentingnya dialog antarbudaya yang produktif, di mana kelompok-

kelompok budaya tidak hanya saling mentoleransi, tetapi juga terlibat 

dalam pertukaran makna yang saling memperkaya.169 Proses ini sering 

memerlukan akomodasi kultural, penyesuaian pesan dan metode 

komunikasi agar sesuai dengan kerangka kognitif dan nilai-nilai budaya 

penerima. Dalam konteks dakwah, akomodasi kultural mirip dengan 

strategi kulturalisasi yang digunakan Walisongo, di mana unsur-unsur 

budaya lokal diisi dengan nilai-nilai Islam tanpa menghancurkan bentuk 

luarnya.170 

Teori komunikasi antarbudaya juga relevan di sini, khususnya 

konsep komunikasi kontekstual tinggi (high-context communication) yang 

khas masyarakat Jawa, di mana pesan sering disampaikan secara tidak 

langsung, menggunakan simbol, dan sangat memperhatikan hierarki serta 

 
168 Edward T. Hall, Beyond Culture (Anchor Books, 1976). 
169 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
170 A. H. Johns, “Islam in Southeast Asia: Reflections and New Directions,” Indonesia 19 (1975): 

33–55. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

107 

 

 

harmoni sosial.171 Selain itu, konsep modal sosial dari Robert Putnam 

membantu menjelaskan bagaimana kearifan lokal seperti gotong royong 

dan silaturahmi dapat berfungsi sebagai bonding social capital (modal 

sosial yang mengikat dalam kelompok) yang kemudian diubah 

menjadi bridging social capital (modal sosial yang menjembatani antar 

kelompok) melalui interaksi lintas agama.172 

Tiga Dimensi Pertimbangan Kultural-Strategis 

a. Penghormatan dan Pemanfaatan Kearifan Lokal 

Para tokoh agama Islam secara sadar memandang tradisi lokal 

bukan sebagai hambatan, melainkan sebagai media yang efektif untuk 

menyampaikan pesan dakwah. Ustadz Suripto dengan tegas 

merumuskan strateginya: 

"Budaya, yang saya utamakan budaya nanti agama di 

belakangnya untuk memberi pembenaran."173 

 

Pernyataan ini mengungkapkan logika akomodasi kultural yang 

canggih: budaya lokal (seperti slametan, mitoni, tedhak siten) 

digunakan sebagai "wadah" atau pintu masuk, kemudian diisi dengan 

"muatan" keislaman (seperti tahlilan, doa, nilai tauhid). Dengan 

demikian, masyarakat tidak merasa tradisinya dihapus, tetapi justru 

diberi makna baru yang selaras dengan Islam. Ustadz Suripto secara 

eksplisit mengakui bahwa strategi ini terinspirasi dari metode 

Walisongo: 

 
171 Hall, Beyond Culture. 
172 Putnam, Bowling alone. 
173 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

108 

 

 

"Seperti zamannya Wali Songo Sien kan wayang. Nah, contoh 

itu. Mengubah Budaya, ngelih kiblate menungso dengan cara 

yang halus melalui wayang."174 

 

Analog dengan Sunan Kalijaga yang menggunakan wayang 

sebagai media dakwah, Suripto menggunakan tradisi slametan dan 

hikayat-hikayat lokal untuk menyampaikan pesan keislaman secara 

halus dan persuasif.175 

Ustadz Mukhtarudin juga menunjukkan pemahaman yang 

mendalam tentang akar budaya masyarakat Sukoreno yang banyak 

dipengaruhi tradisi Hindu: 

"Ya dalam hal acara, biasanya kan ada acara di orang Hindu 

sebetulnya kan apa ritualnya itu hampir sama sama orang 

muslim. Satu contoh ngeten, orang Hindu juga ada selamatan, 

satu apa 1 minggu ya sampai kan ada kematian sampai 1 minggu 

juga terus ada sistem e kelahiran juga ada kelahiran yang sampai 

juga ada telon mitoni juga setelah lahir juga ada telon-telon, ada 

7 bulanan, ada setahunan kan tradisi ini kan sama lah memang 

tradisinya ini kan tradisinya wali yang dulu memang tradisi 

orang Hindu yang di apa diolah menjadi islami kan ngoten."176 

 

Pengetahuan tentang kesamaan bentuk ritual antara Hindu dan 

Islam (yang telah diislamisasi oleh Walisongo) memungkinkan 

Mukhtarudin untuk terlibat dalam acara-acara lintas agama tanpa 

dianggap sebagai "penyusup" budaya, melainkan sebagai pihak yang 

menghargai warisan kultural bersama.177 

 

 
174 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
175 Johns, “Islam in Southeast Asia: Reflections and New Directions.” 
176 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
177 M. C. Ricklefs, Mystic Synthesis in Java: A History of Islamization from the Fourteenth to the 

Early Nineteenth Centuries (EastBridge, 2006). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

109 

 

 

b. Pemilihan Bahasa dan Sikap Komunikasi yang Lunak 

Kesadaran akan sensitivitas komunikasi dalam masyarakat 

plural mendorong para tokoh agama Islam untuk mengembangkan 

strategi bahasa yang sangat hati-hati. Ustadz 

Mukhtarudin menggunakan konsep "bahasa siri" (bahasa yang 

disamarkan atau disampaikan secara tersirat) ketika terlibat dalam ritual 

bersama non-Muslim: 

"... kita kan istilahnya ada bahasa siri ya Mas ya. sehingga 

bahasa siri itu yang nanti bisa tidak menumbuhkan 

kecemburuan sosial di dalam diri mereka. Siri ini siri yang tidak 

tersembunyi, Mas. Misalkan namanya siapa ya, misalkan 

namanya siapa disebut Mas. Tapi nanti di dalam hatinya kalau 

memang Islam, 'ingkana musliman'."178 

 

Ketika memimpin doa untuk almarhum non-Muslim, ia 

mengucapkan doa umum di luar, tetapi dalam hati mengkhususkan doa 

"semoga ia termasuk muslim" (ingkana musliman). Strategi ini 

menghindari kecemburuan dari keluarga non-Muslim yang mungkin 

tersinggung jika doa secara eksplisit mengislamkan almarhum, 

sekaligus memenuhi harapan keluarga Muslim yang 

mengundangnya.179 

Ustadz Suripto juga menerapkan prinsip kehati-hatian dalam 

penyampaian pesan yang berpotensi sensitif: 

"Kalau didengarkan yo mesti kan bisa, oh iki Pak Yai opo kok 

ngono. Kan bisa saja timbul kebencian ngono. Jadi wong 

muslim seneng kon gawe masalah ae ngono. Akan-akan timbul 

ngono. Jadi jawaban saya itu jawaban yang tidak dikeraskan 

 
178 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
179 Noorhaidi Hasan, “The Making of Public Islam: Piety, Democracy, and Youth in Indonesian 

Politics,” Journal of Islamic Studies 22, no. 3 (2011): 414–16. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

110 

 

 

supaya tidak terdengar, supaya tidak menimbulkan kebencian 

itu."180 

 

Beliau memilih untuk tidak mengeraskan suara atau bersikap 

konfrontatif ketika menyampaikan pesan yang mungkin ditolak, karena 

khawatir menimbulkan kebencian yang justru kontraproduktif bagi 

dakwah.181 

Adaptasi strategis juga terlihat dalam penyesuaian terus-

menerus berdasarkan pengalaman. Ustadz Mukhtarudin belajar untuk 

lebih sering menolak halus ketika diminta memimpin selamatan oleh 

warga non-Muslim: 

"Iya, bisa. Pernah untuk beberapa kali saya pernah mimpin 

untuk ajaran tapi terus setelah itu saya toleranlah. Jadi kepada 

yang ngundang terus, 'Pak, ngapunten Pak ya kalau saya itu ...'. 

Dan saya khawatir nanti pemimpin sampean itu cemburu 

dengan apa yang saya pimpin sehingga nanti ada 

kesalahpahaman ..."182 

 

Dengan mengarahkan agar tokoh agama dari komunitas non-

Muslim sendiri yang memimpin, ia menghindari potensi kecemburuan 

antar tokoh agama dan menjaga harmoni hubungan lintas iman.183 

c. Orientasi pada Kualitas Hubungan dan Kohesi Sosial, Bukan 

Kuantitas Konversi 

Sebuah paradigma penting dalam dakwah multikultural di 

Sukoreno adalah pergeseran orientasi dari kuantitas 

 
180 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
181 Hall, Beyond Culture. 
182 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
183 Muhammad Asror, Dakwah Multikultural: Dari Teks ke Konteks (Pustaka Pelajar, 2018). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

111 

 

 

konversi menuju kualitas hubungan dan kohesi sosial. Ustadz 

Mukhtarudin dengan jelas menyebut konversi sebagai "efek samping": 

"...itu menurut saya itu nuansa mencontohkan bagaimana 

kepribadian diri seorang Muslim. Diri seorang Muslim. 

Sehingga ketika mencontohkan diri figur seorang Muslim yang 

sejati, Muslim yang betul-betul memahami seorang seorang 

Muslim, itu nanti orang-orang orang itu nanti akan punya rasa 

simpati kepada orang muslim ya. Bukan untuk untuk masalah 

supaya dia itu terdorong hatinya untuk ke situ. Enggak enggak 

enggak pikir ke situ. Itu nanti hal yang lain nanti ya dengan itu 

nanti ya itu ada metodenya yang kedua misalkan sekarang saya 

mengutamakan daripada untuk menaruh simpati kepada 

mereka."184 

 

Dengan kata lain, tujuan utama adalah membangun simpati dan 

citra positif Islam melalui keteladanan. Jika kemudian ada yang tertarik 

masuk Islam, itu adalah dampak alami, bukan target utama yang 

dipaksakan.185 

Ustadz Samsul Huda sebagai Ketua FKUB menegaskan prinsip 

menjaga kerukunan sebagai tujuan strategis: 

"Saya kan, kalau FKUB kan yo penting damai, saling 

menghormati. Kan ini kan menurut pendapat saya sebagai tokoh 

agama kan, Pak, ya. Walaupun dikeraskan dengan teman-teman 

tokoh agama yang lain ya seperti itu. Gitu kan. Secara KUB itu 

namanya. Forum kerukunan. Pokoknya satu nggak 

mengganggu."186 

 

Prinsip "satu tidak mengganggu" ini menjadi filosofi dasar yang 

mengutamakan koeksistensi damai di atas upaya konversi. Dalam 

 
184 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
185 Asror, Dakwah Multikultural: Dari Teks ke Konteks. 
186 Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

112 

 

 

kerangka ini, dakwah lebih berfungsi sebagai pemelihara harmoni 

sosial daripada alat perubahan agama secara masif.187 

Strategi Kultural sebagai Jembatan Dialog 

Berdasarkan paparan data di atas, dapat dianalisis bahwa 

pertimbangan kultural-strategis para tokoh agama Islam di Sukoreno 

beroperasi melalui tiga mekanisme yang saling memperkuat: 

a. Akomodasi Kultural sebagai Metode Inkulturasi: Dengan mengadopsi 

strategi "budaya dulu, agama belakang", para tokoh agama Islam 

melakukan inkulturasi-proses memasukkan nilai-nilai Islam ke dalam 

bentuk-bentuk budaya lokal tanpa menghancurkannya. Ini sesuai 

dengan konsep Parekh tentang dialog antarbudaya yang kreatif, di 

mana terjadi sintesis antara nilai universal agama dan ekspresi kultural 

lokal. Pendekatan ini efektif karena mengurangi resistensi kultural dan 

memanfaatkan modal sosial yang sudah ada (seperti tradisi gotong 

royong dan silaturahmi).188 

b. Komunikasi Kontekstual Tinggi sebagai Alat Negosiasi: Penggunaan 

"bahasa siri", penolakan halus, dan penghindaran konfrontasi verbal 

mencerminkan penerapan komunikasi kontekstual tinggi yang khas 

masyarakat Jawa. Strategi ini memprioritaskan harmoni hubungan, 

menjaga martabat semua pihak, dan menyampaikan pesan secara tidak 

langsung. Dalam teori komunikasi antarbudaya, pendekatan seperti ini 

 
187 Asror, Percikan Pemikiran Dakwah di Tengah Arus Perubahan Sosial Kontemporer. 
188 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

113 

 

 

sangat efektif dalam masyarakat kolektivistis seperti Sukoreno, dimana 

nilai menjaga muka (face-saving) sangat penting.189 

c. Pergeseran Paradigma: Dari Konversi ke Kohesi: Orientasi pada 

kualitas hubungan dan kohesi sosial bukan kuantitas konversi, 

mencerminkan pergeseran paradigma dakwah dari monolog 

doktriner menuju dialog sosial. Ini selaras dengan prinsip 

multikulturalisme Parekh tentang kesetaraan dalam perbedaan, di mana 

keberagaman agama tidak dilihat sebagai masalah yang harus 

diselesaikan dengan konversi, tetapi sebagai realitas sosial yang perlu 

dikelola secara konstruktif. Dalam kerangka ini, dakwah berfungsi 

sebagai fasilitator dialog dan penguat bridging social capital.190 

Dari perspektif teori strukturasi Giddens, para tokoh agama Islam 

menggunakan sumber daya kultural (kearifan lokal, bahasa, tradisi) sebagai 

alat untuk mereproduksi struktur sosial yang harmonis, sekaligus 

mentransformasikannya menjadi ruang yang lebih inklusif bagi dialog 

lintas agama. Mereka adalah agen kultural yang memiliki kemampuan 

untuk menerjemahkan nilai-nilai universal Islam ke dalam kode-kode 

kultural lokal yang dapat diterima oleh berbagai kelompok.191 

Pertimbangan kultural-strategis menjadi jantung dari efektivitas 

dakwah multikultural di Desa Sukoreno. Melalui tiga pendekatan utama (1) 

penghormatan dan pemanfaatan kearifan lokal sebagai media dakwah, (2) 

 
189 Hall, Beyond Culture. 
190 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory; Putnam, Bowling 

alone. 
191 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

114 

 

 

pemilihan bahasa dan sikap komunikasi yang lunak dan kontekstual, serta 

(3) orientasi pada kualitas hubungan dan kohesi sosial (bukan kuantitas 

konversi), para tokoh agama Islam berhasil membangun model dakwah 

yang adaptif, inklusif dan humanis. 

Strategi ini tidak hanya menunjukkan kelanjutan dari metode 

akomodasi kultural Walisongo, tetapi juga mengembangkannya dalam 

konteks masyarakat plural kontemporer. Dengan memprioritaskan dialog 

antarbudaya dan kohesi sosial, dakwah multikultural di Sukoreno berhasil 

menjadi jembatan yang menghubungkan nilai-nilai Islam dengan realitas 

kultural lokal, sekaligus memperkuat harmoni sosial di tengah 

keberagaman agama. Model ini menawarkan alternatif penting bagi 

pendekatan dakwah konvensional yang sering terjebak dalam paradigma 

konversi dan eksklusivisme, sekaligus memperkaya wacana tentang Islam 

dan multikulturalisme di Indonesia.192 

4. Pertimbangan Personal-Eksperiensial: Pengaruh Guru, Pengalaman 

Hidup, dan Spiritualitas 

Pilihan strategi dakwah multikultural tidak hanya didasarkan pada 

pertimbangan teologis, sosiologis, atau kultural semata, tetapi juga sangat 

dipengaruhi oleh pengalaman hidup, pendidikan spiritual, dan keteladanan 

figur yang membentuk sikap dan pandangan para tokoh agama. 

Pertimbangan personal-eksperiensial ini memberikan dimensi subjektif 

 
192 Asror, “Paradigma Dakwah: Konsepsi dan Dasar Pengembangan Ilmu.”; Parekh, Rethinking 

Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

115 

 

 

yang mendalam, menjelaskan mengapa para tokoh agama tersebut 

memiliki komitmen kuat terhadap pendekatan inklusif dan dialogis. 

Melalui analisis narasi hidup mereka, dapat dilihat bagaimana proses 

pembelajaran, interaksi langsung dengan keberagaman, dan pengalaman 

spiritual membentuk habitus dakwah yang adaptif dan humanis.193 

Pengalaman Personal dalam Kerangka Teoretis 

Dalam sosiologi pengetahuan, Peter Berger dan Thomas Luckmann 

menekankan bahwa realitas sosial dibangun melalui proses eksternalisasi, 

objektivasi, dan internalisasi yang sangat dipengaruhi oleh pengalaman 

subjektif individu.194 Pengalaman hidup, pendidikan, dan interaksi sosial 

membentuk skema interpretasi yang digunakan untuk memahami dan 

bertindak dalam dunia sosial. Teori belajar sosial (Albert Bandura) juga 

relevan, di mana individu belajar melalui observasi dan peniruan terhadap 

model (guru, tokoh teladan) yang dianggap memiliki otoritas atau 

keberhasilan.195 

Selain itu, konsep habitus dari Pierre Bourdieu membantu 

menjelaskan bagaimana disposisi bertindak para tokoh agama terbentuk 

melalui internalisasi pengalaman panjang di lingkungan masyarakat 

plural.196 Habitus ini kemudian menghasilkan praktik-praktik dakwah yang 

tampak “alami” dan spontan, namun sebenarnya merupakan hasil dari 

 
193 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice (Stanford University Press, 1990); Albert Bandura, Social 

Learning Theory (Prentice-Hall, 1977). 
194 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the 

Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966. 
195 Bandura, Social Learning Theory. 
196 Bourdieu, The Logic of Practice. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

116 

 

 

akumulasi pengalaman dan pembelajaran. Sementara itu, dimensi 

spiritualitas, seperti istikharah, menunjukkan bahwa keputusan strategis 

tidak hanya bersifat rasional-instrumental, tetapi juga melibatkan 

pertimbangan transendental yang memberi makna khusus pada pilihan 

hidup dan dakwah mereka.197 

Tiga Dimensi Pertimbangan Personal-Eksperiensial 

a. Pengaruh Guru atau Figur Teladan 

Para tokoh agama secara eksplisit mengakui pengaruh guru atau 

figur teladan yang membentuk pendekatan dakwah mereka. Ustadz 

Mukhtarudin menyebut Gus Dur (Abdurrahman Wahid) dan Gus 

Mustofa Bisri sebagai sumber inspirasi: 

“Cuma untuk kepada masyarakat yang Hindu ya biasalah saya 

itu hidup dengan sosial yang terbaik karena yang saya contoh 

adalah bagaimana sosok seorang Gus Dur juga sosok seorang 

Gus Mustofa Bisri putra Mbah Bisri sehingga untuk menjalin 

hidup sosial yang bisa sejahtera yang tentram dan juga saling 

harmonis kepada yang berbeda agama itu akan menjadikan apa 

itu mereka justru akan simpati kepada agama Islam.”198 

 

Figur Gus Dur, yang dikenal dengan konsep “Islam 

kosmopolitan” dan komitmen pada pluralisme, memberikan model 

nyata bagaimana seorang Muslim dapat hidup harmonis dalam 

masyarakat multikultural tanpa mengorbankan identitas 

keislamannya.199 Keteladanan ini memberikan legitimasi dan 

 
197 Muhammad Abdul Mujieb, Konsep Istikharah dalam Keputusan Hidup: Studi Psikospiritual (PT 

RajaGrafindo Persada, 2019). 
198 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
199 Greg Barton, Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid (Equinox Publishing, 

2002). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

117 

 

 

keberanian bagi Mukhtarudin untuk mengadopsi pendekatan 

inklusif.200 

Ustadz Suripto belajar dari gurunya, Kyai Supadi, yang 

mengajarkan dakwah dengan semangat nasionalisme dan inklusivitas: 

“Enten, cuma sampun almarhum. Guru saya, Kyai Supadi. 

Tiyang Sukoreno, cuma bagian timur sendiri, jalan ini, cuma 

sudah wafat. Nggih, rumiyen. Termasuk guru-guru saya setelah 

dari Madura yang memimpin saya ke arah situ. Sistem dakwah 

beliau Nasionalisme. Jadi nggak ada tolak ukur, apa, orang gini-

gini mengharamkan, mensyiri'kan atau melarang. Yang penting 

kita itu cuma satu, innamal a'malu binniatnya ditoto.”201 

 

Ajaran Kyai Supadi yang menekankan niat baik dan 

menghindari sikap mudah mengharamkan atau memvonis telah 

membentuk kerangka berpikir Suripto yang lebih melihat persamaan 

daripada perbedaan, lebih mengutamakan persaudaraan kemanusiaan 

daripada sektarianisme keagamaan.202 

b. Pengalaman Pribadi Hidup Berdampingan 

Pengalaman langsung hidup dalam masyarakat plural menjadi 

“laboratorium” yang memperkaya kemampuan adaptasi dan mediasi 

para tokoh agama. Ustadz Mukhtarudin bercerita tentang keheranan 

gurunya di pesantren melihat kemampuannya beradaptasi: 

“Ya ada Gus yang lain ada Gus Sholah masuk ke sini. Kang, 

sampeyan kok iso urip karo wong Hindu. Terus piye cara 

uripmu? Terus aku nggih ngapunten Kiai, nek kalau saya hidup 

dengan cara jenengan mungkin mboten saget. Mergo nek carane 

hidupnya wong piye pesantren di masyarakat itu mesti bingung. 

Tapi hidupnya saya kalau Gusti Allah ditempatkan di 

 
200 Asror, Percikan Pemikiran Dakwah di Tengah Arus Perubahan Sosial Kontemporer. 
201 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
202 Azyumardi Azra, Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Khilafatisme, dan Demokrasi 

(Prenada Media, 2013). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

118 

 

 

masyarakat insyaallah saya bisa menghadapi cara bagaimana 

saya hidup dengan masyarakat yang berbeda agama.”203 

 

Pengakuan ini menunjukkan bahwa kemampuan hidup rukun 

dengan warga Hindu bukanlah sesuatu yang diajarkan secara formal di 

pesantren, melainkan diperoleh melalui pengalaman langsung dan 

kemampuan belajar kontekstual. Pengalaman ini membentuk habitus 

khusus yang memungkinkannya mengatasi kesenjangan antara 

pengetahuan agama normatif dan realitas sosial yang kompleks.204 

Pengalaman menangani konflik juga memperkuat 

keyakinannya pada pendekatan dialogis. Ia menceritakan pengalaman 

menengahi konflik pembangunan sanggar Sapta Darma: 

“Ngeten, Pak. ketika ada terjadi suatu konflik Pak karena kan 

dulu kan ada sistem sapto dharmo, depan saya kan sapto dharmo 

ingin membikin apa itu sanggra sanggar ya mas ya. … Akhirnya 

saya gagalkan dengan cara damai. … Aku ndak mau istilahnya 

pecah dengan tonggo saya gak mau dibenci oleh tetangga, saya 

tidak mau bermusuhan di tetangga saya dengan masalah-

masalah agama ini.”205 

 

Pengalaman sukses menyelesaikan konflik tanpa kekerasan 

memperkuat keyakinannya bahwa pendekatan damai dan musyawarah 

lebih efektif daripada konfrontasi. 

c. Pertimbangan Spiritual seperti Istikharah 

Keputusan strategis dalam dakwah juga melibatkan dimensi 

spiritual yang dalam. Ustadz Mukhtarudin menyebutkan bahwa 

 
203 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
204 Bourdieu, The Logic of Practice; Bandura, Social Learning Theory. 
205 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

119 

 

 

keputusannya menetap dan berdakwah di Sukoreno melalui 

proses istikharah: 

“Istikharah. Terus akhirnya karo kiai sampai tempatnya di sana. 

Dari ini ke sini arahnya. … Saya malam istikharah paginya 

dikasih tanah ini dibelakang, ditawarin tanah ini langsung jadi. 

2 hari jadi.”206 

 

Istikharah, salat dan doa memohon petunjuk Allah, 

memberikan legitimasi spiritual atas pilihan lokasi dan strategi dakwah. 

Ini menunjukkan bahwa keputusan tersebut tidak hanya berdasarkan 

pertimbangan rasional-sosiologis, tetapi juga diyakini sebagai bagian 

dari takdir dan petunjuk ilahi. Keyakinan ini memberikan keteguhan 

hati dan rasa tanggung jawab moral untuk menjaga harmoni di tempat 

yang dianggap telah “ditakdirkan” baginya.207 

Pembentukan Habitus Dakwah Inklusif 

Berdasarkan paparan data di atas, dapat dianalisis bahwa 

pertimbangan personal-eksperiensial berperan dalam  membentuk habitus 

dakwah inklusif melalui tiga mekanisme utama: 

a. Internalisasi Model melalui Keteladanan (Observational Learning): 

Para tokoh agama belajar melalui observasi terhadap guru dan figur 

teladan (Gus Dur, Kyai Supadi) yang telah sukses menerapkan 

pendekatan inklusif. Melalui proses identifikasi, nilai-nilai toleransi, 

nasionalisme, dan penghormatan terhadap perbedaan diinternalisasi 

menjadi bagian dari skema kognitif dan afektif mereka. Ini sesuai 

 
206 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
207 Mujieb, Konsep Istikharah dalam Keputusan Hidup: Studi Psikospiritual. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

120 

 

 

dengan teori belajar sosial Bandura, di mana individu belajar tidak 

hanya melalui pengalaman langsung, tetapi juga melalui peniruan 

model yang dihormati. 

b. Akumulasi Pengalaman sebagai Modal Praktis (Experiential Capital): 

Pengalaman hidup langsung dalam masyarakat plural menjadi modal 

praktis yang memperkaya repertoar tindakan mereka. Kemampuan 

beradaptasi, menengahi konflik, dan berkomunikasi lintas budaya tidak 

diajarkan di bangku sekolah, tetapi diperoleh melalui trial and error 

dalam interaksi sehari-hari. Modal praktis ini kemudian dikristalisasi 

menjadi habitus disposisi bertindak yang spontan dan terinternalisasi 

sedalam-dalamnya. Dalam kerangka Bourdieu, habitus ini 

menghasilkan praktik dakwah yang tampak “alami” dan kontekstual.208 

c. Legitimasi Spiritual melalui Ibadah (Spiritual Legitimation): Proses 

spiritual seperti istikharah memberikan legitimasi transendental atas 

pilihan hidup dan strategi dakwah. Keyakinan bahwa pilihan tersebut 

adalah “petunjuk Allah” memberikan motivasi intrinsik yang kuat dan 

ketahanan dalam menghadapi tantangan. Dimensi spiritual ini 

menguatkan komitmen mereka pada pendekatan inklusif, karena 

diyakini sebagai bagian dari misi ilahi untuk menyebarkan rahmat 

(rahmatan lil ‘alamin). 

Ketiga mekanisme ini saling memperkuat: keteladanan guru 

memberikan arahan normatif, pengalaman hidup memberikan kompetensi 

 
208 Bourdieu, The Logic of Practice. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

121 

 

 

praktis, dan spiritualitas memberikan motivasi dan legitimasi yang 

mendalam. Bersama-sama, mereka membentuk habitus dakwah yang tidak 

hanya cerdas secara strategis, tetapi juga autentik secara personal. 

C. Dinamika Pertimbangan sebagai Proses yang Holistik dan Kontekstual 

Dinamika pertimbangan ketiga tokoh agama Islam menunjukkan 

bahwa pilihan strategi dakwah multikultural bukanlah keputusan yang 

sederhana atau tunggal. Ia merupakan hasil dari proses dialektika yang 

kompleks dan holistik antara berbagai lapisan pertimbangan:209 

1. Keyakinan agama yang inklusif (rahmatan lil ‘alamin) memberikan 

fondasi normatif-teologis. 

2. Pembacaan realitas sosial yang plural dan rentan konflik memberikan 

kesadaran akan kebutuhan pragmatis. 

3. Kalkulasi strategis tentang metode komunikasi yang efektif menghasilkan 

pendekatan kultural yang adaptif. 

4. Pengalaman dan spiritualitas personal memberikan motivasi, keteladanan, 

dan legitimasi yang mendalam. 

Pertimbangan-pertimbangan ini tidak statis, tetapi terus berkembang 

seiring dengan pengalaman baru dan perubahan konteks. Ustadz 

Mukhtarudin misalnya, belajar dari pengalaman memimpin doa di acara non-

Muslim untuk kemudian lebih berhati-hati: 

“Iya, bisa. Pernah untuk beberapa kali saya pernah mimpin untuk 

ajaran tapi terus setelah itu saya toleranlah. Jadi kepada yang 

ngundang terus, ‘Pak, ngapunten Pak ya kalau saya itu …’. Dan saya 

 
209 Najikh Farid, Filsafat Dakwah Kontekstual: Membangun Harmoni dalam Keberagaman (PT 

RajaGrafindo Persada, 2021). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

122 

 

 

khawatir nanti pemimpin sampean itu cemburu dengan apa yang 

saya pimpin sehingga nanti ada kesalahpahaman.”<sup>21</sup> 

Dari pengalaman itu, ia belajar untuk lebih sering menolak halus dan 

mengarahkan kepemimpinan ritual kepada tokoh agama setempat, 

menunjukkan adaptasi dan pembelajaran terus-menerus. Proses ini 

mencerminkan konsep reflexivity dalam teori strukturasi Giddens, 

di mana agen secara terus-menerus merefleksikan tindakan mereka 

dan menyesuaikan strategi berdasarkan umpan balik dari 

lingkungan.210 

 

Pada akhirnya, pilihan untuk menjadikan dakwah multikultural sebagai 

strategi utama adalah sebuah sintesis kreatif dari semua pertimbangan di atas. 

Strategi ini dipandang sebagai jalan tengah (wasathiyyah) yang 

memungkinkan mereka: 

• Tetap setia pada ajaran Islam sebagai agama rahmat. 

• Menjadi bagian integral dari masyarakat Sukoreno yang majemuk. 

• Berkontribusi aktif dalam merawat harmoni sosial yang telah menjadi 

identitas bersama desa mereka. 

Sintesis ini tidak hanya menghasilkan efektivitas dakwah, tetapi juga 

memperkuat kohesi sosial dan ketahanan masyarakat dalam menghadapi 

potensi konflik. Dengan demikian, dakwah multikultural di Sukoreno bukan 

sekadar strategi komunikasi keagamaan, melainkan praktik sosial 

transformatif yang membangun tata kehidupan bersama yang inklusif, adil, dan 

berkelanjutan.211 

Pertimbangan personal-eksperiensial meliputi pengaruh guru, 

pengalaman hidup, dan spiritualitas, memberikan dimensi subjektif yang 

 
210 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
211 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

123 

 

 

mendalam bagi pilihan strategi dakwah multikultural di Desa Sukoreno. 

Melalui proses internalisasi keteladanan, akumulasi pengalaman langsung, dan 

legitimasi spiritual, para tokoh agama mengembangkan habitus dakwah 

inklusif yang adaptif, kontekstual, dan autentik. 

Dinamika pertimbangan mereka bersifat holistik dan dialektis, 

menyatukan lapisan normatif, pragmatis, strategis, dan personal dalam satu 

kerangka tindakan yang koheren. Proses ini juga bersifat refleksif dan terus 

berkembang, menunjukkan kemampuan belajar dan adaptasi yang tinggi. 

Pada akhirnya, pilihan strategi dakwah multikultural adalah sintesis 

kreatif yang memungkinkan para tokoh agama Islam menjadi agen 

transformasi sosial yang tidak hanya menyampaikan pesan keagamaan, tetapi 

juga merawat harmoni, membangun jembatan dialog, dan memperkuat kohesi 

sosial di tengah masyarakat plural. Model ini menawarkan inspirasi penting 

bagi pengembangan dakwah yang kontekstual dan humanis di Indonesia yang 

majemuk.212 

 

 

 

 

Gambar. 4.2. Bagan Aur Sintesis Strategi Dakwah Multikultural di Desa Sukoreno 

 

 
212 Farid, Filsafat Dakwah Kontekstual: Membangun Harmoni dalam Keberagaman. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

124 

 

 

D. KONSTRUKSI DAKWAH MULTIKULTURAL SEBAGAI 

MEKANISME PERAWAT HARMONI SOSIAL DI SUKORENO 

Berdasarkan paparan dan analisis data pada bagian sebelumnya, 

penelitian ini berhasil memetakan sebuah model dinamis yang menjelaskan 

hubungan antara konstruksi sosial dakwah multikultural, dinamika 

pertimbangan tokoh agama, dan terpeliharanya harmoni sosial di Desa 

Sukoreno. Sintesis temuan ini secara langsung merangkum jawaban atas kedua 

fokus penelitian: (1) bagaimana konstruksi sosial dakwah multikultural 

dilakukan, dan (2) bagaimana dinamika pertimbangan tokoh agama Islam di 

Desa Sukoreno memilih pendekatan tersebut. Temuan ini tidak hanya bersifat 

deskriptif, tetapi juga menawarkan sebuah model teoretis yang memperkaya 

pemahaman tentang relasi agama, komunikasi, dan kohesi sosial dalam 

masyarakat plural. 

1. Model Konstruksi Dakwah Multikultural: Siklus Tiga Tahapan 

Proses konstruksi sosial dakwah multikultural oleh tokoh agama 

Islam di Desa Sukoreno dapat dipahami melalui kerangka teoritis Peter 

Berger dan Thomas Luckmann tentang konstruksi sosial realitas. Namun, 

temuan lapangan mengembangkan kerangka ini dengan menunjukkan 

bahwa proses tersebut berjalan melalui tiga tahapan yang saling 

berhubungan dan membentuk siklus yang memperkuat dirinya sendiri (self-

reinforcing cycle). Siklus ini menjelaskan bagaimana harmoni sosial tidak 

hanya dibangun, tetapi juga direproduksi dan diperkuat secara 

berkelanjutan. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

125 

 

 

Pertama, Eksternalisasi sebagai Inisiasi Praktis. Nilai-nilai 

inklusivitas yang bersifat subjektif dalam diri tokoh agama Islam (seperti 

pemahaman tentang Islam rahmatan lil 'alamin) diwujudkan ke dalam dunia 

sosial melalui serangkaian tindakan strategis. Tindakan-tindakan iniseperti 

memimpin tahlilan di rumah penganut Sapta Darma, bertindak sebagai 

mediator konflik, atau mengadaptasi tradisi lokal, bukanlah aktivitas 

random. Melainkan sebuah aksi komunikatif yang disengaja untuk 

membangun jembatan antar kelompok.213 Foto dokumentasi tahilian 

bersama yang dipimpin Ust. Mukhtarudin di rumah Ibu Saudah adalah bukti 

empiris kuat dari tahap ini, yang dikonfirmasi langsung oleh 

penerimanya.214 Data dari Ibu Saudah yang menyebut Ust. Mukhtarudin 

sebagai tokoh yang tidak fanatik dan selalu siap membantu, serta 

pengalaman Ibu Surip yang mengundangnya meski seluruh keluarganya 

saat itu masih Hindu, memperkuat bahwa eksternalisasi ini diterima secara 

positif oleh komunitas lintas agama.215 

Kedua, Objektivasi sebagai Kristalisasi Norma. Tindakan-tindakan 

inklusif yang berulang dan konsisten kemudian mengkristal menjadi 

kesepakatan-kesepakatan sosial yang objektif. Kesepakatan ini, seperti tidak 

menggunakan pengeras suara saat Nyepi atau memisahkan ritual dalam 

acara campuran, berfungsi sebagai "aturan main bersama" yang diterima 

secara luas.216 Proses objektivasi ini melibatkan negosiasi dan dialog, 

 
213 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
214 Dokumentasi Foto, Kegiatan Tahlilan di Rumah Ibu Saudah (Sapta Darma), Mei 2024. 
215 Ibu Saudah, Penganut Sapta Darma; Ibu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim. 
216 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno; H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

126 

 

 

sebagaimana terlihat dalam penyelesaian kasus pembangunan sanggar Sapta 

Darma yang diselesaikan lewat jalur hukum dan musyawarah desa.217 Peran 

FKUB yang dibentuk oleh pemerintah desa, seperti dijelaskan Kepala Desa, 

menjadi wadah institusional bagi terpeliharanya kesepakatan-kesepakatan 

ini.218 Norma-norma ini menjadi realitas sosial yang terpisah dari para 

inisiatornya dan mengatur interaksi selanjutnya. 

Ketiga, Internalisasi sebagai Pembentukan Habitus. Norma-norma 

yang terobjektivasi tersebut kemudian diserap dan dijadikan pandangan 

dunia oleh masyarakat luas. Hal ini tampak dari mengalirnya interaksi sosial 

lintas agama dalam kegiatan sehari-hari, seperti gotong royong 

membersihkan tempat ibadah yang dilakukan tanpa paksaan, sebagaimana 

dikonfirmasi oleh Ibu Surip.219 Nilai toleransi dan kerukunan tidak lagi 

dipandang sebagai aturan eksternal, tetapi sebagai bagian dari identitas 

sebagai "warga Sukoreno".220 Internalisasi ini menciptakan habitus, 

kecenderungan bertindak yang terinternalisasi, yang mereproduksi harmoni 

secara otomatis.221 

Ketiga tahapan ini membentuk sebuah siklus konstruksi sosial yang 

berkelanjutan. Internalisasi nilai inklusif pada generasi tua dan muda 

menciptakan kondisi bagi eksternalisasi tindakan inklusif baru, yang 

kemudian dapat terobjektivasi menjadi norma yang lebih kokoh, dan 

 
217 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
218 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno. 
219 Ibu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim. 
220 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam 

Sukoreno. 
221 Bourdieu, The Logic of Practice. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

127 

 

 

seterusnya. Siklus inilah yang menjadi mekanisme utama perawatan 

harmoni sosial di Sukoreno. 

Siklus konstruksi sosial ini mengonfirmasi dan sekaligus 

memperkaya teori Berger dan Luckmann dengan menunjukkan bahwa 

dalam konteks masyarakat plural, konstruksi realitas sosial bersifat dinamis 

dan dapat dirancang secara strategis oleh aktor-aktor kunci (tokoh agama). 

Proses ini juga menunjukkan bagaimana modal sosial (dalam bentuk norma 

dan kepercayaan) dapat dikonstruksi secara aktif, tidak hanya sebagai 

warisan tradisi semata. Temuan ini sejalan dengan teori strukturasi Anthony 

Giddens, di mana agen (tokoh agama) tidak hanya tunduk pada struktur, 

tetapi juga mereproduksi dan mentransformasi struktur tersebut melalui 

praktik sehari-hari. Dalam konteks ini, dakwah multikultural adalah praktik 

yang mentransformasi struktur sosial dari yang potensial konflik menjadi 

harmonis. 

2. Dialektika antara Agen dan Struktur: Dinamika Pertimbangan sebagai 

Katalis 

Model konstruksi di atas tidak berjalan dalam ruang hampa. Ia 

digerakkan oleh logika pertimbangan para tokoh agama yang bertindak 

sebagai agent dalam struktur sosial Desa Sukoreno yang plural. Temuan 

penelitian menunjukkan bahwa dinamika pertimbangan mereka bersifat 

dialektis, yaitu terus-menerus diolah melalui interaksi antara keyakinan 

pribadi dan realitas sosial eksternal. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

128 

 

 

Pertimbangan teologis-normatif (seperti penekanan pada hablum 

minannas) memberikan framework etis.222 Sementara itu, pertimbangan 

sosiologis-konteksual (kesadaran akan keragaman dan potensi konflik) 

mendorong adaptasi strategis.223 Keduanya bertemu dalam pertimbangan 

kultural-strategis, di mana kearifan lokal dan efektivitas komunikasi 

menjadi pertimbangan utama dalam memilih bentuk eksternalisasi yang 

tepat, seperti menggunakan "bahasa siri" atau mengutamakan budaya 

sebelum agama.224 

Pengalaman personal dan spiritual, seperti istikharah yang dilakukan 

Ust. Mukhtarudin dalam memutuskan untuk menetap di Sukoreno, 

menunjukkan bahwa pilihan strategis ini juga merupakan panggilan 

personal yang terdalam, bukan sekadar kalkulasi rasional semata.225 Dengan 

demikian, dinamika pertimbangan ini berfungsi sebagai katalis aktif yang 

mentransformasikan nilai-nilai abstrak menjadi praktik sosial konkret, serta 

memastikan bahwa konstruksi sosial yang terjadi bersifat responsif dan 

adaptif terhadap konteks. 

Dialektika pertimbangan ini merepresentasikan apa yang oleh Pierre 

Bourdieu disebut sebagai habitus, seperangkat disposisi yang terbentuk 

melalui internalisasi struktur sosial sekaligus memandu praktik sosial. 

Habitus para tokoh agama di Sukoreno terbentuk melalui internalisasi nilai-

 
222 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
223 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
224 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam 

Sukoreno. 
225 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

129 

 

 

nilai Islam inklusif, pengalaman hidup dalam masyarakat plural, dan 

keteladanan guru. Habitus ini kemudian menghasilkan praktik dakwah yang 

tampak "alami" dan spontan, padahal merupakan hasil dari akumulasi 

pengalaman dan refleksi yang mendalam. Proses ini juga menunjukkan 

pentingnya refleksivitas dalam tindakan sosialkemampuan agen untuk 

merefleksikan tindakannya sendiri dan menyesuaikan strategi berdasarkan 

umpan balik dari lingkungan. Dengan demikian, dakwah multikultural di 

Sukoreno bukanlah penerapan doktrin secara kaku, melainkan praksis 

reflektif yang terus-menerus disesuaikan dengan konteks. 

3. Harmoni Sosial sebagai Produk: Terbentuknya Modal Sosial yang Khas 

Interaksi antara proses konstruksi sosial dan dinamika pertimbangan 

agen tersebut menghasilkan suatu bentuk harmoni sosial yang spesifik, yang 

dapat dikonseptualisasikan sebagai modal sosial khas Sukoreno. Modal 

sosial ini memiliki tiga karakteristik utama: 

a. Bridging Social Capital yang Kuat: Dakwah multikultural telah berhasil 

menciptakan jaringan dan kepercayaan yang melintasi batas-batas 

agama. Forum lintas agama (FKUB) dan kegiatan gotong royong adalah 

manifestasinya.226 Modal ini bersifat bonding (menguatkan internal 

kelompok) sekaligus bridging (menjembatani antar kelompok). 

b. Resiliensi Berbasis Norma Sosial: Masyarakat memiliki mekanisme 

internal yang tangguh untuk mengelola perbedaan. Norma-norma yang 

terobjektivasi (seperti kesepakatan hari raya) berfungsi sebagai "rem" 

 
226 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno; Ibu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

130 

 

 

otomatis yang mencegah eskalasi konflik.227 Resiliensi ini diperkuat 

oleh internalisasi nilai yang membuat warga memiliki "naluri" untuk 

menjaga kerukunan. 

c. Identitas Inklusif yang Bersaing dengan Identitas Eksklusif: Di 

Sukoreno, identitas sebagai "warga Sukoreno yang rukun" seringkali 

lebih kuat dan lebih dibanggakan daripada identitas keagamaan yang 

eksklusif. Julukan "Desa Pancasila" adalah kristalisasi identitas inklusif 

ini, yang berhasil mengikat keragaman dalam satu narasi bersama.228 

Konsep modal sosial dari Robert Putnam sangat relevan untuk 

memahami harmoni sosial di Sukoreno. Bridging social capital yang 

terbentuk melalui interaksi lintas agama berfungsi sebagai perekat sosial 

yang mencegah fragmentasi. Namun, temuan ini melangkah lebih jauh 

dengan menunjukkan bahwa modal sosial tersebut bukan hanya diberikan 

(given), tetapi secara aktif dikonstruksi melalui dakwah multikultural. 

Selain itu, harmoni sosial di Sukoreno juga menunjukkan karakteristik dari 

apa yang oleh Bhikhu Parekh disebut sebagai masyarakat kosmopolitan, 

masyarakat di mana individu dan kelompok dapat mempertahankan 

identitas kultural mereka sekaligus terlibat dalam interaksi yang mendalam 

dan saling memperkaya dengan kelompok lain. Identitas inklusif "Desa 

Pancasila" berfungsi sebagai meta-identity yang mencakup dan 

menghormati identitas-identitas keagamaan yang lebih partikular. 

 
227 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
228 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno; Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

131 

 

 

4. Implikasi Temuan: Dakwah Multikultural sebagai Praksis Transformative 

Sintesis temuan ini membawa implikasi penting bagi diskursus 

dakwah dan studi multikulturalisme di Indonesia. 

Pertama, penelitian ini menunjukkan bahwa dakwah multikultural 

bukanlah pengurangan atau kompromi terhadap ajaran Islam, melainkan 

sebuah praksis transformative yang justru menghidupkan semangat 

universal Islam (rahmatan lil 'alamin) dalam konteks kekinian yang plural. 

Dengan memfokuskan pada pemberdayaan kualitas umat dan pembangunan 

kohesi sosial, bukan sekadar konversi kuantitatif, dakwah multikultural 

mengembalikan dakwah pada misi awalnya sebagai pembawa rahmat bagi 

seluruh alam. 

Kedua, ia menawarkan sebuah model operasional tentang 

bagaimana teori multikulturalisme dapat diimplementasikan secara nyata 

melalui instrumen keagamaan, khususnya dengan memposisikan tokoh 

agama sebagai institutional entrepreneur yang kreatif. Model siklus 

konstruksi sosial (eksternalisasi-objektivasi-internalisasi) yang ditemukan 

di Sukoreno dapat menjadi kerangka analitis untuk memahami dan 

mereplikasi praktik serupa di komunitas lain. 

Ketiga, temuan tentang dinamika pertimbangan menggaris bawahi 

pentingnya kecerdasan kontekstual dan reflektivitas kritis bagi para pelaku 

dakwah, di samping penguasaan ilmu agama. Keberhasilan dakwah 

multikultural sangat bergantung pada kemampuan pendakwah untuk 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

132 

 

 

membaca konteks, bernegosiasi dengan budaya lokal, dan secara reflektif 

menyesuaikan strategi. 

Keempat, penelitian ini mengisi celah akademik (research gap) 

dengan memberikan bukti empiris mendalam tentang praktik dakwah 

inklusif di tingkat pedesaan yang stabilsebuah konteks yang sering 

diabaikan dalam studi-studi sebelumnya yang lebih fokus pada wilayah 

perkutan atau daerah konflik. Temuan ini memperkaya kajian tentang 

hubungan agama dan harmoni sosial dengan menunjukkan bahwa harmoni 

dapat secara aktif dikonstruksi melalui praktik keagamaan yang sensitif 

terhadap konteks. 

Dengan demikian, harmoni sosial di Desa Sukoreno bukanlah 

sebuah kebetulan atau keadaan pasif, melainkan hasil dari proses konstruksi 

sosial yang aktif, sadar, dan terus-menerus, yang digerakkan oleh tokoh-

tokoh agama yang memiliki pertimbangan yang kompleks dan mendalam. 

Konstruksi ini telah menghasilkan suatu ekosistem sosial di mana perbedaan 

tidak dinafikan, tetapi dikelola menjadi sumber kekuatan dan identitas 

bersama. Dalam konteks Indonesia yang terus bergulat dengan tantangan 

menjaga persatuan dalam keberagaman, pembelajaran dari Sukoreno 

menawarkan sebuah model yang relevan dan inspiratif. 

 

 

 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

133 

 

 

BAB V 

PEMBAHASAN 

 

A. KONSTRUKSI DAKWAH MULTIKULTURAL DAN MEKANISME 

PERAWATAN HARMONI SOSIAL DI DESA SUKORENO 

1. Konstruksi Sosial Dakwah Multikultural: Dari Nilai Subjektif ke 

Habitus Kolektif 

Temuan penelitian ini mengonfirmasi bahwa proses konstruksi 

sosial dakwah multikultural di Desa Sukoreno berlangsung melalui tiga 

tahapan dialektis dalam kerangka Berger dan Luckmann, eksternalisasi, 

objektivasi, dan internalisasi.229 Namun, temuan lapangan tidak hanya 

menunjukkan proses linier, tetapi juga sebuah siklus yang saling 

memperkuat (self-reinforcing cycle) di mana setiap tahap menciptakan 

kondisi bagi penguatan tahap berikutnya, sehingga membentuk mekanisme 

berkelanjutan bagi terpeliharanya harmoni sosial. Siklus ini diperkaya oleh 

interaksi dinamis antara agensi tokoh agama Islam (dengan berbagai 

pertimbangan teologis, sosiologis, kultural, dan personal) serta struktur 

sosial yang ada, menghasilkan transformasi menuju tatanan masyarakat 

yang lebih inklusif dan kosmopolitan. 

Kerangka Berger dan Luckmann tentang konstruksi sosial realitas 

menjadi landasan utama untuk memetakan proses tersebut.230 Namun, 

 
229 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the 

Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966. 
230 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the 

Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

134 

 

 

temuan ini sekaligus memperluas kerangka tersebut dengan menunjukkan 

bahwa dalam konteks masyarakat plural, konstruksi realitas sosial dapat 

bersifat proaktif dan dirancang secara strategis oleh aktor-aktornya, dalam 

hal ini para tokoh agama Islam. Proses ini tidak hanya mereproduksi 

realitas yang ada, tetapi secara aktif mentransformasikannya. Perspektif ini 

sejalan dengan teori strukturasi Anthony Giddens, yang 

menekankan duality of structure: struktur sosial (norma, aturan, sumber 

daya) baik membatasi maupun memungkinkan tindakan agen, sementara 

tindakan agen secara bersamaan mereproduksi dan mentransformasi 

struktur tersebut.231 Dalam konteks Sukoreno, dakwah multikultural 

adalah praktik sosial (social praxis) yang menjadi medium transformasi 

struktur dari potensi konflik menjadi harmoni. Sementara itu, teori 

multikulturalisme Bhikhu Parekh memberikan lensa normatif dan 

deskriptif untuk memahami bentuk masyarakat yang dihasilkan dari proses 

konstruksi ini yaitu sebuah masyarakat yang bergerak dari 

tipe akomodatif menuju kosmopolitan, Dimana pengakuan terhadap 

perbedaan, dialog antarbudaya dan partisifpasi aktif semua kelompok 

menjadi prinsip operasionalnya.232 

 

 

 
231 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 
232 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

135 

 

 

a. Eksternalisasi: Dakwah sebagai Praksis Komunikatif Inklusif dan 

Strategis 

Pada tahap ini, nilai-nilai inklusivitas yang subjektif seperti 

pemahaman Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin dan penekanan 

pada hablum minannas (hubungan antar manusia), diwujudkan 

menjadi tindakan dan komunikasi yang dapat diamati. Temuan 

menunjukkan bahwa eksternalisasi bukan sekadar ekspresi personal, 

melainkan strategi budaya yang kompleks dan reflektif. 

Pertama, eksternalisasi termanifestasi dalam partisipasi aktif 

dan simbolik dalam ritual kelompok lain. Seperti dicontohkan oleh 

Ustadz Mukhtarudin yang memimpin tahlilan di rumah penganut Sapta 

Darma (Ibu Saudah), tindakan ini merupakan perwujudan konkret 

dari intercultural dialogue ala Parekh.233 Parekh menekankan bahwa 

dialog yang bermakna harus melibatkan keterbukaan untuk memahami 

‘bentuk kehidupan’ (form of life) lain dalam istilah mereka sendiri.234 

Partisipasi ritual adalah bentuk dialog yang mendalam karena 

melibatkan pertukaran simbol dan pengalaman langsung. Dari 

perspektif Putnam, tindakan ini menciptakan bridging social capital 

yaitu sebuah ikatan yang menjembatani perbedaan latar belakang.235 

Sementara dalam kerangka Giddens, ini adalah momen agensi di mana 

tokoh agama Islam menggunakan sumber daya simbolik (doa, ritual) 

 
233 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
234 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
235 Putnam, Bowling alone. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

136 

 

 

untuk sekaligus mereproduksi norma gotong royong dan 

mentransformasi relasi antar-kelompok yang sebelumnya mungkin 

terpisah.236 

Kedua, eksternalisasi dilakukan melalui strategi komunikasi 

yang sensitif, seperti permintaan maaf di awal pembicaraan untuk 

mengakui perbedaan. Ustadz Suripto secara eksplisit menerapkan ini 

sebagai “aturan permainan” dalam berdakwah.237  Pendekatan ini 

merefleksikan prinsip pengakuan (recognition) dalam 

multikulturalisme Parekh, yang menjadi prasyarat etis bagi dialog yang 

setara.238 Strategi komunikasi semacam ini juga selaras dengan teori 

komunikasi antarbudaya (intercultural communication) yang 

menekankan pentingnya communication accommodation penyesuaian 

gaya komunikasi untuk mengurangi jarak sosial dan meningkatkan 

pemahaman bersama.239 

Temuan unik dalam penelitian ini adalah adaptasi strategis yang 

bersifat reflektif. Ustadz Mukhtarudin menceritakan bagaimana 

awalnya ia aktif memenuhi undangan warga non-Muslim sebagai 

strategi membangun simpati (“gayung bersambut”), tetapi kemudian 

menjadi lebih selektif dengan mengarahkan kepemimpinan ritual 

kepada tokoh agama setempat untuk menghindari kecemburuan.240 Ini 

 
236 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 
237 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
238 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
239 Stella Ting-Toomey, Communicating Across Cultures (Guilford Press, 1999). 
240 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

137 

 

 

menunjukkan bahwa eksternalisasi adalah proses dinamis yang 

melibatkan reflexivity, kemampuan agen untuk terus-menerus 

merefleksikan dan menyesuaikan tindakannya berdasarkan umpan 

balik sosial. Konsep reflexivity ini merupakan inti dari teori strukturasi 

Giddens,241 dan temuan di Sukoreno memberinya bukti empiris yang 

konkret dalam konteks dakwah. Cultural reflexivity, kemampuan untuk 

merefleksikan posisi budaya sendiri dan budaya orang lain, juga 

merupakan elemen kunci dalam komunikasi antarbudaya yang 

efektif.242 Dengan demikian, eksternalisasi di Sukoreno bukanlah 

penerapan nilai secara kaku, melainkan praksis komunikatif yang 

adaptif, strategis, dan berorientasi pada pemeliharaan keseimbangan 

sosial. 

b. Objektivasi: Kristalisasi Norma dan Institusionalisasi 

Kesepakatan 

Tahap objektivasi terjadi ketika pola tindakan inklusif yang 

berulang mengkristal menjadi norma, aturan, dan kesepakatan 

bersama yang diterima sebagai realitas sosial yang objektif. Di 

Sukoreno, objektivasi menghasilkan seperangkat “aturan main” 

informal yang mengatur koeksistensi, seperti: (1) kesepakatan untuk 

tidak menggunakan pengeras suara masjid selama perayaan Nyepi, (2) 

tata cara pemisahan ruang/waktu ritual dalam acara campuran, dan (3) 

 
241 Anthony Giddens, Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age 

(Stanford University Press, 1991). 
242 Donal Carbaugh, “Cultural Discourse Analysis: Communication Practices and Intercultural 

Encounters,” Journal of Intercultural Communication Research 36, no. 3 (2007): 167–82. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

138 

 

 

aturan penyembelihan hewan secara khusus oleh Muslim untuk 

konsumsi bersama. 

Proses pembentukan norma-norma ini dapat dipahami sebagai 

hasil dari dialog antarbudaya yang produktif sebagaimana 

dikemukakan Parekh.243 Setiap kesepakatan mencerminkan 

prinsip kesetaraan dalam perbedaan (equality in difference) bukan 

asimilasi, tetapi pengakuan terhadap otonomi masing-masing 

kelompok dalam kerangka kebersamaan.244 Misalnya, pemisahan ritual 

menghormati integritas masing-masing praktik keagamaan sambil 

memungkinkan kebersamaan sosial. Dari perspektif modal sosial 

(Putnam), norma-norma ini adalah wujud nyata dari resiprositas dan 

kepercayaan umum (generalized trust) yang telah terakumulasi, 

sekaligus berfungsi untuk memperkuat bridging social capital dengan 

mengurangi ketidakpastian dalam interaksi.245 

Yang menarik, objektivasi di Sukoreno mendapat penguatan 

dan pelembagaan formal melalui struktur pemerintahan desa. 

Pembentukan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) oleh 

pemerintah desa, seperti dijelaskan Kepala Desa H. Achmad Choiri, 

merupakan institusionalisasi dari kesepakatan-kesepakatan informal 

tersebut.246 FKUB berfungsi sebagai institutional entrepreneur yang 

memberikan kerangka kelembagaan bagi pemeliharaan modal sosial 

 
243 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
244 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
245 Putnam, Bowling alone. 
246 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

139 

 

 

lintas agama. Dengan demikian, objektivasi terjadi pada dua level yang 

saling menguatkan: level masyarakat (norma informal) dan level 

pemerintahan (forum formal). Temuan ini mendukung teori Berger dan 

Luckmann bahwa realitas sosial yang terobjektivasi dapat menjadi 

dasar bagi pembentukan institusi, sekaligus menunjukkan sinergi antara 

agensi masyarakat dan struktur pemerintahan lokal dalam membangun 

tatanan sosial yang inklusif.247  Dalam kerangka Giddens, FKUB adalah 

struktur (aturan dan sumber daya) yang diciptakan dan digunakan oleh 

agen untuk mereproduksi harmoni.248 Proses institusionalisasi ini juga 

dapat dilihat melalui konsep “regulated tolerance” (toleransi yang 

teratur) dalam kajian sosiologi agama, di mana negara atau otoritas 

lokal memfasilitasi pengaturan koeksistensi antar kelompok.249 

c. Internalisasi: Pembentukan Habitus Kolektif dan Identitas 

Inklusif “Warga Sukoreno” 

Tahap final dalam siklus konstruksi sosial adalah internalisasi, 

di mana norma-norma yang terobjektivasi diserap ke dalam kesadaran 

subjektif individu dan menjadi keyakinan, kebiasaan, dan identitas 

yang dianggap wajar. Di Sukoreno, internalisasi menghasilkan apa 

yang dapat disebut sebagai habitus “warga Sukoreno” yang toleran, 

 
247 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the 

Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966. 
248 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 
249 Hefner, The Politics of Multiculturalism: Pluralism and Citizenship in Malaysia, Singapore, and 

Indonesia. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

140 

 

 

seperangkat disposisi bertindak yang spontan dan terinternalisasi dalam 

menghadapi keragaman. 

Pertama, internalisasi tampak dalam tindakan spontan lintas 

agama, seperti gotong royong membangun mushola yang diikuti warga 

non-Muslim tanpa diminta.250 Tindakan ini menunjukkan bahwa nilai 

tolong-menolong telah menjadi habitus, bukan sekadar kepatuhan pada 

norma. Kedua, sikap saling menjaga perasaan (mutual 

sensitivity) dalam ritual telah menjadi etiket sosial yang otomatis, 

seperti duduk di luar ketika ritual agama lain berlangsung di dalam.251 

Ketiga, dan yang paling penting, terbentuknya identitas kolektif 

inklusif sebagai “warga Sukoreno” atau “Desa Pancasila”. Identitas ini 

berfungsi sebagai meta-identity yang memayungi dan menghormati 

identitas keagamaan yang partikular, sekaligus menjadi sumber 

kebanggaan bersama. 

Konsep habitus dari Pierre Bourdieu sangat relevan di sini.252 

Habitus terbentuk melalui internalisasi struktur sosial (dalam hal ini, 

norma harmoni) melalui pengalaman panjang, dan kemudian 

menghasilkan praktik-praktik yang tampak “alami”. Gotong royong 

spontan dan sikap saling jaga adalah produk habitus yang telah 

terbentuk. Dalam kerangka Parekh, identitas “Desa Pancasila” ini 

mencerminkan karakteristik masyarakat kosmopolitan, di mana 

 
250 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
251 Ibu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim. 
252 Bourdieu, The Logic of Practice. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

141 

 

 

individu dan kelompok merasa nyaman dengan keragaman dan 

menganggapnya sebagai kekayaan, bukan ancaman.253 Identitas 

bersama ini juga berfungsi sebagai expanding circle of loyalty (Putnam) 

yang memperluas loyalitas melampaui kelompok primordial.254 

Temuan krusial lainnya adalah reproduksi nilai oleh generasi 

muda. Anak-anak dari keluarga Hindu yang masuk Islam tetapi tetap 

menjaga hubungan baik dengan keluarga besarnya yang masih Hindu 

menunjukkan bahwa internalisasi telah melampaui individu 

menuju reproduksi budaya lintas generasi.255 Proses ini menjamin 

keberlanjutan harmoni sosial. Lebih jauh, internalisasi di Sukoreno 

bersifat resiprokal dan simetris, melibatkan baik komunitas Muslim 

maupun non-Muslim, sebagaimana dikonfirmasi oleh Ibu Surip dan Ibu 

Saudah.256 Hal ini menciptakan shared habitus atau habitus 

bersama yang menjadi perekat sosial yang kuat. 

Dengan tercapainya internalisasi, konstruksi sosial harmoni di 

Sukoreno menjadi lengkap dan berkelanjutan. Harmoni bukan lagi 

proyek yang disengaja, melainkan lingkungan hidup dan naluri kedua 

bagi warganya. Siklus pun terus berputar: habitus inklusif mendorong 

tindakan inklusif baru (eksternalisasi), yang dapat mengukuhkan atau 

menyempurnakan norma (objektivasi), dan seterusnya. 

 

 
253 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
254 Putnam, Bowling alone. 
255 Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
256 Ibu Saudah, Penganut Sapta Darma; Ibu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

142 

 

 

B. DIALEKTIKA PERTIMBANGAN TOKOH AGAMA: KATALIS 

DALAM KONSTRUKSI SOSIAL 

Proses konstruksi sosial di atas tidak berjalan otomatis, tetapi 

digerakkan oleh logika pertimbangan yang kompleks dan dialektis dari para 

tokoh agama sebagai agen utama. Temuan penelitian mengungkap empat 

lapisan pertimbangan yang saling terkait dan membentuk habitus dakwah 

mereka: teologis-normatif, sosiologis-kontekstual, kultural-strategis, dan 

personal-eksperiensial. Dialektika antara lapisan-lapisan inilah yang 

menjadi katalis aktif yang mentransformasikan nilai abstrak menjadi praksis 

sosial yang efektif. 

Dinamika pertimbangan ini dapat dipahami melalui integrasi beberapa 

kerangka teoretis. Pertama, teori strukturasi Giddens menyediakan lensa untuk 

melihat bagaimana agen (tokoh agama Islam) secara reflektif memonitor dan 

menyesuaikan tindakan mereka berdasarkan pemahaman akan struktur sosial 

(konteks plural) dan untuk mencapai tujuan tertentu (harmoni).257 

Kedua, konsep multikulturalisme Parekh memberikan kerangka normatif dan 

strategis. Prinsip-prinsip Parekh seperti pengakuan (recognition), kesetaraan 

dalam perbedaan (equality in difference), dan dialog antarbudaya tidak hanya 

menjadi acuan nilai, tetapi juga diterjemahkan menjadi strategi operasional 

dalam dakwah, misalnya dalam bentuk partisipasi ritual atau penciptaan istilah 

bersama (“Dana Punia”).258 Ketiga, pengaruh modal sosial (Putnam) tampak 

 
257 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 
258 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

143 

 

 

dalam pertimbangan sosiologis-konteksual, di mana tokoh agama Islam secara 

sadar bertindak untuk membangun dan memelihara bridging social 

capital sebagai investasi bagi kohesi sosial jangka panjang.259 

a. Sintesis Pertimbangan: Dari Teologi ke Strategi 

Pertimbangan teologis-normatif seperti penekanan pada hablum 

minannas (hubungan antarmanusia), konsep Islam rahmatan lil ‘alamin, 

dan keteladanan Nabi Ibrahim, memberikan fondasi etis dan motivasi 

intrinsik bagi para tokoh agama.260 Dalam studi sosiologi agama, 

keyakinan teologis sering berfungsi sebagai master frame yang 

membingkai tindakan sosial dan memberikan legitimasi moral.261 Di 

Sukoreno, pemahaman teologis yang inklusif ini menjadi kompas yang 

mengarahkan dakwah ke jalur dialogis, bukan konfrontatif. 

Pertimbangan sosiologis-konteksual yaitu kesadaran akan 

komposisi masyarakat yang plural, tingkat pemahaman agama yang 

beragam, dan potensi konflik, mendorong adaptasi pragmatis dan sikap 

preventif.262 Para tokoh agama membaca medan sosial dengan cermat, 

memahami bahwa pendekatan dakwah yang kaku dapat memicu resistensi. 

Perspektif ini sejalan dengan konsep “practical rationality” (rasionalitas 

 
259 Putnam, Bowling alone. 
260 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam 

Sukoreno. 
261 Robert Wuthnow, Producing the Sacred: An Essay on Public Religion (University of Illinois 

Press, 1994). 
262 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ustadz. Samsul Huda, Tokoh Agama Islam 

Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

144 

 

 

praktis) dalam teori tindakan sosial, di mana aktor memilih strategi yang 

paling efektif untuk mencapai tujuan dalam konteks tertentu.263 

Kedua lapisan di atas kemudian dijembatani oleh pertimbangan 

kultural-strategis, di mana kearifan lokal dan efektivitas komunikasi 

menjadi pertimbangan utama dalam memilih bentuk tindakan.264 

Strategi “budaya dulu, agama belakang” yang diterapkan Ustadz Suripto, 

atau penggunaan “bahasa siri” (bahasa tersamar) oleh Ustadz 

Mukhtarudin, adalah contoh konkret dari cultural translation proses 

menerjemahkan pesan keagamaan ke dalam kode-kode budaya yang dapat 

diterima oleh masyarakat setempat.265 Pendekatan ini juga mencerminkan 

prinsip “cultural sensitivity” dalam komunikasi antarbudaya, yang 

menekankan adaptasi pesan untuk mengurangi kesalahpahaman dan 

meningkatkan penerimaan.266 

Lapisan personal-eksperiensial meliputi pengaruh guru (seperti 

Gus Dur atau Kyai Supadi), pengalaman hidup langsung dalam 

masyarakat plural, dan dimensi spiritual seperti istikharah, memberikan 

legitimasi, keteladanan, dan kedalaman spiritual yang membuat pilihan 

strategis terasa autentik dan penuh tanggung jawab.267  Pengalaman 

 
263 James S. Coleman, Foundations of Social Theory (Harvard University Press, 1990). 
264 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
265 Talal Asad, “The Idea of an Anthropology of Islam,” Qui Parle 17, no. 2 (2009): 1–30. 
266 Ting-Toomey, Communicating Across Cultures. 
267 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam 

Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

145 

 

 

pribadi berfungsi sebagai “experiential capital” (modal pengalaman) yang 

memperkaya repertoar tindakan mereka.268 

Dialektika antara keempat lapisan ini menghasilkan strategi 

dakwah yang holistik dan kontekstual. Misalnya, keputusan Ustadz 

Mukhtarudin untuk memediasi konflik pembangunan sanggar Sapta 

Darma (pertimbangan sosiologis) diambil dengan pendekatan 

musyawarah dan hukum adat (kultural-strategis), yang diyakini sejalan 

dengan nilai Islam yang mendamaikan (teologis), dan diperkuat oleh 

pengalaman pribadi hidup bertetangga (personal-eksperiensial).269 

Sintesis ini menunjukkan bahwa pertimbangan mereka bukan hierarkis, 

tetapi sirkular dan saling memperkuat. 

b. Refleksivitas dan Pembelajaran sebagai Modal Agen 

Temuan menonjol dalam penelitian ini adalah tingkat refleksivitas 

(reflexivity) yang tinggi pada para tokoh agama. Mereka tidak hanya 

bertindak, tetapi terus-menerus mengevaluasi konsekuensi sosial dari 

tindakannya dan menyesuaikan strategi. Perubahan sikap Ustadz 

Mukhtarudin, dari aktif memimpin ritual di acara non-Muslim menjadi 

lebih sering menolak halus dan mengarahkan kepemimpinan kepada tokoh 

agama setempat, adalah bukti nyata dari refleksivitas praktis ini.270 

 
268 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge University Press, 1977). 
269 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 
270 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

146 

 

 

Konsep reflexivity merupakan inti dari teori strukturasi 

Giddens.271 Giddens mendefinisikan refleksivitas sebagai kemampuan 

agen untuk secara terus-menerus merefleksikan tindakan mereka dan 

konteks sosial di mana tindakan itu dilakukan, dan menggunakan refleksi 

tersebut untuk menyesuaikan perilaku di masa depan. Dalam konteks 

Sukoreno, refleksivitas tokoh agama berfungsi sebagai mekanisme 

pembelajaran sosial yang memungkinkan mereka menyempurnakan 

strategi dakwah multikultural. Kemampuan ini juga selaras dengan 

konsep “double hermeneutic” Giddens, di mana agen tidak hanya 

memahami dunia sosial, tetapi juga secara aktif menafsirkan dan 

mengubahnya melalui tindakan mereka.272 

Refleksivitas ini adalah modal krusial bagi agen yang 

memungkinkan mereka tidak hanya tunduk pada struktur, tetapi secara 

kreatif menggunakan struktur sebagai sumber daya untuk transformasi 

sosial. Dalam kerangka multikulturalisme Parekh, refleksivitas merupakan 

syarat bagi dialog yang sejati, di mana pihak-pihak yang terlibat terbuka 

untuk belajar dari pengalaman, mengkritik asumsi mereka sendiri, dan 

mengubah perspektif.273 Dialog yang reflektif inilah yang menghasilkan 

kesepakatan-kesepakatan kreatif seperti penciptaan istilah “Dana Punia” 

untuk menghindari benturan semantik dengan konsep “zakat”. 

 
271 Giddens, Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age. 
272 Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 
273 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

147 

 

 

Lebih jauh, temuan ini mendukung teori “adaptive 

leadership” (kepemimpinan adaptif) dalam studi kepemimpinan 

komunitas.274 Pemimpin adaptif adalah mereka yang mampu 

mendiagnosis tantangan kontekstual, mengintervensi dengan strategi yang 

sesuai, dan secara reflektif mengevaluasi hasil untuk pembelajaran 

berkelanjutan. Para tokoh agama Islam Sukoreno menunjukkan 

karakteristik ini dengan jelas. Dengan demikian, refleksivitas bukanlah 

sekadar sifat personal, tetapi merupakan kompetensi sosial yang 

dikembangkan melalui pengalaman dan dialog terus-menerus dengan 

kompleksitas masyarakat plural.275 

C. HARMONI SOSIAL SEBAGAI PRODUK: TERBENTUKNYA MODAL 

SOSIAL KHAS SUKORENO DAN MASYARAKAT KOSMOPOLITAN 

Interaksi antara proses konstruksi sosial yang sistematis dan dinamika 

pertimbangan agen yang reflektif tersebut menghasilkan suatu bentuk harmoni 

sosial yang spesifik dan berkelanjutan di Desa Sukoreno. Harmoni ini dapat 

dikonseptualisasikan sebagai suatu modal sosial khas yang memiliki tiga 

karakteristik utama, sekaligus menempatkan Sukoreno pada spektrum 

masyarakat multikultural Bhikhu Parekh sebagai masyarakat yang bergerak 

dari akomodatif menuju kosmopolitan. 

Konsep modal sosial (social capital) Robert Putnam sangat membantu 

untuk menganalisis kohesi sosial di Sukoreno.276 Putnam membedakan 

 
274 Ronald A. Heifetz, Leadership Without Easy Answers (Harvard University Press, 1994). 
275 Margaret S. Archer, Making Our Way Through the World: Human Reflexivity and Social Mobility 

(Cambridge University Press, 2007). 
276 Putnam, Bowling alone. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

148 

 

 

antara bonding social capital (yang menguatkan ikatan dalam kelompok 

homogen) dan bridging social capital (yang menjembatani antar kelompok 

berbeda).277 Namun, temuan ini melangkah lebih jauh dengan menunjukkan 

bahwa modal sosial tersebut secara aktif dikonstruksi melalui praktik 

keagamaan (dakwah multikultural), bukan semata-mata warisan tradisi. Proses 

konstruksi ini melibatkan investasi sosial yang disengaja oleh para tokoh 

agama Islam dan masyarakat. Sementara itu, klasifikasi masyarakat 

multikultural Parekh (isolasionis, akomodatif, otonomis, kritikal, 

kosmopolitan) memberikan kerangka untuk mengkategorikan hasil dari proses 

konstruksi tersebut.278 Parekh berargumen bahwa masyarakat kosmopolitan 

bukanlah yang menghapus perbedaan, tetapi yang mampu hidup dengan 

perbedaan secara kreatif dan saling memperkaya.279 Data menunjukkan bahwa 

Sukoreno memiliki ciri kuat masyarakat akomodatif, di mana kelompok 

mayoritas (Muslim) secara aktif menciptakan ruang dan mengakomodasi 

kebutuhan simbolik kelompok minoritas (misalnya, kesepakatan Nyepi).280 

Namun, terdapat juga indikasi pergerakan menuju masyarakat kosmopolitan, 

ditandai dengan identitas inklusif yang cair, interaksi sosial yang spontan 

melampaui batas agama, dan keterbukaan terhadap sintesis budaya (seperti 

adaptasi ritual).281 

 

 
277 Putnam, Bowling alone. 
278 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
279 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
280 Ibu Surip, Mantan Penganut Hindu yang kini muslim. 
281 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno; H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

149 

 

 

a. Tiga Pilar Harmoni Sosial Sukoreno 

1) Bridging Social Capital yang Kuat dan Multi-Level: Jaringan 

kepercayaan dan kerjasama telah terbangun melintasi batas agama. 

Ini terwujud dalam jejaring informal (saling bantu antarwarga) dan 

jejaring formal (FKUB). Modal sosial ini berfungsi 

sebagai peredam kejut (shock absorber) saat muncul potensi 

konflik, karena telah terbangun saluran komunikasi dan reservoir 

kepercayaan yang dapat dimanfaatkan.282 Konsep “thick 

trust” (kepercayaan tebal) yang dikembangkan oleh Putnam, yaitu 

kepercayaan yang muncul dari interaksi berulang dan pengalaman 

bersama, sangat relevan di sini.283 Di Sukoreno, kepercayaan ini 

dibangun melalui partisipasi dalam ritual bersama, gotong royong, 

dan forum dialog. 

2) Resiliensi Berbasis Norma Sosial yang 

Terinternalisasi: Masyarakat memiliki mekanisme otomatis untuk 

mengelola perbedaan. Norma-norma yang terobjektivasi dan 

terinternalisasi (seperti “saling menjaga perasaan”) berfungsi 

sebagai “rem” dan “pedoman” bertindak dalam interaksi sehari-

hari. Resiliensi ini diperkuat oleh fakta bahwa norma-norma 

tersebut lahir dari dialog dan negosiasi lokal, bukan dipaksakan 

dari luar, sehingga memiliki legitimasi yang tinggi.284 

 
282 Putnam, Bowling alone. 
283 Robert D. Putnam, Making Democracy Work: Civic Traditions in Modern Italy (Princeton 

University Press, 1993). 
284 Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ibu Saudah, Penganut Sapta Darma. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

150 

 

 

Konsep “civic culture” (budaya kewargaan) dari Gabriel Almond 

dan Sidney Verba juga relevan, yaitu suatu budaya politik di mana 

warga memiliki orientasi partisipatif dan saling percaya.285 Di 

Sukoreno, budaya kewargaan ini dibangun melalui praktik-praktik 

inklusif yang menjadi kebiasaan. 

3) Identitas Inklusif “Desa Pancasila” sebagai Meta-Identity: Identitas 

keagamaan yang partikular tidak hilang, tetapi terintegrasi ke 

dalam identitas bersama yang lebih luas dan inklusif. 

Julukan “Desa Pancasila” adalah kristalisasi narasi bersama ini. 

Identitas ini bersaing dan seringkali mengatasi identitas keagamaan 

yang eksklusif dalam konteks kehidupan sosial sehari-hari.286 

Dalam klasifikasi Parekh, ini adalah ciri masyarakat kosmopolitan, 

di mana individu memiliki identitas majemuk (multiple 

identities) dan loyalitas yang meluas.287 Konsep “banal 

nationalism” (nasionalisme sehari-hari) dari Michael Billig juga 

dapat diterapkan di sini, di mana identitas nasional (Pancasila) 

dihidupkan melalui praktik sehari-hari dan simbol-simbol lokal, 

bukan hanya retorika negara.288 

 

 
285 Gabriel A. Almond dan Sidney Verba, The Civic Culture: Political Attitudes and Democracy in 

Five Nations (Princeton University Press, 1963). 
286 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno. 
287 Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. 
288 Michael Billig, Banal Nationalism (SAGE Publications, 1995). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

151 

 

 

b. Implikasi Model: Dakwah Multikultural sebagai Praksis 

Transformative 

Sintesis temuan ini membawa implikasi penting, baik secara 

praktis maupun akademis: 

1) Bagi Praktik Dakwah: Dakwah multikultural ala Sukoreno 

menunjukkan bahwa pendekatan inklusif-dialogis bukan 

pengurangan ajaran, melainkan penghidupan kontekstual dari 

semangat rahmatan lil ‘alamin. Dengan fokus pada pembangunan 

karakter umat dan kohesi sosial (bukan sekadar konversi 

kuantitatif), model ini mengembalikan dakwah pada misi 

humanisnya. Kecerdasan kontekstual, refleksivitas, dan 

kemampuan bernegosiasi budaya menjadi kompetensi kunci bagi 

pendakwah di masyarakat plural.289 Hal ini sejalan dengan 

pemikiran Fazlur Rahman tentang perlunya interpretasi kontekstual 

terhadap teks agama untuk menjawab tantangan zaman.290 

2) Bagi Pengelolaan Keragaman: Model Sukoreno menawarkan 

blueprint operasional untuk membangun harmoni dari tingkat akar 

rumput. Kuncinya terletak pada: (a) peran aktif tokoh agama sebagai 

institutional entrepreneur yang menghubungkan nilai agama dengan 

kearifan lokal; (b) sinergi antara kesepakatan masyarakat (bottom-

up) dan dukungan kelembagaan (top-down) seperti FKUB; dan (c) 

 
289 Ustadz Suripto, Tokoh Agama Islam Sukoreno; Ustadz Mukhtarudin, Tokoh Agama Islam 

Sukoreno. 
290 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (University 

of Chicago Press, 1982). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

152 

 

 

pembiasaan nilai melalui siklus konstruksi sosial yang 

berkelanjutan.291  Studi tentang “everyday peace” (perdamaian 

sehari-hari) oleh Roger Mac Ginty menunjukkan bahwa perdamaian 

yang berkelanjutan sering dibangun melalui interaksi mikro dan 

praktik sehari-hari, bukan hanya melalui perjanjian formal.292 

3) Bagi Diskursus Akademik: Penelitian ini mengisi celah (research 

gap) dengan menyajikan analisis mendalam tentang praktik dakwah 

inklusif di pedesaan yang stabil, suatu konteks yang sering 

terabaikan. Temuan memperkaya kajian hubungan agama-harmoni 

sosial dengan menunjukkan bahwa harmoni dapat secara aktif 

dikonstruksi melalui agensi keagamaan yang reflektif. Integrasi teori 

Berger & Luckmann, Giddens, Parekh, dan Putnam dalam analisis 

menghasilkan kerangka multidisiplin yang robust untuk memahami 

dinamika serupa di tempat lain.293 Selain itu, temuan ini 

berkontribusi pada studi Islam Indonesia dengan menunjukkan 

varian Islam yang inklusif dan akomodatif terhadap keragaman, 

yang merupakan kelanjutan dari tradisi Walisongo.294 

 
291 H. Achmad Choiri, Kepala Desa Sukoreno. 
292 Roger Mac Ginty, Everyday Peace: How So-called Ordinary People Can Disrupt Violent Conflict 

(Oxford University Press, 2021). 
293 Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise in the 

Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966.; Giddens, The Constitution of Society: 

Outline of the Theory of Structuration; Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and 

Political Theory. 
294 A. Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-Indonesian 

and Middle Eastern Ulama in the Seventeenth and Eighteenth Centuries (University of Hawai’i 

Press, 2004). 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

153 

 

 

Harmoni sosial di Desa Sukoreno bukanlah suatu kebetulan atau 

kondisi statis. Ia adalah produk dari sebuah proses konstruksi sosial yang 

dinamis, sadar, dan berkelanjutan, yang digerakkan oleh tokoh-tokoh agama 

dengan pertimbangan yang kompleks dan mendalam. Melalui siklus 

eksternalisasi; objektivasi dan internalisasi, nilai-nilai inklusivitas 

ditransformasikan dari keyakinan subjektif menjadi habitus kolektif. 

Dialektika pertimbangan teologis, sosiologis, kultural, dan personal berfungsi 

sebagai katalis yang menghidupkan siklus tersebut. Hasilnya adalah 

terbentuknya suatu modal sosial khas dan identitas inklusif yang menempatkan 

Sukoreno pada jalur menuju masyarakat multikultural kosmopolitan. Dalam 

konteks Indonesia yang terus mengupayakan persatuan dalam keberagaman, 

pembelajaran dari Sukoreno menawarkan model inspiratif tentang bagaimana 

agama dapat berperan sebagai kekuatan pemersatu dan perawat harmoni 

melalui praksis dakwah yang kontekstual, dialogis, dan transformatif. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 5. 1. Model Konstruksi Harmoni Sosial Sukoreno  



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

154 

 

 

D. KONTRIBUSI PADA PENGEMBANGAN TEORI DAKWAH 

MULTIKULTURAL 

Temuan penelitian di Desa Sukoreno tidak hanya memberikan 

gambaran empiris tentang praktik kerukunan, tetapi juga menghasilkan 

kontribusi teoritis yang signifikan bagi pengembangan ilmu dakwah, 

khususnya dalam merumuskan teori dakwah multikultural yang lebih 

kontekstual dan operasional. Berikut adalah elaborasi atas kontribusi-

kontribusi dimaksud: 

1. Dari Pendekatan ke Paradigma: Memperluas Kerangka Teori 

Dakwah 

Penelitian ini mendorong pergeseran konseptual dakwah 

multikultural dari sekadar sebuah pendekatan atau metode komunikasi 

menuju sebuah paradigma atau kerangka berpikir (mindset) yang utuh. 

Selama ini, dakwah multikultural sering diposisikan sebagai varian dari 

dakwah kultural yang hanya memperhatikan aspek media dan audiens 

yang beragam. Temuan di Sukoreno menunjukkan bahwa ia lebih dari 

itu; ia adalah sebuah logika aksi sosial (social praxis) yang meliputi 

dimensi epistemologis dan aksiologis yang khas. Epistemologinya 

bergeser dari ukuran kuantitatif konversi iman menuju ukuran kualitatif 

berupa terpelihara dan bertumbuhnya bridging social capital serta 

kohesi sosial. Aksiologinya menjadikan nilai rahmatan lil ‘alamin 

bukan sebagai slogan, melainkan sebagai prinsip operasional dalam 

setiap tindakan, seperti mediasi konflik, negosiasi ruang ritual, dan 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

155 

 

 

akomodasi simbol. Implikasinya, teori dakwah perlu merumuskan 

model evaluasi baru yang menginternalisasi parameter-parameter sosial 

ini sebagai indikator keberhasilan dakwah yang sahih dalam 

masyarakat majemuk. 

2. Konstruksi Sosial sebagai Teori Agensi Dakwah Transformasional 

Penelitian ini mengembangkan teori konstruksi sosial Peter 

Berger dan Thomas Luckmann dengan menyuntikkan dimensi agensi 

reflektif dan intensionalitas keagamaan. Dalam teori klasik, konstruksi 

realitas sosial sering digambarkan sebagai proses yang tak terencana 

dari interaksi rutin. Namun, tokoh agama di Sukoreno bertindak sebagai 

agen-agen yang sadar dan strategis (reflective agents) dalam 

mengonstruksi realitas harmoni. Mereka secara sengaja merancang 

tindakan (eksternalisasi), seperti memimpin tahlilan lintas iman, untuk 

membangun makna bersama. Tindakan yang terlembaga itu kemudian 

menjadi norma objektif (objektivasi) seperti kesepakatan tidak 

mengumandangkan azan saat Nyepi. Pada akhirnya, norma ini 

terinternalisasi menjadi habitus kolektif. Proses ini menunjukkan 

bahwa konstruksi sosial dalam konteks dakwah bukanlah proses pasif, 

melainkan sebuah proyek transformasional yang dijiwai nilai teologis. 

Temuan ini membuka ruang untuk pengembangan konsep seperti 

“Teologi Konstruksi Sosial” atau “Dakwah sebagai Arsitektur Sosial,” 

di mana agen dakwah berperan sebagai social architect yang 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

156 

 

 

menggunakan sumber daya agama untuk merekayasa tatanan sosial 

yang lebih inklusif. 

3. Modal Sosial Keagamaan: Sebuah Konsep Integratif Baru 

Temuan penelitian mengembangkan teori modal sosial Robert 

Putnam dengan memperkenalkan konsep “Modal Sosial Keagamaan” 

(Religious Social Capital) sebagai varian spesifik yang secara aktif 

diproduksi. Konsep bridging social capital dari Putnam umumnya 

dipahami sebagai aset yang sudah ada atau hasil sampingan dari 

aktivitas sosial. Di Sukoreno, modal sosial jenis ini justru secara 

sengaja dikonstruksi dan diperkuat melalui instrumentasi dakwah. 

Ritual bersama, kesepakatan simbolik, dan forum dialog seperti FKUB 

berfungsi sebagai “mesin penghasil” kepercayaan dan jaringan lintas 

kelompok. Dengan demikian, dakwah multikultural tidak dilihat 

sebagai aktivitas yang berpotensi “mengonsumsi” modal sosial karena 

risiko konflik, tetapi justru sebagai aktivitas produktif yang 

menghasilkan dan mereproduksi modal sosial. Implikasi teoritisnya 

sangat penting: konsep ini memungkinkan dilakukannya pemetaan dan 

pengukuran kontribusi konkret praktik keagamaan terhadap kohesi 

bangsa, memberikan dasar empiris yang kuat untuk kebijakan yang 

melibatkan tokoh agama sebagai mitra strategis dalam peacebuilding 

dan penguatan ketahanan masyarakat. 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

157 

 

 

4. Menuju Model Kontekstual “Teori Konstruksi Sosial Dakwah 

Multikultural” 

Secara integratif, seluruh temuan dan implikasi di atas 

berpotensi melahirkan sebuah kerangka teori yang lebih utuh, yang 

dapat disebut sebagai “Teori Konstruksi Sosial Dakwah Multikultural 

yang Kontekstual.” Teori ini berangkat dari beberapa postulat kunci: (1) 

Dakwah multikultural adalah proses konstruksi realitas sosial harmoni 

yang bersifat dialektis dan melibatkan tahapan eksternalisasi, 

objektivasi, dan internalisasi; (2) Keberhasilan proses ini sangat 

bergantung pada kemampuan reflektif dan kecerdasan kontekstual agen 

dakwah (double hermeneutics) dalam menjembatani teks keagamaan 

dengan struktur sosial; (3) Output utama yang dihasilkan adalah modal 

sosial keagamaan berbentuk bridging capital yang memperkuat 

resiliensi komunitas plural; (4) Modelnya bersifat kontekstual dan tidak 

seragam, karena dibentuk oleh pertemuan unik antara nilai universal 

agama, kearifan lokal (local wisdom), dan konfigurasi sosial suatu 

komunitas. Model teoretis ini, yang diinduksi dari studi mendalam di 

Sukoreno, menawarkan kerangka analitis yang luwes dan dapat 

diujikan pada konteks komunitas multikultural lain, sekaligus 

menegaskan bahwa teori dakwah yang relevan bagi Indonesia harus 

lahir dari rahim pengalaman empirisnya sendiri. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menerapkan teori, tetapi 

secara aktif berdialog dengan teori-teori tersebut, menawarkan konfirmasi, 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

158 

 

 

koreksi, dan pengembangan yang memperkaya lanskap teoretis dalam studi 

agama dan masyarakat. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

159 

 

BAB VI 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan  

Bab ini merupakan penutup dari keseluruhan penelitian. Berdasarkan 

paparan data, analisis, dan pembahasan pada bab-bab sebelumnya, bab ini 

menyajikan kesimpulan yang menjawab pertanyaan penelitian serta 

memberikan sejumlah saran yang relevan bagi pengembangan teori, praktik, 

dan kebijakan. 

1. Proses konstruksi sosial dakwah multikultural di Desa Sukoreno 

berlangsung melalui siklus tiga tahap yang dinamis dan saling 

memperkuat: eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Nilai-nilai 

inklusivitas yang bersumber dari pemahaman Islam rahmatan lil 

‘alamin pertama-tama dieksternalisasi menjadi tindakan komunikatif yang 

strategis, seperti partisipasi lintas ritual, mediasi konflik, dan akomodasi 

budaya. Tindakan-tindakan yang konsisten ini kemudian terobjektivasi 

menjadi norma dan kesepakatan sosial bersama (seperti kesepakatan hari 

raya dan tata cara acara campuran) yang dilembagakan melalui forum 

seperti FKUB. Pada akhirnya, norma-norma ini terinternalisasi 

menjadi habitus kolektif, di mana toleransi dan kerukunan bukan lagi aturan 

luar melainkan identitas dan kebiasaan yang dianggap wajar oleh 

masyarakat, termasuk generasi muda. Ketiga tahap ini membentuk siklus 

yang berkelanjutan (self-reinforcing cycle) dan menjadi mekanisme inti 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

160 

 

 

perawatan harmoni sosial. Temuan ini mengonfirmasi dan memperluas teori 

konstruksi sosial Berger dan Luckmann, dengan menunjukkan bahwa dalam 

konteks masyarakat plural, konstruksi realitas sosial dapat bersifat proaktif, 

strategis, dan menghasilkan siklus reproduksi yang berkelanjutan. 

2. Dinamika pertimbangan tokoh agama Islam dalam memilih pendekatan 

dakwah multikultural bersifat holistik, dialektis, dan kontekstual. Pilihan 

strategis mereka merupakan sintesis kreatif dari empat lapis pertimbangan 

yang saling berinteraksi: (a) Pertimbangan teologis-normatif yang berakar 

pada penafsiran inklusif terhadap ajaran Islam; (b) Pertimbangan 

sosiologis-konteksual yang responsif terhadap realitas kemajemukan dan 

potensi konflik di Sukoreno; (c) Pertimbangan kultural-strategis yang 

memanfaatkan kearifan lokal dan memilih metode komunikasi yang lunak 

untuk efektivitas dan menjaga perasaan; serta (d) Pertimbangan personal-

eksperiensial yang dibentuk oleh pengalaman hidup, keteladanan guru, dan 

pertimbangan spiritual. Dinamika ini menunjukkan para tokoh sebagai agen 

yang reflektif dan adaptif, yang terus-menerus menyesuaikan strategi 

berdasarkan umpan balik dari lingkungan sosial. Konsep reflexivity dari 

Giddens dan practical rationality dari Coleman menemukan bukti 

empirisnya dalam praktik dakwah di Sukoreno. 

B. Saran 

Berdasarkan temuan dan kesimpulan penelitian, diajukan beberapa 

saran kepada berbagai pemangku kepentingan: 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

161 

 

 

1. Bagi Tokoh Agama dan Lembaga Keagamaan: 

Pendekatan kontekstual dan reflektif sebagaimana dilakukan para 

tokoh agama Islam di Sukoreno perlu dijadikan model pembelajaran. 

Lembaga pendidikan keagamaan (pesantren, sekolah tinggi agama) dapat 

mengintegrasikan “fiqh sosial” atau “sosiologi dakwah” yang menekankan 

pada analisis konteks, komunikasi antarbudaya, dan resolusi konflik dalam 

kurikulum mereka. 

Ruang pertemuan dan dialog antartokoh agama perlu difasilitasi 

secara berkala dan berkesinambungan, tidak hanya saat ada potensi konflik. 

Forum seperti FKUB di Sukoreno dapat direplikasi dan diadaptasi dengan 

mekanisme yang lebih partisipatif dan setara. 

2. Bagi Pemerintah dan Pemerintah Daerah: 

Kebijakan pemerintah dalam mengelola keragaman hendaknya 

berbasis pada potensi dan prakarsa lokal (grassroot initiatives). Pemerintah 

dapat berperan sebagai fasilitator yang menguatkan dan melembagakan 

praktik-praktik kerukunan yang sudah hidup di masyarakat, seperti yang 

dilakukan Pemerintah Desa Sukoreno dengan FKUB. 

Pemberian apresiasi dan ruang publikasi bagi desa-desa atau 

komunitas yang telah berhasil merawat harmoni sosial dapat 

menjadi insentif simbolis yang kuat untuk mendorong replikasi praktik 

baik. 

 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

162 

 

 

3. Bagi Masyarakat Sipil dan LSM: 

Pendokumentasian dan diseminasi model keberhasilan seperti di 

Sukoreno penting untuk dijadikan bahan advokasi dan pendidikan publik. 

Media komunitas, film dokumenter, atau tulisan populer dapat dibuat untuk 

menyebarluaskan narasi positif tentang kerukunan. 

Program pemberdayaan masyarakat di daerah plural perlu 

melibatkan tokoh agama sebagai mitra strategis, dengan mendorong peran 

mereka sebagai bridging agent dan cultural translator. 

4. Bagi Peneliti Selanjutnya: 

Perlu kajian lebih mendalam tentang perspektif komunitas non-

Muslim terhadap praktik dakwah multikultural ini untuk mendapatkan 

gambaran yang lebih simetris dan holistik mengenai dinamika relasi 

antarumat beragama di Sukoreno. 

Penelitian longitudinal diperlukan untuk menguji ketahanan 

(sustainability) dan resiliensi model harmoni sosial di Sukoreno dalam 

menghadapi perubahan demografis, politik identitas, dan arus informasi 

global. 

Studi komparatif dengan desa-desa lain yang memiliki konfigurasi 

keragaman serupa namun dengan dinamika yang berbeda dapat membantu 

mengidentifikasi variabel-variabel kunci yang menentukan keberhasilan 

atau kegagalan konstruksi harmoni sosial berbasis peran tokoh agama. 

Demikian laporan penelitian ini disusun. Semoga temuan dan pemikiran 

yang disajikan dapat memberikan kontribusi bagi pengayaan khazanah 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

163 

 

 

akademik, peningkatan praktik dakwah yang menyejukkan, serta penguatan 

kebijakan yang mendukung terwujudnya masyarakat Indonesia yang majemuk, 

toleran, dan harmonis. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

164 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin. Dinamika Islam kultural. Cetakan pertama. IRCiSoD, 2020. 

Almond, Gabriel A., dan Sidney Verba. The Civic Culture: Political Attitudes and 

Democracy in Five Nations. Princeton University Press, 1963. 

Archer, Margaret S. Making Our Way Through the World: Human Reflexivity and 

Social Mobility. Cambridge University Press, 2007. 

Ardi Hatta, Fatiha, dan Dhifa Widya Nur Arifah. “Pesan Dakwah dalam Film 

Animasi Hafiz & Hafizah Pendekatan Struktur Narasi Todorov.” Bil 

Hikmah: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 2, no. 1 (2024): 127–50. 

https://doi.org/10.55372/bilhikmahjkpi.v2i1.26. 

As, Enjang & Aliyudin. “Dasar-dasar Ilmu Dakwah: Pendekatan Filosofis dan 

Praktis.” Bandung: Widya Padjadjaran., 2009. 

Asad, Talal. “The Idea of an Anthropology of Islam.” Qui Parle 17, no. 2 (2009): 

1–30. 

Asror, Ahidul. “Paradigma Dakwah: Konsepsi dan Dasar Pengembangan Ilmu.” 

Yogyakarta: LKiS., 2018. 

Asror, Ahidul. Percikan Pemikiran Dakwah di Tengah Arus Perubahan Sosial 

Kontemporer. CV. Bildung Nusantara, 2025. 

Asror, Ahidul, dan Nur Solikin A.R. Islam kreatif: dinamika terbentuknya tradisi 

Islam perspektif konstruktivisme. STAIN Jember Press, 2008. 

Asror, Muhammad. Dakwah Multikultural: Dari Teks ke Konteks. Pustaka Pelajar, 

2018. 

Azra, A. The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-

Indonesian and Middle Eastern Ulama in the Seventeenth and Eighteenth 

Centuries. University of Hawai’i Press, 2004. 

Azra, Azyumardi. Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Khilafatisme, dan 

Demokrasi. Prenada Media, 2013. 

Badan Pusat Statistik (BPS) Kabupaten Jember. “Statistik Daerah Kabupaten 

Jember.” Jember: BPS Kabupaten Jember., 2022. 

Bandura, Albert. Social Learning Theory. Prentice-Hall, 1977. 

Barton, Greg. Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid. 

Equinox Publishing, 2002. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

165 

 

 

Berger, Peter L., and Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A 

Treatise in the Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966. t.t. 

Berger, Peter L., dan Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A 

Treatise in the Sociology of Knowledge. Open Road Media Integrated 

Media, 2011. 

Billig, Michael. Banal Nationalism. SAGE Publications, 1995. 

Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Cambridge University Press, 

1977. 

Bourdieu, Pierre. The Logic of Practice. Stanford University Press, 1990. 

Burhan Bungin. Metode Penelitian Kualitatif. 2006. 

Carbaugh, Donal. “Cultural Discourse Analysis: Communication Practices and 

Intercultural Encounters.” Journal of Intercultural Communication 

Research 36, no. 3 (2007): 167–82. 

Casanova, José. Public Religions in the Modern World. University of Chicago 

Press, 1994. 

Charles Taylor. Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition. Princeton 

University Press, 1994. 

Coleman, James S. Foundations of Social Theory. Harvard University Press, 1990. 

Creswell, John W., Ahmad Lintang Lazuardi, dan Saifuddin Zuhri Qudsy. 

Penelitian kualitatif & desain riset: memilih diantara lima pendekatan. Ed. 

3. Pustaka Pelajar, 2015. 

Creswell, John W, dan et al. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 

Among Five Approaches. Disunting oleh 3. SAGE Publications, 2014. 

Creswell, John W., dan Cheryl N. Poth. Qualitative Inquiry and Research Design: 

Choosing Among Five Approaches. Sage, 2023. 

Denzin, N. K. The Research Act: A Theoretical Introduction to Sociological 

Methods (5th ed.). Pearson Education, 2009. 

Fajri, Muhamad. “Dakwah Vigilantisme FPI Memberantas Patologi Sosial: 

Mencari Solusi Moderat Perspektif Hadits Riwayat Muslim No. 70.” 

MUKADIMAH: Jurnal Pendidikan, Sejarah, dan Ilmu-ilmu Sosial 7, no. 2 

(2023): 431–38. https://doi.org/10.30743/mkd.v7i2.7852. 

Farid, Najikh. Filsafat Dakwah Kontekstual: Membangun Harmoni dalam 

Keberagaman. PT RajaGrafindo Persada, 2021. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

166 

 

 

Fatih, N. A., dan Samsu Rizal. “Peran Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) 

dalam Menjaga Kerukunan di Jakarta.” Jurnal Studi Al-Qur’an dan 

Masyarakat 15, no. 2 (2020): 120–25. 

Fatmawati, Fatmawati. “PARADIGMA BARU MENGEMAS DAKWAH 

MELALUI MEDIA TELEVISI DI ERA GLOBALISASI.” KOMUNIKA: 

Jurnal Dakwah dan Komunikasi 4, no. 2 (1970): 341–56. 

https://doi.org/10.24090/komunika.v4i2.163. 

Geddes, Alistair, Charlie Parker, dan Sam Scott. “When the Snowball Fails to Roll 

and the Use of ‘Horizontal’ Networking in Qualitative Social Research.” 

International Journal of Social Research Methodology 21, no. 3 (2018): 

347–58. https://doi.org/10.1080/13645579.2017.1406219. 

Giddens, A. The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration. 

University of California Press, 1984. 

Giddens, Anthony. Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late 

Modern Age. Stanford University Press, 1991. 

H. Achmad Choiri. Kepala Desa Sukoreno. Mei 2024. 

Hall, Edward T. Beyond Culture. Anchor Books, 1976. 

Hamdani, Amin, dkk. “Penerapan Model Dakwah Inklusi dalam Mengubah Paham 

Radikal Berbasis Masjid.” Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah, 5(4), 285–

300. https://doi.org/10.15575/tadbir.v5i4.2304, 2020. 

Harahap, Abdul Aziz, dan Alfiandri Setiawan. “Paradigma Sosial Profetik Dalam 

Orientasi Dakwah Di Indonesia.” POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan 

3, no. 1 (2022): 64–76. https://doi.org/10.53491/porosonim.v3i1.338. 

Hasan, Noorhaidi. “The Making of Public Islam: Piety, Democracy, and Youth in 

Indonesian Politics.” Journal of Islamic Studies 22, no. 3 (2011): 414–16. 

Hasibuan, Sapri Yani, Erwan Efendi, Deni Armanda, dan Yusuf Saifulloh. “Pola 

dan Strategi Dakwah Dalam Moderasi Beragama.” Da’watuna: Journal of 

Communication and Islamic Broadcasting 3, no. 2 (2023): 709–20. 

https://doi.org/10.47467/dawatuna.v3i2.2766. 

Hefner, Robert W. The Politics of Multiculturalism: Pluralism and Citizenship in 

Malaysia, Singapore, and Indonesia. Disunting oleh Robert W. Hefner. 

University of Hawai’i Press, 2001. 

Heifetz, Ronald A. Leadership Without Easy Answers. Harvard University Press, 

1994. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

167 

 

 

Husna, Zida Zakiyatul. “Dakwah Multikultural (Dakwah Gus Miftah di Diskotik 

Hingga Gereja).” Hikmah 15, no. 2 (2021): 246. 

https://doi.org/10.24952/hik.v15i2.4056. 

Ibu Saudah. Penganut Sapta Darma. 15 Juli 2025. 

Ibu Surip. Mantan Penganut Hindu yang kini muslim. 20 Juli 2025. 

Johns, A. H. “Islam in Southeast Asia: Reflections and New Directions.” Indonesia 

19 (1975): 33–55. 

Junaidy, Mahbub. “MULTICULTURAL DA’WAH IN THE CHARTER OF 

MEDINA CONCEPT AND IMPLEMENTATION IN INDONESIA.” 

Jurnal Syntax Transformation 4, no. 10 (2023). 

https://doi.org/10.46799/jst.v4i10.789. 

Lincoln, Yvonna S., dan Egon G. Guba. Naturalistic Inquiry. Nachdr. Sage, 20. 

Mac Ginty, Roger. Everyday Peace: How So-called Ordinary People Can Disrupt 

Violent Conflict. Oxford University Press, 2021. 

Mariyono, Dwi, dan Masykuri Masykuri. “Kiprah Pesantren: Solusi Konflik Sosial 

dan Etika Bangsa yang Multikultur.” Journal on Education 5, no. 4 (2023): 

12052–65. https://doi.org/10.31004/joe.v5i4.2166. 

Megawati, Reni, dan Muhammad Lukman Ihsanuddin. “Adaptasi Dakwah Virtual 

Lembaga Dakwah Islam Indonesia (LDII) Semarang Barat Pasca Pandemi 

Covid 19 (New Normal Era).” Meyarsa: Jurnal Ilmu Komunikasi dan 

Dakwah 2, no. 2 (2022): 55–74. 

https://doi.org/10.19105/meyarsa.v2i2.5373. 

Meleong, Lexy J. Metologi Penelitian Kualitatif. PT Remaja Rosdakarya, 1989. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, dan Johnny Saldaña. Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook. Disunting oleh 4th. SAGE Publications, 

2019. 

Muhamad Bisri Mustofa. “Analisis Dakwah Multikuktural KH. Ahmad Mustofa 

Bisri Rembang (Konsep dan Metode Dakwah).” Mau’idhoh Hasanah : 

Jurnal Dakwah dan Ilmu Komunikasi 2, no. 1 (2020): 1–9. 

https://doi.org/10.47902/mauidhoh.v2i1.77. 

Muhyiddin, Ahmad Shofi, Musahadi Musahadi, dan Muhammad Sulthon. “The 

Interfaith Nyadran Tradition as a Manhaj of Islam Nusantara Da’wah in the 

Perspective of Multiculturalism.” Addin 17, no. 2 (2023): 201. 

https://doi.org/10.21043/addin.v17i2.19179. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

168 

 

 

Mujieb, Muhammad Abdul. Konsep Istikharah dalam Keputusan Hidup: Studi 

Psikospiritual. PT RajaGrafindo Persada, 2019. 

Mulkhan, Abdul Munir. “Kesalehan Multikultural: Ber-Islam secara Autentik-

Konteksual di Aras Peradaban Global.” Yogyakarta: Pusat Studi Agama 

dan Peradaban Muhammadiyah., 2005. 

Mulyana, Deddy & Rakhmat, Jalaluddin. “Komunikasi Antarbudaya: Panduan 

Berkomunikasi dengan Orang-orang Berbeda Budaya.” Bandung: PT 

Remaja Rosdakarya., 2009. 

Najikh, Ahmad Hayyan. “THE CONCEPT OF QUR’ANIC THINKING AND ITS 

IMPLICATIONS FOR THE FORMATION OF CRITICAL ATTITUDES 

IN DA’WAH.” Indonesian Journal of Islamic Communication 7, no. 1 

(2024): 1–13. https://doi.org/10.35719/ijic.v7i1.2141. 

Parekh, Bhikhu. Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political 

Theory. Palgrave Macmillan, 2000. 

Parekh, Bhikhu. Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political 

Theory. 2 ed. Palgrave Macmillan, 2006. 

Parekh, Bhikhu. Rethinking Multiculturalism: Keberagaman Budaya Dan Teori 

Politik. Penerbit Kansiius, 2008. 

Patton, Michael Quinn. Qualitative Research & Evaluation Methods: Integrating 

Theory and Practice. 4th ed. SAGE Publications, 2015. 

Pink, Sarah. Doing Visual Ethnography. 3rd ed. SAGE Publications, 2013. 

Prihatiningtyas, Siti, dkk. “Da’wah Patterns in Developing Religious Harmony in 

Semarang City.” Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies, 

15(2), 365–386. https://doi.org/10.15575/idajhs.v15i2.14321, 2021. 

Prihatiningtyas, Siti, Siti Solihati, dan Lukmanul Hakim. “Da’wah Patterns in 

Developing Religious Harmony in Semarang City.” Ilmu Dakwah: 

Academic Journal for Homiletic Studies 15, no. 2 (2021): 365–86. 

https://doi.org/10.15575/idajhs.v15i2.14321. 

Purwanto, Bambang. “Multikulturalisme dan Inklusi Sosial di Indonesia dalam 

Perspektif Historiografi.” Talenta Conference Series: Local Wisdom, 

Social, and Arts (LWSA), 2(2). https://doi.org/10.32734/lwsa.v2i2.721, 

2019. 

Putnam, Robert D. Bowling alone: the collapse and revival of American 

community. Simon & Schuster, 2000. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

169 

 

 

Putnam, Robert D. Making Democracy Work: Civic Traditions in Modern Italy. 

Princeton University Press, 1993. 

Rahmah, St., dan Rabiatul Aslamiah. “Understanding the urgency of Da’wah of 

Islam in the context of peace in the nuances of pluralism in Indonesia.” 

International research journal of management, IT and social sciences 10, 

no. 2 (2023): 110–21. https://doi.org/10.21744/irjmis.v10n2.2295. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

University of Chicago Press, 1982. 

Rahmatullah, Guntur. “Desa Sukoreno Didapuk Menjadi Desa Pancasila.” 

https://suaraindonesia-news.com/desa-sukoreno-didapuk-menjadi-desa-

pancasila/, 2025. 

Ricklefs, M. C. Mystic Synthesis in Java: A History of Islamization from the 

Fourteenth to the Early Nineteenth Centuries. EastBridge, 2006. 

Riessman, Catherine Kohler. Narrative methods for the human sciences. Sage 

Publications, 2008. 

Riyadi, Agus, Sulistio Sulistio, dan Abdul Karim. “Social Harmony through Local 

Wisdom: Da’wah in the Kalang Obong Tradition.” Jurnal Dakwah Risalah 

35, no. 1 (2024): 68. https://doi.org/10.24014/jdr.v35i1.29909. 

Saifulah, Saifulah. “Dakwah Multikultural Pesantren Ngalah dalam Meredam 

Radikalisme Agama.” ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 8, no. 2 (2014): 

421. https://doi.org/10.15642/islamica.2014.8.2.421-446. 

Sarbini, Ahmad, Enjang As, dan Agus Ahmad Safe. “An Indonesian Muslim 

Communities Da’wah in a Multicultural Country: A Portrait of Da’wah 

Acceptance and Rejection from Australia.” International Journal of 

Advanced Science and Technology 29, no. 03 (2020). 

Stake, Robert E. The Art of Case Study Research. SAGE Publications, 1995. 

State University of Gorontalo, Samsi Pomalingo, Wirna Tangahu, dan 

Muhammadiyah University of Gorontalo. “Da’wah, Negotiation and Social 

Piety: The Role of Kyai Ahmad Masduki Al-Jabalani in Building the 

Character of a Multicultural Society in Gorontalo, Indonesia.” 

INTERNATIONAL JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE AND EDUCATION 

RESEARCH STUDIES 03, no. 04 (2023). 

https://doi.org/10.55677/ijssers/V03I4Y2023-19. 

Ting-Toomey, Stella. Communicating Across Cultures. Guilford Press, 1999. 

Ujan, Andre Ata. Multikulturalisme: Belajar Hidup Bersama dalam Perbedaan. 

Cet. 1. Jakarta: Indeks, 2009. t.t. 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

170 

 

 

Uman, Fawaizul & Barmawi, Mohamad. “Indigenous Islamic Multiculturalism: 

Interreligious Relations in Rural East Java, Indonesia.” Ulumuna, 27(2), 

649–691. https://doi.org/10.20414/ujis.v27i2.752, 2023. 

Ustadz Mukhtarudin. Tokoh Agama Islam Sukoreno. 15 Juli 2025. 

Ustadz. Samsul Huda. Tokoh Agama Islam Sukoreno. Mei 2024. 

Ustadz Suripto. Tokoh Agama Islam Sukoreno. 4 November 2025. 

Varshney, Ashutosh. Ethnic Conflict and Civic Life: Hindus and Muslims in India. 

Yale University Press, 2002. 

Wazis, Kun, Ahmad Hayyan Najikh, dkk. KOMUNIKASI MEDIA PESANTREN DI 

ERA COVID-19. 1 ed. Bintang Semesta Media, 2025. 

Widoyo, Agus Fatuh, dkk. “Multicultural Islamic Education in the Fatwa of the 

Indonesian Ulema Council on Digital Da’wah Ethics.” Ijtimā iyya Journal 

of Muslim Society Research, 8(2), 207–220. 

https://doi.org/10.24090/ijtimaiyya.v8i2.9467, 2023. 

Widoyo, Agus Fatuh, Zulihi Zulihi, Athoillah Islamy, dan Muhammad Abduh. 

“Multicultural Islamic Education in the Fatwa of the Indonesian Ulema 

Council on Digital Da’wah Ethics.” Ijtimā iyya Journal of Muslim Society 

Research 8, no. 2 (2023): 207–20. 

https://doi.org/10.24090/ijtimaiyya.v8i2.9467. 

Wulandari, Sekar Kirana, Andien Rizkyas Yasmin, Nadila Putri Budi Sugiarti, Siti 

Komariah, dan Pandu Hyangsewu. “Menggali Makna Toleransi Antar Umat 

Beragama dalam Kerangka Keselarasan Sosial.” Jurnal Sosiologi Agama 

Indonesia (JSAI) 5, no. 2 (2024): 281–96. 

https://doi.org/10.22373/jsai.v5i2.4845. 

Wuthnow, Robert. Producing the Sacred: An Essay on Public Religion. University 

of Illinois Press, 1994. 

 



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA 
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER  

PASCASARJANA 
Jl. Mataram No. 1 Mangli, Jember, Kode Pos 68136 Telp. (0331) 487550 Fax (0331) 427005  

e-mail: pascasarjana@uinkhas.ac.id, Website : http://pasca.uinkhas.ac.id 

 

Yth. 
Tokoh Agama Desa Sukoreno, Ustadz Ali Muhdhor  
Di - 

Tempat 
 
Assalamu’alaikum Wr.Wb 
 

Dengan hormat, kami mengajukan permohonan izin penelitian di 

lembaga yang Bapak/Ibu pimpin untuk keperluan penyusunan tugas akhir 

studi mahasiswa berikut ini: 

Nama​ : Ahmad Hayyan Najikh 
NIM​  : 213307030016 
Program Studi : Studi Islam 
Jenjang : Doktor (S3) 
Waktu Penelitian : 3 Bulan (terhitung mulai tanggal diterbitkannya surat) 
Judul :  Konstruksi Dakwah Multikultural Dalam 

Meningkatkan Harmoni Sosial Di Desa Sukoreno 
Jember  

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dipergunakan sebagaimana 

mestinya. 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb 
 

Jember, 15 Mei 2025 
 An. Direktur, 
​ Wakil Direktur 

 
 
 ^ 
​  
​ ​ ​  
Saihan 
 
 
 
 
 

Tembusan :  
Direktur Pascasarjana 

 

No  : B.1206/Un.22/DPS.WD/PP.00.9/05/2025    
Lampiran : - 
Perihal : Permohonan Izin Penelitian untuk Penyusunan Tugas Akhir Studi 
 

Dokumen ini telah ditanda tangani secara elektronik.

Token : lY0mb9sZ



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA 
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ JEMBER  

PASCASARJANA 
Jl. Mataram No. 1 Mangli, Jember, Kode Pos 68136 Telp. (0331) 487550 Fax (0331) 427005  

e-mail: pascasarjana@uinkhas.ac.id, Website : http://pasca.uinkhas.ac.id 

 

Di - 
Tempat 

 
Assalamu’alaikum Wr.Wb 
 

Dengan hormat, kami mengajukan permohonan izin penelitian di 

lembaga yang Bapak/Ibu pimpin untuk keperluan penyusunan tugas akhir 

studi mahasiswa berikut ini: 

Nama​ : Ahmad Hayyan Najikh 
NIM​  : 213307030016 
Program Studi : Studi Islam 
Jenjang : Doktor (S3) 
Waktu Penelitian : 3 Bulan (terhitung mulai tanggal diterbitkannya surat) 
Judul :  Konstruksi Dakwah Multikultural Dalam 

Meningkatkan Harmoni Sosial Di Desa Sukoreno 
Jember 

Demikian surat keterangan ini dibuat untuk dipergunakan sebagaimana 

mestinya. 

Wassalamu’alaikum Wr.Wb 
 

Jember, 15 Mei 2025 
 An. Direktur, 
​ Wakil Direktur 

 
 
 ^ 
​  
​ ​ ​  
Saihan 
 
 
 
 
 

Tembusan :  
Direktur Pascasarjana 

 

 

Yth. 
Kepala Desa Sukoreno, H. Achmad Choiri. 

No  : B.1205/Un.22/DPS.WD/PP.00.9/05/2025    
Lampiran : - 
Perihal : Permohonan Izin Penelitian untuk Penyusunan Tugas Akhir Studi 
 

Dokumen ini telah ditanda tangani secara elektronik.

Token : HWyTlLWk



digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id     digilib.uinkhas.ac.id  

RIWAYAT HIDUP 

 

Ahmad Hayyan Najikh dilahirkan di Banyuwangi, Jawa Timur tanggal 

18 Oktober 1987, anak ketiga dari tiga bersaudara, pasangan Bapak 

Hamadullah dan Ibu Rofi’ah. Alamat: Perumahan Istana Kaliwates 

Residence Blok Persia No. F4 Kaliwates Jember Jawa Timur, HP. 

087853193857, e-mail: najikhahmad212@gmail.com. Pendidikan 

dasar dan menengah telah ditempuh di kampung halamannya di Srono 

Banyuwangi. Pendidikan Menengah Atas ditempuh di Kota Tahu 

Kediri. 

Pendidikan berikutnya di tempuh di IAIN Sunan Ampel Surabaya tahun 2007 dengan hingga 

selesai tahun 2011. Gelar magister Komunikasi Islam diraihnya pada tahun 2016 di 

Pascasarjana UIN Sunan Ampel Surabaya. 

Kariernya sebagai tenaga pengajar dimulai tahun 2018 sebagai Kaprodi KPI di IAI Sunan 

Kalijogo Malang. Tahun 2019-sekarang, menjadi dosen tetap PNS pada Fakultas Dakwah UIN 

Kiai Haji Achmad Siddiq Jember dan mengampu mata kuliah Tafsir Ayat-Ayat Dakwah, Ilmu 

Dakwah, Dakwah Multikultural dan Filsafat Dakwah.  

Selain itu juga menjadi tuton UT dengan mata kuliah Pengantar Ilmu Komunikasi. Selain itu, 

tercatat sebagai anggota DPD Asosiasi Komunikasi dan Penyiaran Islam (ASKOPIS) Daerah 

Jawa Timur, sebagai Korprodi S-1 KPI Fakultas Dakwah UIN KHAS Jember (2023–2027) dan 

sebagai anggota reviewer beberapa jurnal di beberapa kampus seperti Jurnal Qaulan: Journal 

Of Islamic Communication Fakultas Ushuluddin, Adab dan Dakwah IAIN Ponorogo, Martabat: 

Jurnal Perempuan dan Anak UIN SATU Tulungagung.  

Disini penulis juga aktif melakukan penelitian dan pengabdian kepada masyarakat, menulis 

dan menjadi editor sejumlah buku di antaranya Epistemology of Religious Moderation in 

Public Spaces: Critical Study of Islamic Understanding in Indonesia (2021). 

Tahun 2020 ia menikah dengan Siti Khodijah dan mereka kini telah dikarunia putri sholehah 

Bening Almahyra Putri Najah.  

 

 

mailto:najikhahmad212@gmail.com

