
i 

 

i 

 

IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA 

DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI MUALLAF CENTER 

KABUPATEN BULELENG PROVINSI BALI 
 

 

 

 

 

DISERTASI 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh 

ROFIQI 

NIM: 233307020005 

 
 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

PASCASARJANA UIN KHAS JEMBER  

  

 

  

DESEMBER 2025



 

 

ii 

 

IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA 

DALAM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DI MUALLAF CENTER 

KABUPATEN BULELENG PROVINSI BALI 
 

 

 

 

DISERTASI 
 

Diajukan untuk Memenuhi Persyaratan Memperoleh Gelar 

Doktor Pendidikan Agama Islam 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh 

ROFIQI 

NIM: 233307020005 

 
 

 

 

 

PROGRAM STUDI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

PASCASARJANA UIN KHAS JEMBER  

  

  

DESEMBER 2025



 

 

iii 

 

 

  



 

 

iv 

 

  



 

 

v 

 

  



 

 

vi 

 

ABSTRAK 

 

Rofiqi,  Implementasi Moderasi Agama Dalam Pendidikan Agama Islam di Muallaf 

Center Kabupaten Buleleng Provinsi Bali, Disertasi Program Doktor 

Pendidikan Agama Islam Pascasarjana Universitas Negeri Kiai Haji 

Achmad Siddiq (UIN KHAS) Jember. Promotor: Prof. Dr. H. Mashudi, 

M.Pd. dan Co-Promotor: Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.I.Kom  

 

Kata Kunci: Implementasi Moderasi Beragama, Pendidikan Agama Islam, Muallaf 

Center 

  

Proses konversi agama adalah perjalanan yang tidak hanya melibatkan 

perubahan keyakinan tetapi juga perubahan sosial dan psikologis. Muallaf sering 

kali menghadapi stigma sosial, minimnya pemahaman agama, serta tantangan 

dalam berinteraksi dengan komunitas baru mereka. Oleh karena itu, dukungan dari 

komunitas dan individu yang lebih berpengalaman dalam agama Islam sangat 

penting untuk membantu mereka beradaptasi. Muallaf, atau seseorang yang baru 

memeluk agama Islam, sering kali menghadapi tantangan signifikan dalam proses 

penyesuaian diri dengan agama baru mereka. Dalam konteks ini, implementasi 

moderasi beragama menjadi aspek penting yang dapat mempengaruhi sikap 

keberagamaan mereka. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi implementasi 

moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten 

Buleleng Bali. 

Penelitian Disertasi yang dilakukan di Kabupaten Buleleng ini berfokus: 

Pertama, bagaimana implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan Agama 

Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng?; Kedua, bagaimana bentuk 

kontribusi implementasi moderasi beragama terhadap adaptasi sosial dan 

keberagamaan muallaf di Kabupaten Buleleng?; Ketiga, bagaimana strategi efektif 

dalam implementasi moderasi beragama untuk meningkatkan keberdayaan sosial 

muallaf di Kabupaten Buleleng? 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif 

analisis. Pengumpulan data dilakukan dengan menggunakan observasi, wawancara 

dan dokumentasi. Teknik analisis data menggunakan Miles dan Huberman yaitu 

Pengumpulan Data, Kondensasi Data, Penyajian Data dan Penarikan Kesimpulan. 

Pengecekan keabsahan data menggunakan triangulasi metode.  

Hasil penelitian menyimpulkan bahwa implementasi moderasi beragama di 

Muallaf Center Buleleng berlangsung melalui tiga pendekatan utama: pembinaan 

akidah secara inklusif, penguatan praktik keagamaan yang toleran dan adaptif, serta 

pendampingan sosial yang menekankan harmoni lintas budaya. Implementasi ini 

terbukti berkontribusi signifikan terhadap peningkatan pemahaman keagamaan, 

kepercayaan diri sosial, dan kemampuan muallaf berinteraksi secara konstruktif 

dengan masyarakat sekitar. Secara keseluruhan, moderasi beragama menjadi 

paradigma pendidikan Islam yang aplikatif dan relevan bagi komunitas minoritas, 

serta dapat dijadikan model pengembangan pembinaan muallaf di wilayah lain yang 

memiliki karakter sosial serupa. 

 



 

 

vii 

 

Abstract 

 

Rofiqi, Implementation of Religious Moderation in Islamic Religious Education at 

the Muallaf Center of Buleleng, Bali. Dissertation, Doctorate Program in 

Islamic Education, Postgraduate of Universitas Islam Negeri Kiai Haji 

Achmad Siddiq (UIN KHAS) Jember. Promotor: Prof. Dr. H. Mashudi, 

M.Pd. Co-Promotor: Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.I.Kom. 

 

Keywords: Implementation of Religious Moderation, Islamic Education, Muallaf 

Center 

 

The process of religious conversion is a journey that involves not only a 

transformation of belief but also significant social and psychological changes. 

Converts to Islam (muallaf) often face social stigma, limited understanding of 

religious teachings, and challenges in interacting with their new communities. 

Therefore, support from the community and from individuals with deeper 

knowledge of Islam plays a crucial role in helping them adapt. A muallaf, or a 

person who has newly embraced Islam, frequently encounters substantial 

challenges in adjusting to their new religious identity. In this context, the 

implementation of religious moderation becomes an essential aspect that may 

influence their religious attitudes and practices. This study aims to explore the 

implementation of religious moderation within Islamic Education programs 

conducted at the Muallaf Center of Buleleng Regency, Bali. 

This dissertation focuses on three main questions: first, how is religious 

moderation implemented in Islamic Education at the Muallaf Center of Buleleng 

Regency? Second, in what ways does the implementation of religious moderation 

contribute to the social and religious adaptation of muallaf in Buleleng Regency? 

Third what are the effective strategies for implementing religious moderation to 

enhance the social empowerment of muallaf in Buleleng Regency? 

This study employs a qualitative approach using a descriptive-analytical 

method. Data are collected through observation, interviews, and documentation. 

The data analysis technique follows Miles and Huberman’s framework, consisting 

of data collection, data condensation, data display, and conclusion drawing. The 

validity of the data is ensured through triangulation.  

The findings reveal that religious moderation is implemented through three 

primary approaches: inclusive strengthening of Islamic creed, cultivating tolerant 

and adaptive religious practices, and providing social accompaniment emphasizing 

intercultural harmony. This implementation significantly enhances the muallaf’s 

religious understanding, social confidence, and ability to interact constructively 

with the wider community. Overall, religious moderation emerges as a practical and 

relevant paradigm of Islamic education for minority communities and offers a 

potential model for muallaf empowerment programs in other regions with similar 

social characteristics. 

 

  



 

 

viii 

 

 الملخّص

 

ِقلُوُبهُُمِْف ِر ِالْمُؤَلَّفَة  ِف يِمَرْكَز  يَّة  سْلََم  ِالإ  ِالتَّرْب يَة  ِف يِتعَْل يم  ّين ي ّ ِالد  عْت دَال  ِبوُل يل نْغ،ِِيق ي.ِتطَْب يقُِالا  ِب مُحَافظََة 

ِباَل ي  .إ قْل يم 

،ِكلُ يَّّةِ  يَّة  سْلََم  اِلإ  اِلتَّرْب يَة  تِعَْل يم  بَِرْناَمَج  فِ ي كْتوُرَاه اِلدُّ ِدَرَجَة  لِ نيَْل 
ِِأطُْرُوحَةٌِمُقْترََحَةٌ عَة  بِ جَام  اِلْعلُْياَ ّرَاسَات  اِلد 

ّيق د  ص  أحَْمَدِ يِ ّ حَاج  ياَيِ  ك  ِ يَّة  سْلََم  الإ  ِ وْلَة  الأسُْتاَذُِ.(UIN KHAS Jember) جَمْبَرِِِْالدَّ فُ:ِ الْمُشْر 

سْت يرُِالتَّرْب يَةِ  ي،ِمَاج  ِمَشْهُود  كْتوُرُِالحَاجُّ يس،ِبَكَالوُرْيوُسُِِِ.الدُّ دُ:ِالدُّكْتوُرُِكوُنِوَاز  فُِالْمُسَاع  وَالْمُشْر 

ت صَّالِ  ِوَالا  عْلََم  سْت يرُِالإ  ،ِمَاج  يَّة  ِالاجْت مَاع   .العلُوُم 

 

،ِمَرْكَزُِالْمُؤَلَِّ يَّة  سْلََم  ِالإ  ،ِتعَْل يمُِالتَّرْب يَة  ّين ي ّ ِالد  عْت دَال  يَّة:ِتطَْب يقُِالا  ِقلُوُبهُُمِْالكَل مَاتُِالمَفْتاَح   فَة 

 

ِالعقَ يدَة ِفحََسْبُ،ِبلَِْتشَْمَلُِأيَْضِ  رُِعَلىَِتغَْي ير  حْلَةٌِلَاِتقَْتصَ  ِر  ّين ي ّ ِالد  ل  ِعَمَل يَّةَِالتَّحَوُّ يًّاِِإ نَّ ِاجْت مَاع  لا  اِتحََوُّ

اِجِْ اِلجُدُدُِ)الْمُؤَلَّفَةُِقلُوُبُهُمْ(ِوَصْمَة  اِلْمُسْل مُونَ هُ اِمَاِيوَُاج  يًّا.ِفَكَث ير  ،ِِوَنفَْس  ّين ي ّ اِلد  اِلفهَْم  يَّة ِوَضَعْف اِف ي ت مَاع 

ِدَعْمَِالْمُجْتمََع ِوَالأفَْرَِ نِْثمََّ،ِفإَ نَّ .ِوَم  يد  ِمَعَِالْمُجْتمََع ِالْجَد  ِعَنِْصُعوُباَتٍِف يِالتَّفاَعلُ  بْرَة ِفضَْلَ  ِذوَ يِالْخ  اد 

مِْعَلىَِا ل مُسَاعَدَت ه  ِ يٌّ ِأمَْرٌِضَرُور  سْلََم  يرَة ِِِِ.لتَّكَيُّفِ ف يِالإ  كَب يرَة ِف يِمَس  ّياَتٍِ الْمُؤَلَّفَةُِقلُوُبهُُمِْتحََد  هُِ يوَُاج 

ِمُِ لَ  عَام  ِ ّين ي ّ ِالد  عْت دَال  ّياَق ِيُصْب حُِتطَْب يقُِالا  ،ِوَف يِهَذاَِالس  ي ّ جْت مَاع  ِوَالا  ّين ي ّ مُِالد  ه  مَاج  ف يِا ند  اِيؤَُث رُِّ مًّ ه 

ال مُِ وَمُمَارَسَات ه  مِْ ِمَوَاق ف ه  تعَْل يم  ف يِ ِ ّين ي ّ الد  ِ عْت دَال  الا  تطَْب يق ِ ِ ا سْت كْشَاف  إ لىَِ ِ
ّرَاسَةُ الد  ه ِ هَذ  فُِ تهَْد  ِ. ّين يَّة  د 

ِباَل ي ِبُول يل نْغ،ِإ قْل يم  ِقلُوُبهُُمِْب مُحَافَظَة  ِالْمُؤَلَّفَة  ِف يِمَرْكَز  يَّة  سْلََم  ِالإ   .التَّرْب يَة 

 

يَّةٍِ رَِرَئ يس  ِمَحَاو  ّرَاسَةُِعَلىَِثلَََثةَ  ه ِالد  ّزُِهَذ   :ترَُك 

ِقلُوُبهُُِ ِالْمُؤَلَّفَة  ِف يِمَرْكَز  يَّة  سْلََم  ِالإ  ِالتَّرْب يَة  ِف يِتعَْل يم  ّين يُّ عْت دَالُِالد  ِبوُل يل نْغ؟ِكَيْفَِيطَُبَّقُِالا   مِْب مُحَافَظَة 

قِلُوُبهُُِ لِ لْمُؤَلَّفَة  ّين ي ّ ِوَالد  ي ّ جْت مَاع  اِلا  اِلتَّكَيُّف  فِ ي ّين ي ّ اِلد  عْت دَال  اِلا  تِطَْب يق  إِ سْهَامَاتُ بِوُل يل نْغ؟مَا فِ يِمُحَافظََة   مْ

ِقلُوُبهُُِ اِلْمُؤَلَّفَة  ين  تِمَْك  يز  فِ يِتعَْز  ّين ي ّ اِلد  عْت دَال  اِلا  ِل تطَْب يق 
اِلفَعَّالَةُ يَّاتُ سْت رَات يج  اِلا  ِِمَا فِ يِمُحَافظََة  يًّا اِ جْت مَاع  مْ

 بوُل يل نْغ؟ِ

 

ِِ اِلبَياَناَت  .ِوَتمََِّجَمْعُ ِتحَْل يل يٍّ ِب أسُْلوُبٍِوَصْف يٍّ ي ّ اِلنَّوْع  اِلمَنْهَج  ِعَلىَ
ّرَاسَةُ اِلد  ه  دُِهَذ  ِِتعَْتمَ  اِلمُلََحَظَة  لََل  نِْخ  م 

ِوَفْقَِنَمُوذَج ِمَاي لِْ ِالبيَاَناَت  ِتحَْل يل 
يقَةُ مَتِْطَر  ِوَالتَّوْث يق .ِوَاسْتخُْد  زِوَهوُب يرْمَان،ِوَالَّت يِتشَْمَلُ:ِِوَالمُقاَبلََة 

حَِّ نِْص  ،ِوَاسْت نْتاَجَِالنَّتاَئ ج .ِوَتمََِّالتَّحَقُّقُِم  ،ِعَرْضَِالبَياَناَت  ،ِتكَْث يفَِالبَياَناَت  ِعَنِِْجَمْعَِالبيَاَناَت  ِالبَياَناَت  ة 

ِالمَنْهَج ِ يق ِأسُْلوُب ِتثَلْ يث  فحََسب،ِبلَِه يِِوَخلَصَةِالقوَلِإنِّالوَسطيةِاِ.طَر  نظََرياِ  لدين يةِلاِتعُدِّمَفهُوماِ 

يةِذاَتِالأغلب يةِغَيرِالمسلمة.ِِ جت مَاع  يةِل لمُؤلَّف ينِف يِالسياَقاتَِالا   مَنهَجِعَمليِف يِتعَل يمِالترْب يةِالإسلَم 

 

وتخلصِالدراسةِإلىِأنِتطبيقِالوسطيةِالدينيةِيتمِمنِخلَلِثلَثةِمساراتِرئيسية:ِترسيخِالعقيدةِ

بطريقةِشاملة،ِوتعزيزِالممارساتِالدينيةِالمتسامحةِوالمتكيفة،ِوتقديمِالمرافقةِالاجتماعيةِالمبنيةِِ

الفهم مستوىِ رفعِ فيِ ملموسةِ بصورةِ ذلكِ أسهمِ وقدِ الثقافات.ِ بينِ الانسجامِ لدىِِِِعلىِ الدينيِ

وتؤكدِ المحيط.ِ المجتمعِ معِ الإيجابيِ التفاعلِ علىِ وقدرتهمِ الاجتماعية،ِ ثقتهمِ وتعزيزِ المؤلفين،ِ

اِتربوي اِعملي اِومناسب اِللمجتمعاتِالمسلمةِالصغيرة،ِويمكنِِ النتائجِأنِالوسطيةِالدينيةِتمثلِنموذج 

اِفيِبرامجِرعايةِالمؤلفينِبالمناطقِذاتِالخص ِائصِالاجتماعيةِالمماثلةِ.اعتمادهاِنموذج 

 

 

  



 

 

ix 

 

KATA PENGANTAR 

 

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., atas segala limpahan 

rahmat, taufik, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan disertasi 

yang berjudul "Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam 

di Muallaf Center Kabupaten Buleleng Provinsi Bali" sebagai salah satu syarat 

untuk memperoleh gelar Doktor pada Program Studi Pendidikan Agama Islam, 

Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq (UIN 

KHAS) Jember. 

Penulisan disertasi ini tidak lepas dari dukungan, bimbingan, dan doa dari 

berbagai pihak. Oleh karena itu, penulis menyampaikan penghargaan dan terima 

kasih yang setinggi-tingginya kepada: 

1. Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M.M., CPEM., selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq (UIN KHAS) Jember, yang telah memberikan 

kesempatan, fasilitas, dan suasana akademik yang kondusif bagi penulis untuk 

melaksanakan dan menyelesaikan studi doktoral ini. 

2. Prof. Dr. H. Mashudi, M. Pd., selaku Direktur Pascasarjana UIN KHAS Jember 

sekaligus Promotor, atas bimbingan, arahan, kesabaran, dan dedikasi beliau 

dalam mengarahkan penulis selama proses penyusunan disertasi ini. Nasihat 

dan keteladanan beliau dalam berpikir kritis, sistematis, dan ilmiah telah 

memberikan inspirasi mendalam bagi penulis dalam menjalankan penelitian ini 

hingga tuntas. 

3. Prof. H. Moch. Imam Machfudi, S.S., M.Pd., Ph.D., selaku Ketua Prodi 

Pendidikan Agama Islam Pascasarjana UIN KHAS Jember, yang telah dengan 

sabar memberikan arahan, masukan, dan motivasi sehingga penulis dapat 

melewati berbagai kendala. Bantuan Bapak dalam memfasilitasi studi serta 

dorongan semangat sangatlah berarti. 

4. Dr. Kun Wazis, S.Sos., M.I.Kom., selaku Co-Promotor, atas perhatian, 

motivasi, dan masukan berharga yang telah memperkaya wawasan penulis, 

baik dalam konteks metodologis maupun konseptual. Kecermatan dan 

ketajaman analisis beliau menjadi panduan penting dalam memperkuat kualitas 

akademik disertasi ini. 

5. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada seluruh dosen, staf 

akademik, rekan-rekan mahasiswa Program Doktor Pendidikan Agama Islam 

UIN KHAS Jember, serta seluruh pihak yang tidak dapat disebutkan satu per 

satu, yang telah memberikan bantuan, saran, serta dukungan baik secara 

akademik maupun moral. 

6. Ketua Muallaf Center Masjid Jami’ Singaraja, Ketua Yayasan Bali Muallaf 

Development, Ketua Muallaf Center Pondok Pesantren Istiqlal yang telah 

memberikan izin, kerja sama, serta kesempatan kepada penulis untuk 

melaksanakan penelitian di lingkungan Muallaf Center. Dukungan mereka 

beserta seluruh pengurus dan jamaah menjadi bagian penting dalam 

keberhasilan pengumpulan data dan pemahaman mendalam terhadap dinamika 

implementasi moderasi beragama di lapangan. 

7. Orang tua tercinta, almarhum H. Fauzi dan Hj. Halimatus Sa’diyah, KH. 

Ahmad Syauqi Abror dan Nyai Hj. Maulidah Mahfudz yang telah menanamkan 



 

 

x 

 

nilai-nilai keikhlasan, kesungguhan, serta semangat dalam menuntut ilmu sejak 

dini. Semoga segala amal dan keteladanan beliau menjadi cahaya penuntun 

dalam kehidupan penulis. 

8. Istri tercinta, Ning Kafiyatun Hasya, serta seluruh keluarga besar yang 

senantiasa memberikan dukungan moral, spiritual, dan motivasi dalam 

menyelesaikan studi doktoral ini dengan penuh kesabaran dan pengorbanan. 

Disertasi ini disusun sebagai bentuk kontribusi akademik dalam 

pengembangan kajian Pendidikan Agama Islam, khususnya dalam konteks 

implementasi moderasi beragama di lingkungan para mualaf, yang menjadi bagian 

penting dalam penguatan kohesi sosial dan kerukunan umat beragama di Indonesia, 

khususnya di wilayah Kabupaten Buleleng, Provinsi Bali. 

Penulis menyadari bahwa disertasi ini masih memiliki banyak keterbatasan. 

Oleh karena itu, saran dan kritik yang membangun sangat diharapkan demi 

penyempurnaan karya ilmiah ini di masa yang akan datang. 

Akhir kata, semoga disertasi ini dapat memberikan manfaat bagi 

pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang Pendidikan Agama 

Islam dan praktik moderasi beragama di tengah masyarakat multikultural. 

 

Buleleng, 24 November 2025 

 

 

 

Rofiqi 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xi 

 

DAFTAR ISI 

 
 

Halaman Sampul .......................................................................................... i 

Halaman Judul .............................................................................................. ii 

Halaman Persetujuan..................................................................................... iii 

Halaman pengesahan .................................................................................... iv 

Pernyataan Keaslian ...................................................................................... v 

Abstrak........................................................................................................... vi 

Kata Pengantar .............................................................................................. ix 

Daftar Isi ........................................................................................................ xi 

BAB I PENDAHULUAN............................................................................. 1 

A. Konteks Penelitian ......................................................................... 1 

B. Fokus Penelitian .............................................................................. 8 

C. Tujuan Penelitian ............................................................................. 8 

D. Manfaat Penelitian .......................................................................... 9 

E. Ruang lingkup dan Keterbatasan Penelitian ................................. 10 

F. Definisi Istilah ................................................................................. 10 

G. Sistematika Pembahasan ................................................................ 11 

BAB II KAJIAN PUSTAKA ....................................................................... 15 

A. Penelitian Terdahulu ...................................................................... 15 

B. Kajian Teori.................................................................................... 27 

          C. Kerangka Konseptual ................................................................. 60 

BAB III METODE PENELITIAN .............................................................. 62 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian ................................................ 62 

B. Lokasi Penelitian......................................................................... 64 

C. Kehadiran Peneliti........................................................................ 67 

D. Subjek Penelitian ......................................................................... 70 

E. Teknik Pengumpulan Data .......................................................... 75 

F. Analisis Data ................................................................................ 78 

G. Keabsahan Data ........................................................................... 82 



 

 

xii 

 

H. Tahapan-tahapan Penelitian ....................................................... 82 

BAB IV PAPARAN DATA DAN ANALISIS ........................................ 87 

A. Paparan Data dan Analisis.......................................................... 87 

B. Temuan Penelitian .................................................................... 125 

BAB V: PEMBAHASAN  ....................................................................... 133 

A. Implementai Moderasi Beragama di Muallaf Center 

Kabupaten Buleleng ................................................................. 

 
 

134 

B. Kontribusi Moderasi Beragama terhadap Adaptasi Sosial dan 

Keberagaman Muallaf .............................................................. 

 
 

139 

C. Strategi Implementasi Moderasi Beragama untuk 

Meningkatkan Keberdayaan Sosial Muallaf ............................ 

 
 

143 

D. Kritik Peneliti Terhadap Moderasi Beragama .......................... 151 

BAB VI: PENUTUP ................................................................................ 152 

A. Kesimpulan ............................................................................... 152 

B. Saran ......................................................................................... 155 

DAFTAR PUSTAKA................................................................................... 157 

LAMPIRAN-LAMPIRAN............................................................................  

  

 



 

 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Konteks Penelitian 

Moderasi beragama menjadi isu penting dalam konteks kehidupan sosial 

dan keagamaan di Indonesia. Sebagai negara dengan keberagaman agama dan 

budaya yang tinggi, Indonesia menghadapi tantangan dalam menjaga harmoni 

sosial serta membangun pemahaman keagamaan yang inklusif.1 Salah satu 

kelompok yang rentan dalam dinamika ini adalah para muallaf, yang sering kali 

menghadapi berbagai tantangan dalam perjalanan spiritual dan sosial mereka 

setelah berpindah keyakinan. Kabupaten Buleleng, sebagai salah satu wilayah di 

Bali dengan keberagaman agama yang cukup tinggi, menjadi lokasi yang menarik 

untuk mengkaji bagaimana pendidikan moderasi beragama dapat berperan dalam 

meningkatkan kualitas keimanan muallaf. 

Fenomena perpindahan agama yang dialami oleh muallaf sering kali 

diiringi dengan tantangan psikologis, sosial, dan teologis. Mereka menghadapi 

tekanan dari lingkungan sekitar, mengalami keterasingan dari keluarga, serta 

mengalami kebingungan dalam memahami ajaran agama yang baru mereka 

anut.2 Dalam konteks ini, pendekatan pendidikan berbasis moderasi beragama 

sangat penting untuk membimbing muallaf dalam memahami dan mengamalkan 

ajaran Islam secara lebih kontekstual dan inklusif, sehingga mereka dapat 

menjalani kehidupan beragama dengan lebih mantap dan harmonis. 

Pendidikan Islam berusaha merealisasikan misi agama Islam dalam tiap 

 
1 Devi Indah Sari et al., “Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam Di Indonesia,” Journal on Education 

5, no. 2 (January 11, 2023): 2202–2221. 15 
2 Ulfatul Husna and Muhammad Thohir, “Religious Moderation as a New Approach to Learning Islamic 
Religious Education in Schools,” Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 1 (July 13, 2020): 199–222. 7 



2 

 

 

 

pribadi manusia, yaitu: menjadikan manusia sejahtera dan bahagia dalam cita-

cita Islam. Dalam penerapannya, Islam tidak hanya mendidik dan mengajar para 

pemeluknya hanya sampai pada penyampaian ilmu semata, tapi Islam juga 

mendorong para pemeluknya agar menjadikan pendidikan sebagai dasar transfer 

ilmu, sehingga ilmu yang didapatkan tidak berhenti dalam otak saja, akan tetapi 

ilmu itu terinternalisasi dan diamalkan dalam kehidupan sehari-hari.3 

Paramita, Aliffiati dan Kaler telah mengkaji bagaimana para mualaf di 

Denpasar Barat mempelajari agama Islam. Ia mencoba mengungkap bagaimana 

proses mualaf di Bali dalam mempelajari agama Islam. Ditemukan bahwa tidak 

semua mualaf merasakan kemudahan dalam mempelajari agama Islam karena 

adanya adaptasi dari agama lama ke agama baru, Islam. Bahkan faktor sulitnya 

penerimaan dari keluarga besar menjadi tantangan bagi para Muallaf untuk terus 

menerus dan istiqamah dalam mempelajari agama Islam.4 

Menurut Indri, ketua Muallaf Masjid Agung Singaraja, untuk membina 

ibu-ibu muallaf, pihaknya menggelar sejumlah kegiatan. Misalnya melaksanakan 

belajar mengaji bersama di Masjid Agung Jami’ Singaraja dua kali seminggu. 

Dijelaskan bahwa pembinaan terhadap para muallaf selama ini berjalan bagus. 

Meskipun memang ada di antara mereka kurang aktif mengikuti kegiatan karena 

sibuk bekerja.5 

Ketua Bali Muallaf Development (BMD), Lilis Suprihatini Zemke 

mengatakan bahwa banyak sekali muallaf yang setelah membaca syahadat, 

 
3 Kuni Baridah Aini, Moh Sutomo, and Mashudi Mashudi, “Analisis Dan Desain Pembelajaran Merdeka 

Belajar Pada Mata Pelajaran PAI,” Fakta: Jurnal Pendidikan Agama Islam 2, no. 2 (2022): 87–102. 8 
4 Celia Paramita, Aliffiati Aliffiati, and I Ketut Kaler, “Potret Adaptasi Lima Mualaf Di Denpasar Barat,” 
Jurnal Syntax Admiration 2, no. 4 (April 23, 2021): 581–591. 12 
5 Yahya Umar, “PAC Fatayat NU Buleleng Gelar Buka Puasa Bersama Ibu-Ibu Muallaf,” last modified April 

15, 2023, accessed February 13, 2025, https://www.balisharing.com/2023/04/16/pac-fatayat-nu-buleleng-
gelar-buka-puasa-bersama-ibu-ibu-muallaf/. 



3 

 

 

 

mereka sama sekali tidak membaca Al-Qur’an. “Jangankan Al-Quran, Iqro pun 

mereka tidak bisa membaca. Banyak juga dari mereka yang belum bisa salat,” 

tutur Lilis pada RRI Singaraja.6 Para muallaf juga diberikan pemahaman agar 

mereka tetap menjalin hubungan baik dengan orang tuanya, meskipun 

keyakinannya berbeda. 

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara dengan tokoh agama, 

menunjukkan bahwa tingkat partisipasi muallaf dalam kegiatan keagamaan 

masih minim, tergantung pada lingkungan sosial serta dukungan dari komunitas 

Muslim setempat. Banyak muallaf yang mengalami kesulitan dalam 

mendapatkan akses pendidikan agama yang sistematis dan inklusif. Kondisi ini 

dapat menyebabkan kesenjangan dalam pemahaman keislaman mereka, yang 

pada akhirnya dapat berdampak pada kualitas keimanan mereka. 

Pendidikan moderasi beragama bertujuan untuk memberikan 

pemahaman yang seimbang mengenai ajaran Islam, yang menekankan pada 

prinsip toleransi, keterbukaan, dan inklusivitas7. Model pendidikan ini tidak 

hanya memberikan pemahaman keagamaan yang mendalam, tetapi juga 

membangun kesadaran kritis terhadap pentingnya hidup berdampingan secara 

harmonis dengan pemeluk agama lain8. Dalam konteks muallaf di Kabupaten 

Buleleng, penerapan model ini dapat menjadi solusi efektif untuk membantu 

mereka mengembangkan keyakinan yang kokoh tanpa meninggalkan aspek 

kebhinekaan yang melekat dalam kehidupan sosial mereka. 

 
6 Bayu Wira Handyan, “Pembangunan Muallaf Bali, Wadah Muallaf Pulau Dewata,” RRI Singaraja, last 

modified February 18, 2023, accessed February 13, 2025, https://www.rri.co.id/daerah/167788/bali-muallaf-

development-wadah-muallaf-pulau-dewata. 
7 Farikha Rohmah, Siti Raudhatul Jannah, and Kun Wazis, “Komunikasi Dakwah Digital Dalam Penguatan 

Moderasi Beragama,” Anida (Aktualisasi Nuansa Ilmu Dakwah) 24, no. 2 (2024): 130–148. 9 
8 Aceng Zakaria, “Dialektika Moderasi Beragama Di Era Pluralitas Agama Dan Budaya Perspektif Al-
Qur’an” Disertasi Universitas PTIQ Jakarta, 2024. 52 



4 

 

 

 

Mayoritas Muallaf Buleleng Bali berasal dari agama Hindu dan 

melakukan konversi agama karena itu pernikahan. PAC Muslimat NU Seririt 

melakukan pendampingan kepada Muallaf dengan berbagai kegiatan; Jumat 

berkah, Pengajian Umum, Kajian keagamaan, Pelatihan soft skill dan 

Pemberdayaan ekonomi. Hal tersebut merupakan bentuk internalisasi moderasi 

beragama yang dilakukan oleh Muslimat NU Seririt kepada muallaf dan 

masyarakat Hindu di Buleleng9. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas pendidikan moderasi 

beragama dalam berbagai aspek, seperti peran lembaga pendidikan Islam dalam 

membentuk sikap moderat, efektivitas program pembinaan keagamaan, dan 

pengaruh moderasi beragama terhadap kohesi sosial. Namun, masih terdapat 

kesenjangan dalam kajian yang secara spesifik menyoroti dampak pendidikan 

moderasi beragama terhadap sikap keberagamaan muallaf. Beberapa penelitian 

cenderung lebih fokus pada aspek kebijakan atau implementasi pendidikan 

moderasi beragama secara umum tanpa mengkaji secara mendalam bagaimana 

pendekatan ini dapat membentuk pemahaman dan praktik keagamaan muallaf. 

Penelitian ini berusaha untuk mengisi kesenjangan tersebut dengan 

mengkaji secara komprehensif bagaimana pendidikan moderasi beragama dapat 

memengaruhi kualitas keimanan muallaf di Kabupaten Buleleng. Melalui 

pendekatan kualitatif, penelitian ini akan mengeksplorasi pengalaman, tantangan, 

serta strategi yang diterapkan dalam pembinaan keagamaan bagi muallaf. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya akan memberikan pemahaman yang lebih 

mendalam mengenai kondisi muallaf, tetapi juga menyajikan rekomendasi yang 

 
9 Musfiroh Nurlaili H. et al., “Muallafah Muslimat NU Buleleng Bali Religious Tolerance and Moderation in 
a Hindu Society in Bali,” Jurnal Penelitian Agama Hindu 9, no. 1 (January 20, 2025): 158–171. 31 



5 

 

 

 

aplikatif bagi lembaga keagamaan dan pemerintah dalam meningkatkan 

efektivitas pendidikan moderasi beragama. 

Fenomena keberagamaan di Indonesia dewasa ini menghadapi tantangan 

serius yang berkaitan dengan menguatnya polarisasi sosial, meningkatnya 

intoleransi, serta munculnya praktik keagamaan yang eksklusif. Kementerian 

Agama melalui berbagai programnya mendorong Moderasi Beragama sebagai 

strategi kebijakan nasional untuk meneguhkan kehidupan beragama yang 

inklusif, toleran, dan berkeadilan. Namun demikian, implementasi moderasi 

beragama di tingkat akar rumput tidak selalu berjalan seragam; ia sangat 

dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan demografi wilayah masing-masing. 

Salah satu konteks yang menarik sekaligus menantang adalah pembinaan 

keagamaan bagi para muallaf khususnya di daerah dengan penduduk Muslim 

sebagai minoritas, seperti di Kabupaten Buleleng, Provinsi Bali. Di daerah ini, 

para muallaf sering menghadapi persoalan ganda: di satu sisi harus meneguhkan 

keyakinan barunya, dan di sisi lain dituntut menjaga harmoni sosial dengan 

keluarga serta masyarakat non-Muslim di sekitarnya. Situasi ini menuntut 

pendekatan keagamaan yang wasathiyyah (moderat), agar proses transisi spiritual 

mereka tidak berujung pada keterasingan sosial atau konflik identitas. 

Kebutuhan akan moderasi beragama di Muallaf Center menjadi semakin 

penting karena lembaga ini tidak hanya berfungsi sebagai pusat dakwah dan 

pembinaan, tetapi juga sebagai ruang integrasi sosial bagi para muallaf. Dalam 

praktiknya, pembinaan muallaf di Buleleng tidak cukup hanya mengajarkan 

aspek ritual Islam, tetapi juga membekali mereka dengan pemahaman Islam yang 

inklusif, toleran, dan kontekstual dengan nilai-nilai lokal Bali. 

Temuan lapangan awal menunjukkan bahwa berbagai Muallaf Center di 



6 

 

 

 

Buleleng, seperti Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja, Yayasan Bali Muallaf 

Development, dan Muallaf Center Pondok Pesantren Istiqlal telah berupaya 

mengembangkan pendekatan pembinaan berbasis moderasi. Namun, belum ada 

penelitian mendalam yang menganalisis bagaimana nilai-nilai moderasi tersebut 

diimplementasikan secara sistematis dalam kegiatan pembelajaran, bimbingan, 

dan pemberdayaan muallaf. 

Moderasi beragama menjadi penting di lingkungan muallaf karena 

mereka berada dalam posisi yang rentan, baik secara teologis maupun sosial. 

Tanpa pendekatan moderat, proses pembinaan berpotensi menghasilkan dua 

kecenderungan ekstrem: 1), Eksklusivisme keagamaan, yakni memahami Islam 

secara kaku dan menutup diri dari budaya lokal; 2), Sinkretisme berlebihan, yaitu 

mengaburkan ajaran Islam dengan budaya lama tanpa filter nilai-nilai syar’i. 

Kedua ekstrem tersebut sama-sama berbahaya bagi keberlangsungan 

kehidupan sosial muallaf. Oleh karena itu, pembinaan di Muallaf Center 

Buleleng menempuh jalan tengah melalui model pendidikan Islam berbasis 

moderasi. Model ini menekankan integrasi antara penguatan akidah dengan 

penanaman nilai-nilai kebangsaan, toleransi, dan penghormatan terhadap tradisi 

lokal Bali yang mengandung nilai harmoni (Tri Hita Karana). 

Moderasi beragama di Muallaf Center dengan demikian bukan sekadar 

konsep normatif, melainkan proses praksis transformasi sosial yang membantu 

muallaf meneguhkan identitasnya sebagai Muslim Indonesia yang terbuka, 

damai, dan adaptif terhadap pluralitas. 

Kajian tentang moderasi beragama di Indonesia telah banyak dilakukan, 

namun sebagian besar berfokus pada: 1), Implementasi moderasi di lembaga 

pendidikan formal seperti madrasah dan Perguruan Tinggi; 2), Kajian konseptual 



7 

 

 

 

tentang nilai-nilai moderasi dalam kebijakan Kementerian Agama; 3), Studi 

normatif terhadap tafsir moderasi dalam Al-Qur’an dan Hadits. 

Sementara itu, kajian tentang implementasi moderasi beragama dalam 

konteks pembinaan muallaf khususnya di daerah minoritas Muslim seperti Bali 

masih sangat terbatas. Penelitian-penelitian yang ada, seperti yang dilakukan oleh 

Saifuddin yang menekankan bahwa moderasi beragama merupakan sikap 

keseimbangan dalam memahami dan mengamalkan ajaran agama sehingga tidak 

terjebak dalam ekstremisme, baik kanan maupun kiri.10 dan Nurkholis yang 

menyoroti pentingnya internalisasi nilai moderasi beragama dalam lembaga 

pendidikan Islam melalui kurikulum dan keteladanan guru, namun belum secara 

spesifik menelaah praktiknya di lingkungan muallaf atau komunitas binaan.11 

Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan 

tersebut dengan menelaah bagaimana nilai-nilai moderasi beragama 

diimplementasikan dalam Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Buleleng, 

serta bagaimana dampaknya terhadap adaptasi sosial, keberagamaan, dan 

pemberdayaan para muallaf. 

Muallaf Center di Buleleng memiliki karakter yang unik dibanding 

daerah lain di Indonesia. Konteks Bali yang mayoritas Hindu menuntut 

pendekatan dakwah yang penuh kehati-hatian dan kebijaksanaan. Dalam situasi 

ini, praktik moderasi beragama menjadi kunci dalam membangun relasi harmonis 

antarumat beragama. 

Dinamika yang terjadi di lapangan memperlihatkan bahwa para pembina 

 
10 Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama 

RI, 2019), 10 
11 Muhammad Nurkholis, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Lembaga Pendidikan Islam,” 
Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, No. 1 (2020), 45–46 



8 

 

 

 

muallaf di Buleleng tidak hanya berperan sebagai guru agama, tetapi juga sebagai 

mediator sosial. Mereka mengintegrasikan nilai-nilai moderasi seperti tasamuh 

(toleransi), tawazun (keseimbangan), dan ‘adl (keadilan) ke dalam materi, 

metode, dan kegiatan pembelajaran. Bahkan, kerja sama lintas agama dan 

dukungan pemerintah daerah menunjukkan bahwa model pembinaan muallaf di 

Buleleng merupakan contoh nyata dari praktik moderasi beragama berbasis 

komunitas lokal. 

Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya penting secara akademik, 

tetapi juga strategis dalam memperkuat kebijakan Kementerian Agama tentang 

pengarusutamaan moderasi beragama di Indonesia terutama pada wilayah dengan 

keragaman tinggi seperti Bali. 

Dengan demikian, penelitian ini memiliki relevansi yang tinggi dalam 

konteks Pendidikan Agama Islam dan penguatan moderasi beragama di 

Indonesia. Melalui kajian yang mendalam dan sistematis, diharapkan penelitian 

ini dapat menjadi kontribusi nyata dalam membangun masyarakat yang lebih 

harmonis dan inklusif, khususnya bagi muallaf yang sedang menjalani perjalanan 

spiritual mereka di Kabupaten Buleleng. 

 

B. Fokus Penelitian 

Berdasarkan Konteks Penelitian di atas, fokus penelitian ini adalah : 

1. Bagaimana implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan Agama 

Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng? 

2. Bagaimana kontribusi implementasi moderasi beragama terhadap adaptasi 

sosial dan keberagamaan muallaf di Kabupaten Buleleng? 



9 

 

 

 

3. Bagaimana strategi efektif dalam implementasi moderasi beragama untuk 

meningkatkan keberdayaan sosial muallaf di Kabupaten Buleleng? 

C. Tujuan Penelitian 

Sebagaimana fokus penelitian, maka tujuan penelitian ini adalah sebagai 

berikut: 

1. Menganalisis implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan Agama 

Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng. 

2. Menganalisis kontribusi implementasi moderasi beragama terhadap 

adaptasi sosial dan keberagamaan muallaf di Kabupaten Buleleng. 

3. Menemukan strategi efektif dalam implementasi moderasi beragama untuk 

meningkatkan keberdayaan sosial muallaf di Kabupaten Buleleng. 

D. Manfaat Penelitian 

Berangkat dari fokus dan tujuan penelitian tersebut, diharapkan penelitian 

ini dapat memberikan manfaat kepada banyak pihak, baik secara teoritis maupun 

praktis, yaitu: 

1. Manfaat Teoritis 

 

Hasil penelitian ini akan menjadi sumbangsih yang positif bagi 

pengembangan ilmu pengetahuan di bidang Pendidikan Agama Islam tentang 

implementasi moderasi beragama serta memperkaya literatur pendidikan 

Islam yang inklusif. 

2. Manfaat Praktis 

 

Secara praktis, penelitian ini dapat memberikan wawasan bagi para 

pengurus Muallaf Center dan ustadz/guru mengenai implementasi moderasi 

beragama. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan panduan dalam 

menyusun program pembelajaran yang lebih efektif, baik dalam 



10 

 

 

 

implementasi moderasi beragama maupun dalam pengembangan 

keberdayaan sosial muallaf. Hasil penelitian ini juga dapat membantu 

pengurus Muallaf Center dalam mengembangkan pendekatan yang lebih 

tepat dalam membimbing muallaf agar lebih memahami dan mengaplikasikan 

nilai- nilai moderasi beragama dalam kehidupan mereka. 

E. Ruang Lingkup dan Keterbatasan Penelitian 

Penelitian ini terbatas pada Muallaf Center Kabupaten Buleleng yang 

melaksanakan implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan Agama 

Islam. Keterbatasan utama terletak pada fokus waktu, tempat, subjek, serta 

pendekatan metodologis yang digunakan, di mana penelitian ini hanya dapat 

menggambarkan kondisi di dalam Muallaf Center yang diteliti dan tidak dapat 

menggeneralisasi temuan untuk seluruh Muallaf Center atau untuk jangka waktu 

yang lebih panjang. 

F. Definisi Istilah 

 

Untuk menghindari perbedaan persepsi tentang istilah, maka peneliti akan 

memberikan penjelasan, sehingga jelas maksud dan maknanya. Definisi istilah 

atau bisa juga disebut dengan definisi operasional adalah penejelasan peneliti 

tentang pengertian atau istilah- istilah penting yang menjadi konsep dan kata 

kunci utama untuk memahami judul penelitian. Adapun definisi istilah-istilah 

yang dirumuskan dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Implementasi Moderasi Beragama 

 

 Implementasi moderasi beragama adalah proses penerapan nilai-nilai, 

prinsip, dan sikap moderat dalam kehidupan beragama, baik dalam ranah 

individu maupun institusional, guna menciptakan harmoni, toleransi, dan 

perdamaian antarumat beragama. Implementasi ini mencakup internalisasi 



11 

 

 

 

nilai-nilai seperti toleransi, anti-kekerasan, penghormatan terhadap 

keberagaman, dan komitmen kebangsaan dalam praktik keagamaan sehari-

hari serta dalam sistem pendidikan, kebijakan publik, dan hubungan sosial 

keagamaan. 

2. Pendidikan Agama Islam 

 
 Pendidikan Agama Islam adalah suatu usaha sadar dan terencana untuk 

menanamkan, mengembangkan, serta membina keimanan, pemahaman, 

penghayatan, dan pengamalan ajaran Islam kepada peserta didik agar terbentuk 

pribadi Muslim yang beriman dan bertakwa kepada Allah SWT serta berakhlak mulia 

dalam kehidupan pribadi, bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara. 

3. Muallaf Center 

 Muallaf Center adalah sebuah lembaga atau pusat kegiatan yang secara 

khusus dibentuk untuk memberikan pembinaan, pendampingan, edukasi, serta 

pelayanan keagamaan kepada para muallaf, yaitu individu yang baru memeluk agama 

Islam. Lembaga ini berfungsi sebagai wadah integratif yang membantu proses transisi 

keislaman secara spiritual, sosial, dan kultural bagi para muallaf. 

 Berdasarkan uraian definisi istilah tersebut, yang dimaksud dengan 

Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center 

Kabupaten Buleleng Bali merupakan proses penerapan nilai-nilai, prinsip, dan sikap 

moderat dalam kehidupan beragama guna menciptakan harmoni, toleransi, dan 

perdamaian antarumat beragama yang dilakukan oleh Muallaf Center di Kabupaten 

Buleleng. 

G. Sistematika Penulisan 

Penulisan Disertasi tentu ada sistematika pembahasannya. Demikian pula 

dengan Disertasi yang berjudul “Implementasi Moderasi Beragama dalam 

Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng Provinsi Bali”. 



12 

 

 

 

Penulis menuyusun sistematikanya sebagai berikut: 

BAB I Pendahuluan, bab ini menguraikan konteks penelitian, fokus 

penelitian, tujuan penelitian, manfaat penelitian, ruang lingkup dan keterbatasan 

penelitian, definisi istilah, dan sistematika penulisan. Latar belakang membahas 

tentang pentingnya judul penelitian “Implementasi Moderasi Beragama dalam 

Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng Provinsi Bali” 

untuk diteliti. 

Fokus penelitian memuat rincian pertanyaan tentang permasalahan pokok 

dalam penelitian. Fokus penelitian dan tujuan penelitian menjelaskan pertanyaan 

mengenai topik penelitian yang meliputi proses pelaksanaan implementasi 

moderasi beragama, bentuk kontribusi terhadap adaptasi sosial dan 

keberagamaan muallaf, serta strategi yang efektif dalam meningkatkan 

keberdayaan sosial muallaf. Manfaat penelitian meliputi manfaat teoritis dan 

praktis yang ditujukan bagi pihak-pihak yang terkait dengan upaya pemecahan 

masalah penelitian. 

Ruang lingkup dan keterbatasan penelitian mendeskripsiskan 

keterbatasan dan ruang lingkup penelitian. Definisi istilah merupakan bagian 

yang menjelaskan tentang pengertian istilah-istilah yang berkaitan dengan judul 

penelitian. Sistematika penulisan memuat alur logika penulisan hasil penelitian 

dalam bentuk narasi deskripstif. 

BAB II Kajian Pustaka, pada bab ini berisi mengenai penelitian 

terdahulu, kajian teori, dan kerangka konseptual. Kajian teori menjelaskan 

pembahasan dasar mengenai “Implementasi Moderasi Beragama dalam 

Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng Provinsi Bali”, 

sedangkan telaah hasil terdahulu memuat hasil penelitian yang belum pernah 



13 

 

 

 

dilakukan sebelumnya atau telah dilakukan tetapi terdapat perbedaan. Kerangka 

konseptual untuk membantu merancang dan menghubungkan antar konsep. 

BAB III Metode Penelitian, bab ini berisi tentang pendekatan dan jenis 

penelitian, lokasi penelitian, kehadiran peneliti, subjek penelitian, teknik 

pengumpulan data, teknik analisis data, dan keabsahan data, serta tahapan-

tahapan penelitian. Pendekatan dan jenis penelitian memuat penjelasan tentang 

alasan peneliti memilih pendekatan kualitatif dan menjelaskan jenis penelitian 

yang digunakan. Kehadiran peneliti menjelaskan status hadirnya peneliti oleh 

subjek atau informan. Lokasi penelitian memuat alasan pemeilihan tempat untuk 

dilaksanakannya penelitian. Data dan sumber data memuat berbagai jenis 

informasi yang diperoleh oleh peneliti. Prosedur pengumpulan data menjelaskan 

beberapa teknik yang digunakan dalam mengumpulkan data selama penelitian. 

Teknik analisis data memuat tahapan analisis penelitian kualitatif. Pengecekan 

keabsahan data menjelaskan cara peneliti memvalidasi dan atau melakukan 

triangulasi data. 

BAB IV Paparan Data dan Analisis, pada bab ini akan diuraikan tentang 

paparan data dan analisis, kemudian temuan penelitian. Paparan data memuat 

berbagai kutipan dari hasil wawancara, dokumentasi, dan observasi yang telah 

teruji keabsahannya. 

BAB V Pembahasan, bab ini akan menguraikan tiga hal, yang pertama, 

adalah nilai-nilai moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam yang 

diimplementasikan oleh Muallaf Center Kabupaten Buleleng. Kedua, berisi 

tentang kontribusi implementasi moderasi beragama terhadap adaptasi sosial dan 

keberagamaan muallaf di Kabupaten Buleleng. Dan yang ketiga, berisi tentang 

strategi efektif pelaksanaan implementasi moderasi beragama untuk 



14 

 

 

 

meningkatkan keberdayaan sosial muallaf di Kabupaten Buleleng. Pembahasan 

memuat hasil penelitian yang disertai dengan kajian pustaka (kajian teori dan 

hasil penelitian terdahulu). 

BAB VI Penutup, bab ini memuat kesimpulan yang diperoleh dari 

penelitian ini serta bebrapa saran yang membangun bagi pihak-pihak terkait 

dalam masalah implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan Agama 

Islam di Muallaf Center. 



15 

 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

 

A. Penelitian Terdahulu 

Berdasarkan eksplorasi peneliti, terdapat beberapa hasil penelitian yang 

mempunyai relevansi dengan penelitian ini, diantaranya: Penelitian Nawawi, 

berjudul Moderasi Beragama Pada Masyarakat Inklusif Kota Batu (studi 

konstruksi sosial).1 Adapun fokusnya adalah bagaimana persepsi masyarakat 

inklusif Kota Batu terhadap moderasi beragama, realitas sosial apa saja yang 

menjadi pondasi langgengnya kerukunan dan keharmonisan kehidupan 

masyarakat, serta bagaimana realitas-realitas tersebut mengkonstruksi 

sehingga terwujud moderasi beragama pada masyarakat inklusif Kota Batu. 

Penelitian ini menemukan, terdapat 3 pondasi yang mengkonstruksi 

kehidupan masyarakat inklusif Kota Batu sehingga terwujud moderasi 

beragama, yaitu: persepsi, pemahaman dan kesadaran individu, budaya dan 

tradisi, serta peran agen. Ketiga pondasi tersebut berjalan secara simultan dan 

dialektis melalui momen ekternalisasi, objektivasi dan internalisasi. 

Menurut kajian Ulfatul Husna dan Muhammad Thohir, “Religious 

Moderation as a New Approach to Learning Islamic Religious Education in 

Schools” yang mengeksplorasi bahwa moderasi beragama adalah elemen 

penting dalam mewujudkan misi perdamaian tersebut di sekolah melalui 

 
1 Nawawi, "Moderasi Beragama Pada Masyarakat Inklusif Kota Batu", Disertasi UIN Sunan Ampel, 

2020. 



16  

 

 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI).2 Studi ini dilakukan untuk 

mengungkap bagaimana mempertahankan moderasi beragama di sekolah 

dalam mencegah ekstrimisme. Studi lapangan di SMA Negeri 1 Krembung, 

Jawa Timur dengan menggunakan metode deskriptif kualitatif. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa moderasi beragama sekolah menggunakan 

tiga prinsip utama yaitu tawassuth, ta’adul dan tawazun. Prinsip-prinsip ini 

mampu menciptakan situasi yang moderat dan mewujudkan sekolah damai, 

berkemajuan dan membentuk generasi yang berpandangan moderat. 

Disertasi Aceng Zakaria tahun 2024 dengan judul “Dialektika Moderasi 

Beragama di Era Pluralitas Agama dan Budaya Perspektif Al-Qur’an.3 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa, dialektika moderasi beragama di era 

pluralitas agama dan budaya di Indonesia mengharuskan adanya integrasi 

agama dan budaya dalam setiap aspek pengejawantahannya di ranah sosial. 

Melalui analisis terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis yang terkait dengan 

tema penelitian dipahami secara mendalam berdasarkan penafsiran ulama 

tafsir klasik dan kontemporer, serta penjelasan para ilmuan untuk 

mendapatkan makna yang komprehensif tentang sikap moderasi beragama di 

era pluralitas agama dan budaya. Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif yang bersifat explorational, mengkaji lebih dalam isyarat-isyarat Al-

Qur’an tentang dialektika moderasi beragama era pluralitas agama dan 

budaya dengan pendekatan content analisis. 

 
2 Ulfatul Husna and Muhammad Thohir, “Religious Moderation as a New Approach to Learning 

Islamic Religious Education in Schools,” Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 1 (July 13, 2020): 
199–222. 
3 Aceng Zakaria, "Dialektika Moderasi Beragama di Era Pluralitas Agama dan Budaya Perspektif Al-

Qur'an" Disertasi Universitas PTIQ Jakarta, 2024. 



17  

 

 

Kemudian Arip Saripudin dari UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

meneliti Pengaruh Bimbingan Keagamaan terhadap Spiritualitas Muallaf di 

Masjid Lautze 2 Kota Bandung. Pendekatan yang digunakan dalam penelitian 

ini adalah Kuantitaif dengan penelitian Case and Effect. Menggunakan 

sampel purposive random sampling yaitu sebanyak 40 sampel muallaf. 

Penelitian ini menemukan bahwa pelayanan keagamaan berpengaruh 

signifikan terhadap peningkatan spiritualitas muallaf sebesar 48%.4 

Penelitian oleh Jannatul Asni Harefa dan Zainun, yang mengeksplorasi 

resiliensi diri mualaf dan faktor-faktor yang mempengaruhinya di Desa Olora, 

Kecamatan Gunungsitoli Utara. Metode yang digunakan adalah metode 

deskriptif kualitatif. Metode ini digunakan untuk memahami pengalaman dan 

strategi yang digunakan mualaf dalam menghadapi tantangan dan tekanan 

dalam menjalani keyakinan barunya, yaitu Islam. Hasil penelitian ini 

menunjukkan bahwa mualaf memiliki ketahanan diri dalam menjalankan 

ajaran Islam dalam hal amal ibadahnya yang dibuktikan dengan kemampuan 

mualaf untuk bertahan dalam situasi tersulit saat menjalankan amal ibadah, 

mualaf tetap optimis dengan usaha yang sungguh-sungguh dalam kondisi 

tersulit saat menjalankan amal ibadah, mualaf memiliki tujuan dalam 

menjalankan amal ibadah. Didorong oleh beberapa faktor diantaranya adalah 

keyakinan dan kepercayaan diri terhadap agama Islam, bimbingan KUA, 

serta bimbingan dan dukungan dari orang-orang terdekatnya.5 

 
4 Arip Saripudin, “Pengaruh Bimbingan Keagamaan Terhadap Spiritualitas Muallaf : Penelitian Di 
Masjid Lautze 2 Jalan Tamblong No. 27 Kota Bandung,” UIN Sunan Gunung Jati Bandung (2021). 
5 Jannatul Asni Harefa and Zainun Zainun, “Resiliensi Sosial Mualaf Di Lingkungan Masyarakat 

Olora,” Jurnal Ilmu Sosial Indonesia (JISI) 5, no. 1 (June 30, 2024): 83–91. 



18  

 

 

Selanjutnya Ismail Muhammad dan Safrina Ariani, dengan judul 

“Pendidikan Keislaman di Kalangan Minoritas Muslim Bali”. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif, berdasarkan pendekatan phenomenologik. 

Hasil penelitian ini adalah : (1) Pendidikan Islam Informal dilaksanakan 

dengan beberapa pola yaitu: (a) Memperkuat ketahanan keluarga dengan 

spirit Islam, (b) Mengingatkan anak untuk hidup sesuai dengan ajaran Islam, 

namun tetap mengedepankan toleransi, (c) Mengantarkan anak untuk belajar 

agama Islam di RA dan pengajian (TPA), dan (d) Mengutamakan pendidikan 

formal anak di sekolah Islam (madrasah). (2) Pendidikan Islam non-formal 

dilaksanakan dengan: (a) Memperkuat peran dan posisi tempat ibadah 

(Masjid dan Musalla), (b) Pengajian mingguan dari rumah ke rumah, (c) 

Majlis ta’lim kaum ibu-ibu dalam bentuk arisan, dan (d) Penyuluhan agama 

Islam oleh penyuluh KUA. (3) Penganut Islam di Bali menghadapi beberapa 

situasi yang dalam waktu tertentu dapat menjadi persoalan serius dan keluar 

dari siatuasi nyaman, yaitu: (a) Ancaman dari lahirnya RUU Bali, (b) 

Kesulitan mendapat izin untuk pembangunan tempat ibadah baru, (c) Adanya 

penolakan terhadap kegiatan dan simbol Islam, (d) Problematika muallaf dan 

pembinaanya, (e) Sebagian orang Islam di Bali berprilaku tidak Islami, (f) 

dan ancaman kelompok Islam Radikal.6 

Penelitian oleh Ficky Dewi yang membahas peran moderasi beragama 

dalam mempromosikan harmoni kebinekaan di Lembaga Pendidikan Islam, 

 
6 Ismail Muhammad and Safrina Ariani, “Pendidikan Keislaman Di Kalangan Minoritas Muslim Bali” 

(UIN Ar-Raniry , 2020), 93. 



19  

 

 

dengan fokus pada MI Al Fithrah Surabaya7. Di tengah kekayaan 

keberagaman budaya dan agama Indonesia, harmoni kebinekaan menjadi 

krusial untuk menjaga stabilitas sosial dan kemajuan bangsa. Namun, 

tantangan seperti intoleransi, konflik antaragama, dan radikalisme menyoroti 

perlunya pendekatan holistik dalam mengelola keberagaman. Pada penelitian 

menggunakan metode penelitian kualitatif deskriftif dengan pengumpulan 

data berupa, wawancara mendalam, observasi partisipan, studi dokumtasi. 

Analisis tada berupa, reduksi data, sajian data dan penarikan kesimpulan. 

Studi ini menemukan bahwa lembaga pendidikan Islam, khususnya di tingkat 

dasar, memainkan peran penting dalam membentuk karakter dan nilai-nilai 

moderat pada generasi muda. MI Al Fithrah Surabaya menunjukkan dedikasi 

dalam menerapkan nilainilai moderasi beragama melalui pembelajaran 

berbasis pengalaman, dialog kolaboratif, dan pendekatan praktis dalam setiap 

pelajaran. Namun, tantangan seperti keberagaman siswa yang berasal dari 

berbagai daerah menyoroti perlunya pendekatan yang memadai dalam 

mempromosikan harmoni kebinekaan di sekolah. Hasil penelitian ini juga 

memberikan pemahaman yang mendalam tentang praktik moderasi beragama 

di lembaga pendidikan Islam dan menyediakan landasan bagi pengembangan 

kebijakan dan program intervensi yang lebih efektif dalam menjaga harmoni 

kebinekaan di Indonesia. 

Studi Lutfi Ayu Fadhilah dkk yang bertujuan untuk mendeskripsikan 

fenomena moderasi beragama di era digital. Penelitian ini menggunakan 

 
7 Ficky Dewi Ixfina, “Harmoni Kebhinekaan: Peran Moderasi Beragama Di Lembaga Pendidikan 

Islam,” At-Ta’dib 1 (March 2024). 



20  

 

 

metode deskriptif kualitatif dengan jenis penelitian library research atau studi 

kepustakaan untuk mengumpulkan, membaca, mencatat, mengolah, dan 

menganalisis topik utama dalam penelitian ini yang bersumber dari dokumen, 

laporan-laporan, buku-buku, jurnal penelitian, artikel, majalah ilmiah serta 

data-data lain yang menunjang penelitian ini.8 Penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisa peran moderasi beragama terhadap konflik – konflik yang terjadi 

di lingkungan masyarakat guna menjaga kesejahteraan dan kedamaian umat. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa di era digital ini perlu diterapkannya 

sikap moderasi beragama untuk terhindar dari berbagai konflik, baik konflik 

antar agama maupun konflik dalam masyarakat. Menurut riset yang dilakukan 

oleh Yusuf Al-Qardhawi, banyaknya konflik internal umat islam masa kini 

disebabkan dari pola beragama yang berlebihan atau dapat dikatakan bahwa 

beberapa kelompok umat islam lain belum dapat menempatkan sesuatu 

dengan adit sesuai dengan tempatnya. Dari sikap tersebut memunculkan sikap 

fanatisme dan menyalahkan pemahaman yang berbeda dari keyakinannya. 

Beriman kepada Tuhan dengan wujud taat beragama dan menghindari 

larangan-Nya memang kewajiban yang harus dilaksanakan bagi umat 

beragama, namun pola beragama yang terlalu ekstrim hingga mengakibatkan 

sebuah konflik beragama juga dilarang, untuk itu diperlukan sikap moderasi 

beragama. 

Menurut Harun Nasution, muallaf adalah seseorang yang berpindah 

keyakinan dari agama satu ke agama yang lain dan dia masih kurang dalam 

 
8 Lutfi Ayu Fadhilah Utami dkk, “Analisis Pentingnya Peran Moderasi Beragama Di Era  Digital,” 

Moderatio Vol. 03 (2023). 



21  

 

 

memahami pengetahuan agama baru yang dianutnya.  Sebagai  seorang  

muslim  yang  lebih  dahulu  dalam  beriman  maka perlunya dalam 

memperhatikan, melindungi mereka, mengingat tidak jarang dari mereka 

mengalami  ancaman  dan  faktor  penghambat  dalam  berpindah  agama,  

oleh  karena  itu mereka membutuhkan dukungan moral dan sosial terlebih 

mendampingi mereka sampai kuat dan kokoh dalam menyakini aqidah dalam 

agama baru yang mereka yakini, sebab jika  tidak  ada  pendampingan  yang  

khusus  akan  mampu  membahayakan  mereka  dalam menyerap ilmu agama 

yang mereka peroleh tanpa difilter, sehingga berakibat tidak sedikit dari  

mereka  berfaham  radikal.  Oleh karena itu  diperlukan  edukasi program 

pembinaan kepada para muallaf melalui moderasi beragama sebagai bentuk 

untuk menguatkan dan memantapkan aqidah. Sub masalah dalam penelitian 

ini adalah (1) Apakah terdapat hambatan dalam berpindah agama dan 

bagaimana Muallaf Center dalam memecahkannya?  (2) Bagaimana konsep 

moderasi yang ada di dalam Muallaf Center Yogyakarta dalam pembinaan?  

(3) Apakah moderasi beragama menjadi solusi dalam edukasi belajar agama 

dan bisa menguatkan keimanan seseorang? Penelitian ini menggunakan 

pendekatan pembinaan keagamaan dan psikologi agama. Metode penelitian 

yang digunakan yaitu deskriptif-kualitatif dengan observasi untuk mengamati 

lebih dekat dalam kehidupan keseharianya.  Sehingga peneliti agar lebih 

mudah dalam pengambilan data. Pengumpulan data yang digunakan meliputi 

observasi, wawancara, kuisioner, dan dokumentasi. Analisis data yang 



22  

 

 

dilakukan dengan prosedur reduksidata, penyajian data serta verifikasi data 

menggunakan metode triangulasi,dan penarikan kesimpulan9. 

Penelitian Marjuki tentang Pendidikan Agama Islam bagi Muallaf 

(Studi Kasus Himpunan Bina Muallaf Indonesia) menggunakan pendekatan 

penelitian Kualitatif dengan metode deskriptif analitik. Tujuan penelitian ini 

untuk mengetahui bagaimana Pendidikan Agama Islam bagi muallaf di 

lembaga HBMI, untuk mengetahui faktor pendukung dan penghambat 

Pendidikan Agama Islam bagi muallaf di lembaga HBMI.10 Data primer 

penelitian ini di dapatkan langsung dari para pengurus serta anggota 

Himpunan Bina Muallaf Indonesia yang dilakukan melalui wawancara, 

observasi sedangkan data sekunder didapatkan melalui kepustakaan berupa 

buku-buku, karya ilmiah maupun media online. Lokasi penelitian mengambil 

tempat di sekretariat Himpunan Bina Muallaf Indonesia. Teknik 

pengumpulan data menggunakan wawancara, observasi, dokumentasi.  

Penelitian ini menemukan Faktor pendukung dalam Pendidikan Agama 

Islam bagi para pembinaan para muallaf adalah Lembaga Himpunan Bina 

Muallaf Indonesia merupakan lembaga pusat yang menaungi lembaga-

lembaga pembinaan muallaf yang masih perlu dukungan, jumlah muallaf 

yang terus mengalami peningkatan, kerjasama dari berbagai pihak, 

pemberdayaan ekonomi muallaf, pembinaan muallaf dengan lingkungan 

tempat tinggal. Adapun faktor penghambat adalah pendanaan untuk 

 
9 Fathira Nadia Makka dkk, “Edukasi Program Pembinaan Muallaf Melalui Moderasi Beragama Di 

Lembaga Muallaf Center Yogyakarta,” Proceeding International Seminar on Islamic Education and 
Peace (2021). 
10 Marjuki and Ahmad Irfan, “Pendidikan Agama Islam Bagi Muallaf (Studi Kasus Himpunan Bina 

Muallaf Indonesia),” Maslahah: Journal of Islamic Studies Vol. 02 (November 2022). 



23  

 

 

prmbinaan muallaf, kurang nya semangat muallaf untuk mendatangi 

pengajian, kurang nya tenaga pendidik muallaf yang mengerti metode 

pembinaan muallaf yang cocok, bagi muallaf yang masuk Islam karena sebab 

pernikahan, masih memiliki mental yang lemah, belum adanya sistem 

evaluasi yang berkesinambungan 

Sedangkan Musfiroh Nurlaili H dkk mengeksplorasi konversi agama 

yang dilakukan oleh masyarakat Bali dari Hindu ke Islam merupakan bukti 

moderasi beragama dalam agama Hindu. Interaksi antara masyarakat Hindu 

Buleleng dengan masyarakat Muslim telah menciptakan budaya baru atau 

akulturasi budaya bahkan perkawinan yang berdampak pada konversi agama 

dari Hindu ke Islam. Penelitian kualitatif dengan pendekatan Antropologi dan 

Sosiologi Agama. Data primer penelitian ini adalah Muallafah dan Organisasi 

Muslimat NU Ranting Seririt, Kabupaten Buleleng, Bali. Temuan penelitian 

ini adalah bahwa mayoritas Muallafah Buleleng Bali berasal dari agama 

Hindu dan melakukan konversi agama karena 

perkawinan. Muallafah tersebut bergabung dengan Muslimat NU karena 

toleransi dan moderasi masyarakat Hindu terhadap Muslim minoritas cukup 

tinggi. Aktivitas sosial keagamaan Muslimat NU meliputi salat Jumat, 

Pengajian Umum, Dzikir Akbar, Baca Burdah, Bakti Sosial dan Pelatihan 

Soft Skill dan Pemberdayaan Ekonomi.11 

Kajian mengenai moderasi beragama dalam pendidikan Islam telah 

menjadi fokus penelitian yang cukup luas dalam dua dekade terakhir. Hal ini 

 
11 Musfiroh Nurlaili H. et al., “Muallafah Muslimat NU Buleleng Bali Religious Tolerance and 

Moderation in a Hindu Society in Bali,” Jurnal Penelitian Agama Hindu 9, no. 1 (January 20, 2025): 

158–171. 



24  

 

 

sejalan dengan semakin menguatnya kesadaran akan pentingnya pendidikan 

agama yang tidak hanya menekankan pada aspek dogmatis, melainkan juga 

pada dimensi sosial, kultural, dan kebangsaan.  

Kementerian Agama Republik Indonesia sejak tahun 2019 telah 

menempatkan moderasi beragama sebagai arus utama (mainstreaming) dalam 

pembangunan bidang keagamaan, termasuk di dalamnya pendidikan Islam 

formal maupun nonformal.12 

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa integrasi nilai moderasi 

beragama dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) dapat 

menciptakan suasana belajar yang lebih toleran dan inklusif. Penelitian yang 

dilakukan oleh Hidayat tahun 2020 mengungkapkan bahwa kurikulum PAI 

yang memuat materi moderasi beragama mampu menumbuhkan sikap 

toleransi antar siswa di sekolah menengah. Siswa tidak hanya memahami 

ajaran agama secara tekstual, tetapi juga mampu mempraktikkan nilai 

keadilan, keseimbangan, serta penghormatan terhadap perbedaan dalam 

kehidupan sehari-hari.13 

Demikian pula, penelitian yang dilakukan oleh Asrori tahun 2021 

menekankan bahwa guru berperan sangat penting dalam mengintegrasikan 

moderasi beragama ke dalam materi ajar. Guru yang memiliki kompetensi 

pedagogik sekaligus sensitivitas sosial mampu mengarahkan peserta didik 

untuk memahami Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin. Asrori menemukan 

 
12 Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag 
RI. 43 
13 Hidayat, R. (2020). Integrasi Moderasi Beragama dalam Kurikulum PAI. Jurnal Pendidikan Islam, 

9(2), 123-138. 



25  

 

 

bahwa strategi pembelajaran berbasis dialog, studi kasus, dan diskusi 

kelompok efektif dalam menumbuhkan kesadaran kritis siswa terhadap isu-

isu keberagamaan kontemporer.14 

Di sisi lain, penelitian yang dilakukan oleh Yusra dan Fitriah tahun 

2022 mengkaji peran perguruan tinggi Islam dalam mengarusutamakan 

moderasi beragama. Hasilnya menunjukkan bahwa mahasiswa yang 

mendapatkan mata kuliah tentang moderasi beragama memiliki 

kecenderungan lebih tinggi untuk bersikap inklusif dan terbuka terhadap 

perbedaan. Hal ini memperkuat pandangan bahwa pendidikan tinggi Islam 

merupakan wahana strategis dalam menyiapkan generasi muslim yang 

moderat.15 

Penelitian internasional juga menguatkan temuan ini. Misalnya, studi 

yang dilakukan oleh Halstead tahun 2004 di Inggris menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam yang menekankan pada nilai toleransi, keadilan, dan 

keseimbangan mampu mendorong integrasi sosial di tengah masyarakat 

multikultural. Hal ini menjadi bukti bahwa moderasi beragama dalam 

pendidikan Islam tidak hanya relevan di Indonesia, tetapi juga di berbagai 

konteks global.16 

Namun demikian, masih terdapat tantangan dalam implementasi 

moderasi beragama di pendidikan Islam. Sebagaimana dinyatakan oleh 

Azumardi Azra tahun 2019, salah satu hambatan terbesar adalah 

 
14 Asrori, A. (2021). Peran Guru dalam Internalisasi Nilai Moderasi Beragama. Jurnal Tarbiyah 

Islamiyah, 11(1), 45-60. 
15 Yusra, F., & Fitriah, N. (2022). Moderasi Beragama di Perguruan Tinggi Islam. Al-Tarbiyah: Jurnal 

Pendidikan Islam, 14(3), 221-240. 
16 Halstead, J. M. (2004). An Islamic Concept of Education. Comparative Education, 40(4), 517-529 



26  

 

 

kecenderungan sebagian lembaga pendidikan agama yang masih eksklusif 

dan menolak dialog dengan pihak yang berbeda. Oleh karena itu, dibutuhkan 

desain kurikulum yang adaptif serta kebijakan yang tegas dari pemerintah 

agar moderasi beragama dapat benar-benar terinternalisasi dalam praktik 

pendidikan.17 

Dari penelitian-penelitian tersebut, dapat disimpulkan bahwa moderasi 

beragama dalam pendidikan Islam memiliki signifikansi yang besar dalam 

membentuk generasi muslim yang toleran, adil, dan menghargai 

kemajemukan. Meski demikian, kesenjangan masih terlihat dalam aspek 

implementasi yang belum merata di seluruh satuan pendidikan, serta 

keterbatasan guru dalam mengintegrasikan nilai moderasi ke dalam materi 

ajar. Hal ini menjadi salah satu landasan penting bagi penelitian disertasi ini, 

khususnya ketika konsep moderasi beragama diimplementasikan dalam 

konteks pembinaan muallaf di daerah minoritas Muslim seperti Kabupaten 

Buleleng. 

Berdasarkan dari beberapa kajian penelitian terdahulu di atas, sebagian 

besar telah membahas moderasi beragama dalam berbagai aspek, seperti 

peran lembaga pendidikan Islam dalam membentuk sikap moderat, efektivitas 

program pembinaan keagamaan, dan pengaruh moderasi beragama terhadap 

kohesi sosial. Namun, masih terdapat kesenjangan dalam kajian yang secara 

spesifik menyoroti implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan 

Agama Islam pada Muallaf Center. Beberapa penelitian cenderung lebih 

 
17 Azra, A. (2019). Pendidikan Islam dan Tantangan Radikalisme. Jakarta: Prenadamedia, 258. 



27  

 

 

fokus pada aspek kebijakan atau implementasi moderasi beragama secara 

umum tanpa mengkaji secara mendalam bagaimana pendekatan ini dapat 

membentuk pemahaman dan praktik keagamaan muallaf. 

 

B. Kajian Teori 

Dalam penelitian ini, teori yang digunakan berfokus pada pemahaman 

tentang implementasi moderasi beragama dan Pendidikan Agama Islam. 

Kerangka teori ini menggabungkan beberapa konsep utama yang saling 

terkait, yang akan membantu dalam menganalisis bagaimana implementasi 

moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam. 

1. Implementasi Moderasi Beragama 

a. Pengertian Implementasi Moderasi Beragama 

Secara umum istilah Implementasi dalam Kamus Besar Bahasa 

Indonesia berarti pelaksanaan atau penerapan. Istilah implementasi 

biasanya dikaitkan dengan suatu kegiatan yang dilaksanakan untuk 

mencapai tujuan tertentu. Salah satu upaya mewujudkan dalam suatau 

sistem adalah implementasi.18 Kebijakan yang telah ditentukan, karena 

tanpa implementasi sebuah konsep tidak akan pernah terwujudkan. 

Implementasi kebijaksanaan sesungguhnya bukanlah sekedar 

bersangkut paut dengan mekanisme penjabaran keputusan politik ke 

dalam prosedur-prosedur rutin lewat saluran-saluran birokrasi, 

melainkan lebih dari itu menyangkut masalah konflik, keputusan dan 

siapa memperoleh apa dari suatu Kebijaksanaan. 

 
18 Kamus Besar Bahasa Indonesia tentang Implementasi, diakses pada 4 Mei 2025. 



28  

 

 

Kamus Webster, merumuskan secara pendek bahwa to implement 

(mengimplementasikan) berarti to provide the means for carringout 

(menyediakan sarana untuk melaksanakan sesuatu), to give practical 

effect to (menimbulkan dampak atau akibat terhadap sesuatu). 

Pengertian tersebut mempunyai arti bahwa untuk 

mengimplementasikan sesuatu harus disertai sarana yang mendukung 

yang nantinya akan menimbulkan dampak atau akibat19. 

Sedangkan secara bahasa, moderasi berasal dari bahasa latin 

“moderatio” yang bermakna sedang-sedang saja yaitu tidak berlebihan 

dan tidak kekurangan. Di dalam KBBI, moderasi diartikan sebagai 

pengurangan kekerasan dan penghindaran ekstreminitas.  Moderasi 

dikaitkan dengan sikap atau perilaku untuk tidak ekstrem baik ekstrem 

kanan (radikal) maupun ekstrem kiri (liberal). Moderasi adalah memilih 

di antara keduanya yaitu berada di tengah.20  Oleh  karenanya, 

seseorang yang memposisikan diri di tengah dan tidak memihak salah 

satu sayap baik kanan maupun kiri diistilahkan dengan wasit. 

Secara etimologis, istilah implementasi berasal dari bahasa 

Inggris to implement yang berarti melaksanakan atau menjalankan 

sesuatu yang telah direncanakan.21 Dalam konteks ilmu sosial, 

implementasi dipahami sebagai suatu proses konkretisasi dari 

kebijakan, konsep, atau ide ke dalam tindakan nyata melalui 

 
19 Wahab Abdul and Solichin, Analisis Kebijaksanaan: Dari Formulasi Ke Implementasi 

Kebijaksanaan Negara (Jakarta: Bumi Aksara, 2004). 43 
20 M. Quraish Shihab, Islam Yang Saya Pahami: Moderasi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’an 

(Jakarta: Lentera Hati, 2019). 21 
21 Echols, J.M., & Shadily, H. (2003). Kamus Inggris-Indonesia. Jakarta: Gramedia. 42 



29  

 

 

serangkaian mekanisme, strategi, dan prosedur. Van Meter dan Van 

Horn menyatakan bahwa implementasi adalah “tindakan-tindakan yang 

dilakukan baik oleh individu-individu, pejabat-pejabat, maupun 

kelompok-kelompok pemerintah atau swasta yang diarahkan pada 

tercapainya tujuan-tujuan yang telah ditetapkan dalam keputusan 

kebijakan.”22 Dengan demikian, implementasi dapat dipandang sebagai 

upaya menjembatani antara perumusan konsep normatif dengan realitas 

praktis dalam kehidupan sosial. 

Moderasi di dalam Islam dikenal dengan istilah wasathiyyah. 

Menurut Salabi, wasathiyyah berasal dari bahasa Arab yang diambil 

dari akar katanya yaitu wasath yang bermakna di tengah atau di 

antara.23 Kata wasath juga memiliki banyak arti diantaranya adalah 

terbaik, adil, keseimbangan, utama, ke-sedangan-an, kekuatan, 

keamanan, persatuan, dan istiqamah. Sedangkan lawan dari moderasi 

(wasathiyyah) adalah berlebihan (tatharruf) dan melampaui batas 

(ghuluw) yang juga bermakna ekstrem dan radikal. 

Istilah moderasi beragama merupakan konsep yang relatif baru 

dalam diskursus kebijakan keagamaan di Indonesia, khususnya sejak 

diarusutamakan oleh Kementerian Agama pada tahun 2019. Moderasi 

beragama didefinisikan sebagai cara pandang, sikap, dan praktik 

beragama yang menempatkan nilai keadilan, keseimbangan, dan 

 
22 Van Meter, D., & Van Horn, C. (1975). The Policy Implementation Process. Administration & 
Society, 6(4), 445–488. 461 
23 Zarkasyi I., “Peran Guru Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Toleransi Dan Moderasi Beragama Di 

Sekolah,” Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 2 (2020): 123–137. 125 



30  

 

 

toleransi sebagai landasan dalam berinteraksi dengan sesama umat 

manusia.24 Menurut Lukman Hakim Saifuddin, moderasi beragama 

bukanlah upaya untuk memoderasi ajaran agama, melainkan 

memoderasi cara beragama agar lebih sesuai dengan konteks 

kebangsaan dan kemanusiaan yang majemuk.25 

Berdasarkan pada beberapa makna wasathiyyah sebagaimana di 

atas, dapat disimpulkan bahwa hakikatnya wasathiyyah memiliki sifat 

fleksibelitas dan kontekstualis tergantung dimana kata tersebut 

digunakan.  Maka pada pada prinsipnya, Wasathiyyah adalah sikap dan 

perilaku yang tidak kaku namun juga tidak terlalu lentur, tidak bersifat 

memihak tapi punya prinsip serta mengandung nilai-nilai kebaikan.  

Dengan demikian, implementasi moderasi beragama dapat 

dipahami sebagai proses penerapan nilai-nilai moderasi beragama ke 

dalam tindakan nyata dalam kehidupan sosial, pendidikan, dan 

kebijakan publik. Implementasi ini mencakup serangkaian upaya untuk 

menginternalisasikan prinsip-prinsip moderasi seperti keadilan, 

keseimbangan, toleransi, serta penghormatan terhadap tradisi dan 

budaya lokal ke dalam kurikulum pendidikan, metode pembinaan 

keagamaan, dan praktik kehidupan sehari-hari. 

Implementasi moderasi beragama tidak hanya terbatas pada aspek 

regulatif yang bersumber dari kebijakan pemerintah, melainkan juga 

 
24 Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag 
RI. 12 
25 Suharto, Babun et. all (2019). Moderasi Beragama: Dari Indonesia untuk Dunia. Yogyakarta: LKiS. 

23 



31  

 

 

menyentuh aspek kultural dan sosial yang dijalankan oleh masyarakat.  

Dari uraian tersebut, dapat ditegaskan bahwa pengertian 

implementasi moderasi beragama bukan sekadar “pelaksanaan 

kebijakan,” melainkan suatu proses multidimensional yang mencakup 

internalisasi nilai, transformasi sikap, dan aktualisasi perilaku dalam 

kehidupan beragama yang inklusif dan toleran. 

Implementasi moderasi beragama juga relevan dengan konsep 

pendidikan multikultural yang dikembangkan oleh James Banks. 

Pendidikan multikultural bertujuan untuk mengakui, menghargai, dan 

merayakan keberagaman sebagai bagian integral dari proses 

pembelajaran.26 Dalam konteks Indonesia yang plural, pendidikan 

multikultural memberikan kerangka normatif dan praktis bagi 

implementasi moderasi beragama di sekolah maupun lembaga 

pembinaan keagamaan. 

Dengan demikian, landasan teoritis implementasi moderasi 

beragama bersifat interdisipliner, melibatkan teori kebijakan publik, 

sosiologi, psikologi pendidikan, hingga teori interaksi sosial. 

Penggunaan berbagai perspektif ini tidak hanya memperkuat kerangka 

konseptual penelitian, tetapi juga memberikan pemahaman 

komprehensif tentang dinamika implementasi moderasi beragama di 

Muallaf Center Kabupaten Buleleng. 

 

 
26 Banks, J. A. (2010). Multicultural Education: Issues and Perspectives. New York: John Wiley & 

Sons. 52 



32  

 

 

b. Tujuan Moderasi Beragama 

Moderasi beragama pada hakikatnya merupakan strategi untuk 

menghadirkan kehidupan beragama yang harmonis, adil, dan seimbang 

di tengah masyarakat yang plural. Tujuan dari moderasi beragama tidak 

hanya bersifat normatif-idealis, tetapi juga praktis-aplikatif. Dalam 

kerangka pemikiran Kementerian Agama Republik Indonesia, moderasi 

beragama diorientasikan untuk menjaga keutuhan bangsa, memperkuat 

kohesi sosial, serta mencegah lahirnya ekstremisme dan intoleransi.27 

Dengan demikian, tujuan utama moderasi beragama adalah membangun 

tata kehidupan beragama yang berlandaskan pada nilai kemanusiaan 

universal sekaligus sesuai dengan semangat kebangsaan Indonesia. 

Moderasi beragama merupakan cara pandang yang bertujuan 

untuk membentuk sikap keagamaan yang inklusif, toleran, dan 

seimbang dalam memahami ajaran agama. Pemahaman ini berperan 

penting dalam menjaga harmoni sosial dan mencegah ekstremisme, 

baik dalam bentuk radikalisme maupun liberalisme yang berlebihan.28 

Dalam rangka menumbuhkan sikap moderat dan toleran, 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang selama ini hanya berfokus 

pada pemahaman tekstual keagamaan yang bersifat teoritis-akademis 

harus dapat dikembangkan menjadi pembelajaran kontekstual 

keagamaan yang bersifat aplikatif adaptif terhadap isu-isu sosial dan 

 
27 Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag 
RI. 34 
28 Sauqi  Futaqi, “Konstruksi  Moderasi  Islam  (Wasathiyyah)  Dalam  Kurikulum  Pendidikan  Islam,” 

PROCEEDINGS: Annual Conference for Muslim Scholars (2018). 4 



33  

 

 

kondisi keberagaman masyarakat.  

1) Menanamkan Sikap Toleransi Antarumat Beragama 

Moderasi beragama bertujuan untuk membentuk individu yang 

memiliki pemahaman agama yang inklusif dan menghargai 

perbedaan. Dalam konteks masyarakat yang plural, sikap toleransi 

menjadi elemen fundamental dalam menciptakan kedamaian dan 

harmoni sosial . 

2) Menghindari Sikap Ekstremisme dan Radikalisme 

Pendidikan moderasi beragama juga bertujuan untuk mencegah 

berkembangnya paham ekstrem yang bisa mengarah pada tindakan 

intoleransi, diskriminasi, atau bahkan kekerasan atas nama agama. 

Sikap moderat dalam beragama mengajarkan keseimbangan antara 

keyakinan pribadi dengan penghormatan terhadap hak-hak orang 

lain. 

3) Memperkuat Rasa Kebangsaan dan Keutuhan Negara 

Moderasi beragama berperan dalam membangun kesadaran bahwa 

agama tidak boleh dipisahkan dari nilai-nilai kebangsaan. 

Pendidikan ini mengajarkan bahwa agama dan nasionalisme tidak 

bertentangan, tetapi justru dapat saling menguatkan dalam 

membangun masyarakat yang harmonis dan berkeadilan. 

4) Membentuk Karakter Religius yang Rahmatan Lil ‘Alamin 

Tujuan lain dari pendidikan moderasi beragama adalah 

menanamkan sikap keberagamaan yang penuh kasih sayang, 



34  

 

 

memberikan manfaat bagi sesama, dan tidak menyebarkan 

kebencian. Konsep rahmatan lil ‘alamin menjadi landasan dalam 

membangun masyarakat yang harmonis dan saling menghargai. 

Tujuan-tujuan tersebut menegaskan bahwa moderasi beragama 

bukanlah sekadar slogan, melainkan strategi integral untuk membangun 

masyarakat yang damai, adil, dan sejahtera. 

c. Langkah-Langkah Implementasi Moderasi Beragama 

Moderasi beragama tidak hanya sebatas pemahaman konseptual, 

tetapi juga harus diimplementasikan dalam berbagai aspek kehidupan, 

baik di lingkungan pendidikan formal, nonformal, maupun dalam 

kehidupan bermasyarakat. Berikut adalah langkah-langkah strategis 

dalam implementasi moderasi beragama: 

1) Integrasi Nilai-Nilai Moderasi dalam Kurikulum Pendidikan 

Salah satu langkah utama dalam implementasi moderasi beragama 

adalah memasukkan nilai-nilai moderasi dalam kurikulum 

pendidikan di semua jenjang , termasuk dalam kegiatan pembinaan 

muallaf.  

2)  Pemberdayaan Ustadz sebagai Agen Moderasi 

Guru atau ustadz memiliki peran penting dalam membentuk sikap 

keberagamaan yang moderat pada peserta didik . 

3)  Pemanfaatan Teknologi dan Media Digital 

Di era digital, pendidikan moderasi beragama harus mampu 

menyesuaikan diri dengan perkembangan teknologi. 



35  

 

 

4)  Keterlibatan Tokoh Agama dan Masyarakat. 

Implementas moderasi beragama tidak hanya menjadi tanggung 

jawab lembaga pendidikan, tetapi juga membutuhkan dukungan dari 

tokoh agama dan masyarakat . 

5) Evaluasi dan Penguatan Kebijakan Moderasi Beragama 

Dari lima tahapan tersebut, dapat dipahami bahwa langkah 

implementasi moderasi beragama bersifat siklis dan berkesinambungan. 

Internaliasi nilai akan memperkuat legitimasi kebijakan, kebijakan akan 

menopang praktik sosial, praktik sosial akan mengasah kapasitas aktor, 

dan pada akhirnya evaluasi akan menghasilkan perbaikan untuk tahap 

berikutnya. Dengan demikian, implementasi moderasi beragama tidak 

sekadar bersifat linear, melainkan spiral yang terus meningkat menuju 

perbaikan berkelanjutan. 

Lebih jauh, langkah implementasi moderasi beragama di 

Indonesia juga perlu memperhatikan dinamika global. Misalnya, 

strategi countering violent extremism (CVE) yang diterapkan di banyak 

negara menjadi pelajaran penting bahwa implementasi tidak hanya 

berhenti pada level retorika, melainkan harus menyentuh aspek 

struktural, kultural, dan digital. Artinya, langkah moderasi beragama 

juga perlu menjangkau media sosial, literasi digital, dan wacana publik 

di ruang maya yang kerap menjadi ruang penyebaran intoleransi.29 

Dengan demikian, langkah-langkah implementasi moderasi 

 
29 Yusuf, M. (2022). Digitalisasi Moderasi Beragama: Tantangan dan Strategi. Jurnal Komunikasi dan 

Agama, 15(1), 77–95. 79 



36  

 

 

beragama merupakan ikhtiar komprehensif yang melibatkan dimensi 

nilai, regulasi, praktik, aktor, dan evaluasi. Apabila kelima aspek ini 

dapat berjalan secara simultan, maka moderasi beragama tidak hanya 

menjadi slogan, tetapi dapat terwujud sebagai habitus sosial yang 

melekat dalam kehidupan masyarakat Indonesia. 

Agar implementasi moderasi beragama dapat berjalan secara 

efektif dan berkelanjutan, diperlukan evaluasi secara berkala serta 

kebijakan yang mendukung. 

d. Faktor Pendukung dan Penghambat 

Implementasi moderasi beragama dalam masyarakat tidak 

terlepas dari dukungan berbagai faktor internal dan eksternal. Salah satu 

faktor pendukung yang paling signifikan adalah keberadaan sistem 

pendidikan yang menanamkan nilai-nilai toleransi dan keberagaman 

sejak dini. Pendidikan agama yang mengedepankan pendekatan 

humanis, kontekstual, dan inklusif dapat menjadi fondasi dalam 

membentuk cara pandang yang moderat dalam beragama30. Lembaga 

pendidikan, baik formal maupun nonformal, yang secara konsisten 

menyosialisasikan nilai moderasi seperti toleransi, anti-kekerasan, dan 

penghormatan terhadap perbedaan, berkontribusi besar dalam 

mencegah tumbuhnya sikap ekstrem di kalangan generasi muda. 

Selain itu, peran tokoh agama yang memiliki pandangan 

moderat juga menjadi kunci utama dalam menyemai sikap 

 
30 Azyumardi Azra, Moderasi Beragama Dalam Perspektif Islam Nusantara (Jakarta: Gramedia, 2019). 

52 



37  

 

 

keberagamaan yang damai di tengah masyarakat. Tokoh agama 

memiliki pengaruh moral dan sosial yang tinggi, terutama di 

komunitas-komunitas lokal. Ketika mereka menyuarakan pesan-pesan 

damai, kasih sayang, dan persatuan, umat akan lebih mudah menerima 

dan menerapkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari31. 

Dukungan dari media massa dan media sosial yang menyebarluaskan 

konten edukatif dan narasi kebangsaan juga turut memperkuat semangat 

moderasi di ruang publik. Penyebaran konten keagamaan yang 

konstruktif, seimbang, dan tidak provokatif berperan dalam 

membendung arus radikalisme digital. 

Namun demikian, implementasi moderasi beragama juga 

menghadapi berbagai tantangan dan hambatan. Salah satu faktor 

penghambat utama adalah meningkatnya radikalisasi keagamaan yang 

menyasar masyarakat melalui media sosial, pendidikan informal, dan 

jaringan komunitas eksklusif. Radikalisme ini tidak hanya mengancam 

kerukunan, tetapi juga menciptakan segregasi sosial berbasis identitas 

keagamaan32. Selain itu, rendahnya literasi keagamaan di kalangan 

masyarakat juga memperparah kondisi ini. Banyak individu yang 

memahami ajaran agama secara tekstual dan parsial tanpa 

mempertimbangkan konteks sosial atau nilai-nilai universal agama, 

seperti keadilan dan kemanusiaan33. 

 
31 C Lindholm, Satisfaction ; What Makes Us Stay in a Close Relationship ?, 2006. 8 
32 M Taufiq Rahman, Agama, Kekerasan Dan Radikalisme (Bandung: UIN Sunan Gunung Jati, 2020). 

54 
33 Syahril dkk, Literasi Paham Radikalisme Di Indonesia (Bengkulu: CV. Zigie Utama, 2020). 54 



38  

 

 

Faktor penghambat lainnya adalah menguatnya politik identitas 

yang mengeksploitasi simbol-simbol agama demi kepentingan 

kekuasaan. Praktik politisasi agama ini sering kali memecah belah 

masyarakat dan menciptakan antagonisme antar kelompok, khususnya 

menjelang momen-momen politik seperti pemilu. Ketika agama 

dijadikan alat mobilisasi politik, maka nilai-nilai moderasi kerap 

terpinggirkan, digantikan oleh retorika sektarian yang memecah belah 

persatuan bangsa.34 Hal ini diperparah dengan absennya regulasi atau 

penegakan hukum yang tegas terhadap ujaran kebencian atau provokasi 

berbasis agama, sehingga menurunkan kepercayaan masyarakat 

terhadap negara sebagai penjamin kerukunan. 

Dengan demikian, keberhasilan implementasi moderasi 

beragama sangat ditentukan oleh sinergi antara pendidikan, tokoh 

agama, media, dan negara. Keberadaan program-program 

pemberdayaan masyarakat yang berorientasi pada penguatan nilai-nilai 

kebangsaan, pelatihan literasi digital, serta reformasi kurikulum 

pendidikan agama perlu terus diperluas. Di sisi lain, strategi 

deradikalisasi juga harus melibatkan pendekatan kultural dan dialog 

antariman yang menyentuh akar persoalan, bukan hanya represif. 

Moderasi beragama bukan hanya agenda pemerintah, tetapi menjadi 

tanggung jawab bersama seluruh elemen bangsa untuk menjaga 

harmoni dan kohesi sosial dalam masyarakat yang majemuk. 

 
34 Thomas B Pepinsky, R William Liddle, and Saiful Mujani, “Testing Political Islam’s Economic 

Advantage: The Case of Indonesia,” in American Political Science Association Annual Meeting 

September, 2009, 3–6. 5 



39  

 

 

Dari uraian di atas, tampak bahwa faktor pendukung dan 

penghambat moderasi beragama ibarat dua sisi mata uang yang tidak 

dapat dipisahkan. Kekuatan ideologis dan kebijakan negara merupakan 

modal besar, namun masih harus berhadapan dengan tantangan 

struktural (keterbatasan sumber daya), kultural (pemahaman eksklusif), 

dan digital (pengaruh radikalisme daring). Oleh karena itu, strategi 

implementasi harus mampu mengoptimalkan faktor pendukung 

sekaligus meminimalkan penghambat. 

Pendekatan kolaboratif lintas sektor antara pemerintah, lembaga 

pendidikan, tokoh agama, masyarakat sipil, dan media perlu diperkuat 

agar moderasi beragama dapat benar-benar menjadi praktik sosial, 

bukan hanya jargon normatif. Dengan demikian, faktor pendukung dan 

penghambat bukan dipandang sebagai kontradiksi mutlak, melainkan 

sebagai dinamika yang harus dikelola dengan bijak demi keberhasilan 

implementasi moderasi beragama di Indonesia. 

2. Pendidikan Agama Islam 

a. Pengertian Pendidikan Agama Islam 

Pendidikan Agama Islam (PAI) adalah usaha sadar dan 

terencana dalam menanamkan nilai-nilai Islam kepada peserta didik 

melalui proses pengajaran, pembelajaran, dan pembinaan agar 

terbentuk pribadi muslim yang beriman, bertakwa, dan berakhlak 

mulia. 

Menurut Zakiah Daradjat, PAI adalah bimbingan jasmani dan 



40  

 

 

rohani berdasarkan ajaran Islam menuju terbentuknya kepribadian 

utama menurut ukuran Islam.35 Sementara itu, Abuddin Nata 

menambahkan bahwa pendidikan agama Islam tidak hanya 

mentransfer ilmu agama, tetapi juga internalisasi nilai dan 

pembentukan karakter Islami.36 

Menurut Muhaimin, Pendidikan Agama Islam adalah usaha 

sadar dan terencana dalam menyiapkan peserta didik untuk mengenal, 

memahami, menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam melalui 

bimbingan, pengajaran, dan latihan.37 Definisi ini menekankan aspek 

kesadaran (consciousness) dan perencanaan (planning), yang berarti 

PAI bukanlah proses spontan, melainkan bagian integral dari upaya 

sistematis dalam mencetak generasi muslim yang moderat, cerdas, dan 

berdaya. 

Abuddin Nata menambahkan bahwa Pendidikan Agama Islam 

adalah proses pembelajaran yang tidak hanya berorientasi pada transfer 

pengetahuan keagamaan, tetapi juga pembentukan kepribadian Islam 

secara menyeluruh (kaffah).38 Artinya, PAI tidak sebatas 

menyampaikan doktrin atau hafalan, melainkan membentuk character 

building berbasis nilai-nilai Qur’ani dan Nabawi. Dengan demikian, 

pengertian PAI mencakup tiga aspek: kognitif (pengetahuan agama), 

afektif (sikap dan nilai), serta psikomotorik (pengamalan). 

 
35 Zakiah Daradjat, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2004). 34 
36 Abuddin Nata, Perspektif Islam Tentang Strategi Pendidikan (Jakarta: Kencana, 2012). 42 
37 Muhaimin. (2011). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di 
Sekolah. Bandung: Remaja Rosdakarya. 21 
38 Nata, A. (2016). Pendidikan Islam dalam Peradaban Industrial dan Digital. Jakarta: Rajawali Pers. 

27 



41  

 

 

Dalam perspektif normatif, pengertian Pendidikan Agama 

Islam dapat dirujuk pada Al-Qur’an dan Hadis. QS. An-Nahl [16]: 

125, “Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah, pelajaran 

yang baik, dan debat dengan cara yang terbaik,” menegaskan bahwa 

pendidikan Islam harus dilakukan dengan kebijaksanaan, keteladanan, 

dan pendekatan dialogis. Hadis Nabi saw. yang berbunyi: “Sebaik-baik 

kalian adalah yang belajar Al-Qur’an dan mengajarkannya” (HR. 

Bukhari) menekankan pentingnya peran guru dan peserta didik dalam 

siklus pendidikan Islam. 

Sementara itu, secara yuridis, pengertian Pendidikan Agama 

Islam ditegaskan dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional 

Nomor 20 Tahun 2003. Pasal 37 ayat (1) menyatakan bahwa 

pendidikan agama merupakan mata pelajaran wajib pada semua 

jenjang pendidikan, yang berfungsi membentuk peserta didik agar 

beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia.39 Regulasi ini memperkuat 

posisi PAI sebagai bagian integral dalam kurikulum nasional yang 

tidak hanya berorientasi pada aspek spiritual, tetapi juga sosial, moral, 

dan kebangsaan. 

Dari perspektif historis, istilah Pendidikan Agama Islam di 

Indonesia juga mengalami perkembangan. Pada masa awal 

kemerdekaan, PAI lebih ditekankan pada pengajaran formal di 

madrasah dan pesantren. Namun seiring perkembangan zaman, PAI 

 
39 Republik Indonesia. (2003). Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Nasional. Jakarta: Sekretariat Negara. 46 



42  

 

 

diperluas ke sekolah umum, perguruan tinggi, bahkan program 

nonformal seperti majelis taklim dan pusat pembinaan muallaf. 

Perubahan ini menegaskan bahwa pengertian PAI tidak terbatas pada 

institusi formal, melainkan mencakup semua aktivitas pembelajaran 

Islam di ruang sosial. 

Bila ditinjau dari pendekatan filsafat pendidikan, pengertian 

Pendidikan Agama Islam berakar pada konsep tarbiyah, ta’lim, dan 

ta’dib. Istilah tarbiyah menekankan aspek pengasuhan, pertumbuhan, 

dan pengembangan potensi manusia. Ta’lim lebih menitikberatkan 

pada aspek pengajaran dan penyampaian ilmu. Sedangkan ta’dib 

menurut Syed Naquib al-Attas adalah pembentukan adab (etika dan 

moralitas) sebagai tujuan tertinggi pendidikan Islam.40 Dengan 

demikian, pengertian PAI mencakup ketiga aspek tersebut secara 

integral: mengasuh, mengajarkan, dan membentuk adab. 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa 

Pendidikan Agama Islam adalah proses sistematis, terencana, dan 

berkesinambungan untuk menanamkan nilai-nilai Islam secara 

menyeluruh (holistik-integratif), baik dalam dimensi pengetahuan, 

sikap, maupun perilaku. PAI tidak hanya bertujuan mencetak manusia 

beragama secara formalistik, tetapi lebih jauh melahirkan generasi 

muslim yang berkarakter moderat, berdaya saing, dan mampu hidup 

dalam harmoni di tengah masyarakat multikultural seperti Indonesia. 

 
40 Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC. 42 



43  

 

 

b. Tujuan Pendidikan Agama Islam 

Tujuan utama pendidikan agama Islam adalah membentuk 

manusia seutuhnya (insan kāmil) yang bertakwa kepada Allah SWT 

dan mampu mengimplementasikan ajaran Islam dalam kehidupan 

sehari-hari, baik sebagai individu maupun anggota masyarakat. 

Disamping itu tujuan Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan arah 

fundamental yang menentukan orientasi, strategi, serta capaian 

pembelajaran dalam proses pendidikan. Tanpa tujuan yang jelas, 

pendidikan hanya akan berjalan secara mekanis dan tidak memiliki 

arah transformatif. Dalam konteks Islam, tujuan pendidikan tidak 

semata-mata menghasilkan individu yang cerdas secara intelektual, 

melainkan juga membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan 

berakhlak mulia, sesuai dengan misi utama Islam sebagai rahmatan lil 

‘alamin. 

Menurut Al-Attas, tujuan pendidikan Islam adalah "the 

instilling of adab" (penanaman adab) yang meliputi ilmu, amal, dan 

akhlak yang benar menurut Islam41. Tujuan ini lebih jauh dirinci dalam 

UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, Pasal 3, 

yang menyatakan bahwa pendidikan nasional, termasuk pendidikan 

agama, bertujuan untuk “mengembangkan potensi peserta didik agar 

menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang 

Maha Esa, serta berakhlak mulia”. 

 
41 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 

1980), 71. 



44  

 

 

1) Perspektif Normatif (Al-Qur’an dan Hadis) 

Tujuan Pendidikan Agama Islam pada dasarnya bersumber 

dari ajaran Al-Qur’an dan Hadis. QS. Adz-Dzariyat [51]: 56 

menegaskan bahwa manusia diciptakan untuk beribadah kepada 

Allah Swt. Ayat ini menunjukkan bahwa tujuan akhir pendidikan 

adalah membentuk manusia yang menyadari fitrahnya sebagai 

hamba Allah. Selain itu, QS. Al-Baqarah [2]: 143 menyebut umat 

Islam sebagai ummatan wasathan (umat yang moderat), yang 

berarti pendidikan Islam diarahkan untuk membentuk generasi 

yang adil, seimbang, dan mampu hidup dalam harmoni sosial.42 

Hadis Nabi saw. yang berbunyi “Aku diutus hanya untuk 

menyempurnakan akhlak mulia” (HR. Ahmad) memperkuat bahwa 

tujuan utama pendidikan Islam adalah pembinaan moral dan 

akhlak. 

2) Perspektif Filosofis dan Historis 

Secara filosofis, para pemikir Islam klasik maupun 

kontemporer telah merumuskan tujuan pendidikan Islam. Al-

Ghazali, misalnya, menekankan bahwa pendidikan bertujuan 

mendekatkan diri kepada Allah dan mengantarkan manusia 

mencapai kebahagiaan dunia-akhirat (sa’adah).43 Ibn Khaldun 

menambahkan bahwa pendidikan berfungsi membentuk peradaban 

 
42 Departemen Agama RI. (2010). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf 

Al-Qur’an. 61 
43 Al-Ghazali. (1997). Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr. 34 



45  

 

 

(tamaddun), karena ilmu adalah dasar kemajuan masyarakat.44 

Sementara itu, Syed Muhammad Naquib al-Attas menyatakan 

bahwa tujuan pendidikan Islam adalah ta’dib (penanaman adab), 

yaitu membentuk manusia berilmu yang beradab dan mampu 

menempatkan segala sesuatu sesuai kedudukannya.45 

Sejarah pendidikan Islam di Indonesia pun menunjukkan 

konsistensi tujuan ini. Pesantren tradisional menekankan 

pembinaan akhlak dan ketundukan kepada guru, madrasah modern 

menggabungkan ilmu agama dan umum, sementara sekolah umum 

menempatkan PAI sebagai fondasi moral bangsa. Variasi ini 

menunjukkan bahwa meskipun bentuk kelembagaan berbeda, 

tujuan Pendidikan Agama Islam tetaplah membentuk manusia 

paripurna (insan kamil). 

3) Perspektif Yuridis dan Kebijakan Nasional 

Secara yuridis, tujuan pendidikan agama ditegaskan dalam 

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Nasional. Pasal 3 menyebutkan bahwa pendidikan nasional 

bertujuan untuk mengembangkan potensi peserta didik agar 

menjadi manusia yang beriman, bertakwa, berakhlak mulia, sehat, 

berilmu, cakap, kreatif, mandiri, serta menjadi warga negara yang 

demokratis dan bertanggung jawab.46 Dengan demikian, PAI 

 
44 Ibn Khaldun. (2000). Muqaddimah Ibn Khaldun. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 52 
45 Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC. 21 
46 Republik Indonesia. (2003). Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Nasional. Jakarta: Sekretariat Negara. 38 



46  

 

 

berkontribusi langsung pada pembentukan karakter kebangsaan 

yang religius, moderat, dan nasionalis. 

Kementerian Agama melalui kebijakan kurikulum juga 

menegaskan bahwa PAI bertujuan menumbuhkan keimanan dan 

ketakwaan kepada Allah Swt., membentuk akhlak mulia, serta 

mengembangkan wawasan keberagamaan yang moderat, toleran, 

dan inklusif.47 Hal ini sejalan dengan misi Moderasi Beragama 

yang diarusutamakan sejak 2019, sehingga PAI tidak hanya 

berorientasi pada ritual, melainkan juga pada nilai sosial-

keagamaan yang konstruktif. 

4) Dimensi Tujuan Pendidikan Agama Islam 

Berdasarkan berbagai perspektif di atas, tujuan PAI dapat 

dipetakan dalam beberapa dimensi: 

a) Dimensi Spiritual: membentuk peserta didik yang memiliki 

kesadaran ketuhanan, melaksanakan ibadah dengan benar, dan 

menjadikan Allah sebagai pusat orientasi hidup. 

b) Dimensi Moral dan Akhlak: menanamkan nilai etika Islam, 

seperti kejujuran, keadilan, kasih sayang, toleransi, dan 

tanggung jawab. 

c) Dimensi Intelektual: mengembangkan kemampuan berpikir 

kritis, logis, dan ilmiah, yang dipadukan dengan nilai-nilai 

Qur’ani. 

 
47 Kementerian Agama RI. (2019). Kebijakan Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat. 

57 



47  

 

 

d) Dimensi Sosial: menumbuhkan sikap peduli, gotong royong, 

dan toleransi antarumat beragama. 

e) Dimensi Kebangsaan: membentuk peserta didik yang cinta 

tanah air, menghargai Pancasila, dan siap menjaga persatuan 

bangsa. 

Dengan demikian, tujuan Pendidikan Agama Islam bukan 

hanya menanamkan pengetahuan agama, melainkan membentuk 

kepribadian integral yang harmonis antara iman, ilmu, akhlak, dan 

amal. Dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural, tujuan PAI 

harus pula diarahkan pada pembentukan sikap moderat (tawassuth), 

toleran (tasamuh), dan adil (i’tidal). Hal ini relevan dengan gagasan 

Azyumardi Azra yang menekankan pentingnya pendidikan Islam 

untuk membangun masyarakat sipil (civil society) yang demokratis 

dan inklusif.48 

Oleh karena itu, dapat ditegaskan bahwa tujuan Pendidikan 

Agama Islam bersifat multidimensional: transendental (hubungan 

dengan Allah), personal (pengembangan potensi individu), sosial 

(hubungan dengan sesama), dan kebangsaan (membangun 

peradaban). Tujuan ini menjadi fondasi sekaligus arah bagi 

pengembangan kurikulum, metode, serta evaluasi Pendidikan Agama 

Islam di Indonesia. 

 

 
48 Azyumardi Azra, (2006). Islam Substantif: Agar Umat Tidak Jadi Buih. Jakarta: Mizan. 61 



48  

 

 

c. Pendekatan dalam Pendidikan Agama Islam 

Dalam praktiknya, pendekatan pendidikan agama Islam 

mencakup beberapa model, antara lain: 

1) Pendekatan teologis-normatif: menekankan ajaran Al-Qur'an dan 

Hadits secara tekstual.  

2) Pendekatan psikologis-pedagogis: memperhatikan kondisi 

perkembangan jiwa peserta didik.49 

3) Pendekatan sosiologis-kultural: mempertimbangkan latar sosial 

dan budaya peserta didik.50 

Pendekatan-pendekatan tersebut hendaknya digunakan 

secara integratif agar pendidikan agama tidak hanya bersifat 

dogmatis, tetapi juga kontekstual dan transformatif. 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa tidak 

ada satu pendekatan tunggal yang memadai untuk mewujudkan 

tujuan Pendidikan Agama Islam. Setiap pendekatan memiliki 

kekuatan dan keterbatasan. Oleh karena itu, idealnya PAI 

menggunakan pendekatan yang integratif, memadukan normatif, 

filosofis, psikologis, sosiologis, historis, kontekstual, dan 

interdisipliner. Pendekatan ini akan membentuk generasi Muslim 

yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, serta mampu hidup 

harmonis dalam masyarakat yang plural. 

Dalam konteks disertasi ini, relevansi pendekatan PAI 

 
49 M. Sutrisno, Psikologi Pendidikan Islam (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2005). 46 
50 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Menyusun Epistemologi Pendidikan Islam 

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007). 32 



49  

 

 

semakin penting ketika diimplementasikan pada pembinaan muallaf 

di daerah minoritas. PAI bagi muallaf tidak cukup hanya bersifat 

normatif, tetapi harus pula mengakomodasi aspek psikologis, 

sosiologis, dan kontekstual, agar mereka mampu beradaptasi dengan 

lingkungan baru sekaligus memegang teguh identitas keislamannya. 

d. Prinsip-prinsip Pendidikan Agama Islam 

Pendidikan Agama Islam memiliki prinsip-prinsip dasar 

yang membedakannya dari pendidikan umum: 

1) Tauhid sebagai landasan utama (Monotheism as a foundation). 

Prinsip tauhid adalah dasar paling fundamental dalam PAI. 

Seluruh aktivitas pendidikan diarahkan untuk menanamkan 

keimanan bahwa hanya Allah yang Maha Esa, tempat bergantung, 

dan pusat orientasi hidup manusia.51 Tauhid tidak sekadar doktrin, 

melainkan paradigma yang menyatukan aspek kognitif, afektif, 

dan psikomotorik dalam proses belajar. Oleh karena itu, seluruh 

kurikulum, metode, dan evaluasi dalam PAI harus selalu 

berorientasi pada penguatan akidah. 

2) Keseimbangan antara dunia dan akhirat. 

Islam menekankan keseimbangan antara kehidupan dunia dan 

akhirat, antara aspek jasmani dan rohani, serta antara individu dan 

Masyarakat.52 PAI harus menekankan harmoni ini, sehingga 

peserta didik tidak terjebak pada sikap materialistik atau 

 
51 Al-Ghazali. (2005). Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 41 
52 Abuddin Nata, (2012). Pendidikan dalam Perspektif al-Qur’an. Jakarta: UIN Jakarta Press. 56 



50  

 

 

spiritualistik yang berlebihan. Dalam praktiknya, PAI mendorong 

keseimbangan antara penguasaan ilmu-ilmu agama dan ilmu 

pengetahuan umum, sehingga menghasilkan insan yang cerdas 

sekaligus berakhlak mulia. 

3) Integrasi ilmu dan amal. 

Dalam Prinsip Pendidikan Agama Islam, hubungan ilmu dan amal 

adalah kesatuan yang tak terpisahkan, di mana ilmu harus 

diwujudkan dalam tindakan nyata dan amal harus didasari ilmu. 

Pendidikan Islam mengedepankan pengamalan ilmu untuk 

kebaikan dan kemaslahatan umat, serta bertujuan menciptakan 

manusia yang berkarakter mulia dan dapat menyeimbangkan 

kehidupan dunia dan akhirat. 

4) Universalitas dan fleksibilitas nilai-nilai Islam. 

Prinsip universalitas menegaskan bahwa ajaran Islam berlaku bagi 

seluruh umat manusia tanpa memandang ras, etnis, atau 

kebangsaan.53 Oleh karena itu, PAI tidak boleh bersifat eksklusif, 

melainkan inklusif dan terbuka terhadap keberagaman. Prinsip ini 

sangat relevan dalam konteks Indonesia yang multikultural. 

Melalui PAI, nilai-nilai Islam yang universal, seperti keadilan, 

kasih sayang, dan perdamaian, dapat diinternalisasikan untuk 

membangun kohesi sosial. 

 

 
53 Yusuf Qardhawi, (2001). Islam: Agama Universal. Kairo: Maktabah Wahbah, 219. 



51  

 

 

5) Keadilan dan moderasi (wasathiyah) dalam proses pendidikan54. 

Prinsip keadilan dalam PAI berarti menempatkan sesuatu pada 

tempatnya dan memberikan hak kepada yang berhak.55 Guru harus 

berlaku adil kepada semua peserta didik tanpa diskriminasi, baik 

berdasarkan gender, latar belakang sosial, maupun keyakinan. 

Dalam hal penilaian, prinsip keadilan mendorong evaluasi yang 

objektif dan proporsional. Dengan demikian, PAI dapat menjadi 

sarana untuk membangun karakter peserta didik yang menjunjung 

tinggi keadilan dalam kehidupan sosial. 

Berdasarkan uraian di atas, prinsip-prinsip PAI 

sesungguhnya menjadi pedoman utama dalam mengarahkan 

seluruh proses pendidikan agar tetap sesuai dengan ruh ajaran 

Islam. Relevansi prinsip tersebut semakin nyata ketika diterapkan 

pada konteks pembinaan muallaf di daerah minoritas. Prinsip 

tauhid meneguhkan identitas keimanan mereka, prinsip keadilan 

dan insaniyah menumbuhkan rasa aman dan diterima, sedangkan 

prinsip rahmatan lil ‘alamin serta keterbukaan membimbing 

mereka untuk berinteraksi harmonis dengan masyarakat yang 

plural. Dengan demikian, prinsip-prinsip ini menjadi fondasi yang 

kokoh bagi implementasi moderasi beragama dalam pendidikan 

Islam. 

 

 
54 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Menyusun Epistemologi Pendidikan Islam. 62 
55 Nasution, H. (1996). Islam Rasional. Bandung: Mizan, 85. 



52  

 

 

e. Relevansi Kontemporer Pendidikan Agama Islam 

Di era globalisasi dan pluralitas agama yang tinggi, 

pendidikan agama Islam memiliki peran strategis dalam membangun 

sikap moderasi beragama, toleransi, dan keberagaman. Hal ini sejalan 

dengan agenda nasional moderasi beragama yang dikembangkan oleh 

Kementerian Agama RI56. 

Pendidikan agama Islam kini dituntut untuk lebih responsif 

terhadap isu-isu kontemporer seperti radikalisme, krisis moral, 

hingga degradasi karakter. Oleh karena itu, kurikulum PAI harus 

diarahkan pada penguatan nilai-nilai universal Islam yang rahmatan 

lil-‘ālamīn (rahmat bagi semesta alam). 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki posisi strategis 

dalam menjawab tantangan globalisasi, modernisasi, dan dinamika 

sosial-budaya yang semakin kompleks. Relevansi kontemporer PAI 

tidak lagi hanya terletak pada pengajaran akidah, ibadah, dan akhlak 

secara normatif, tetapi juga pada kemampuannya menginternalisasi 

nilai-nilai Islam agar tetap kontekstual dengan realitas zaman. Dalam 

era disrupsi informasi, konflik identitas, serta krisis moral, 

keberadaan PAI menjadi instrumen penting untuk melahirkan 

generasi Muslim yang berkarakter moderat, adaptif, dan berdaya 

saing. 

 

 
56 Kementerian Agama RI, Roadmap Moderasi Beragama 2020–2024 (Jakarta: Kemenag RI, 2021). 47 



53  

 

 

1) Menjawab Tantangan Globalisasi dan Modernisasi 

Globalisasi membawa arus nilai, budaya, dan gaya hidup 

yang sering kali bertentangan dengan ajaran Islam. PAI hadir 

sebagai benteng moral yang mampu membimbing peserta didik 

agar kritis dalam menyaring informasi serta bijak dalam 

menghadapi pengaruh eksternal.57 Dengan penguatan akhlak dan 

pemahaman agama yang kontekstual, PAI berperan menjaga jati 

diri generasi Muslim tanpa mengabaikan tuntutan modernitas, 

seperti penguasaan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

2) Relevansi dalam Pencegahan Radikalisme dan Intoleransi 

Fenomena radikalisme agama dan intoleransi menjadi isu 

serius di Indonesia, terutama pada generasi muda yang rentan 

terhadap doktrin ekstrem.58 PAI berperan penting dalam 

membangun paradigma keberagamaan yang inklusif, toleran, dan 

berbasis moderasi. Materi PAI yang menekankan nilai tawasuth 

(moderat), tawazun (seimbang), tasamuh (toleran), dan i’tidal 

(adil) dapat menjadi filter ideologis yang membentengi peserta 

didik dari paham ekstrem. Dengan demikian, PAI bukan hanya 

transfer pengetahuan, tetapi juga strategi deradikalisasi yang 

berbasis pendidikan. 

3) Kontribusi terhadap Pembangunan Karakter Bangsa 

Di tengah krisis etika dan degradasi moral, PAI memiliki 

 
57 Tilaar, H. A. R. (2000). Paradigma Baru Pendidikan Nasional. Jakarta: Rineka Cipta. 34 
58 Alwi, Z. (2019). “Radikalisme dan Deradikalisasi Agama di Indonesia.” Jurnal Pendidikan Islam, 

8(2), 155–170. 162 



54  

 

 

relevansi yang besar dalam pembangunan karakter bangsa. Nilai-

nilai Islam, seperti kejujuran, tanggung jawab, disiplin, kerja 

keras, dan kepedulian sosial, dapat diintegrasikan dalam 

kurikulum PAI untuk membentuk generasi yang berakhlak mulia 

sekaligus kompeten.59 Pendidikan karakter berbasis agama ini 

sesuai dengan tujuan nasional Indonesia sebagaimana tercantum 

dalam Pembukaan UUD 1945, yakni mencerdaskan kehidupan 

bangsa dan membentuk manusia yang beriman, bertakwa, dan 

berakhlak mulia. 

4) Relevansi dalam Konteks Multikulturalisme Indonesia 

Indonesia dikenal sebagai negara dengan keragaman 

etnis, budaya, dan agama. Dalam konteks ini, PAI memiliki 

relevansi besar sebagai sarana internalisasi nilai persatuan, 

toleransi, dan penghargaan terhadap perbedaan.60 Melalui 

pendekatan multikultural, PAI tidak hanya menanamkan 

kesalehan individual, tetapi juga kesalehan sosial yang 

mendorong harmoni antarumat beragama. Hal ini sangat relevan 

dalam menjaga kohesi sosial dan mencegah potensi konflik 

berbasis agama. 

5) Relevansi terhadap Isu-Isu Kontemporer 

PAI juga harus responsif terhadap isu-isu global yang 

menyangkut kemanusiaan, lingkungan, dan teknologi. Misalnya, 

 
59 Lickona, T. (1991). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility. New York: Bantam Books, 146. 
60 Banks, J. A. (2008). An Introduction to Multicultural Education. Boston: Pearson, 209. 



55  

 

 

dalam isu lingkungan hidup, PAI dapat mengajarkan etika 

ekologis berbasis ajaran Islam tentang khalifah fil-ardh (khalifah 

di bumi) untuk menumbuhkan kesadaran menjaga alam.61 Dalam 

konteks teknologi digital, PAI dapat mengarahkan penggunaan 

media sosial secara etis dan produktif, sehingga peserta didik 

tidak hanya cerdas digital tetapi juga berakhlak digital. 

6) Relevansi dalam Pembinaan Muallaf di Daerah Minoritas 

Dalam konteks penelitian ini, relevansi kontemporer PAI 

semakin tampak pada pembinaan muallaf di daerah minoritas, 

seperti di Kabupaten Buleleng, Bali. Pendidikan agama yang 

relevan bukan hanya berfokus pada penguatan aspek normatif, 

tetapi juga adaptasi sosial, penguatan identitas, dan 

pengembangan keberdayaan.62 PAI menjadi sarana untuk 

membimbing muallaf agar mampu hidup harmonis dalam 

masyarakat plural, sekaligus kokoh dalam keislaman. 

Dari uraian di atas, jelas bahwa PAI memiliki relevansi 

yang tinggi dalam menjawab problematika kontemporer. PAI 

bukan hanya media pembelajaran agama, tetapi juga instrumen 

strategis untuk pembangunan karakter, penguatan moderasi 

beragama, dan pembinaan masyarakat yang plural. Relevansi ini 

semakin nyata ketika diimplementasikan pada kelompok rentan, 

seperti muallaf di daerah minoritas, yang membutuhkan 

 
61 Shihab, M. Q. (2017). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. 
Bandung: Mizan, 261. 
62 Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag. 

36 



56  

 

 

bimbingan bukan hanya dalam aspek ritual, tetapi juga sosial, 

psikologis, dan kultural. Dengan demikian, PAI yang relevan 

secara kontemporer adalah PAI yang integratif, adaptif, dan 

transformatif. 

3. Indikator Moderasi Beragama sebagai Identifikasi Penerapan dalam 

PAI di Muallaf Center 

Konsep moderasi beragama sebagaimana dirumuskan 

Kementerian Agama RI menekankan empat indikator utama, yaitu 

komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan akomodatif 

terhadap budaya lokal. Dalam konteks penelitian ini, keempat indikator 

tersebut perlu dijabarkan secara lebih rinci agar dapat digunakan sebagai 

alat baca dalam mengidentifikasi praktik moderasi beragama pada 

kegiatan Pendidikan Agama Islam (PAI) di Muallaf Center. 

a. Komitmen Kebangsaan 

Komitmen kebangsaan merujuk pada pemahaman dan 

penghayatan nilai-nilai dasar kehidupan berbangsa, seperti Pancasila, 

UUD 1945, dan prinsip Bhinneka Tunggal Ika. Pada proses 

pembelajaran PAI bagi para muallaf, indikator ini dapat dilihat 

melalui: 

1) Penguatan pemahaman bahwa menjadi muslim di Indonesia harus 

sejalan dengan semangat kebangsaan. 

2) Penanaman konsep "Islam rahmatan lil ‘alamin" yang kompatibel 

dengan nilai-nilai kebangsaan, 

3) Penjelasan bahwa identitas keislaman dan identitas kebangsaan 

tidak saling bertentangan. 

Detail indikator ini penting mengingat para muallaf berada 



57  

 

 

dalam fase pembentukan identitas baru, sehingga penguatan komitmen 

kebangsaan menjadi bagian penting dalam pembelajaran PAI. 

b. Toleransi 

Indikator toleransi menekankan kesediaan untuk menghormati 

perbedaan keyakinan, ekspresi keagamaan, dan pilihan hidup orang 

lain. Dalam konteks PAI di Muallaf Center, toleransi dapat 

diidentifikasi melalui: 

1) Materi pembelajaran yang menjelaskan pentingnya menghormati 

umat beragama lain, 

2) Praktik diskusi yang membuka ruang bagi perbedaan pandangan, 

3) Penekanan bahwa Islam tidak membenarkan pemaksaan agama. 

Rincian indikator ini sangat relevan di Bali, karena para 

muallaf hidup berdampingan dengan mayoritas masyarakat Hindu, 

sehingga PAI harus menyiapkan wawasan toleransi yang matang. 

c. Anti-Kekerasan 

Indikator ini mencakup penolakan terhadap kekerasan fisik 

maupun verbal atas nama agama. Dalam pembelajaran PAI, indikator 

ini tampak melalui: 

1) Pengajaran tentang larangan ghuluw (berlebih-lebihan) dalam 

beragama, 

2) Penanaman nilai damai, sabar, dan penyelesaian masalah secara 

dialogis, 

3) Pemberian pemahaman bahwa dakwah Islam dilakukan melalui 

hikmah dan mau‘izhah hasanah, bukan tekanan atau intimidasi. 

Detail ini penting karena muallaf rentan terhadap pengaruh 

ideologi keagamaan dari berbagai pihak setelah proses perpindahan 



58  

 

 

agama. 

d. Akomodatif terhadap Budaya Lokal 

Indikator ini menekankan kemampuan memadukan ajaran 

Islam dengan budaya setempat selama tidak bertentangan dengan 

prinsip syariat. Pada pembelajaran PAI di Muallaf Center, indikator 

ini tercermin melalui: 

1) Pengenalan nilai-nilai kearifan lokal Bali, 

2) Penguatan sikap menghargai adat masyarakat setempat, 

3) Pemberian pemahaman bahwa Islam hadir tanpa menghapus 

budaya, tetapi mengarahkan. 

Ini sangat penting bagi muallaf di Bali agar tidak mengalami 

keterputusan budaya dan tetap hidup harmonis dengan komunitas 

lokal. 

Dengan pemaparan yang rinci ini, indikator moderasi 

beragama dapat digunakan sebagai instrumen analitis untuk membaca 

bagaimana materi, metode, dan proses pembelajaran PAI di Muallaf 

Center menginternalisasikan nilai-nilai moderasi tersebut kepada para 

muallaf. 

4. Relasi Moderasi Beragama dengan Pendidikan Agama Islam (PAI) 

dalam Kegiatan Pembelajaran di Muallaf Center 

Relasi antara moderasi beragama dan Pendidikan Agama Islam 

bersifat substantif dan fungsional. Dalam konteks Muallaf Center, relasi 

tersebut menjadi semakin penting karena PAI merupakan sarana utama 

pembentukan pemahaman keagamaan muallaf yang baru belajar Islam 

dan membutuhkan bimbingan sistematis. 

 



59  

 

 

a. PAI sebagai Sarana Internaliasi Nilai Moderasi 

Tujuan utama PAI adalah membentuk peserta didik menjadi 

muslim yang beriman, berilmu, dan berakhlak. Hal ini sejalan dengan 

nilai-nilai moderasi beragama yang menekankan keseimbangan 

(tawazun), keadilan (‘adl), dan sikap tengah-tengah (wasathiyah). 

Di Muallaf Center, pembelajaran PAI bekerja langsung pada 

wilayah afektif dan kognitif para muallaf, sehingga menjadi ruang 

strategis untuk menanamkan nilai-nilai moderasi. 

b. Muallaf Center sebagai Ruang Implementatif Moderasi Beragama 

Moderasi beragama bukan sekadar konsep teoretis, tetapi 

sangat membutuhkan ruang implementasi yang konkret. Muallaf 

Center menyediakan tempat bagi internalisasi nilai moderasi melalui: 

1) Kelas-kelas pengajian dan pendampingan, 

2) Pembiasaan ibadah bersama, 

3) Diskusi keagamaan yang menyentuh isu sosial dan kebangsaan. 

Di sinilah PAI berperan menghubungkan ajaran Islam dengan 

realitas sosial Bali yang plural. 

c. Pembelajaran PAI sebagai Upaya Menjaga Harmoni dalam 

Masyarakat Multikultural Bali 

Bali sebagai wilayah mayoritas Hindu memiliki sensitivitas 

sosial dan budaya yang kuat. Oleh karena itu, pembelajaran PAI harus 

mengarahkan muallaf agar: 

1) Memahami batasan dakwah dengan cara yang santun, 

2) Menghindari praktik keberagamaan yang eksklusif, 

3) Mampu hidup berdampingan dan menghormati budaya lokal. 

Nilai moderasi beragama menjadi kompas moral untuk 



60  

 

 

memastikan PAI tidak menghasilkan sikap intoleran atau sikap 

konfrontatif. 

d. Keterpaduan PAI dan Moderasi Beragama dalam Pembentukan 

Identitas Keislaman Muallaf 

Para muallaf berada pada fase awal pembentukan identitas 

keagamaannya. PAI menjadi instrumen utama untuk memberikan 

pemahaman Islam yang ramah dan inklusif. Implementasi moderasi 

beragama diintegrasikan dalam: 

1) Materi akidah yang menekankan keseimbangan pemahaman, 

2) Materi fiqih yang kontekstual dengan budaya Bali, 

3) Materi akhlak yang mengutamakan sikap santun, damai, dan 

toleran. 

Dengan demikian, relasi ini membentuk identitas muslim yang 

kokoh namun tetap adaptif terhadap lingkungan sosialnya. 

C. Kerangka Konseptual 

Kerangka konseptual merupakan gambaran komprehensif 

mengenai hubungan antara konsep-konsep utama yang menjadi fokus 

penelitian. Kerangka ini berfungsi sebagai peta pikir (mind map) yang 

menghubungkan teori dengan fokus penelitian, sehingga dapat menjadi 

panduan dalam proses pengumpulan data, analisis, dan interpretasi hasil. 

Dalam penelitian ini, kerangka konseptual didasarkan pada pemahaman 

tentang implementasi moderasi beragama, pendidikan agama Islam, serta 

adaptasi sosial muallaf di daerah minoritas. 

Kerangka konseptual ini dirumuskan dari hasil kajian teoritis yang 

telah dijabarkan sebelumnya. Berdasarkan kajian tersebut, dapat 

dirumuskan dalam bagan sebagai berikut: 



61  

 

 

 

 
Moderasi Beragama 

Komitmen  

Kebangsaan 
Toleransi 

Materi Ajar 

Pendidikan Agama Islam 

Evaluasi 

Pembelajaran 
Metode 

Pembelajaran 

Anti 

Kekerasan 

Akomodatif 

Budaya Lokal 

Proses Pembinaan Muallaf 



62 

 

BAB III  

METODE PENELITIAN 

 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan 

kualitatif, karena penelitian ini berfokus pada pemahaman mendalam 

mengenai Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam 

di Muallaf Center1. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk 

mengeksplorasi pengalaman, persepsi, dan makna yang dimiliki oleh muallaf 

terkait proses implementasi moderasi beragama di muallaf center Kabupaten 

Buleleng. Dalam konteks ini, pendekatan kualitatif mampu menggali data 

yang bersifat holistik, kontekstual, dan berbasis pengalaman langsung para 

informan.2  

Pendekatan ini dianggap paling relevan karena, (1) Fenomena sosial 

dan keagamaan, implementasi moderasi beragama bukan hanya aspek teknis, 

tetapi juga melibatkan proses sosial, emosional, dan spiritual yang 

membutuhkan pemahaman mendalam dari sudut pandang para aktor yang 

terlibat. (2) Konteks muallaf Kabupaten Buleleng yang unik, dengan latar 

belakang budaya dan tradisi tersendiri, sehingga pendekatan kualitatif 

membantu menyesuaikan analisis dengan konteks lokal.  

Menurut Bogdan dan Taylor, pendekatan kualitatif adalah prosedur 

 
1 S. Abdussamad, J Sopingi, and M Setiawan, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan 

Mixed Methode (Jakarta: Fajar Intrapratama Mandiri, 2024), 62. 
2 Muhith, A., Baitulla, R., dan Amirul, W (2020). “Metodologi Penelitian.” 19. 



63  

 

 

penelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan 

dari orang-orang dan perilaku yang diamati.3 Dengan demikian, pendekatan ini 

memungkinkan peneliti untuk memperoleh pemahaman mendalam terhadap 

realitas sosial dan makna subjektif yang dimiliki para pelaku sosial di lapangan. 

Pendekatan ini sangat relevan digunakan untuk mengkaji dinamika 

implementasi moderasi beragama yang bersifat kontekstual dan kompleks, 

terutama di wilayah dengan keragaman agama dan budaya seperti Kabupaten 

Buleleng, Bali. 

Selain itu, penelitian ini menggunakan pendekatan studi kasus yang 

menggali secara mendalam program, proses dan aktifitas dalam konteks 

pembelajaran PAI di Muallaf Center, peneliti terlibat langsung di lapangan 

melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Yin menekankan bahwa studi 

kasus memberikan peluang bagi peneliti untuk memanfaatkan berbagai sumber 

data sehingga dapat menghasilkan pemahaman yang mendalam dan 

menyeluruh.4 Dalam penelitian ini, data diperoleh dari pengurus Muallaf 

Center, ustadz pembimbing, serta para muallaf sebagai peserta didik dalam 

program pembinaan keagamaan. 

Dalam konteks penelitian ini, Muallaf Center Kabupaten Buleleng 

menjadi unit analisis utama. Tempat ini dipilih karena merupakan lembaga yang 

berperan strategis dalam pembinaan keagamaan dan sosial bagi para muallaf di 

daerah minoritas Muslim. Dengan pendekatan kualitatif studi kasus, peneliti 

 
3 Bogdan, Robert dan Steven J. Taylor, Introduction to Qualitative Research Methods: A 

Phenomenological Approach to the Social Sciences, (New York: John Wiley & Sons, 1975), 

5. 
4 Yin, Robert K., Case Study Research: Design and Methods, 5th Edition, (California: SAGE 

Publications, 2014), 18. 



64  

 

 

dapat mengeksplorasi secara mendalam bagaimana konsep moderasi beragama 

diterjemahkan dalam praktik pendidikan agama Islam, baik melalui kurikulum, 

metode pembelajaran, kegiatan sosial, maupun interaksi antaranggota 

komunitas. 

Penekanan pada makna, pendekatan ini menekankan pada makna yang 

dirasakan oleh muallaf terhadap implementasi moderasi beragama, sehingga 

memberikan gambaran menyeluruh tentang kontribusi nilai-nilai tersebut 

terhadap sikap keberagamaan.3 

Jenis penelitian ini menggunakan studi kasus, data yang hendak dicari 

berupa keunikan5 tentang Implementasi Moderasi Beragama dalam 

Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng. 

B. Lokasi Penelitian 

Lokasi penelitian ini di Kabupaten Buleleng Provinsi Bali. Pemilihan 

lokasi penelitian merupakan langkah penting untuk memastikan relevansi dan 

kelayakan penelitian dalam menjawab pertanyaan penelitian. Berikut adalah 

alasan pemilihan lokasi dalam penelitian tentang implementasi moderasi 

beragama dalam Pendidikan Agama Islam di muallaf center Kabupaten 

Buleleng, yaitu: 

Kabupaten Buleleng merupakan salah satu kabupaten yang terletak di 

bagian utara Provinsi Bali. Secara geografis, wilayah ini memiliki bentang 

alam yang beragam, mulai dari pesisir hingga pegunungan. Komposisi 

demografi penduduknya didominasi oleh pemeluk agama Hindu, namun 

 
5 Yin, Robert K. 2002. Case Study Research_ Design and Methods, Third Edition, Applied 

Social Research Methods Series, Vol 5. Washington: Cosmos Corporation. 24 



65  

 

 

terdapat pula komunitas minoritas seperti Muslim, Kristen, dan Buddha yang 

hidup berdampingan secara harmonis.6 Dalam konteks keislaman, Buleleng 

memiliki karakteristik tersendiri karena umat Islam di wilayah ini umumnya 

adalah minoritas dan tersebar di beberapa kecamatan. Hal ini menciptakan 

dinamika sosial-keagamaan yang khas dan menarik untuk dikaji, terutama 

terkait dengan pembinaan keagamaan yang inklusif dan moderat. 

Salah satu lembaga yang memainkan peran penting dalam pembinaan 

keislaman, khususnya bagi para muallaf, adalah Muallaf Center di Kabupaten 

Buleleng. Lembaga ini berada di bawah naungan organisasi keagamaan lokal 

dan menjadi wadah utama dalam proses penguatan keislaman bagi individu 

yang baru memeluk Islam. Muallaf Center tidak hanya fokus pada aspek 

pendidikan keagamaan, tetapi juga pada pembinaan sosial dan psikologis guna 

memastikan integrasi yang harmonis antara identitas keislaman baru dengan 

kehidupan sosial yang multikultural. Keberadaan Muallaf Center ini menjadi 

sangat penting mengingat latar belakang keberagaman budaya dan agama di 

Bali. 

Lokasi Muallaf Center yang berada di tengah-tengah masyarakat Bali 

dengan tradisi toleransi tinggi menjadikan lembaga ini sebagai ruang 

aktualisasi nilai-nilai moderasi beragama. Para muallaf tidak hanya diajarkan 

aspek-aspek teologis dalam Islam, tetapi juga bagaimana menjadi Muslim 

yang mampu berinteraksi secara damai dan konstruktif dalam masyarakat 

yang plural. Konteks lokal Buleleng yang kental dengan adat Bali dan nilai-

 
6 Pemkab Buleleng, “Profil Kabupaten Buleleng. 2025”. 53 



66  

 

 

nilai kearifan lokal turut mempengaruhi pendekatan pendidikan yang 

digunakan. Dengan demikian, Muallaf Center menjadi tempat yang strategis 

untuk meneliti implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama 

Islam yang berorientasi pada penguatan nilai-nilai toleransi, kebhinekaan, dan 

kedamaian. 

Pemilihan Kabupaten Buleleng sebagai lokasi penelitian 

dilatarbelakangi oleh realitas bahwa wilayah ini merupakan representasi 

penting dari praktik moderasi beragama di daerah mayoritas non-Muslim. 

Dalam konteks ini, Muallaf Center bukan hanya tempat pengajaran agama 

Islam, tetapi juga laboratorium sosial di mana konsep-konsep moderasi diuji 

dalam praktik kehidupan sehari-hari. Penelitian ini akan mengeksplorasi 

bagaimana strategi pendidikan, kurikulum, metode pengajaran, serta peran 

para pendidik dalam menginternalisasikan nilai-nilai moderasi beragama 

kepada para muallaf. 

Secara kelembagaan, Muallaf Center Buleleng beroperasi di bawah 

binaan Seksi Bimbingan Masyarakat Islam Kementerian Agama Kabupaten 

Buleleng. Lembaga ini memiliki struktur organisasi sederhana, terdiri atas 

ketua, sekretaris, bendahara, dan beberapa ustadz pembina yang berasal dari 

latar belakang pendidikan Islam formal maupun nonformal. Dalam 

menjalankan aktivitasnya, lembaga ini juga berkolaborasi dengan penyuluh 

agama Islam, tokoh masyarakat, serta instansi keagamaan lintas iman untuk 

memperkuat nilai kerukunan, harmoni, dan moderasi di tingkat lokal. 

Dengan berbagai latar belakang tersebut, lokasi penelitian di Muallaf 



67  

 

 

Center Kabupaten Buleleng menjadi sangat relevan dalam mengkaji 

implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam. Temuan 

dari penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi ilmiah yang 

signifikan terhadap pengembangan model pendidikan agama Islam yang 

moderat di wilayah pluralistik. Selain itu, hasil kajian ini juga dapat menjadi 

rujukan bagi lembaga serupa di daerah lain dalam merancang strategi 

pembinaan keagamaan yang selaras dengan semangat kebangsaan dan nilai-

nilai universal Islam rahmatan lil ‘alamin. 

C. Kehadiran Peneliti 

Dalam penelitian ini, peneliti berperan sebagai instrumen kunci (key 

instrument) yang memiliki tanggung jawab utama dalam mengumpulkan, 

menganalisis, dan menginterpretasikan data.7  Kehadiran peneliti sebagai 

instrumen kunci sangat penting dalam pendekatan kualitatif karena data yang 

dihasilkan bersifat interpretatif dan membutuhkan sensitivitas terhadap 

konteks sosial dan spiritual yang diteliti.8 

Kehadiran peneliti dalam lokasi penelitian dilandasi oleh semangat 

untuk memahami secara langsung dinamika pelaksanaan Pendidikan Agama 

Islam bagi para muallaf dalam konteks masyarakat yang majemuk. Peneliti 

menyadari bahwa pendekatan lapangan diperlukan guna menangkap realitas 

sosial dan keagamaan yang hidup dan berkembang dalam komunitas muallaf 

di Kabupaten Buleleng9. Oleh karena itu, keterlibatan secara aktif melalui 

 
7 “CH 2_Robert K. Yin-Case Study Research_ Design and Methods, Third Edition, Applied 

Social Research Methods Series, Vol 5 (2002).” 45 
8 Muhith, A., Baitulla, R., dan Amirul, W (2020). “Metodologi Penelitian”. 38. 
9 Y. A Suprayitno dkk, Metodologi Penelitian Kualitatif: Teori Komprehensif Dan Referensi 



68  

 

 

observasi, wawancara, serta interaksi langsung dengan pengelola Muallaf 

Center, pendidik, dan para muallaf menjadi bagian penting dalam proses 

pengumpulan data. 

Selama berada di lokasi, peneliti berusaha membangun relasi yang 

baik dengan seluruh pihak yang terlibat di Muallaf Center. Peneliti menjalin 

komunikasi awal dengan tokoh-tokoh kunci, seperti pimpinan lembaga, 

ustaz/ustazah pembina, serta tokoh masyarakat sekitar. Hal ini dilakukan 

untuk menciptakan suasana keterbukaan dan kepercayaan, yang sangat penting 

dalam proses penelitian kualitatif. Pendekatan ini memungkinkan peneliti 

untuk diterima dengan baik dan mendapatkan akses informasi yang mendalam 

mengenai proses pendidikan dan nilai-nilai yang ditanamkan kepada para 

muallaf. 

Kehadiran peneliti tidak bersifat pasif sebagai pengamat luar, 

melainkan mencoba berperan sebagai partisipan aktif dalam beberapa kegiatan 

pembinaan keagamaan10. Peneliti mengikuti kegiatan-kegiatan seperti 

pengajian rutin, diskusi keagamaan, dan pelatihan keislaman yang 

diselenggarakan oleh Muallaf Center. Melalui partisipasi ini, peneliti dapat 

menyelami proses internalisasi nilai-nilai moderasi beragama yang diterapkan 

dalam praktik pendidikan. Selain itu, interaksi langsung dengan para muallaf 

juga membuka ruang refleksi terhadap pengalaman spiritual dan sosial mereka 

dalam menjalani kehidupan sebagai Muslim baru di tengah masyarakat Bali. 

Selama proses penelitian, peneliti senantiasa menjaga etika penelitian, 

 
Wajib Bagi Peneliti (Bandung: Sonpedia Publishing, 2024), 83. 
10 M Warumu, Pendekatan Penelitian Kualitatif: Konsep, Prosedur, Kelebihan dan Peran di 

Bidang Pendidikan, vol. 05 (Afeksi: Jurnal Penelitian dan Evaluasi Pendidikan, 2024). 54 



69  

 

 

termasuk menghormati nilai-nilai lokal dan norma sosial yang berlaku. 

Peneliti juga menyampaikan tujuan penelitian secara terbuka dan menekankan 

bahwa semua informasi yang diberikan akan dijaga kerahasiaannya dan 

digunakan semata-mata untuk kepentingan akademik. Sikap ini membantu 

menciptakan suasana kondusif selama penelitian berlangsung serta 

memperkuat relasi antara peneliti dan informan.11 Dengan pendekatan yang 

sensitif terhadap konteks budaya dan agama setempat, kehadiran peneliti tidak 

hanya diterima, tetapi juga dianggap sebagai bagian dari proses pemberdayaan 

komunitas. 

Dalam konteks penelitian ini, kehadiran peneliti di Muallaf Center 

Kabupaten Buleleng dilakukan secara aktif dan berkelanjutan, baik pada tahap 

pra-penelitian, penelitian inti, maupun tahap akhir analisis data. Pada tahap 

pra-penelitian, peneliti melakukan observasi awal terhadap kegiatan 

pembinaan di Muallaf Center, melakukan komunikasi dengan pengurus dan 

ustadz pembina, serta mengidentifikasi dinamika sosial-keagamaan yang 

terjadi di antara para muallaf. Tahap ini bertujuan untuk memahami konteks 

sosial dan struktur lembaga sebelum pengumpulan data yang lebih mendalam 

dilakukan. 

Selanjutnya, pada tahap penelitian inti, peneliti melakukan observasi 

partisipatif dengan menghadiri berbagai kegiatan di Muallaf Center seperti 

pengajian rutin, kelas baca Al-Qur’an, kegiatan sosial, serta seminar dan 

dialog moderasi beragama. Peneliti juga melakukan wawancara mendalam (in-

 
11 M. F. P Anto dkk, Metode Penelitian Kualitatif: Teori Dan Penerapannya (Jakarta: Tahta 

Media, 2024), 211. 



70  

 

 

depth interview) dengan pengurus, ustadz pembimbing, penyuluh agama, serta 

para muallaf yang menjadi peserta pembinaan. Dalam proses ini, peneliti 

berperan sebagai observer-as-participant, yaitu hadir sebagai pengamat 

namun tetap menjaga jarak objektivitas agar tidak memengaruhi jalannya 

aktivitas sosial yang sedang berlangsung.12 

Dengan kehadiran langsung di lapangan, peneliti memperoleh 

pemahaman yang lebih mendalam, holistik, dan kontekstual mengenai 

bagaimana moderasi beragama diimplementasikan dalam Pendidikan Agama 

Islam di kalangan muallaf. Pengalaman lapangan ini memperkuat validitas 

data yang diperoleh serta memperkaya interpretasi terhadap temuan 

penelitian13. Kehadiran peneliti bukan sekadar sebagai pengumpul data, tetapi 

juga sebagai pengamat kritis yang mencoba memahami makna di balik 

praktik-praktik keagamaan yang berlangsung dalam komunitas muallaf, 

sekaligus menggali kontribusi nyata Muallaf Center dalam menciptakan 

kehidupan beragama yang damai dan toleran di wilayah yang plural seperti 

Kabupaten Buleleng. 

D. Subjek Penelitian 

Subjek penelitian atau yang biasa disebut dengan informan, adalah 

orang yang memberi informasi mengenai data yang dibutuhkan oleh peneliti 

yang berkaitan dengan penelitian. Dalam penelitian ini menggunakan Teknik 

purposive, yaitu teknik pengambilan sumber data dengan pertimbangan 

 
12 Spradley, James P., Participant Observation, (New York: Holt, Rinehart and Winston, 

1980), 58. 
13 “CH 2_Robert K. Yin-Case Study Research_ Design and Methods, Third Edition, Applied 

Social Research Methods Series, Vol 5 (2002).” 63 



71  

 

 

tertentu14. Misalnya, orang tersebut dianggap paling tahu tentang apa yang kita 

harapkan dalam menentukan informasi kunci. Pemilihan subjek penelitian 

yang dilakukan dengan teknik purposive, secara keseluruhan adalah individu 

dan kelompok yang memiliki peran atau pengalaman langsung terkait proses 

implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam di Muallaf 

Center Kabupaten Buleleng. Berikut adalah subjek yang dipilih beserta alasan 

pemilihannya: 

1. Ketua Muallaf Center 

Ketua Muallaf Center adalah aktor utama dalam penelitian ini karena 

memegang peran sentral dalam membimbing, mengarahkan, dan 

mengimplementasikan moderasi beragama kepada muallaf. Pemahaman 

tentang strategi, metode, dan nilai-nilai yang ditanamkan oleh ketua 

muallaf center menjadi bagian dari penelitian ini. Diantaranya ialah Ketua 

Muallaf Center Masjid Jami’ Singaraja, Indi Salsabila; Ketua Yayasan 

Bali Muallaf Development, Lilis Suprihatini Zemke; Ketua Muallaf Center 

Pondok Pesantren Istiqlal, Abdul Hamid.  

2. Muallaf 

Muallaf adalah penerima utama dari proses implementasi moderasi 

beragama. Pengalaman mereka dalam memahami dan menerapkan nilai-

nilai moderasi beragama, serta dampaknya terhadap sikap keberagamaan 

mereka, memberikan data penting untuk penelitian ini. Diantaranya ialah 

Wayan Jumalia, Elfi Sustariani, Ketut Arifin, Niluh Suhartini, Ayu 

 
14 “CH 2_Robert K. Yin-Case Study Research_ Design and Methods, Third Edition, Applied 

Social Research Methods Series, Vol 5 (2002).” 42 



72  

 

 

Nandita, Kadek  Gauri. 

3. Pengurus Muallaf Center /Ustadz 

Pengurus muallaf center, seperti ustadz atau ustadzah yang 

merupakan wakil atau kepanjangan tangan dari ketua muallaf center 

sering kali terlibat dalam mendukung proses pembelajaran. Mereka dapat 

memberikan perspektif tambahan tentang implementasi moderasi 

beragama dalam kehidupan sehari-hari muallaf. Diantaranya ialah 

Muhammad Mukhlis, Imam Hasyim, Nur Aini, Hizbullah Huda, 

Muzammil, Lilik Hidayati  

Penentuan subjek dilakukan menggunakan teknik purposive 

sampling  (sampling  bertujuan).  Teknik  ini  dipilih  karena 

penelitian ini memerlukan subjek yang memiliki keterlibatan langsung 

dengan fenomena yang diteliti. Berikut adalah penjelasan mengenai teknik 

ini, yaitu: 

1) Kriteria Pemilihan Subjek 

Subjek dipilih berdasarkan kriteria tertentu yang relevan dengan 

fokus penelitian, antara lain: Ketua Muallaf Center, memiliki 

pengalaman sebagai pimpinan di muallaf center dan terlibat aktif dalam 

pembinaan muallaf. Muallaf, sedang atau pernah mengikuti proses 

pembelajaran di muallaf center. Pengurus atau Ustadz, terlibat 

langsung dalam kegiatan pembelajaran dan pembinaan muallaf. 

2) Proses Pemilihan 

Peneliti berkoordinasi dengan pihak muallaf center untuk 



73  

 

 

mengidentifikasi individu yang memenuhi kriteria untuk dijadikan 

subjek (informan) dalam penelitian. Maka, dalam hal ini peneliti harus 

melakukan, a) Subjek dipilih berdasarkan rekomendasi dari ketua 

muallaf center, mengingat mereka lebih memahami individu-individu 

yang relevan dan mampu memberikan data yang kaya untuk penelitian. 

b) Peneliti  memastikan  keberagaman  latar  belakang  subjek, 

seperti usia, asal daerah, dan pengalaman, untuk mendapatkan data 

yang beragam dan representatif.15  

3) Jumlah Subjek 

Peneliti memilih jumlah subjek secara fleksibel, bergantung pada 

tingkat saturasi data. Dalam penelitian kualitatif, jumlah subjek tidak 

ditentukan secara pasti, melainkan disesuaikan dengan kebutuhan data 

hingga tidak ada temuan baru yang muncul (data saturation).16  

Subjek penelitian terdiri dari ketua muallaf center, muallaf, dan 

pengurus/ ustadz yang memiliki keterlibatan langsung dengan 

implementasi moderasi beragama. Teknik purposive digunakan untuk 

memastikan bahwa subjek yang dipilih benar-benar relevan dan mampu 

memberikan data yang mendalam sesuai tujuan penelitian.17  

Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menggali 

pengalaman, persepsi, dan makna dari berbagai sudut pandang, 

 
15 Y. A Suprayitno dkk, Metodologi Penelitian Kualitatif: Teori Komprehensif Dan Referensi 

Wajib Bagi Peneliti (Bandung: Sonpedia Publishing, 2024). 23 
16 N Huda and Hermina, “Pengolahan Hasil Non-Test Angket, Observasi, Wawancara Dan 

Dokumenter,” Student Research Journal 2 (February 2024). 63 
17 Y. A Suprayitno dkk, Metodologi Penelitian Kualitatif: Teori Komprehensif Dan Referensi 

Wajib Bagi Peneliti (Bandung: Sonpedia Publishing, 2024). 52 



74  

 

 

sehingga menghasilkan pemahaman yang holistik mengenai 

implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan Agama Islam di 

muallaf center Kabupaten Buleleng. Dengan kriteria dan proses seleksi 

yang jelas, penelitian ini diharapkan dapat memberikan temuan yang 

kaya dan kontekstual.  

Peneliti menjunjung tinggi prinsip etika penelitian sosial, antara 

lain informed consent, anonimitas, dan kerahasiaan data informan. 

Setiap informan diberikan penjelasan mengenai tujuan penelitian, 

bentuk partisipasi yang diharapkan, serta hak mereka untuk menolak 

atau menghentikan wawancara kapan pun. Identitas informan 

disamarkan untuk menjaga privasi dan menghindari dampak sosial yang 

tidak diinginkan. Langkah ini sejalan dengan anjuran Neuman bahwa 

dalam penelitian kualitatif, peneliti wajib memastikan keselamatan, 

kenyamanan, dan kerahasiaan informan sebagai bagian dari tanggung 

jawab ilmiah.18 

Dengan demikian, subjek penelitian yang dipilih melalui prosedur 

purposive dan snowball sampling ini diharapkan dapat memberikan 

gambaran yang mendalam, kontekstual, dan autentik tentang bagaimana 

moderasi beragama diimplementasikan melalui pendidikan agama 

Islam bagi para muallaf di Kabupaten Buleleng, Bali. 

Sumberdata utama dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

 

 
18 Neuman, W. Lawrence, Social Research Methods: Qualitative and Quantitative 

Approaches, 7th Edition, (Boston: Pearson Education, 2014), 145. 



75  

 

 

a) Ketua Muallaf Center Masjid Jami’ Singaraja, Indi Salsabila; Ketua 

Yayasan Bali Muallaf Development, Lilis Suprihatini Zemke; Ketua 

Muallaf Center Pondok Pesantren Istiqlal, Abdul Hamid 

b) Pengurus Muallaf Center/ Ustadz di Muallaf Center Kabupaten 

Buleleng; Muzammil, Lilik Hidayati (Muallaf Center Masjid Jami’ 

Singaraja); Nur Aini, Hizbullah Huda, (Yayasan Bali Muallaf 

Development); Muhammad Mukhlis, Imam Hasyim, (Muallaf 

Center Pondok Pesantren Istiqlal) 

c) Muallaf yaitu Wayan Jumalia, Elfi Sustariani (Masjid Jami’ 

Singaraja); Ketut Arifin, Niluh Suhartini (Yayasan Bali Muallaf 

Development); Ayu Nandita, Kadek  Gauri (Muallaf Center Pondok 

Pesantren Istiqlal). 

E. Teknik Pengumpulan Data 

1. Observasi Partisipasi Aktif 

Teknik observasi yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

observasi partisipasi aktif. Peneliti mengamati dan terlibat aktif dalam 

proses kegiatan implementasi moderasi beragama dalam Pendidikan 

Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng. Observasi atau 

pengamatan merupakan hasil perbuatan jiwa secara aktif dan penuh 

perhatian untuk menyadari adanya suatu stimulus (rangsangan) tertentu 

yang diinginkan, yang dengan sengaja atau sistematis tentang keadaan atau 

fenomena sosial dan gejala-gejala psikis dengan jalan mengamati dan 



76  

 

 

mencatat.19 

Saat penelitian berlangsung, peneliti melakukan observasi secara 

langsung di obyek penelitian untuk mendapatkan data yang dapat 

dimanfaatkan untuk menyempurnakan proses implementasi moderasi 

beragama dalam Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten 

Buleleng. Adapun data-data yang ingin diperoleh adalah implementasi 

moderasi beragama, pembiasaan dan teladan yang diberikan oleh ustadz, 

serta perkembangan spiritual muallaf. 

2. Wawancara Mendalam (In-depth Interview) 

Wawancara mendalam dilakukan secara tatap muka adalah 

percakapan dengan maksud tertentu yang dilakukan oleh dua pihak, yaitu 

pihak yang mengajukan pertanyaan (interview) dan pihak yang 

memberikan jawaban atas pertanyaan yang diajukan (interviewer).20  

Peneliti menggunakan wawancara semi terstruktur dalam 

penelitian ini karena jenis wawancara ini masuk dalam kategori in-depth-

interview, namun pelaksanaannya lebih bebas dan bisa menyesuaikan. 

Jenis wawancara ini dipilih untuk menemukan permasalahan yang lebih 

transparan. Wawancara bebas atau open indeed interview, yakni 

pengumpulan dengan cara bertanya secara bebas dan mendalam kepada 

 
19 M Syahran Jailani, “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian Ilmiah 

Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif,” IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam 2, 

no. 2 (2023): 1–9. 7 
20 A. Yasin, S Garancang, and Hamzah, “Metode Dan Instrumen Pengumpulan Data 

(Kualitatif Dan Kuantitatif),” Journal of International Multidisciplinary Research 2 (March 

2024): 163–171. 164 



77  

 

 

responden untuk mendapatkan informasi.21 

Cara ini digunakan untuk mengetahui proses implementasi 

moderasi beragama dalam pendidikan agama islam pada muallaf center 

Kabupaten Buleleng, wawancara dilakukan kepada ketua dan pengurus 

muallaf center Kabupaten Buleleng, wawancara dimaksudkan untuk 

mengetahui hal-hal yang terkait dengan judul disertasi ini. Data yang 

dikumpulkan berdasarkan atas fakta-fakta sesuai jenis data yang 

digunakan. Untuk megumpulkan data primer dalam penelitian ini, peneliti 

menggunakan teknik wawancara dan observasi, sedangkan untuk data 

sekunder digunakan teknik telaah dokumentasi.22  

3. Analisis Dokumen 

Dokumen merupakan catatan peristiwa yang sudah berlalu. 

Dokumen bisa berbentuk tulisan, gambar, dan atau karya monumental. 

Dokumentasi adalah teknik pengumpulan data yang diperoleh melalui 

dokumen-dokumen kualitatif.23 Teknik ini digunakan untuk 

mengumpulkan data tentang implementasi moderasi beragama dalam 

pendidikan agama Islam pada muallaf center Kabupaten Buleleng. 

Analisis dokumen diperoleh dari buku atau modul ajar yang digunakan, 

jadwal kegiatan di muallaf center, catatan atau transkrip ceramah dan 

pengajian, dokumentasi visual (foto/video) kegiatan di muallaf center 

 
21 M. F. P Anto dkk, “Metode Penelitian Kualitatif: Teori Dan Penerapannya”. 36 
22 Huda and Hermina, “Pengolahan Hasil Non-Test Angket, Observasi, Wawancara Dan 

Dokumenter.” 45 
23 M Syahran Jailani, “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian Ilmiah 

Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif,” IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam 2, 

no. 1 (2023): 1–9. 8 



78  

 

 

Kabupaten Buleleng. 

Studi dokumen adalah mengumpulkan data yang berupa catatan 

melalui penelusuran catatan tertulis. Dokumen ini sebagai sumber data 

yang berfungsi untuk menguji dan menginterpretasi pelaksanaan 

implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam di 

muallaf center Kabupaten Buleleng, melengkapi data lapangan dengan 

bahan tertulis dan media visual yang mendukung analisis, memberikan 

bukti konkret tentang nilai-nilai moderasi beragama yang diajarkan, 

membantu memahami struktur dan isi dari materi pembelajaran yang 

digunakan di muallaf center Kabupaten Buleleng. 

Dengan demikian, data tentang implementasi moderasi beragama 

tidak hanya diambil dari ucapan informan, tetapi juga dibandingkan 

dengan pengamatan langsung dan bukti tertulis dari dokumen resmi. 

Melalui proses triangulasi ini, hasil penelitian menjadi lebih kredibel, 

objektif, dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

F. Analisis Data 

Penelitian ini menggunakan model analisis data kualitatif interaktif 

yang dikembangkan oleh Miles dan Huberman. Model ini dipilih karena 

sesuai dengan sifat penelitian yang membutuhkan analisis mendalam terhadap 

data non-numerik dan berlangung secara terus menerus sampai tuntas dengan 

menggunakan beberapa langkah sesuai dengan teori Mile dan Huberman24, 

yaitu: 

 
24 “Qualitative Data Analysis-A Methods Sourcebook, 3rd Edition 2014 [Matthew B. Miles, 

A. Michael Huberman, Johnny Saldaña]” (n.d.). 47 



79  

 

 

1) Kondensasi Data (data condentation) 

Hal ini mengacu pada proses pemilihan atau seleksi, fokus, 

menyederhanakan,  serta  melakukan  pergantian  data  yang terdapat 

pada catatan lapangan, transkip wawancara, dokumen, maupun data 

empiris yang telah didapatkan. Data kualitatif tersebut dapat diubah 

dengan cara seleksi, ringkasan (resume), atau uraian menggunakan kata-

kata sendiri. Berdasarkan data yang dimiliki, peneliti akan mencari data 

yang penting-penting saja, sedangkan data yang tidak dianggap penting 

akan dibuang. 

Pada penelitian ini, kondensasi data dilakukan dengan wawancara 

dan observasi langsung pada proses implementasi moderasi beragama 

dalam pendidikan agama Islam di muallaf center Kabupaten Buleleng. 

2) Menyajikan data (data display) 

Penyajian data dimaksudkan untuk memilih data mana yang sesuai 

dengan kebutuhan penelitian, yakni tentang implementasi moderasi 

beragama dalam pendidikan agama Islam di muallaf center Kabupaten 

Buleleng. Data yang disajikan telah melewati tahap reduksi, penyajian 

data ini dilakukan untuk memudahkan penulis memahami permasalahan 

yang terkait dalam penelitian dan dapat melanjutkan langkah-langkah 

selanjutnya. Penyajian data dapat dilakukan dengan menjadikan bagan, 

uraian singkat, skema dan lain-lain.25  

Setelah mengumpulkan data terkait dengan implementasi moderasi 

 
25 A. Yasin, S Garancang, and Hamzah, “Metode Dan Instrumen Pengumpulan Data 

(Kualitatif Dan Kuantitatif),” Journal of International Multidisciplinary Research 2 (March 

2024): 163–71. 



80  

 

 

beragama dalam pendidikan agama Islam di muallaf center Kabupaten 

Buleleng, maka langkah selanjutnya peneliti mengklasifikasikan hasil 

observasi partisipasi aktif, wawancara mendalam, dan dokumentasi untuk 

disajikan dan dibahas lebih detail. 

3) Verifikasi data (Conclusion drawing/ data verification) 

Verifikasi data dan penarikan kesimpulan yang dimaksudkan dalam 

penelitian ini adalah untuk menentukan data akhir dari seluruh rangkaian 

proses tahapan analisis, sehingga secara keseluruhan implementasi 

moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam di muallaf center 

Kabupaten Buleleng, dapat dijawab dengan kategori atau fokus masalah. 

Adapun prosedur atau langkah-langkah dalam analisis data, yaitu: 

a) Pengumpulan data awal, pengumpulan data awal melalui 

wawancara mendalam, observasi partisipasi pasif, dan dokumentasi. 

Semua data dikumpulkan mengunakan alat atau media yang sesuai 

dengan kebutuhannya. b) Reduksi data, merupakan tahapan seleksi 

terhadap data yang relevan dengan fokus penelitian,26 yaitu implementasi 

moderasi beragama dalam pendidikan agama Islam di muallaf center 

Kabupaten Buleleng. 

Data yang terkumpul dikelompokkan berdasarkan tema, seperti 

proses implementasi moderasi beragama, respon muallaf terhadap 

pembelajaran, dan dampak terhadap sikap keberagamaan muallaf. 

Kemudian, data yang begitu kompleks diringkas dalam bentuk poin-poin 

 
26 Muhith, A., Baitulla, R., dan Amirul, W (2020). “Metodologi Penelitian”. 52. 



81  

 

 

penting untuk mempermudah analisis berikutnya. Lalu, data yang tidak 

relevan dan tidak berhubungan langsung dengan tema dan fokus 

penelitian diabaikan atau dikesampingkan terlebih dahulu, agar analisis 

yang dilakukan lebih fokus pada tema penelitian yang dilakukan27.  

4) Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi (Conclusion Drawing/Verification) 

Tahap terakhir dalam analisis data adalah penarikan kesimpulan 

dan verifikasi. Pada tahap ini, peneliti menafsirkan makna data yang telah 

direduksi dan disajikan untuk menghasilkan pemahaman yang mendalam 

terhadap fenomena yang diteliti. Penarikan kesimpulan dalam penelitian 

kualitatif bersifat induktif, yakni berangkat dari data empiris menuju 

pembentukan konsep atau proposisi teoretis.28 

Kesimpulan yang ditarik tidak bersifat final sejak awal, melainkan 

terus diverifikasi selama proses penelitian berlangsung. Menurut Miles 

dan Huberman, verifikasi berarti meninjau ulang catatan lapangan, 

membandingkan antar data, serta melakukan refleksi kritis untuk 

memastikan bahwa kesimpulan yang diambil benar-benar sesuai dengan 

realitas empiris.29 

Dalam penelitian ini, proses penarikan kesimpulan dilakukan 

dengan cara: 

 

 
27 A. Yasin, S Garancang, and Hamzah, “Metode Dan Instrumen Pengumpulan Data 

(Kualitatif Dan Kuantitatif),” Journal of International Multidisciplinary Research 2 (March 

2024): 163–71. 
28 Creswell, John W., Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches, (California: SAGE Publications, 2013), 188. 
29 Miles, Huberman, dan Saldaña, Qualitative Data Analysis, 276. 



82  

 

 

1. Membandingkan temuan empiris dengan teori-teori moderasi 

beragama dari Kementerian Agama RI dan para ahli. 

2. Menganalisis kontribusi implementasi moderasi terhadap peningkatan 

adaptasi sosial dan keberagamaan muallaf. 

3. Mengevaluasi efektivitas strategi pembinaan dalam menanamkan nilai 

moderasi beragama. 

Hasil verifikasi ini kemudian menjadi dasar untuk menyusun 

temuan-temuan penelitian (research findings) yang dituangkan secara 

sistematis dalam Bab IV, serta analisis teoretis dan konseptual yang 

dibahas lebih mendalam pada Bab V. 

G. Keabsahan Data 

Pengecekan keabsahan data adalah faktor yang sangat menentukan 

terhadap derajat dan kebenaran hasil penelitian agar dapat memperoleh hasil 

temuan yang valid dan dapat dipertanggung jawabkan kebenarannya, maka 

hasil penelitian perlu diuji keabsahannya.30 Teknik triangulasi yang digunakan 

dalam penelitian ini, yaitu dengan menggunakan triangulasi sumber data dan 

triangulasi teknik. Triangulasi sumber dilakukan dengan cara mengecek data 

yang diperoleh melalui beberapa sumber. Triangulasi teknik dilakukan dengan 

cara mengecek data kepada sumber yang sama dengan teknik yang berbeda. 

Teknik triangulasi sumber yang dilakukan dalam penelitian ini, yaitu 

dengan pengecekan keabsahan beberapa sumber yang dijadikan informan 

 
30 E. Octaviani and Sutriani, “Analisis Data Dan Pengecekan Keabsahan Data,” Penelitian 

Kualitatif, (2019): 29. 



83  

 

 

dalam penelitian ini,31 yaitu: peneliti melakukan wawancara dengan beberapa 

pihak yang terkait dengan implementasi moderasi beragama dalam pendidikan 

agama Islam di muallaf center Kabupaten Buleleng. 

Keabsahan data (trustworthiness of data) menjadi aspek penting 

untuk memastikan bahwa hasil penelitian benar-benar menggambarkan 

realitas sosial yang diteliti secara akurat, jujur, dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Berbeda dengan penelitian kuantitatif 

yang menggunakan istilah validitas dan reliabilitas, penelitian kualitatif lebih 

menekankan pada derajat kepercayaan (credibility), keteralihan 

(transferability), ketergantungan (dependability).32 

Hasil keabsahan data dari berbagai sumber tersebut, kemudian 

diteruskan dengan triangulasi teknik yang dilakukan dengan pengecekan data 

melalui beberapa teknik. Data dari teknik observasi dibandingkan dengan 

data melalui wawancara dan dari hasil dokumentasi pada sumber yang 

sama dan sesuai dengan fokus penelitian. 

H. Tahapan-tahapan Penelitian 

Dalam penelitian kualitatif, menurut Moleong ada tiga tahapan pokok 

yang harus diperhatikan oleh peneliti,33 yaitu: 

1) Tahap pendahuluan atau Pra lapangan 

 

Yaitu orientasi yang meliputi kegiatan penentuan fokus penelitian, 

penyesuaian paradigma dengan teori dan disiplin ilmu. Penjajakan dengan 

 
31 “CH 2_Robert K. Yin-Case Study Research_ Design and Methods, Third Edition, Applied 

Social Research Methods Series, Vol 5 (2002).” 46 
32 Yvonna S. Lincoln dan Egon G. Guba, Naturalistic Inquiry, (Beverly Hills, CA: Sage 

Publications, 1985), 290. 
33 Muhith, A., Baitulla, R., dan Amirul, W (2020). “Metodologi Penelitian”. 63 



84  

 

 

konteks penelitian mencakup observasi awal ke lapangan, dalam hal ini 

adalah muallaf center di Kabupaten Buleleng, penyusunan usulan 

penelitian dan seminar proposal, kemudian dilanjutkan dengan perizinan 

penelitian kepada subyek penelitian. 

2) Tahap kegiatan lapangan 

Pada tahap ini meliputi pengumpulan data-data yang terkait dengan 

fokus penelitian yang dilakukan. Dalam penelitian ini, peneliti melakukan 

beberapa langkah penting: 

a) Orientasi lapangan, yakni pengenalan awal terhadap kondisi sosial 

Muallaf Center, pola kegiatan keagamaan, serta sistem pembinaan 

muallaf yang berlangsung di lingkungan lembaga tersebut. 

b) Pemilihan informan kunci (key informants), yang meliputi pimpinan 

Muallaf Center, para ustadz pembina, staf Kemenag bidang 

penyuluhan, serta para muallaf binaan dari berbagai latar belakang 

suku dan budaya. 

c) Wawancara mendalam (in-depth interview), dilakukan secara semi-

terstruktur untuk menggali pandangan, pengalaman, dan strategi dalam 

mengimplementasikan nilai-nilai moderasi beragama dalam proses 

pembinaan. 

d) Observasi partisipatif, yaitu keterlibatan langsung peneliti dalam 

kegiatan keagamaan, seperti pengajian, pembinaan rutin, dan dialog 

antarumat beragama, guna memahami realitas empiris secara 

kontekstual. 



85  

 

 

e) Pengumpulan dokumen, berupa foto, laporan kegiatan, notula rapat, 

surat keputusan, dan bahan publikasi resmi Muallaf Center serta 

dokumen dari Kemenag.34 

Selama tahap ini, peneliti juga mencatat refleksi lapangan yang 

memuat kesan, dugaan awal, dan interpretasi sementara sebagai bahan 

analisis selanjutnya. 

3) Tahap analisis data 

Tahap ini meliputi kegiatan mengelola dan mengorganisir data  

yang  diperoleh  melalui  observasi,  wawancara,  dan dokumentasi. 

Kemudian dilakukan interpretasi atau penafsiran data dengan konteks 

permasalahan yang diteliti.35 

Peneliti menggunakan model analisis Miles dan Huberman, yang 

meliputi tiga komponen utama: reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan/verifikasi⁹. 

a) Reduksi data (data reduction) dilakukan dengan cara menyeleksi, 

memfokuskan, menyederhanakan, dan mengorganisasi data lapangan 

sesuai tema besar penelitian: implementasi moderasi beragama, 

kontribusinya terhadap adaptasi sosial-keagamaan, dan strategi 

pemberdayaan muallaf. 

b) Penyajian data (data display) dilakukan dalam bentuk narasi deskriptif, 

matriks, atau tabel analitik agar hubungan antarkonsep mudah dibaca. 

 
34 Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches, 

(California: SAGE Publications, 2013), 185. 
35 M Syahran Jailani, “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian Ilmiah 

Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif,” IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam 2, 

no. 2 (2023): 1–9. 8 



86  

 

 

c) Penarikan kesimpulan (conclusion drawing/verification) dilakukan 

secara reflektif, dengan memeriksa kembali temuan yang telah disusun 

berdasarkan bukti lapangan dan teori yang relevan. 

Tahap analisis ini bersifat siklus, artinya peneliti dapat kembali ke 

lapangan untuk memperdalam data jika diperlukan hingga diperoleh 

makna yang utuh dan mendalam. 



87 

 

BAB IV 

PAPARAN DATA DAN ANALISIS 

 

A. Paparan Data dan Analisis 

 

Muallaf Center Kabupaten Buleleng merupakan lembaga pembinaan 

yang hadir untuk mendampingi para muallaf dalam perjalanan spiritual dan 

sosial mereka. Berdiri sejak awal dekade terakhir, lembaga ini diprakarsai oleh 

tokoh agama lokal, organisasi Islam, serta didukung oleh Kementerian Agama 

Kabupaten Buleleng.  

Kehadiran Muallaf Center sangat krusial karena masyarakat Buleleng 

memiliki komposisi mayoritas non-Muslim, sehingga muallaf sering 

menghadapi tantangan adaptasi identitas, sosial, maupun keberagamaan. 

1. lmplementasi Moderasi Beragama di Muallaf Center 

a) Insersi Moderasi dalam Modul Ajar dan Materi Pembelajaran 

Implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama 

Islam di lembaga binaan Muallaf Center di Kabupaten Buleleng secara 

nyata terlihat dari proses integrasi nilai-nilai moderasi dalam Modul 

Ajar dan materi pembelajaran yang diberikan kepada para muallaf. 

Integrasi ini tidak hanya bersifat konseptual, tetapi telah diterapkan 

secara praktis dalam kegiatan pembelajaran dan pembinaan keagamaan 

di tiga lembaga utama, yaitu Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja, 

Yayasan Bali Muallaf Development, dan Muallaf Center Pondok 

Pesantren Istiqlal. 



88  

 

 

Berdasarkan hasil wawancara dengan Ustadz Muhammad 

Muhlis, salah seorang ustadz pembina di Muallaf Center Pondok 

Pesantren Istiqlal, beliau menjelaskan bahwa penyusunan materi 

pembinaan bagi muallaf disusun secara kontekstual dengan 

memperhatikan latar belakang sosial-keagamaan para peserta binaan. 

“Kami tidak memberikan materi keislaman yang kaku, karena 

mereka (muallaf) datang dari latar belakang keyakinan dan budaya 

yang berbeda. Kami juga sisipkan nilai-nilai moderasi seperti 

toleransi, adil, dan cinta tanah air dalam setiap tema pembelajaran. 

Misalnya saat mengajarkan akidah, kami jelaskan bahwa Islam 

mengajarkan keseimbangan antara keyakinan dan penghargaan 

terhadap perbedaan.”1  
 

Dari hasil wawancara tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

implementasi moderasi beragama telah menjadi arus utama 

(mainstream) dalam rancangan dan pelaksanaan pembelajaran di 

Muallaf Center. Konsep insersi dilakukan melalui tiga pendekatan 

utama, yaitu: (1) integrasi nilai moderasi ke dalam Modul Ajar dan 

silabus pembinaan keislaman, (2) adaptasi materi keagamaan yang 

berorientasi pada sikap moderat, dan (3) penggunaan metode 

kontekstual agar nilai-nilai tersebut dapat diterima dengan mudah oleh 

para muallaf. 

Hasil observasi peneliti terhadap dokumen modul ajar dan 

materi pembelajaran dasar Islam menunjukkan bahwa setiap unit 

pembinaan telah memasukkan unsur moderasi beragama, baik secara 

eksplisit maupun implisit. Misalnya pada modul “Pengenalan Rukun 

 
1 Wawancara dengan Ustadz Muhammad Muhlis, tanggal 10 April 2025, di Gedung Muallaf Center 

Masjid Jamik Singaraja. 



89  

 

 

Islam dan Ihsan”, terdapat submateri yang menekankan pentingnya 

tasamuh (toleransi), ta’adul (keseimbangan), dan tawassuth (sikap 

tengah) dalam memahami ajaran agama. Dalam sesi pembelajaran, 

pembina juga mengaitkan materi dengan konteks kehidupan sosial 

masyarakat Bali yang plural dan multireligius. 

Hal ini sejalan dengan pedoman yang dikeluarkan oleh 

Kementerian Agama Republik Indonesia dalam buku Moderasi 

Beragama tahun 2019, yang menegaskan bahwa pendidikan agama 

memiliki peran strategis dalam menginternalisasikan nilai-nilai 

moderasi kepada peserta didik dan masyarakat luas, melalui proses 

pembelajaran yang menanamkan sikap toleran, adil, menghargai 

perbedaan, dan mencintai tanah air.2 Oleh karena itu, penyusunan 

Modul Ajar di lingkungan Muallaf Center dirancang agar tidak hanya 

berorientasi pada transfer pengetahuan keagamaan, tetapi juga pada 

pembentukan karakter moderat. 

Lebih lanjut, Ketua Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja, 

dalam wawancara tanggal 12 April 2025, menegaskan bahwa para guru 

diarahkan untuk melakukan penyelarasan kurikulum pembinaan dengan 

kebijakan nasional moderasi beragama. 

“Kami memastikan bahwa setiap program pembinaan, 

termasuk Modul Ajar yang digunakan oleh para ustadz, 

memuat unsur moderasi beragama. Ini menjadi bagian dari 

implementasi grand design Kemenag tentang pendidikan Islam 

yang moderat dan rahmatan lil ‘alamin.”3  

 
2 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama, (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kemenag RI, 2019), 35–36. 
3 Wawancara dengan Indi Salsabila, tanggal 12 April 2025, di Singaraja. 



90  

 

 

 

Integrasi nilai moderasi juga terlihat dalam pemilihan tema dan 

bahan ajar. Misalnya, dalam materi “Akhlak dalam Kehidupan Sosial”, 

peserta dibimbing untuk memahami bahwa sikap ukhuwah 

(persaudaraan) dalam Islam mencakup bukan hanya sesama Muslim, 

tetapi juga sesama manusia. Materi seperti ini menginternalisasi nilai 

humanisme Islam yang selaras dengan ajaran moderasi beragama. Di 

sisi lain, materi-materi yang berpotensi menimbulkan sikap eksklusif, 

seperti perdebatan teologis yang sensitif, diredam dengan pendekatan 

kontekstual yang menekankan aspek moral dan sosial, bukan dogmatis. 

Menurut pengamatan peneliti, setiap lembaga memiliki 

karakteristik berbeda dalam menerapkan insersi moderasi. 

Di Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja, integrasi moderasi 

berfokus pada materi pembinaan awal (tauhid dan ibadah), di mana 

muallaf diperkenalkan pada ajaran Islam yang seimbang antara hablun 

minallah dan hablun minannas. 

Di Yayasan Bali Muallaf Development, integrasi moderasi 

dilakukan melalui kegiatan pelatihan sosial dan kewirausahaan yang 

mengandung nilai toleransi dan kerja sama antarumat. 

Sedangkan di Pondok Pesantren Istiqlal, insersi moderasi 

terwujud melalui kegiatan kajian tematik seperti Ngaji Kebangsaan dan 

Dialog Lintas Iman, yang diikuti oleh para muallaf dan tokoh lintas 

agama di wilayah Buleleng. 

Temuan ini memperkuat pandangan Azra bahwa pendidikan 



91  

 

 

Islam harus mampu menjadi agen moderasi yang menanamkan 

keseimbangan antara teks dan konteks, antara idealisme keagamaan dan 

realitas sosial.4 Integrasi nilai moderasi dalam kurikulum keagamaan 

muallaf merupakan bentuk adaptasi lokal terhadap prinsip pendidikan 

Islam rahmatan lil ‘alamin yang diusung oleh Kemenag. 

Dalam kerangka analisis, insersi moderasi beragama dalam 

Modul Ajar dan materi pembelajaran di Muallaf Center Buleleng 

menunjukkan adanya sinkronisasi antara kebijakan nasional dan praktik 

lokal. Secara teoretis, hal ini sejalan dengan pandangan Abdullah yang 

menegaskan bahwa pendidikan Islam moderat bukan hanya berorientasi 

pada pengajaran akidah dan fiqh, tetapi juga pada pembentukan 

kesadaran sosial, kebangsaan, dan kemanusiaan.5 Maka, keberhasilan 

Muallaf Center dalam memasukkan nilai-nilai moderasi dalam proses 

pembinaan merupakan cerminan keberhasilan model pendidikan Islam 

yang adaptif dan kontekstual di wilayah minoritas Muslim. 

Implementasi nilai-nilai moderasi beragama dalam pendidikan 

agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng tidak hanya 

dilakukan melalui interaksi verbal antara pembina dan muallaf, tetapi 

juga secara sistematis diintegrasikan dalam perencanaan dan materi 

pembelajaran. Hal ini terlihat dari adanya upaya penyusunan Modul 

Ajar dan bahan ajar yang mencerminkan prinsip-prinsip moderasi 

beragama sesuai dengan kebijakan Kementerian Agama Republik 

 
4 Azyumardi Azra, Islam Indonesia: Beragam dalam Moderasi, (Jakarta: Kencana, 2020), 144. 
5 M. Amin Abdullah, Islam di Era Globalisasi: Meneguhkan Nilai-nilai Kemanusiaan dan 

Kebangsaan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2021), 59. 



92  

 

 

Indonesia. 

Moderasi beragama yang dimaksud dalam konteks ini merujuk 

pada empat indikator utama, yaitu: komitmen kebangsaan, toleransi, 

anti-kekerasan, dan penerimaan terhadap tradisi lokal. Nilai-nilai ini 

secara sadar disisipkan dalam proses perencanaan pembelajaran agar 

muallaf tidak hanya memahami ajaran Islam secara normatif, tetapi juga 

mampu menerapkannya dalam konteks kehidupan sosial yang plural, 

khususnya di Bali sebagai daerah dengan mayoritas non-Muslim. 

Dalam dokumen Modul Ajar yang disusun oleh pembina di 

Muallaf Center, terlihat bahwa tujuan pembelajaran tidak hanya 

difokuskan pada capaian kognitif seperti penguasaan konsep akidah, 

syariah, dan akhlak, tetapi juga mencakup aspek afektif dan 

psikomotorik yang menekankan pada sikap inklusif, toleran, dan 

terbuka terhadap perbedaan. Sebagai contoh, dalam Modul Ajar materi 

pengenalan rukun iman dan rukun Islam, terdapat tujuan khusus yang 

menekankan bahwa peserta didik diharapkan mampu menghargai 

keberagaman agama dan budaya di sekitar mereka setelah menjadi 

Muslim. 

Lebih lanjut, materi pembelajaran yang digunakan juga telah 

disesuaikan untuk mendukung nilai-nilai moderasi tersebut. Modul 

pengenalan Islam yang digunakan oleh pembina muallaf, misalnya, 

memuat penjelasan tentang konsep tauhid dengan pendekatan yang 

lembut dan tidak konfrontatif terhadap ajaran agama sebelumnya. 



93  

 

 

Dalam penyampaian materi fiqih ibadah, pembina tidak mewajibkan 

satu mazhab tertentu, melainkan memberikan pemahaman bahwa Islam 

memiliki keragaman pendapat yang sah dan saling menghormati. Hal 

ini penting mengingat muallaf berasal dari latar belakang keagamaan 

dan budaya yang beragam. 

Salah satu bentuk nyata dari insersi nilai moderasi dalam 

pembelajaran adalah melalui metode dialog dan studi kasus. Dalam 

proses pembelajaran, pembina sering kali mengangkat isu-isu aktual 

yang berkaitan dengan toleransi beragama di masyarakat Bali. Para 

muallaf diajak untuk berdiskusi dan merefleksikan nilai-nilai Islam 

yang mendorong perdamaian dan kasih sayang, bukan kekerasan atau 

klaim kebenaran tunggal. Seperti yang diungkapkan oleh salah satu 

pembina: 

“Kami selalu tanamkan bahwa menjadi Muslim bukan berarti 

memusuhi agama yang dianut sebelumnya. Islam itu rahmatan 

lil ‘alamin, dan kami ajarkan itu dari materi pertama, bahkan 

sejak pengucapan syahadat.”6 
 

Selain itu, bentuk insersi juga tampak dalam media 

pembelajaran seperti leaflet, buku saku, dan slide presentasi yang 

memuat kutipan ayat dan hadis yang berisi nilai-nilai kasih sayang, 

keadilan, dan toleransi. Tidak ada materi yang bersifat eksklusif atau 

menyudutkan keyakinan lain, sehingga proses transisi spiritual muallaf 

menjadi lebih sejuk, aman, dan tidak penuh tekanan ideologis. 

Meskipun demikian, dalam pelaksanaannya, insersi nilai 

 
6 Wawancara dengan Ustadz Imam Hasyim, tanggal 21 Mei 2025, di Buleleng. 



94  

 

 

moderasi dalam Modul Ajar dan materi pembelajaran masih 

menghadapi beberapa tantangan. Beberapa pembina menyatakan 

keterbatasan sumber daya manusia dan kurangnya bahan ajar yang 

secara khusus dirancang untuk konteks muallaf membuat proses insersi 

ini masih bersifat adaptif dan intuitif. Oleh karena itu, ke depan perlu 

adanya penguatan kelembagaan dan penyediaan modul resmi yang 

memadukan kurikulum PAI dan prinsip moderasi beragama secara 

kontekstual. 

Dengan demikian, insersi moderasi beragama dalam Modul 

Ajar dan materi pembelajaran di Muallaf Center Kabupaten Buleleng 

menjadi bagian integral dari proses pembinaan keislaman yang tidak 

hanya berorientasi pada pemahaman dogmatis, tetapi juga pada 

pembentukan identitas keagamaan yang toleran, nasionalis, dan 

humanis. 

b) Metode Pembelajaran Kritis dan Dialogis 

Salah satu ciri penting dalam implementasi moderasi beragama 

pada proses pembinaan di Muallaf Center Kabupaten Buleleng adalah 

penggunaan metode pembelajaran kritis dan dialogis. Metode ini 

menjadi sarana untuk menanamkan nilai-nilai moderasi melalui 

pendekatan yang partisipatif, reflektif, dan kontekstual. Para pembina 

tidak sekadar berperan sebagai pengajar yang mentransfer pengetahuan 

agama secara satu arah, melainkan sebagai fasilitator yang menuntun 

para muallaf untuk berpikir kritis terhadap pemahaman keagamaan dan 



95  

 

 

membangun dialog yang terbuka dengan realitas sosial di sekitarnya. 

Hasil wawancara dengan Ustadzah Nur Aini, pembimbing 

utama di Yayasan Bali Muallaf Development, menjelaskan bahwa 

pendekatan dialogis merupakan salah satu strategi yang efektif untuk 

menumbuhkan pemahaman keislaman yang inklusif di kalangan 

muallaf. 

“Kami tidak mengajar dengan cara ceramah saja. Setiap kali 

pertemuan, kami membuka ruang tanya jawab dan refleksi. 

Misalnya, setelah membahas topik tentang ukhuwah Islamiyah, 

kami ajak mereka berdialog: bagaimana menerapkan ukhuwah 

itu di tengah masyarakat Bali yang majemuk? Dari situ muncul 

kesadaran bersama bahwa Islam mengajarkan persaudaraan 

yang luas dan menghargai perbedaan.”7 
 

Praktik pembelajaran dialogis tersebut menunjukkan adanya 

upaya penginternalisasian nilai moderasi melalui pengalaman belajar 

yang bersifat humanizing education, di mana setiap peserta dihargai 

sebagai subjek yang memiliki pengalaman dan pandangan sendiri. 

Dalam konteks ini, pembina berfungsi sebagai murabbi dan musahib 

yakni pendamping spiritual sekaligus sahabat dialog keagamaan yang 

menuntun muallaf memahami Islam secara mendalam tanpa kehilangan 

identitas kulturalnya. 

Pendekatan ini sangat relevan dengan paradigma pendidikan 

kritis sebagaimana dikemukakan oleh Paulo Freire, bahwa pendidikan 

yang membebaskan harus menumbuhkan kesadaran kritis (critical 

consciousness) peserta didik terhadap realitas sosial dan nilai-nilai yang 

 
7 Wawancara dengan Ustadzah Nur Aini, tanggal 13 Mei 2025, di Singaraja. 



96  

 

 

hidup di sekitarnya¹. Prinsip ini sejalan dengan semangat pendidikan 

Islam moderat, yang menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif 

dalam memahami teks keagamaan dan konteks sosialnya. Dalam hal 

ini, para pembina Muallaf Center berupaya membimbing muallaf agar 

tidak hanya “mengetahui apa yang benar,” tetapi juga “memahami 

mengapa dan bagaimana kebenaran itu diaplikasikan secara bijak dalam 

kehidupan sosial yang plural.” 

Berdasarkan hasil observasi peneliti pada sesi pembinaan di 

Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja, metode dialogis diterapkan 

melalui diskusi tematik setelah pemaparan materi. Salah satu contoh 

adalah sesi pembinaan dengan tema “Islam Rahmatan lil ‘Alamin”, di 

mana pembina memberikan studi kasus tentang interaksi umat Muslim 

dengan masyarakat non-Muslim di lingkungan sekitar. Peserta muallaf 

diminta mengemukakan pendapat, pengalaman, dan solusi berdasarkan 

nilai-nilai Islam. Kegiatan ini menumbuhkan kesadaran reflektif bahwa 

beragama tidak hanya menyangkut hubungan dengan Allah, tetapi juga 

tanggung jawab sosial terhadap sesama. 

Dalam beberapa kegiatan lain, seperti halaqah interaktif di 

Pondok Pesantren Istiqlal, metode kritis-dialogis juga dilakukan dengan 

melibatkan pembina lintas disiplin, termasuk penyuluh agama, dosen 

PAI, dan praktisi sosial. Mereka memberikan perspektif yang beragam 

agar para muallaf mampu melihat ajaran Islam dari berbagai sudut 

pandang yang moderat. 



97  

 

 

“Kami ingin para muallaf berpikir luas, tidak fanatik pada satu 

pandangan. Dengan dialog dan diskusi terbuka, mereka jadi 

lebih paham bahwa dalam Islam ada perbedaan pendapat yang 

sah, dan itu semua bagian dari rahmat Allah.”8 
 

 

Pendekatan ini berimplikasi langsung terhadap peningkatan 

kematangan keagamaan dan sosial para muallaf. Mereka tidak lagi 

memahami Islam secara tekstual semata, melainkan mampu mengaitkan 

ajaran agama dengan nilai-nilai kemanusiaan dan kebangsaan. Hal ini 

sejalan dengan pandangan M. Quraish Shihab yang menekankan bahwa 

Islam mendorong penggunaan akal dan dialog dalam memahami ajaran 

agama, sebab “agama yang kuat adalah agama yang mampu berdialog 

dengan zaman dan manusia.”² 

Lebih lanjut, pembelajaran kritis dan dialogis juga berfungsi 

sebagai sarana dekonstruksi pemahaman keagamaan yang eksklusif. 

Berdasarkan pengakuan beberapa pembina, sebagian muallaf pada 

awalnya memiliki persepsi sempit terhadap agama Islam, misalnya 

menganggap bahwa menjadi Muslim berarti harus memutus hubungan 

sosial dengan non-Muslim. Melalui dialog terbuka dan refleksi 

kelompok, persepsi ini secara perlahan berubah menjadi pemahaman 

yang lebih moderat, menghargai keberagaman sebagai bagian dari 

sunnatullah. 

“Awalnya ada yang masih takut bergaul dengan tetangga non-

Muslim, tapi setelah mengikuti pembinaan dan berdiskusi, 

mereka sadar bahwa Islam tidak melarang, malah mendorong 

kita untuk hidup rukun.”9 

 
8 Wawancara dengan Ustadz Imam Hasyim, tanggal 11 April 2025, di Buleleng. 
9 Wawancara dengan Wayan Jumalia, tanggal 73 Mei 2025, di Singaraja. 



98  

 

 

 

Dalam perspektif teoritis, model pembelajaran semacam ini 

menggambarkan penerapan teori konstruktivisme sosial dalam 

pendidikan Islam moderat. Menurut Vygotsky, pengetahuan dibangun 

melalui interaksi sosial dan dialog, bukan sekadar transmisi informasi³. 

Oleh karena itu, dialog antar pembina dan peserta muallaf menjadi 

media efektif untuk menginternalisasikan nilai moderasi beragama 

melalui proses pembelajaran yang aktif dan kontekstual. 

Selain itu, pendekatan kritis dan dialogis juga menjadi sarana 

untuk mengembangkan kemampuan berpikir reflektif dan empatik, dua 

aspek penting dalam moderasi beragama. Melalui refleksi bersama, para 

muallaf diajak untuk merenungkan kembali pengalaman hidupnya 

sebelum dan sesudah memeluk Islam, serta menemukan nilai universal 

yang tetap selaras dengan ajaran Islam yang damai. Pendekatan ini 

mencerminkan pandangan Abdullah bahwa moderasi beragama dalam 

pendidikan Islam tidak cukup hanya pada tataran kognitif, tetapi harus 

diinternalisasi melalui pengalaman dialogis dan empati sosial⁴. 

Metode pembelajaran kritis dan dialogis di Muallaf Center 

Buleleng telah menjadi instrumen strategis dalam membentuk identitas 

keislaman yang terbuka, toleran, dan rasional. Melalui metode ini, 

proses pembinaan tidak hanya berorientasi pada penguatan akidah, 

tetapi juga membangun kesadaran sosial dan kemampuan berinteraksi 

harmonis dengan lingkungan plural. Hal ini sekaligus menunjukkan 

keberhasilan implementasi kebijakan moderasi beragama yang 



99  

 

 

kontekstual dan aplikatif di wilayah minoritas Muslim seperti 

Kabupaten Buleleng. 

Dalam rangka menginternalisasikan nilai-nilai moderasi 

beragama secara efektif, pembina di Muallaf Center Kabupaten 

Buleleng menggunakan pendekatan pembelajaran yang bersifat kritis 

dan dialogis. Pendekatan ini menjadi strategi utama untuk membangun 

keterbukaan berpikir, toleransi terhadap perbedaan, dan sikap adil 

dalam beragama di kalangan para muallaf. 

Metode pembelajaran kritis tidak menempatkan peserta didik 

sebagai objek pasif, melainkan sebagai subjek yang aktif mencari 

makna dan memahami ajaran agama secara mendalam, kontekstual, dan 

relevan dengan kehidupan sosial mereka. Salah satu metode yang sering 

digunakan adalah diskusi terbuka. Dalam sesi diskusi, muallaf diberi 

ruang untuk mengajukan pertanyaan, menyampaikan pandangan, 

bahkan membandingkan pengalaman spiritual mereka sebelum dan 

sesudah masuk Islam. Hal ini dimaksudkan agar mereka tidak merasa 

tercerabut dari akar identitas sebelumnya, tetapi justru melihat Islam 

sebagai kelanjutan spiritual yang menyejukkan dan inklusif. 

Metode diskusi ini secara tidak langsung membentuk 

kesadaran kritis (critical consciousness) sebagaimana yang 

dikembangkan oleh Paulo Freire, di mana peserta didik tidak dicekoki 

dogma, melainkan dilibatkan dalam proses berpikir reflektif. Dengan 

cara ini, pembelajaran tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga 



100  

 

 

menyentuh aspek afektif dan sosial. 

Selain diskusi, pembina juga menggunakan metode 

pembelajaran kolaboratif, salah satunya melalui teknik jigsaw. Dalam 

metode ini, peserta didik dibagi ke dalam kelompok kecil dan masing-

masing anggota mempelajari satu bagian materi untuk kemudian saling 

berbagi dalam kelompok asalnya. Misalnya, dalam tema “Islam 

Rahmatan lil ‘Alamin”, peserta dibagi untuk membahas aspek kasih 

sayang dalam Al-Qur’an, toleransi dalam sejarah Nabi, dan penerimaan 

terhadap budaya lokal. Hasil diskusi masing-masing kelompok 

kemudian dipresentasikan dan didiskusikan secara terbuka. 

Melalui metode jigsaw ini, peserta didik tidak hanya belajar 

dari pembina, tetapi juga dari sesama muallaf yang memiliki latar 

belakang berbeda. Hal ini menumbuhkan sikap saling menghargai, 

membuka ruang toleransi, dan menghindari klaim kebenaran tunggal. 

Seorang peserta menyampaikan pengalamannya: 

“Saya merasa sangat dihargai di sini. Saya boleh bertanya apa 

saja tanpa takut disalahkan. Bahkan waktu saya cerita 

pengalaman saya sebelum masuk Islam, mereka dengar dengan 

penuh hormat.”10 

 

Pendekatan dialogis juga diterapkan dalam bentuk kajian 

tematik, di mana muallaf diajak mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an dan 

hadis dengan konteks sosial saat ini. Misalnya, ketika membahas ayat 

tentang ukhuwah islamiyah, pembina mengaitkan dengan kehidupan 

bermasyarakat di Bali yang penuh keberagaman agama dan budaya. 

 
10 Wawancara dengan Muallaf bernama Elfi Sustariani, tanggal 25 Mei 2025, di Singaraja. 



101  

 

 

Tujuan dari metode ini adalah untuk memperkuat pemahaman bahwa 

ajaran Islam mendorong perdamaian, keadilan, dan penghargaan 

terhadap sesama manusia. 

Melalui penggunaan metode pembelajaran kritis dan dialogis, 

muallaf tidak hanya dibentuk menjadi Muslim yang taat secara ritual, 

tetapi juga mampu menjadi pribadi yang inklusif, adil dalam bersikap, 

serta memiliki daya nalar dalam memahami ajaran agama. Ini sejalan 

dengan semangat moderasi beragama yang menekankan bahwa 

keberagamaan tidak boleh menimbulkan eksklusivisme, intoleransi, 

apalagi kekerasan. 

Dengan demikian, metode pembelajaran kritis dan dialogis 

menjadi pilar penting dalam implementasi moderasi beragama di 

Muallaf Center Kabupaten Buleleng. Metode ini tidak hanya 

mendukung proses internalisasi nilai moderat, tetapi juga memperkuat 

kemampuan muallaf untuk hidup harmonis dalam masyarakat 

multikultural, tanpa kehilangan jati diri keislaman yang mereka peluk. 

Dalam rangka menginternalisasikan nilai-nilai moderasi 

beragama secara efektif, pembina di Muallaf Center Kabupaten 

Buleleng menggunakan pendekatan pembelajaran yang bersifat kritis 

dan dialogis. Pendekatan ini menjadi strategi utama dalam membangun 

keterbukaan berpikir, toleransi terhadap perbedaan, dan sikap adil 

dalam beragama di kalangan para muallaf. 

 



102  

 

 

1) Landasan Teoretis: Pendidikan Islam Berbasis Dialog dan Refleksi 

Konsep pendidikan dalam Islam pada dasarnya menekankan 

ta'dib (pembentukan akhlak dan kesadaran), bukan sekadar transfer 

pengetahuan (ta’lim). Menurut Abuddin Nata11, pendidikan Islam 

idealnya melibatkan peserta didik secara aktif agar mampu berpikir 

kritis, menyelami makna ajaran, dan menjadikannya sebagai 

panduan hidup dalam konteks sosial. Sementara itu, Zakiyuddin 

Baidhawy12 menekankan bahwa moderasi beragama dalam 

pendidikan Islam harus diinternalisasikan melalui pendekatan 

pembelajaran yang bersifat partisipatif, kontekstual, dan tidak 

indoktrinatif. 

Konsep tersebut selaras dengan gagasan “pendidikan 

transformatif” ala Paulo Freire, yang mengedepankan kesadaran 

kritis (conscientization) melalui proses dialog, refleksi, dan 

tindakan. Dalam konteks pendidikan untuk muallaf, pendekatan ini 

sangat tepat karena memungkinkan mereka membangun 

pemahaman keagamaan secara sadar dan bertanggung jawab, tanpa 

tekanan atau paksaan ideologis. 

2) Praktik di Lapangan: Diskusi Terbuka dan Kolaboratif 

Di Muallaf Center Kabupaten Buleleng, metode diskusi 

terbuka menjadi cara utama yang digunakan oleh pembina dalam 

menyampaikan materi keislaman. Dalam sesi ini, muallaf didorong 

 
11 Abuddin Nata, “Ilmu Pendidikan Islam”, (Jakarta: Prenada Media, 2016), 201. 
12 Zakiyuddin Baidhawy, “Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural” (Jakarta: Erlangga, 2005), 

86. 



103  

 

 

untuk mengemukakan pandangan, bertanya secara bebas, bahkan 

membandingkan pengalaman spiritual mereka sebelum dan sesudah 

masuk Islam. Ini sejalan dengan prinsip pembelajaran dialogis, di 

mana peserta didik tidak dianggap sebagai tabula rasa, tetapi 

sebagai individu yang memiliki pengalaman dan potensi untuk 

diperkaya, bukan dihapus. 

Salah satu pembina menyampaikan: 

“Diskusi terbuka kami lakukan agar mereka merasa punya 

tempat untuk bertanya dan mengekspresikan perasaan. Islam 

tidak datang untuk menghapus siapa mereka, tapi untuk 

menyempurnakan hati mereka.”13 
 

Diskusi ini juga sering dikombinasikan dengan kajian 

tematik, seperti tema toleransi dalam Islam, sejarah keragaman di 

zaman Nabi, serta prinsip keadilan dan kasih sayang. Pembina 

membimbing muallaf untuk melihat Islam sebagai agama yang 

membangun bukan merobohkan struktur sosial yang inklusif dan 

damai. 

3) Metode Jigsaw untuk Kolaborasi dan Empati 

Untuk mendorong keterlibatan aktif dan kolaborasi, pembina 

juga menerapkan metode jigsaw, yang merupakan bagian dari 

strategi pembelajaran kooperatif. Dalam praktiknya, peserta dibagi 

menjadi kelompok kecil dan diberi bagian materi berbeda untuk 

dipelajari dan kemudian diajarkan kembali kepada kelompok asal. 

Misalnya, dalam pembahasan tentang "Islam sebagai Rahmat bagi 

 
13 Wawancara dengan Ustadz Abdul Hamid, tanggal 10 April 2025, di Buleleng. 



104  

 

 

Semesta", satu kelompok membahas aspek kasih sayang Allah 

dalam Al-Qur’an, kelompok lain membahas toleransi dalam sejarah 

Nabi Muhammad SAW, dan kelompok lainnya fokus pada 

penerimaan Islam terhadap budaya lokal. 

Melalui metode ini, tidak hanya terjadi tukar-menukar 

informasi, tetapi juga tumbuh rasa empati, saling menghargai, dan 

kesadaran bahwa pemahaman agama bisa dikaji dari berbagai sudut 

pandang. Ini mendorong terbentuknya sikap adil dalam beragama 

tidak merasa superior, tetapi rendah hati dan terbuka. 

4) Efektivitas Metode dalam Menumbuhkan Moderasi 

Berdasarkan pengamatan dan wawancara, penggunaan 

metode kritis dan dialogis berdampak positif pada pemahaman 

keagamaan para muallaf. Mereka tidak hanya menjadi pribadi yang 

lebih percaya diri secara spiritual, tetapi juga menunjukkan sikap 

toleran terhadap perbedaan di sekeliling mereka. Ini terlihat dalam 

hasil evaluasi pembelajaran berupa refleksi tertulis, di mana banyak 

muallaf mengekspresikan rasa syukur karena bisa belajar Islam 

tanpa tekanan, serta kesadaran akan pentingnya menjaga hubungan 

baik dengan tetangga non-Muslim. 

Dengan demikian, metode pembelajaran kritis dan dialogis 

berperan besar dalam menyemai nilai-nilai moderasi beragama, 

baik pada tataran kognitif maupun sikap. Metode ini juga 

memberikan ruang yang luas bagi muallaf untuk membentuk 



105  

 

 

identitas keislaman mereka secara utuh: sebagai Muslim yang taat, 

namun tetap menjadi warga negara yang toleran dan berjiwa damai. 

c) Program Khusus Edukasi Moderasi 

Selain melalui pembelajaran reguler, Muallaf Center 

Kabupaten Buleleng juga melaksanakan berbagai program khusus 

sebagai bagian dari strategi penguatan moderasi beragama. Di antara 

program tersebut adalah ceramah tematik dan seminar tentang moderasi 

beragama, yang dilaksanakan secara berkala dan terstruktur. Program 

ini berfungsi sebagai pelengkap pembelajaran formal dan menjadi 

wadah efektif untuk memperluas wawasan keislaman muallaf secara 

kontekstual dan aplikatif. 

1) Ceramah Tematik Moderasi: Penyampaian Ajaran Islam Secara 

Inklusif 

Ceramah tematik menjadi salah satu media dakwah utama 

yang digunakan pembina untuk menanamkan nilai-nilai moderasi. 

Topik-topik yang diangkat dalam ceramah dirancang menyesuaikan 

dengan kebutuhan spiritual dan sosial muallaf, antara lain: 

a) Islam dan Toleransi Umat Beragama 

b) Membangun Ukhuwah Islamiyah dan Wathaniyah 

c) Islam Rahmatan lil ‘Alamin dalam Konteks Multikultural 

d) Sikap Adil dan Proporsional terhadap Perbedaan 

Ceramah-ceramah tersebut tidak hanya bersifat informatif, 

tetapi juga edukatif dan transformatif. Disampaikan dengan 



106  

 

 

pendekatan dialogis dan kontekstual, pembina senantiasa 

mengaitkan pesan-pesan keislaman dengan kondisi sosial 

masyarakat Bali yang plural dan heterogen. Hal ini penting agar 

muallaf memahami bahwa menjadi Muslim tidak berarti harus 

menjauh dari lingkungan yang berbeda keyakinan, melainkan justru 

menjadi pribadi yang mampu merawat harmoni sosial dengan sikap 

rendah hati dan kasih sayang. 

Sebagaimana disampaikan oleh salah satu pembina: 

“Ceramah kami arahkan pada upaya menyejukkan hati. Kita 

tidak ingin mereka berpindah agama dengan membawa 

kemarahan. Justru kita ingin mereka menjadi Muslim yang 

damai dan meneduhkan bagi orang lain.”14 
 

Ceramah biasanya dilakukan setelah sesi pengajian rutin atau 

pada momen-momen penting seperti peringatan Hari Besar Islam. 

Dalam pelaksanaannya, peserta diberi kesempatan untuk 

mengajukan pertanyaan dan berdialog langsung dengan 

penceramah, sehingga tidak hanya menjadi monolog satu arah. 

2) Seminar Moderasi Beragama: Wawasan Keislaman dalam Bingkai 

Kebangsaan 

Selain ceramah, Muallaf Center juga menyelenggarakan 

seminar moderasi beragama yang bersifat lebih akademik dan 

komprehensif. Seminar ini biasanya menghadirkan narasumber dari 

kalangan akademisi, penyuluh agama Islam Kementerian Agama, 

tokoh masyarakat, maupun praktisi dakwah yang kompeten dalam 

 
14 Wawancara dengan Ustadz Hizbullah Huda, tanggal 24 April 2025, di Singaraja. 



107  

 

 

isu moderasi. 

a) Topik yang diangkat dalam seminar lebih luas dan mendalam, 

seperti: 

b) Moderasi Beragama sebagai Strategi Merawat NKRI 

c) Peran Muallaf dalam Membangun Toleransi Antarumat 

d) Dakwah Islam Humanis dalam Konteks Minoritas 

e) Pencegahan Radikalisme melalui Pendidikan Islam Moderat 

Seminar dilaksanakan secara terbuka dan inklusif, tidak 

hanya diikuti oleh muallaf tetapi juga oleh komunitas Muslim lokal, 

sehingga menjadi media integrasi sosial dan penguatan jaringan 

antarumat Islam. Dalam forum ini, muallaf diberi ruang untuk 

menyampaikan aspirasi dan pengalaman mereka dalam menjalani 

proses spiritual dan sosial sebagai Muslim baru. Hal ini berdampak 

positif terhadap penguatan identitas keagamaan yang sehat dan 

seimbang. 

Dari data observasi, peserta seminar menunjukkan antusiasme 

tinggi, terutama karena pendekatan yang digunakan bersifat aplikatif 

dan menjawab realitas kehidupan mereka di tengah masyarakat yang 

mayoritas non-Muslim. Bahkan, dalam beberapa sesi, pembina 

mengundang tokoh agama lain (non-Muslim) untuk menyampaikan 

pandangan lintas iman tentang pentingnya toleransi, sehingga 

membuka ruang dialog antaragama secara sehat dan konstruktif. 

 



108  

 

 

3) Bakti Sosial dan Forum Silaturahmi Lintas Umat 

Selain kegiatan berbasis keagamaan, Muallaf Center juga 

mengadakan program bakti sosial dan silaturahmi lintas umat 

sebagai bentuk nyata dari moderasi beragama dalam ranah sosial. 

Berdasarkan hasil observasi peneliti pada kegiatan Bakti Sosial 

Ramadan 2024, tampak bahwa panitia Muallaf Center melibatkan 

masyarakat non-Muslim, terutama warga sekitar Masjid Jamik 

Singaraja, untuk bersama-sama membersihkan lingkungan dan 

berbagi paket sembako bagi warga kurang mampu tanpa 

memandang agama. 

Kegiatan ini mendapatkan apresiasi positif dari masyarakat 

setempat. Salah seorang tokoh masyarakat Hindu, I Nyoman Wira, 

menyampaikan kesannya: 

“Kami merasa senang, karena umat Islam di sini selalu 

terbuka dan ramah. Muallaf Center sering mengajak kami 

bekerja sama dalam kegiatan sosial. Ini membuat hubungan 

antarumat beragama menjadi lebih baik.”15 
 

Kegiatan sosial seperti ini secara langsung 

mengimplementasikan konsep ukhuwah insaniyah, yaitu 

persaudaraan kemanusiaan yang melampaui sekat-sekat agama dan 

budaya. Dalam perspektif teori, pendekatan semacam ini dapat 

dijelaskan melalui gagasan “social learning of faith” dari Peter L. 

Berger, yang menekankan bahwa pemahaman keagamaan yang 

 
15 Wawancara dengan I Nyoman Wira, tanggal 16 Mei 2025, di Singaraja. 



109  

 

 

autentik terbentuk melalui interaksi sosial yang bermakna.16 

Program-program khusus yang dijalankan oleh Muallaf 

Center tidak hanya memperkuat pengetahuan keagamaan para 

muallaf, tetapi juga membentuk karakter sosial yang terbuka, 

toleran, dan berempati. Aktivitas seperti ceramah, seminar, 

pelatihan, dan bakti sosial terbukti efektif dalam memperkokoh 

nilai-nilai moderasi beragama dalam praktik kehidupan nyata. 

Sementara dapat disimpulkan bahwa program khusus di 

Muallaf Center Buleleng berfungsi sebagai bridge of 

transformation, yaitu jembatan yang menghubungkan antara 

pemahaman teoretis tentang moderasi beragama dengan 

implementasinya dalam konteks sosial yang majemuk. Melalui 

kegiatan ini, para muallaf tidak hanya menjadi Muslim yang taat 

secara ritual, tetapi juga menjadi duta perdamaian dan toleransi di 

tengah masyarakat multikultural Bali. 

4) Dampak Program terhadap Internal Muallaf 

Berdasarkan hasil wawancara dan refleksi peserta, program 

ceramah dan seminar ini memberikan dampak signifikan terhadap: 

a) Peningkatan literasi keagamaan yang kontekstual 

b) Penguatan semangat kebangsaan dan cinta tanah air 

c) Peningkatan sikap toleran terhadap umat agama lain 

d) Penanaman prinsip keislaman yang humanis dan damai 

 
16 Peter L. Berger, The Social Reality of Religion, (London: Faber & Faber, 1999), 57. 



110  

 

 

e) Salah satu peserta seminar menyampaikan: 

“Setelah ikut seminar, saya merasa jadi lebih tenang 

menjalani hidup sebagai Muslim di Bali. Saya tahu 

sekarang bahwa menjadi Muslim tidak harus bermusuhan 

dengan tetangga yang beda agama.”17 

(Refleksi peserta seminar, Ketut Arifin, 10 Mei 2025) 

 

5) Penilaian Akademik 

Dalam perspektif pendidikan Islam, pelaksanaan ceramah dan 

seminar sebagai metode penyadaran keagamaan termasuk dalam 

strategi penguatan nilai melalui edukasi nonformal. Menurut 

Zamaksyari Dhofier18, pendidikan Islam harus memfasilitasi proses 

internalisasi nilai-nilai secara utuh, baik melalui institusi formal 

maupun program nonformal seperti ceramah, halaqah, dan majelis 

ilmiah. Dengan demikian, program ini selaras dengan pendekatan 

andragogi, yakni pembelajaran orang dewasa yang menekankan 

kemandirian berpikir dan kesadaran sosial. 

Program khusus berupa ceramah dan seminar moderasi 

beragama di Muallaf Center Kabupaten Buleleng terbukti menjadi 

instrumen penting dalam proses internalisasi nilai-nilai keislaman 

yang moderat. Dengan pendekatan yang partisipatif dan dialogis, 

program ini mendukung pembentukan karakter muallaf yang 

inklusif, toleran, serta siap berkontribusi positif dalam masyarakat 

majemuk secara harmonis dan damai. 

 

 
17 Refleksi Peserta Seminar, Ketut Arifin, tanggal 10 Mei 2025, di Singaraja. 
18 Zamaksyari Dhofier, “Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya Mengenai Masa 

Depan Indonesia”, (Jakarta: LP3ES, 2011), 125. 



111  

 

 

d) Kolaborasi dengan Penyuluh Agama dan Pemangku Kebijakan 

Lokal 

Pelaksanaan pendidikan Islam yang moderat di Muallaf Center 

Kabupaten Buleleng tidak berlangsung dalam ruang tertutup, melainkan 

dibangun di atas fondasi kolaborasi dengan berbagai pemangku 

kepentingan, terutama penyuluh agama Islam dan pemangku kebijakan 

lokal. Kolaborasi ini menjadi strategi penting dalam memperkuat 

moderasi beragama, khususnya dalam konteks masyarakat Bali yang 

sangat plural dan sensitif terhadap isu-isu keberagamaan. 

1) Peran Penyuluh Agama Islam sebagai Mitra Strategis 

Penyuluh agama Islam dari Kementerian Agama memiliki 

peran sentral dalam mendampingi dan mengarahkan pendidikan 

keagamaan di Muallaf Center. Mereka tidak hanya memberikan 

materi keislaman secara normatif, tetapi juga memfasilitasi 

penguatan nilai-nilai moderasi, seperti toleransi, anti-radikalisme, 

cinta tanah air, dan penghargaan terhadap budaya lokal. 

Beberapa kontribusi penyuluh agama antara lain: 

a) Menyusun materi pembinaan keislaman yang sesuai dengan 

prinsip moderasi. 

b) Memberikan pelatihan kepada pembina lokal agar 

menyampaikan dakwah dengan pendekatan yang inklusif dan 

tidak konfrontatif. 

c) Menjadi jembatan komunikasi antara Muallaf Center dan 



112  

 

 

instansi pemerintah. 

Kolaborasi ini sejalan dengan program nasional Moderasi 

Beragama yang dicanangkan oleh Kementerian Agama RI sebagai 

strategi mencegah ekstremisme keagamaan dan memperkuat kohesi 

sosial. Seorang penyuluh agama menyampaikan: 

“Kami ingin memastikan bahwa pembinaan kepada muallaf 

tidak keluar dari semangat Islam yang ramah. Bukan Islam 

yang marah. Maka pendekatannya harus edukatif, bukan 

indoktriner.”19 
 

 

Penyuluh juga aktif menjadi narasumber dalam seminar dan 

pelatihan, serta mengawasi kurikulum pembinaan agar tidak 

menyimpang dari nilai-nilai kebangsaan dan kerukunan antar umat. 

Dalam konteks pembinaan muallaf, penyuluh agama Islam 

memiliki peran yang sangat penting sebagai jembatan antara 

kebijakan pemerintah dan masyarakat sasaran. Berdasarkan hasil 

wawancara dengan Hj. Lilik Hidayati, S.Ag., M.Pd.I, selaku 

Penyuluh Agama Islam Fungsional Kemenag Kabupaten Buleleng, 

kegiatan pembinaan muallaf di Muallaf Center selalu melibatkan 

penyuluh baik secara langsung maupun tidak langsung: 

“Kami dari Kemenag Buleleng melalui para penyuluh 

senantiasa mendampingi kegiatan pembinaan di Muallaf 

Center. Biasanya kami memberikan materi terkait wawasan 

kebangsaan, keislaman yang moderat, dan juga bimbingan 

terkait administrasi keagamaan muallaf. Tujuannya agar 

mereka tidak hanya paham agama, tapi juga merasa menjadi 

bagian dari bangsa.”20 

 

 
19 Wawancara dengan pembina, Muzammil, tanggal 24 Mei 2025, di Singaraja. 
20 Wawancara dengan Hj. Lilik Hidayati, tanggal 18 April 2025, di Singaraja. 



113  

 

 

Penyuluh agama memainkan peran sebagai pendamping 

spiritual, konselor sosial, sekaligus fasilitator integrasi muallaf ke 

dalam masyarakat. Pendampingan ini dilakukan melalui kegiatan 

rutin seperti pengajian tematik, diskusi kelompok, dan kunjungan 

rumah muallaf (home visit). Kehadiran penyuluh memperkuat 

dimensi moderasi beragama dengan mengajarkan Islam secara 

wasathiyah, yaitu Islam yang seimbang, toleran, dan kontekstual 

sesuai budaya lokal. 

2) Dukungan Pemangku Kebijakandan Tokoh Masyarakat 

Selain penyuluh agama, Muallaf Center juga menjalin 

hubungan baik dengan pemerintah daerah, terutama melalui Kantor 

Kementerian Agama Kabupaten Buleleng, Forum Kerukunan Umat 

Beragama (FKUB), dan tokoh masyarakat setempat. Sinergi ini 

penting untuk menciptakan lingkungan sosial yang mendukung 

keberadaan muallaf serta menghindari potensi konflik horizontal. 

a) Bentuk dukungan yang diberikan antara lain: 

b) Fasilitasi tempat kegiatan seminar dan pelatihan keagamaan. 

c) Pemberian bantuan logistik dan administrasi untuk kegiatan 

pembinaan muallaf. 

d) Pelibatan tokoh lintas agama dalam dialog antarumat. 

e) Penyusunan rekomendasi kebijakan agar pembinaan muallaf 

tidak menimbulkan resistensi dari komunitas lokal. 

Kolaborasi ini membangun iklim sosial yang harmonis, di 



114  

 

 

mana identitas keislaman para muallaf diterima tanpa menimbulkan 

ketegangan dengan komunitas sekitarnya. Hal ini menjadi bukti 

bahwa moderasi beragama bukan hanya konsep teologis, tetapi juga 

praksis sosial yang membutuhkan kerja sama antar-elemen 

masyarakat. 

Seorang tokoh adat menyampaikan pandangannya: 

“Kami di Bali terbiasa hidup berdampingan. Selama muallaf 

menjalani kehidupan barunya dengan tenang dan menghargai 

lingkungan, kami sangat menghormatinya.”21 

 

Kolaborasi kelembagaan antara Muallaf Center dan 

Kemenag Kabupaten Buleleng menjadi faktor kunci dalam menjaga 

keberlanjutan program moderasi beragama. Berdasarkan hasil 

wawancara dengan H. Ismail, Kepala Seksi Bimbingan Masyarakat 

Islam Kemenag Buleleng, disebutkan bahwa Kemenag memberikan 

dukungan penuh terhadap setiap kegiatan pembinaan muallaf: 

“Kami memandang Muallaf Center sebagai mitra strategis 

dalam implementasi program moderasi beragama di tingkat 

lokal. Karena itu, kami memberikan pembinaan, dukungan 

moral, dan fasilitasi kegiatan, baik dalam bentuk pelatihan, 

bantuan literatur, maupun penguatan kelembagaan.”22 
 

 

Kemenag berperan sebagai regulator dan pengarah 

kebijakan, memastikan agar setiap kegiatan pembinaan muallaf 

selaras dengan Rencana Aksi Nasional Moderasi Beragama (RAN 

MB) yang telah ditetapkan oleh pemerintah.23 Dalam dokumen 

 
21 Wawancara dengan Tokoh Adat, Ketut Sulandra, tanggal 7 Mei 2025, di Singaraja. 
22 Wawancara dengan H. Ismail, tanggal 19 Mei 2025, di Singaraja. 
23 Kementerian Agama Republik Indonesia, Rencana Aksi Nasional Moderasi Beragama 2020–2024, 

(Jakarta: Kemenag RI, 2020), 15. 



115  

 

 

resmi tersebut ditegaskan bahwa penguatan moderasi beragama 

harus dilakukan melalui sinergi antar pemangku kepentingan, 

termasuk lembaga keagamaan masyarakat. 

Sinergi ini diwujudkan dalam bentuk bimbingan teknis bagi 

pengurus Muallaf Center, pemberian materi pelatihan bagi para 

ustadz, serta penyediaan narasumber ahli dalam kegiatan seminar 

dan pelatihan. Berdasarkan observasi peneliti, Kemenag juga turut 

memantau perkembangan spiritual dan sosial para muallaf melalui 

sistem pelaporan berkala, sehingga setiap persoalan lapangan dapat 

segera ditangani dengan pendekatan persuasif. 

3) Dampak Kolaborasi terhadap Penguatan Moderasi 

Kolaborasi antara Muallaf Center, penyuluh agama, dan 

pemangku kebijakan lokal menghasilkan dampak positif yang 

signifikan, antara lain: 

a) Terbentuknya jaringan komunikasi yang efektif untuk 

merespons isu-isu sensitif terkait perpindahan agama. 

b) Terhindarnya stigma sosial terhadap muallaf, karena mereka 

dibina dalam konteks yang penuh toleransi. 

c) Meningkatnya kepercayaan publik terhadap lembaga keagamaan 

Islam di daerah minoritas. 

d) Terlaksananya program pembinaan yang akomodatif terhadap 

nilai-nilai lokal, tanpa mengurangi prinsip keislaman. 

Menurut perspektif pendidikan Islam, kolaborasi ini 



116  

 

 

menunjukkan bahwa pendidikan keagamaan tidak bisa dilepaskan 

dari struktur sosial dan politik yang mengitarinya. Hal ini diperkuat 

oleh pemikiran Azyumardi Azra24, yang menyatakan bahwa 

pembaruan pendidikan Islam harus bersifat integratif, dialogis, dan 

berbasis realitas sosial. 

Kolaborasi antara Muallaf Center dengan penyuluh agama 

dan pemangku kebijakan lokal membuktikan bahwa implementasi 

moderasi beragama memerlukan pendekatan multi-aktor dan multi-

level. Moderasi tidak hanya ditanamkan di ruang kelas atau masjid, 

tetapi juga dibangun melalui komunikasi lintas institusi dan 

pemeliharaan relasi sosial yang sehat. Dengan adanya sinergi ini, 

proses pendidikan Islam pada muallaf menjadi lebih kontekstual, 

inklusif, dan responsif terhadap tantangan keberagamaan di tengah 

masyarakat majemuk seperti Bali. 

4) Analisis dan Implikasi Kolaborasi 

Dari hasil temuan di lapangan, dapat disimpulkan bahwa 

kolaborasi antara Muallaf Center, Kemenag, penyuluh agama, dan 

tokoh lokal merupakan model sinergi integratif yang memperkuat 

implementasi moderasi beragama di Kabupaten Buleleng. 

Pendekatan ini tidak hanya menekankan pada dimensi pembelajaran 

agama, tetapi juga aspek sosial, budaya, dan kebijakan publik. 

Dalam perspektif teori pendidikan Islam, model kolaborasi 

 
24 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: “Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru”, (Jakarta: 

Wacan Ilmu, 2006), 181. 



117  

 

 

ini selaras dengan konsep “pendidikan transformatif” sebagaimana 

dikemukakan oleh Paulo Freire (2008), yaitu pendidikan yang tidak 

hanya mentransfer pengetahuan tetapi juga memberdayakan 

manusia agar kritis, adaptif, dan berdaya sosial.25 Dengan demikian, 

program moderasi beragama yang dijalankan melalui jaringan 

kolaboratif ini mampu menciptakan dampak berkelanjutan terhadap 

proses integrasi sosial muallaf. 

2. Kontribusi Implementasi Moderasi Beragama terhadap Adaptasi 

Sosial dan Keberagamaan Muallaf  

Implementasi moderasi beragama dalam pendidikan agama 

Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng tidak hanya memberikan 

pengaruh dalam ranah kognitif dan spiritual, tetapi juga berdampak 

besar pada aspek adaptasi sosial dan keberagamaan muallaf. Dalam 

konteks masyarakat Bali yang majemuk dan sarat nilai-nilai kearifan 

lokal, pendekatan keagamaan yang moderat terbukti menjadi kunci 

dalam membantu muallaf menjalani kehidupan baru mereka secara 

lebih damai, seimbang, dan diterima secara sosial. 

1) Adaptasi Sosial yang Inklusif dan Relasional 

Salah satu tantangan besar yang dihadapi oleh muallaf 

adalah proses penyesuaian diri dengan lingkungan sosial yang 

sebelumnya memiliki identitas keagamaan berbeda. Di sinilah 

nilai-nilai toleransi, keterbukaan, dan sikap adil yang diajarkan 

 
25 Paulo Freire, Education for Critical Consciousness, (New York: Continuum, 2008), 91. 



118  

 

 

melalui pendekatan moderasi beragama menjadi sangat relevan. 

Melalui pembinaan yang tidak ekstrem, tidak eksklusif, dan tidak 

memusuhi kelompok lain, muallaf dibimbing untuk menjadi 

pribadi yang mampu tetap berhubungan baik dengan keluarga dan 

komunitas lamanya, sambil tetap berpegang teguh pada ajaran 

Islam. 

Pembelajaran tentang pentingnya menjaga harmoni sosial, 

menghargai perbedaan, dan menghindari provokasi keagamaan 

menjadi bagian integral dari pendidikan agama Islam di Muallaf 

Center. Hal ini diperkuat dengan teladan dari para ustadz dan 

pembina yang secara konsisten mengedepankan pendekatan 

persuasif dan penuh kasih sayang. 

Ustadz Muhammad Muhlis, salah seorang pengurus dan 

pembina aktif di Muallaf Center, menyampaikan: 

“Kami di sini tidak hanya mengajarkan syariat Islam, tapi 

juga bagaimana mereka bisa tetap hidup damai bersama 

tetangganya yang beda keyakinan. Islam itu bukan 

tembok, tapi jembatan. Maka, kami arahkan para muallaf 

agar tidak terputus dari lingkungan sosialnya, tapi justru 

menjadi teladan dalam akhlak dan kesantunan.”26 

 

Pendekatan ini berhasil mengikis potensi keterasingan dan 

stigma yang seringkali dialami muallaf pasca-konversi, serta 

membangun jembatan dialog yang sehat antara mereka dan 

masyarakat sekitarnya. 

 

 
26 Wawancara dengan Ustadz Muhammad Muhlis, tanggal 9 Mei 2025, di Singaraja. 



119  

 

 

2) Penguatan Identitas Keberagamaan yang Seimbang 

Selain adaptasi sosial, kontribusi besar lainnya dari 

implementasi moderasi beragama adalah dalam membentuk 

identitas keberagamaan muallaf yang utuh, seimbang, dan tidak 

ekstrem. Para muallaf dibimbing untuk mengenal Islam bukan 

melalui narasi ketakutan atau kebencian, melainkan melalui 

pemahaman bahwa Islam adalah agama kasih sayang (rahmatan lil 

‘alamin), keadilan, dan toleransi. 

Dengan demikian, identitas keislaman yang terbentuk 

bukan identitas yang eksklusif atau antagonis terhadap kelompok 

lain, tetapi identitas yang spiritual namun bersifat sosial inklusif. 

Mereka merasa menjadi bagian dari umat Islam, namun tetap 

menjadi anggota masyarakat Bali yang ramah, terbuka, dan saling 

menghormati. 

Beberapa muallaf dalam wawancara menyampaikan 

bahwa mereka merasa lebih tenang menjalani kehidupan baru 

sebagai Muslim karena tidak diminta untuk “memutus” masa 

lalunya, melainkan membangun masa depan dengan bekal 

keimanan yang damai dan terbuka. Sikap ini sangat penting dalam 

konteks daerah yang mayoritas non-Muslim, di mana sikap 

keagamaan yang keras dan konfrontatif dapat menimbulkan 

ketegangan sosial. 

 



120  

 

 

3) Integrasi Sosial-Religius yang Berkelanjutan 

Penerapan nilai-nilai moderasi beragama juga mendukung 

terciptanya integrasi sosial-religius yang berkelanjutan. Melalui 

metode pembelajaran yang dialogis, program khusus seperti 

ceramah dan seminar, serta kerja sama dengan pemangku 

kebijakan lokal, muallaf tidak hanya diberi pemahaman agama 

yang benar, tetapi juga dibantu untuk menjadi bagian aktif dari 

masyarakat multikultural Bali. 

Hal ini berdampak positif terhadap persepsi masyarakat 

lokal terhadap Islam dan komunitas muallaf. Tidak sedikit tokoh 

masyarakat yang memberikan apresiasi terhadap pendekatan 

pembinaan yang santun dan tidak provokatif. Bahkan, beberapa 

komunitas lokal menjalin hubungan kerja sama dengan Muallaf 

Center untuk kegiatan sosial lintas agama seperti bakti sosial, 

donasi bencana, atau dialog kebudayaan. 

Implementasi moderasi beragama dalam pendidikan 

muallaf telah memberikan kontribusi nyata terhadap adaptasi sosial 

dan keberagamaan mereka. Dengan pendekatan yang damai, 

inklusif, dan berwawasan kebangsaan, muallaf dapat menjalani 

kehidupan barunya sebagai Muslim tanpa mengalami keterasingan, 

konflik sosial, atau ekstremisme keagamaan. Sebaliknya, mereka 

menjadi agen perdamaian yang menjembatani nilai-nilai Islam dan 

realitas sosial yang majemuk. Pernyataan Ustadz Muhammad 



121  

 

 

Muhlis menegaskan bahwa Islam yang diajarkan di Muallaf Center 

bukan Islam yang memisahkan, tetapi yang menghubungkan antara 

iman dan kemanusiaan, antara keyakinan dan kebangsaan. 

4) Transformasi Spiritualitas dan Keberagamaan 

Moderasi beragama juga berkontribusi pada perubahan 

paradigma keberagamaan muallaf yang lebih reflektif dan 

berkesadaran. Dalam pengamatan peneliti, banyak muallaf yang 

pada awalnya memandang Islam sebatas ritual, kini mulai 

memahami agama sebagai sistem nilai yang mendorong 

kemaslahatan dan keadilan sosial. 

Salah satu narasumber, Lilis Suprihatini Zemke, pengurus 

Yayasan Bali Muallaf Development, menyatakan: 

“Moderasi beragama bagi kami bukan teori, tapi praktik. 

Kami lihat banyak muallaf yang dulu kaku, sekarang jadi 

lebih lembut, lebih sabar, dan lebih aktif dalam kegiatan 

sosial. Mereka berislam tanpa meninggalkan nilai-nilai 

kearifan lokal.”27 
 

 

Hal ini menunjukkan bahwa implementasi moderasi 

beragama berperan dalam membentuk spiritualitas Islam yang 

inklusif, sebagaimana diungkapkan oleh Nurcholish Madjid bahwa 

Islam yang sejati adalah Islam yang menebar rahmat bagi seluruh 

alam (rahmatan lil ‘alamin).28 Dengan demikian, para muallaf di 

Buleleng tidak hanya mengalami perubahan identitas keagamaan, 

tetapi juga mengalami spiritual transformation menuju 

 
27 Wawancara dengan Lilis Suprihatini Zemke, tanggal 24 Mei 2025, di Singaraja. 
28 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah Keimanan, 

Kemanusiaan dan Kemodernan, (Jakarta: Paramadina, 1992), 176. 



122  

 

 

keberagamaan yang lebih matang, rasional, dan sosial. 

3. Strategi dalam Implementasi Moderasi Beragama untuk 

Meningkatkan Keberdayaan Sosial Muallaf 

Keberdayaan sosial merupakan salah satu indikator keberhasilan 

pembinaan keagamaan terhadap muallaf. Dalam konteks Muallaf Center 

Kabupaten Buleleng, strategi implementasi moderasi beragama tidak 

hanya diarahkan untuk membentuk pemahaman keagamaan yang toleran, 

tetapi juga untuk meningkatkan kapasitas sosial, partisipasi komunitas, 

serta kemandirian hidup para muallaf. Dengan kata lain, moderasi 

beragama dijalankan bukan sekadar sebagai kerangka ideologis, melainkan 

juga sebagai alat pemberdayaan sosial yang transformatif. 

a) Pendekatan Humanis dalam Penguatan Mental dan Psikososial 

Strategi pertama yang dijalankan adalah dengan 

mengedepankan pendekatan humanis dalam pembinaan. Para pembina 

dan ustadz membangun relasi personal yang hangat dengan para 

muallaf, memahami latar belakang psikologis dan sosial mereka, serta 

mendampingi proses spiritual mereka dengan penuh empati. 

Pendekatan ini bertujuan untuk menghindari alienasi dan tekanan 

mental yang kerap dialami muallaf setelah berpindah keyakinan. 

Dengan membangun suasana yang aman dan suportif, para 

muallaf merasa dihargai sebagai manusia seutuhnya. Hal ini 

berdampak pada tumbuhnya kepercayaan diri, kemampuan untuk 

beradaptasi dengan komunitas baru, serta kesiapan untuk berkontribusi 



123  

 

 

dalam kehidupan sosial. 

b) Integrasi Nilai Moderat dalam Pembinaan Sosial-Keagamaan 

Nilai-nilai moderasi seperti toleransi, inklusivitas, keadilan, 

dan keseimbangan tidak hanya diajarkan secara konseptual, tetapi juga 

diinternalisasi melalui kegiatan sosial yang melibatkan muallaf secara 

langsung. Di antara program tersebut adalah: 

1) Pelibatan muallaf dalam kegiatan lintas agama dan sosial 

kemasyarakatan seperti gotong royong, peringatan hari besar 

nasional, dan kegiatan donor darah. 

2) Pemberdayaan ekonomi berbasis komunitas, misalnya pelatihan 

kewirausahaan, kerajinan tangan, dan pelatihan keterampilan dasar. 

3) Dialog komunitas untuk membangun narasi keislaman yang damai 

dan menghargai keberagaman. 

Dengan keterlibatan aktif ini, muallaf tidak hanya menjadi 

penerima manfaat, tetapi juga menjadi pelaku sosial yang memiliki 

peran dan posisi dalam masyarakat luas. 

c) Jaringan Sosial dan Kelembagaan 

Strategi selanjutnya adalah membangun jaringan kolaboratif 

antara Muallaf Center dengan lembaga lain seperti: 

1) Kantor Urusan Agama (KUA) dan Kementerian Agama 

2) Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) 

3) Organisasi sosial dan keagamaan lokal 

4) Pelaku usaha lokal dan Lembaga Pelatihan Kerja (LPK) 



124  

 

 

Kolaborasi ini difokuskan pada dua tujuan: pertama, untuk 

menciptakan ekosistem yang mendukung kehidupan muallaf secara 

spiritual dan sosial; dan kedua, untuk menyediakan akses pada sumber 

daya yang dibutuhkan muallaf, baik dalam bentuk edukasi, pelatihan, 

maupun pendampingan usaha. 

Dengan adanya penguatan jejaring ini, para muallaf tidak lagi 

merasa terisolasi, melainkan merasa menjadi bagian dari struktur sosial 

yang lebih besar dan mendukung. 

d) Pelatihan Moderasi sebagai Investasi Jangka Panjang 

Sebagai bagian dari strategi jangka panjang, Muallaf Center 

juga menyelenggarakan pelatihan internal tentang moderasi beragama, 

tidak hanya bagi muallaf, tetapi juga bagi pembina dan pengurus 

lembaga. Materi pelatihan mencakup: 

1) Pemahaman Islam wasathiyah (moderat) dalam konteks Indonesia. 

2) Strategi komunikasi damai dan empatik dalam berdakwah. 

3) Pencegahan radikalisme dan penyikapan terhadap provokasi 

agama. 

Pelatihan ini bertujuan agar semua pihak yang terlibat dalam 

pembinaan memiliki visi yang sama dalam memajukan muallaf secara 

utuh, serta mampu menjadi fasilitator keberdayaan sosial yang 

berlandaskan nilai keislaman yang ramah dan adaptif. 

Strategi implementasi moderasi beragama di Muallaf Center 

Kabupaten Buleleng diarahkan tidak hanya untuk membentuk 



125  

 

 

pemahaman keislaman yang moderat, tetapi juga untuk memperkuat 

daya sosial, ekonomi, dan kultural para muallaf. Melalui pendekatan 

humanis, integrasi nilai moderat dalam kegiatan sosial, penguatan 

jejaring lembaga, serta pelatihan berkelanjutan, muallaf didorong 

untuk menjadi Muslim yang tidak hanya kokoh secara iman, tetapi 

juga mandiri, produktif, dan kontributif dalam masyarakat majemuk. 

Dengan demikian, moderasi beragama menjadi jembatan antara 

spiritualitas dan pemberdayaan, antara keyakinan dan penghidupan 

yang bermartabat. 

B. Temuan Penelitian  

Beberapa temuan penelitian yang telah peneliti kumpulkan adalah 

sebagai berikut: 

1. Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam di 

Muallaf Center Kabupaten Buleleng 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa implementasi moderasi 

beragama pada pembelajaran PAI di Muallaf Center Kabupaten Buleleng 

berlangsung melalui tiga mekanisme utama: 

(1) Insersi nilai moderasi dalam materi dan modul ajar, 

(2) Metode pembelajaran kritis-dialogis, dan 

(3) Program khusus edukasi moderasi beragama. 

Pertama, insersi nilai moderasi dalam materi PAI terlihat jelas pada 

modul pembelajaran di Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja, Muallaf 

Center PP Istiqlal, dan Bali Muallaf Development. Para pembina 



126  

 

 

menyebut bahwa materi seperti akhlak sosial, fiqh lintas madzhab, sejarah 

Islam, dan akidah disusun dengan menonjolkan nilai toleransi, sikap 

terbuka, dan penghargaan terhadap kebudayaan lokal. Ustadz Muhlis 

(Muallaf Center Masjid Jamik) menegaskan bahwa muallaf harus 

memahami Islam secara damai, bukan tekstual dan eksklusif”. Materi 

Modul Ajar juga memasukkan tema moderasi secara eksplisit, seperti 

Islam rahmatan lil ‘alamin, ukhuwah wathaniyyah, dan penghargaan 

budaya Bali. 

Kedua, metode pembelajaran didominasi dialog terbuka, studi 

kasus, dan problem-based learning. Para pembina lebih menekankan 

argumentasi kritis ketimbang ceramah satu arah. Observasi peneliti 

memperlihatkan bahwa peserta muallaf diberi ruang mengungkapkan 

pengalaman kehidupan beragamanya, termasuk kesulitan sosial setelah 

berpindah keyakinan. Pendekatan dialogis menjadi medium penting untuk 

menanamkan moderasi beragama secara alami dan kontekstual. 

Ketiga, ketiga Muallaf Center menyelenggarakan program khusus 

seperti kelas moderasi, pendampingan lintas agama, kunjungan sosial, dan 

kelas budaya Bali. Program ini bertujuan memperkuat kemampuan muallaf 

untuk berinteraksi harmonis dalam masyarakat heterogen Bali. 

Berikut hasil analisis peneliti terhadap temuan tersebut diatas: 

Temuan implementasi di atas menunjukkan bahwa moderasi 

beragama tidak diajarkan sebagai materi berdiri sendiri, melainkan 

diintegrasikan ke seluruh proses pembelajaran PAI. Hal ini sesuai dengan 



127  

 

 

teori integratif dalam pendidikan Islam yang menekankan keselarasan 

antara ajaran agama dan realitas sosial. 

Insersi nilai toleransi, akomodatif terhadap budaya lokal, dan anti-

kekerasan sejalan dengan indikator moderasi beragama versi Kemenag 

Tahun 2019. Penggunaan metode dialogis sesuai dengan konsep Paulo 

Freire tentang pendidikan praksis, yaitu pendidikan yang memanusiakan 

dan membebaskan melalui dialog. Dalam konteks pendidikan Islam, 

metode ini mendekati prinsip ta’līm, tarbiyah, dan ta’dīb yang 

menekankan keseimbangan intelektual, moral, dan sosial. 

Program khusus moderasi menunjukkan penerjemahan moderasi 

beragama ke dalam praktik sosial, bukan sekadar wacana kognitif. 

Artinya, Muallaf Center menjalankan moderasi sebagai habitus, bukan 

hanya sebagai ajaran. 

Aspek Implementasi Temuan Lapangan 

1. Insersi nilai moderasi 

dalam materi & modul ajar 

- Nilai toleransi, kebangsaan, anti-kekerasan, 

dan budaya lokal disisipkan dalam materi PAI. 

- Modul menekankan rahmatan lil ‘alamin, 

ukhuwah wathaniyyah, dan pemahaman sosial 

budaya Bali. 

2. Metode pembelajaran 

kritis-dialogis 

- Pembelajaran dilakukan melalui dialog 

terbuka, studi kasus, diskusi, tanya jawab 

bebas, dan refleksi pengalaman muallaf. 

- Muallaf bebas bertanya tanpa takut dihakimi. 

3. Program/kegiatan - Seminar dan dialog “kebangsaan dan 

moderasi beragama”, kunjungan sosial, dialog 

lintas iman, dan pelaksanaan budaya Bali. 

- Program konseling membantu muallaf 

memahami kehidupan plural di Bali. 

 



128  

 

 

2. Kontribusi Implementasi Moderasi Beragama terhadap Adaptasi 

Sosial dan Keberagamaan Muallaf 

Data lapangan menunjukkan bahwa implementasi moderasi 

beragama memberi kontribusi signifikan bagi dua aspek utama kehidupan 

muallaf Buleleng: 

a) Adaptasi sosial yang harmonis 

Muallaf melaporkan lebih percaya diri berinteraksi dengan 

masyarakat Hindu Bali setelah mendapatkan pendampingan moderasi. 

Ada penguatan kemampuan komunikasi, pemahaman budaya lokal, 

serta kemampuan mengelola stigma konversi. 

b) Penguatan identitas keberagamaan yang inklusif 

Muallaf tidak lagi mengalami kebingungan identitas 

keislaman. Mereka memahami Islam yang ramah, bukan ekstrem. 

Keberagamaan mereka menjadi lebih stabil, dewasa, dan adaptif. 

Wawancara dengan Kepala Bimas Kemenag Buleleng 

menunjukkan bahwa Muallaf Center yang mengusung moderasi 

membantu mengurangi gesekan sosial akibat konversi agama. 

Pendampingan PAI berbasis moderasi berfungsi sebagai jembatan sosial 

antara muallaf dengan masyarakat sekitar. 

Kontribusi tersebut menunjukkan bahwa moderasi beragama 

berperan sebagai mekanisme social integration bagi muallaf. Teori 

adaptasi sosial dari Kim menekankan bahwa individu membutuhkan 

dukungan lingkungan, kemampuan komunikasi, dan stabilitas identitas 



129  

 

 

untuk beradaptasi. Ketiga unsur ini ditemukan di Muallaf Center. 

Secara keagamaan, identitas inklusif yang terbentuk sejalan dengan 

teori inclusive Islam dan Islam Wasathiyah, yang menekankan 

keseimbangan antara teks dan konteks. Implementasi moderasi juga 

selaras dengan konsep ukhuwah basyariyyah, ukhuwah wathaniyyah, dan 

sirah nabawiyyah dalam konteks hidup damai dengan masyarakat non-

Muslim. 

Bidang Kontribusi Temuan Lapangan 

1. Adaptasi sosial yang harmonis - Muallaf lebih percaya diri berinteraksi 

dengan masyarakat Hindu Bali. 

- Terjadi peningkatan kemampuan 

komunikasi lintas budaya. 

- Stigma sosial akibat konversi dapat 

dikelola dengan lebih baik. 

2. Penguatan identitas 

keberagamaan yang inklusif 

- Muallaf tidak lagi kaku memahami 

agama, tetapi fleksibel dan dewasa. 

- Memahami Islam damai, moderat, dan 

adaptif. 

 

3. Strategi Implementasi Moderasi Beragama untuk Meningkatkan 

Keberdayaan Sosial Muallaf 

Hasil penelitian menemukan tiga strategi utama: 

a) Pendekatan edukatif-transformatif, yaitu mengintegrasikan moderasi 

dalam modul PAI, membangun ruang dialog, dan menanamkan 

kemampuan berpikir kritis. 

b) Pendekatan kolaboratif, bekerja sama dengan penyuluh agama, tokoh 

adat, kelian banjar, dan pemerintah daerah untuk memperluas 

lingkungan pendukung bagi muallaf. 



130  

 

 

c) Pendekatan pemberdayaan berbasis komunitas, yaitu program 

ekonomi, pelatihan keterampilan, forum penguatan keluarga muallaf, 

dan komunitas dukungan psikososial. 

Secara analitis, strategi-strategi tersebut konsisten dengan teori 

pemberdayaan komunitas (community empowerment). Pendekatan 

kolaboratif memperlihatkan bahwa moderasi beragama dipahami bukan 

hanya isu teologis, tetapi juga modal sosial untuk memperkuat jejaring 

relasional muallaf. 

Pendekatan edukatif-transformatif selaras dengan teori pendidikan 

Islam kontemporer yang menekankan life-long learning, contextual 

teaching, dan experiential learning. 

Dari perspektif sosial, penguatan komunitas muallaf mendorong 

terbentuknya social agency, yaitu kemampuan muallaf membuat 

keputusan, menyelesaikan masalah, dan membangun relasi sosial 

produktif. 

Bab IV menegaskan bahwa implementasi moderasi beragama di 

Muallaf Center Buleleng tidak hanya berlangsung pada level materi ajar, 

tetapi menjadi mekanisme integral dalam pembinaan PAI, pembentukan 

identitas keagamaan, dan pemberdayaan sosial muallaf. Analisis 

menunjukkan bahwa temuan di lapangan koheren dengan teori moderasi 

beragama, teori pendidikan Islam, teori adaptasi sosial, dan model 

pemberdayaan komunitas. 

 



131  

 

 

Jenis Strategi Temuan Lapangan 

1. Strategi edukatif-transformatif - Moderasi dimasukkan ke modul PAI. 

- Ruang dialog dibangun agar muallaf 

mampu berpikir kritis. 

2. Strategi kolaboratif - Kerja sama dengan penyuluh agama, 

kelian banjar, tokoh Hindu lokal, dan 

Kemenag. 

- Ekosistem sosial yang ramah muallaf 

dibangun bersama. 

3. Strategi pemberdayaan 

berbasis komunitas 

- Pelatihan keterampilan, pendampingan 

ekonomi, mentoring psikososial, rumah 

singgah muallaf. 

- Mengurangi ketergantungan muallaf pada 

pihak luar. 

 

Berdasarkan informasi atau data yang telah peneliti sajikan melalui 

observasi, wawancara, dan juga kajian dokumen, maka dapat diketahui bahwa 

hasil temuan dari fokus penelitian Implementasi Moderasi Beragama dalam 

Pendidikan Agama Islam pada Muallaf Center Kabupaten Buleleng, adalah 

sebagai berikut: 

Tabel 4.1. 

Karakteristik Implementasi 

Moderasi Beragama dalam PAI di Muallaf Center Buleleng Bali 

 
 

 

No. 

 

Indikator 

Moderasi 

Beragama 

Deskripsi 3 Muallaf Center 

Muallaf Center 

Masjid Jamik 

Singaraja 

Yayasan Bali 

Muallaf 

Development 

(BMD) 

Muallaf Center 

Pondok Pesantren 

Istiqlal 

1 Komitmen 

Kebangsaan 

- Materi PAI 

memasukkan nilai 

hubbul wathan, 

Pancasila, dan 

wawasan 

kebangsaan. 

- Pembinaan 

- Ada civic 

education berbasis 

multikultural dalam 

kelas pembinaan. 

- Pemberdayaan 

sosial dan ekonomi 

muallaf sebagai 

- Mengintegrasikan 

nilai kebangsaan 

dalam kajian akidah 

dan fikih. 

- Ustadz pembina 

menjadi role model 

cinta tanah air. 



132  

 

 

tentang etika 

bermasyarakat 

multikultural. 

- Kolaborasi 

dengan FKUB 

daerah dalam 

peringatan 

Agustusan 

bagian integrasi 

kebangsaan. 

- Lomba Agustusan 

untuk meningkatan 

rasa cinta tanah air. 

- Kegiatan upacara 

bendera dan kajian 

kebangsaan bersama 

Muslimat NU Kec. 

Gerokgak. 

2 Toleransi - Mengajarkan 

prinsip tasamuh 

melalui dialog 

agama dan 

kunjungan sosial 

lintas umat. 

- Pendampingan 

muallaf terkait 

etika berinteraksi 

dengan keluarga 

non Muslim.  

- Materi adab 

perbedaan 

madzhab dan 

perbedaan budaya. 

- Memfasilitasi 

konseling 

psikososial bagi 

muallaf yang 

menghadapi tekanan 

keluarga non-

muslim. 

- Mengajarkan 

toleransi berbasis 

studi kasus 

kehidupan 

beragama di Bali.  

- Penguatan 

kemampuan 

komunikasi lintas 

budaya. 

- Penekanan pada 

adab perbedaan 

mazhab dalam kajian 

fikih. 

- Materi PAI etika 

hidup berdampingan 

dengan warga Hindu.  

- Kegiatan sosial 

Program Qurban 

yang melibatkan 

masyarakat sekitar 

lintas agama 

3 Anti 

Kekerasan 

- Modul memuat 

penolakan terhadap 

ideologi kekerasan.  

- Menjelaskan 

konsep jihad 

secara moderat 

- Ustadz 

menekankan adab 

musyarawah saat 

konflik  

- Program literasi 

digital untuk 

menangkal hoaks 

dan narasi ekstrem 

online. 

- Modul PAI 

difokuskan pada 

resolusi konflik dan 

komunikasi damai. 

- Kurikulum 

memasukkan materi 

larangan terhadap 

ujaran kebencian 

- Pembiasaan 

musyawarah 

- Mengajarkan fikih 

amar ma’ruf nahi 

munkar secara 

moderat 

4 Akomodatif 

terhadap 

Budaya Lokal 

- Penjelasan batas 

syariat dalam 

mengikuti tradisi 

lokal seperti 

ngayah, ngejot, 

dan kegiatan adat.  

- Menggunakan 

pakaian adat Bali 

dalam kegiatan 

tertentu.  

- Program Ngejot: 

berbagi makanan 

kepada tetangga 

pada saat hari raya 

keagamaan.  

- Pembinaan 

adaptasi sosial saat 

menghadiri upacara 

adat. 

- Menggunakan 

strategi dakwah 

kultural: kesenian 

lokal, sokok maulid, 

dan pendekatan 

persuasif dalam PAI. 

- Kitab kuning 

dikontekstualisasi 

dengan realitas 

budaya Bali 

 



133 
 

BAB V 

PEMBAHASAN 

 

Bab V ini disusun untuk mendialogkan temuan penelitian yang telah 

dipaparkan pada Bab IV dengan kerangka teoritis yang telah dijelaskan pada Bab 

II. Secara metodologis, dialog antara teori dan data lapangan ini menjadi proses 

penting untuk menilai sejauh mana konsep-konsep moderasi beragama, pendidikan 

Agama Islam, dan teori adaptasi sosial benar-benar bekerja dalam konteks empirik 

pembinaan muallaf di Kabupaten Buleleng. Dengan demikian, pembahasan dalam 

bab ini bukan hanya menunjukkan kesesuaian antara teori dan fakta, tetapi juga 

mengungkapkan dinamika baru yang mungkin tidak sepenuhnya tercakup dalam 

kerangka teoritis sebelumnya. 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa implementasi moderasi beragama 

di Muallaf Center berlangsung melalui integrasi nilai, metode, dan program 

pembinaan yang cukup kompleks. Fenomena ini kemudian dikaji ulang melalui 

indikator moderasi beragama sebagaimana disusun oleh Kementerian Agama 

Tahun 2019, teori pendidikan Islam, serta teori pemberdayaan dan adaptasi sosial. 

Dengan pendekatan ini, setiap temuan empiris akan dikaji apakah ia memperkuat, 

memperluas, atau bahkan mengoreksi teori yang sudah ada. 

Melalui dialog antara teori dan temuan tersebut, peneliti berupaya 

menghasilkan pemahaman yang lebih utuh tentang bagaimana nilai-nilai moderasi 

beragama diinternalisasikan dalam proses pembelajaran PAI, bagaimana praktik 

moderasi tersebut berkontribusi pada adaptasi sosial dan keberagamaan muallaf, 



134 
 

 
 

serta bagaimana strategi pembinaan dapat meningkatkan keberdayaan sosial 

mereka. Dengan demikian, pembahasan pada bab ini bukan hanya bersifat 

deskriptif, tetapi bersifat analitis–kritis, yaitu menghubungkan temuan empiris 

dengan fondasi teoretis untuk menghasilkan pengetahuan baru yang dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

A. Implementasi Moderasi Beragama pada Muallaf Center Kabupaten 

Buleleng 

Penelitian ini menemukan bahwa implementasi moderasi beragama dalam 

Pendidikan Agama Islam di Muallaf Center Kabupaten Buleleng dilaksanakan 

melalui pendekatan yang komprehensif dan kontekstual. Tiga lembaga utama 

yang menjadi locus penelitian yaitu Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja, 

Yayasan Bali Muallaf Development, dan Pondok Pesantren Istiqlal memiliki 

pola yang berbeda namun berpadu dalam satu orientasi: membentuk muallaf 

yang beragama secara moderat, mandiri, dan berdaya sosial. 

Menurut Ustadz Muhlis, salah satu pembina Muallaf Center Jamik 

Singaraja, proses pembinaan dilakukan melalui ta’lim diniyah, kajian tematik, 

dan pendampingan sosial yang terintegrasi. Ia menyatakan bahwa setiap 

program diarahkan agar para muallaf “tidak hanya memahami Islam secara 

ritual, tetapi juga menghayatinya dalam konteks sosial Bali yang plural”. 

Pendekatan tersebut menunjukkan adanya kesadaran institusional bahwa Islam 

di tengah masyarakat multikultural harus dihadirkan dengan wajah yang ramah, 

terbuka, dan menghargai perbedaan. 



135 
 

 
 

Hal senada juga diungkapkan oleh Kepala Bimas Kementerian Agama 

Kabupaten Buleleng, yang menegaskan bahwa nilai-nilai moderasi beragama 

seperti tawassuth (jalan tengah), tasamuh (toleransi), dan ta’adul (keadilan) 

telah menjadi orientasi kebijakan pembinaan keagamaan, termasuk dalam 

pelayanan terhadap muallaf. Ia menekankan bahwa pembinaan keagamaan 

tidak boleh menimbulkan eksklusivitas, tetapi harus menguatkan semangat 

kebangsaan dan kerukunan antarumat. 

Bentuk konkret implementasi moderasi beragama dalam pembelajaran PAI 

di Muallaf Center tampak pada tiga aspek utama: 

1. Insersi nilai-nilai moderasi dalam modul ajar dan materi pembelajaran. 

Nilai-nilai toleransi dan keseimbangan dimasukkan dalam materi akidah, 

akhlak, dan fiqh. Misalnya, dalam pelajaran tentang ukhuwah Islamiyah dan 

muamalah, pendamping menekankan pentingnya menghormati tetangga 

non-Muslim dan menjaga harmoni sosial. 

2. Metode pembelajaran kritis-dialogis. 

Pendamping mendorong muallaf untuk berdialog, bertanya, dan mengaitkan 

ajaran Islam dengan pengalaman hidup mereka. Pendekatan ini 

mencerminkan semangat andragogi pembelajaran orang dewasa yang 

menumbuhkan kesadaran kritis sebagaimana ditegaskan Paulo Freire.1 

 

 

 
1 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, trans. Myra Bergman Ramos (New York: 

Continuum, 1970), 68–72. 



136 
 

 
 

3. Program sosial dan kolaborasi lintas lembaga. 

Muallaf Center menjalin kerja sama dengan penyuluh agama Islam, 

tokoh Hindu, dan pemerintah daerah untuk membangun komunikasi sosial 

dan kegiatan kemanusiaan bersama, seperti bakti sosial lintas iman dan 

gotong royong di lingkungan desa. 

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa implementasi moderasi 

beragama di Kabupaten Buleleng bukan sekadar program keagamaan, 

melainkan telah berkembang menjadi gerakan sosial edukatif yang menyentuh 

ranah spiritual dan kemasyarakatan sekaligus. 

Temuan di atas menunjukkan adanya sinkronisasi antara praktik di 

lapangan dengan konsep moderasi beragama yang dirumuskan oleh 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Dalam pedoman resmi disebutkan 

bahwa moderasi beragama adalah cara pandang, sikap, dan praktik beragama 

yang selalu berimbang antara pengamalan agama dan penghormatan terhadap 

kemanusiaan serta kebangsaan.2 Empat indikator utama moderasi yakni 

komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan penerimaan terhadap 

tradisi lokal semuanya tampak dalam kegiatan Muallaf Center Buleleng. 

Secara teoretis, implementasi moderasi beragama dalam pendidikan Islam 

sebagaimana ditemukan di lapangan juga sejalan dengan gagasan Azyumardi 

Azra, yang menegaskan bahwa pendidikan Islam sejati adalah pendidikan yang 

menumbuhkan humanizing process, yaitu mengembangkan kemanusiaan dan 

 
2 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan 

Diklat Kemenag RI, 2019), 17–21. 



137 
 

 
 

moralitas universal.3 Pendidikan yang moderat bukan hanya mengajarkan 

dogma keagamaan, tetapi juga membentuk kepribadian sosial yang terbuka, 

adaptif, dan menghargai pluralitas. 

Lebih jauh lagi, pendekatan pembinaan di Muallaf Center mencerminkan 

prinsip pendidikan Islam kontekstual (contextual Islamic education) 

sebagaimana dikemukakan oleh Abdul Majid dan Dian Andayani, yakni 

pendidikan yang menghubungkan nilai-nilai Islam dengan realitas sosial-

budaya peserta didik.4 Hal ini tampak pada penyesuaian materi pembelajaran 

yang memperhatikan latar belakang muallaf sebagian besar berasal dari etnis 

Bali yang sebelumnya beragama Hindu, sehingga proses pembinaan dilakukan 

dengan empati dan komunikasi lintas budaya. 

Selain itu, dari sudut pandang sosial, pola implementasi tersebut juga dapat 

dibaca dalam kerangka teori integrasi sosial Émile Durkheim, yang 

menekankan bahwa agama memiliki fungsi sosial untuk memperkuat solidaritas 

dan kohesi masyarakat.5 Dalam konteks Buleleng, agama (Islam) melalui 

pendekatan moderasi telah berperan membangun harmoni sosial dan mencegah 

disintegrasi di tengah keragaman agama. 

Dengan demikian, praktik moderasi beragama di Muallaf Center Buleleng 

bukan hanya merupakan bentuk internalisasi nilai-nilai Islam moderat, tetapi 

juga menjadi mekanisme integratif yang memperkuat hubungan sosial lintas 

 
3 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: 

Logos Wacana Ilmu, 1999), 31–35. 
4 Abdul Majid dan Dian Andayani, Pendidikan Agama Islam Berbasis Kompetensi (Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2004), 42–44. 
5 Émile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life (New York: Free Press, 1995), 45–

50. 



138 
 

 
 

agama serta memperkokoh identitas muallaf dalam bingkai kebangsaan 

Indonesia. 

Peneliti memandang bahwa implementasi moderasi beragama di Muallaf 

Center Buleleng memiliki keunikan kontekstual dan relevansi strategis. 

Keunikan tersebut terletak pada keberhasilan mengharmonikan ajaran Islam 

universal dengan nilai-nilai kearifan lokal Bali, seperti menyama braya 

(persaudaraan) dan tat twam asi (kemanusiaan universal). Hal ini menunjukkan 

bahwa Islam tidak hadir sebagai kekuatan yang konfrontatif, tetapi sebagai 

agama yang membangun jembatan kemanusiaan dan dialog antarbudaya. 

Secara strategis, pendekatan moderasi beragama di Muallaf Center terbukti 

menjadi model pendidikan Islam yang transformatif dan aplikatif. Ia tidak 

hanya berorientasi pada pengetahuan agama, tetapi juga pada pembentukan 

kesadaran sosial dan spiritual. Dalam hal ini, praktik moderasi beragama di 

Buleleng dapat dipandang sebagai contoh nyata dari implementasi Islam 

rahmatan lil ‘alamin yang berfungsi membimbing, bukan memaksa; 

merangkul, bukan menyingkirkan. 

Oleh karena itu, peneliti menilai bahwa model implementasi seperti ini 

layak direplikasi di wilayah lain di Indonesia yang memiliki karakter 

masyarakat multikultural, dengan catatan bahwa setiap daerah perlu melakukan 

penyesuaian kultural agar nilai-nilai moderasi tetap hidup dalam konteks 

sosialnya. 

 



139 
 

 
 

B. Kontribusi Moderasi Beragama terhadap Adaptasi Sosial dan 

Keberagamaan Muallaf 

Hasil penelitian di tiga lembaga muallaf di Kabupaten Buleleng 

menunjukkan bahwa implementasi nilai-nilai moderasi beragama memberikan 

kontribusi signifikan terhadap proses adaptasi sosial dan keberagamaan para 

muallaf. Adaptasi ini tidak hanya terjadi pada tataran hubungan sosial dengan 

masyarakat nonmuslim di sekitarnya, tetapi juga pada tingkat psikologis dan 

spiritual, yakni proses penerimaan diri sebagai muslim baru yang tetap terbuka 

terhadap pluralitas sosial. 

Dalam wawancara dengan Ustadz Muhammad Muhlis, beliau menjelaskan 

bahwa banyak muallaf awalnya mengalami “kejutan sosial dan keagamaan” 

setelah memeluk Islam, seperti rasa canggung, ketakutan akan penolakan 

lingkungan, atau kekhawatiran kehilangan identitas budaya. Namun, melalui 

pembinaan berbasis moderasi terutama dalam penguatan ukhuwah insaniyah 

dan ukhuwah wathaniyah mereka mampu menyesuaikan diri secara lebih baik. 

Sementara itu, menurut Kepala Bimas Kemenag Kabupaten Buleleng, 

penerapan program moderasi beragama bagi muallaf membantu mereka 

“mengenal Islam secara damai, terbuka, dan penuh penghargaan terhadap 

perbedaan.” Hal ini ditandai dengan meningkatnya partisipasi muallaf dalam 

kegiatan sosial lintas umat beragama, serta semakin kuatnya hubungan mereka 

dengan tokoh masyarakat setempat. 

Dari hasil observasi peneliti, tampak bahwa nilai-nilai moderasi seperti 

toleransi, saling menghargai, dan kesetaraan sosial menjadi jembatan integratif 



140 
 

 
 

antara muallaf dengan komunitas nonmuslim di Bali. Muallaf yang telah 

melalui pembinaan moderasi menunjukkan kemampuan berinteraksi dengan 

penuh kepercayaan diri dan kesadaran multikultural. Dalam salah satu kegiatan 

sosial bersama lembaga adat desa, seorang muallaf perempuan menyatakan 

bahwa “menjadi muslim bukan berarti harus meninggalkan budaya Bali, tetapi 

memaknainya dengan nilai-nilai Islam yang ramah dan santun.” 

Dengan demikian, kontribusi utama moderasi beragama terletak pada 

fungsi integratifnya ia membantu muallaf menemukan keseimbangan antara 

identitas keagamaan baru dengan realitas sosial yang plural. 

Temuan tersebut memiliki keterkaitan kuat dengan teori adaptasi sosial 

sebagaimana dijelaskan oleh John W. Berry  dalam model akulturasi empat arah 

(integration, assimilation, separation, marginalization). Berry menjelaskan 

bahwa individu yang mampu mempertahankan identitas asalnya sambil 

menjalin hubungan harmonis dengan kelompok lain disebut menjalani pola 

integration atau integrasi sosial, yang dianggap paling sehat dalam konteks 

masyarakat multikultural.6 Dalam konteks muallaf Buleleng, pendekatan 

moderasi beragama mendorong pola integrasi, yaitu kemampuan 

mempertahankan identitas keislaman sambil tetap menjalin relasi harmonis 

dengan masyarakat nonmuslim. 

Secara teologis, hal ini sejalan dengan konsep ummatan wasathan dalam 

QS. Al-Baqarah [2]:143, yang menegaskan posisi umat Islam sebagai “umat 

 
6 John W. Berry, Immigration, Acculturation, and Adaptation, Applied Psychology: An 

International Review, Vol. 46, No. 1 (1997), 5–34. 



141 
 

 
 

pertengahan” mampu menjadi saksi dan penyeimbang dalam kehidupan sosial.7 

Pandangan ini dikukuhkan dalam kebijakan nasional melalui Buku Moderasi 

Beragama Kementerian Agama Republik Indonesia Tahun 2019, yang 

menegaskan bahwa sikap wasathiyah menjadi dasar untuk menciptakan 

masyarakat yang rukun dan adil dalam keberagaman.8 

Dalam perspektif pendidikan Islam, proses adaptasi sosial muallaf melalui 

pembinaan moderasi merupakan manifestasi dari fungsi pendidikan sebagai 

proses pembudayaan dan pemanusiaan.9 Pendidikan yang berlandaskan nilai-

nilai Islam tidak hanya bertujuan membentuk pemahaman keagamaan yang 

benar, tetapi juga mengembangkan kepribadian sosial yang harmonis. Dengan 

demikian, keberhasilan program moderasi di Muallaf Center mencerminkan 

penerapan tarbiyah ijtima‘iyyah pendidikan sosial yang menumbuhkan empati 

dan kesadaran hidup bersama.10 

Temuan ini juga memperkuat hasil penelitian Arifin Tahun 2020 yang 

menyatakan bahwa program moderasi beragama mampu mengurangi potensi 

eksklusivisme dalam kehidupan keagamaan, terutama di daerah dengan 

pluralitas tinggi seperti Bali, NTT, dan Sulawesi Utara.11 Pendekatan 

 
7 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf 

Al-Qur’an, 2005), 22. 
8 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI, 

2019), 18–21. 
9 Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: ISTAC, 

1980), 15–17. 
10 Zuhairini, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2012), 89–91. 
11 M. Arifin, “Implementasi Moderasi Beragama dalam Pembelajaran PAI di Wilayah Plural,” 

Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, No. 2 (2020), 134–148. 



142 
 

 
 

pendidikan Islam yang moderat memungkinkan muallaf beradaptasi tanpa harus 

kehilangan jati diri keislamannya. 

Menurut peneliti, kontribusi moderasi beragama terhadap adaptasi sosial 

muallaf di Kabupaten Buleleng memperlihatkan fungsi ganda moderasi 

beragama, yakni sebagai instrumen transformasi spiritual dan sosial. Di satu 

sisi, ia membentuk kesadaran keberagamaan yang inklusif dan damai; di sisi 

lain, ia menguatkan kapasitas muallaf untuk berperan aktif dalam kehidupan 

bermasyarakat. 

Peneliti berpendapat bahwa nilai utama dari pembinaan berbasis moderasi 

bukan terletak pada kemampuan muallaf memahami doktrin keislaman semata, 

tetapi pada internalisasi nilai-nilai Islam rahmatan lil ‘alamin ke dalam tindakan 

sosial. Adaptasi sosial muallaf yang berhasil merupakan indikator keberhasilan 

pendidikan Islam yang humanis dan kontekstual. 

Namun demikian, peneliti juga mencatat bahwa proses adaptasi tidak 

berlangsung seragam. Beberapa muallaf masih menghadapi tantangan berupa 

tekanan ekonomi, kurangnya dukungan keluarga nonmuslim, dan keterbatasan 

akses terhadap komunitas muslim yang inklusif. Hal ini menunjukkan bahwa 

moderasi beragama perlu diintegrasikan dengan program pemberdayaan sosial 

dan ekonomi agar dampaknya lebih berkelanjutan. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa moderasi beragama 

memberikan kontribusi nyata dalam membangun kohesi sosial dan 

keseimbangan keberagamaan bagi muallaf di daerah minoritas. Ia berfungsi 

sebagai jembatan antara identitas keagamaan dan realitas sosial, sekaligus 



143 
 

 
 

menjadi model pendidikan Islam yang relevan bagi masyarakat majemuk 

Indonesia. 

C. Strategi Implementasi Moderasi Beragama untuk Meningkatkan 

Keberdayaan Sosial Muallaf 

Berdasarkan hasil wawancara mendalam dan observasi di tiga Muallaf 

Center Kabupaten Buleleng yaitu Muallaf Center Masjid Jamik Singaraja, 

Yayasan Bali Muallaf Development, dan Muallaf Center Pondok Pesantren 

Istiqlal ditemukan bahwa strategi implementasi moderasi beragama dalam 

konteks pembinaan muallaf tidak hanya diarahkan pada pembentukan 

pemahaman keagamaan yang inklusif, tetapi juga diarahkan pada penguatan 

keberdayaan sosial mereka. 

Menurut Ustadz Muhammad Muhlis, salah satu pembina utama di Muallaf 

Center Singaraja, keberhasilan pembinaan moderasi bergantung pada 

“keterpaduan antara pengajaran nilai Islam yang rahmatan lil ‘alamin dengan 

pemberdayaan sosial yang konkret.” Ia menambahkan bahwa muallaf tidak 

hanya diajak memahami Islam dari sisi aqidah dan ibadah, tetapi juga diberikan 

keterampilan sosial, seperti kemampuan komunikasi, kemandirian ekonomi, 

dan keaktifan dalam kegiatan sosial lintas umat beragama. 

Strategi tersebut juga ditegaskan oleh Kepala Bimas Kementerian Agama 

Kabupaten Buleleng, yang menjelaskan bahwa penerapan moderasi beragama 

di wilayah minoritas harus “membumi dan adaptif terhadap kebutuhan sosial 

muallaf.” Karena itu, Kemenag bersama lembaga mitra mengintegrasikan 



144 
 

 
 

program moderasi dengan kegiatan penguatan literasi keagamaan, 

pemberdayaan ekonomi mikro, serta pelatihan advokasi sosial bagi muallaf. 

Dari hasil observasi peneliti, ditemukan tiga strategi utama yang menjadi 

praktik nyata dalam implementasi moderasi beragama untuk meningkatkan 

keberdayaan sosial muallaf di Buleleng: 

1. Strategi Edukatif-Inklusif, yaitu penyelenggaraan pendidikan Islam dengan 

pendekatan kontekstual dan terbuka terhadap perbedaan. Program ini 

tampak pada kurikulum pembinaan yang memasukkan nilai-nilai toleransi, 

dialog lintas iman, serta materi fikih kebinekaan. 

2. Strategi Kolaboratif-Partisipatif, yaitu kemitraan aktif antara Muallaf 

Center, penyuluh agama, lembaga sosial, dan tokoh adat lokal. Bentuk 

kolaborasi ini misalnya kegiatan sosial bersama seperti bersih lingkungan 

desa, bakti sosial, dan dialog lintas iman. 

3. Strategi Empowerment-Based, yaitu pemberdayaan muallaf melalui 

pelatihan ekonomi produktif, pembinaan wirausaha, dan program 

kemandirian sosial. Program ini memberi ruang bagi muallaf untuk tidak 

hanya menjadi penerima manfaat, tetapi juga pelaku perubahan di 

masyarakat. 

Ketiga strategi tersebut menunjukkan bahwa implementasi moderasi 

beragama yang efektif adalah yang tidak berhenti pada pembinaan spiritual, 

tetapi meluas menjadi gerakan sosial yang memberdayakan. 

Temuan lapangan tersebut sejalan dengan teori transformasi sosial yang 

dikemukakan oleh Paulo Freire dalam Pedagogy of the Oppressed, yang 



145 
 

 
 

menegaskan bahwa pendidikan sejati harus membebaskan manusia dari 

ketertindasan dan menjadikannya subjek yang sadar akan realitas sosialnya.12 

Dalam konteks ini, pembinaan moderasi beragama bagi muallaf berfungsi 

sebagai proses conscientization (penyadaran), di mana mereka tidak hanya 

memahami Islam secara tekstual, tetapi juga memaknai ajaran tersebut untuk 

meningkatkan kualitas hidup sosialnya. 

Lebih lanjut, dalam perspektif pendidikan Islam transformatif, 

sebagaimana dijelaskan oleh Azyumardi Azra, pendidikan Islam harus 

mengarah pada humanisasi, liberasi, dan transendensi yaitu pembentukan 

manusia yang beriman, berilmu, dan berdaya sosial.13 Strategi moderasi 

beragama yang diterapkan di Muallaf Center sejalan dengan pandangan ini 

karena menekankan nilai tasamuh (toleransi), ta‘awun (kerjasama), dan i‘tidal 

(keseimbangan) dalam interaksi sosial. 

Sementara itu, menurut Kementerian Agama Republik Indonesia 2019, 

strategi implementasi moderasi beragama harus mencakup tiga pilar utama: (1) 

penguatan komitmen kebangsaan, (2) toleransi dan anti kekerasan, serta (3) 

penerimaan terhadap kearifan lokal.14 Jika dibandingkan dengan praktik 

lapangan di Kabupaten Buleleng, ketiga pilar tersebut diimplementasikan 

secara kontekstual misalnya dalam kegiatan dakwah kultural yang menghormati 

 
12 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: 

Logos Wacana Ilmu, 1999), 30–33. 
13 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag 

RI, 2019), 25–27. 
14 Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community (New 

York: Simon & Schuster, 2000), 19–22. 



146 
 

 
 

adat Bali, penguatan wawasan kebangsaan melalui pembinaan muallaf baru, 

serta kegiatan sosial bersama masyarakat lintas iman. 

Selain itu, pendekatan ini juga memiliki korelasi dengan teori social capital 

dari Robert Putnam, yang menyatakan bahwa modal sosial seperti jaringan, 

kepercayaan, dan norma gotong royong merupakan faktor penting dalam 

memperkuat kohesi masyarakat.15 Moderasi beragama di Buleleng memperkuat 

social capital para muallaf, menjadikan mereka lebih diterima dan dipercaya 

oleh komunitas sekitarnya. 

Dengan demikian, secara teoritis dan empiris, strategi implementasi 

moderasi beragama pada muallaf terbukti berperan penting dalam membangun 

resilience sosial, self-efficacy, dan religious confidence di tengah masyarakat 

plural. 

Berdasarkan dialog antara teori dan temuan di lapangan, peneliti 

berpendapat bahwa strategi moderasi beragama di Kabupaten Buleleng telah 

mencapai dimensi transformasi sosial-keagamaan, bukan sekadar internalisasi 

nilai-nilai keislaman. Implementasi ini mampu menciptakan ruang emansipatif 

bagi muallaf untuk meneguhkan identitas keagamaannya sekaligus berperan 

aktif dalam kehidupan sosial masyarakat Bali yang plural. 

Namun demikian, peneliti juga mencatat beberapa catatan kritis. Pertama, 

sebagian strategi pemberdayaan sosial masih bersifat karitatif (pemberian 

bantuan sesaat), belum sepenuhnya transformatif menuju self-reliance. Kedua, 

 
15 Malcolm S. Knowles, The Modern Practice of Adult Education: From Pedagogy to Andragogy 

(Chicago: Follett, 1980), 42–45. 



147 
 

 
 

kolaborasi antar lembaga masih perlu diperkuat melalui jejaring yang lebih 

formal agar program pembinaan tidak bergantung pada figur tertentu. Ketiga, 

dibutuhkan dukungan kebijakan yang lebih sistematis dari Kemenag dan 

pemerintah daerah untuk memastikan kesinambungan program. 

Dari perspektif pendidikan Islam, strategi moderasi beragama di Buleleng 

mencerminkan pendekatan andragogis yaitu pembelajaran yang menempatkan 

peserta (muallaf) sebagai subjek aktif, bukan objek dakwah.⁵ Melalui dialog, 

refleksi, dan keterlibatan sosial, muallaf membangun kesadaran diri yang lebih 

matang sebagai muslim yang hidup di tengah masyarakat majemuk. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa strategi implementasi 

moderasi beragama yang efektif bagi muallaf adalah strategi yang integratif, 

partisipatif, dan transformatif. Ketiga unsur tersebut menjadikan moderasi 

bukan hanya sebagai kebijakan, tetapi sebagai gerakan pendidikan sosial yang 

membangun keberdayaan dan kemandirian. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa implementasi moderasi beragama 

dalam Pendidikan Agama Islam pada Muallaf Center Kabupaten Buleleng 

berjalan secara sistematis melalui berbagai dimensi pembinaan, yang meliputi 

dimensi edukatif, sosial, dan spiritual. Muallaf Center di Buleleng baik di 

Masjid Jamik Singaraja, Yayasan Bali Muallaf Development, maupun Pondok 

Pesantren Istiqlal berhasil menginternalisasikan nilai-nilai moderasi beragama 

seperti toleransi (tasamuh), keseimbangan (‘adl wa tawassuth), dan komitmen 

kebangsaan (al-wala’ lil-wathan) ke dalam proses pembelajaran dan 

pendampingan muallaf. 



148 
 

 
 

Dari sisi kontribusi, implementasi moderasi beragama terbukti memiliki 

pengaruh signifikan terhadap adaptasi sosial dan keberagamaan muallaf. Proses 

moderasi membantu para muallaf meneguhkan identitas keislamannya tanpa 

kehilangan jati diri lokalnya sebagai warga Bali. Mereka menjadi lebih terbuka, 

diterima oleh lingkungan non muslim, serta menunjukkan pemahaman 

keislaman yang moderat dan kontekstual. Dalam hal ini, moderasi beragama 

berfungsi sebagai jembatan dialog antaragama dan sekaligus alat pemberdayaan 

sosial yang memperkuat kohesi masyarakat. 

Sementara itu, dari aspek strategi, penelitian ini menemukan bahwa 

keberhasilan implementasi moderasi beragama ditentukan oleh sinergi antara 

pendekatan edukatif, kolaboratif, dan pemberdayaan sosial. Strategi tersebut 

memungkinkan muallaf bertransformasi dari posisi marginal menuju 

keberdayaan sosial yang lebih mandiri. Dalam konteks ini, moderasi beragama 

tidak hanya menjadi konsep normatif, tetapi telah menjadi gerakan praksis 

sosial yang konkret di masyarakat plural. 

Temuan di atas mengafirmasi pandangan Azyumardi Azra bahwa 

pendidikan Islam yang ideal adalah yang mampu mengintegrasikan aspek 

keimanan, keilmuan, dan kemanusiaan.16 Implementasi moderasi beragama di 

Muallaf Center Buleleng mencerminkan model pendidikan Islam yang 

transformatif tidak berhenti pada tataran kognitif, melainkan juga membentuk 

kesadaran sosial dan spiritual peserta didik. 

 
16 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: 

Logos Wacana Ilmu, 1999), 31. 



149 
 

 
 

Dari sisi pendekatan, temuan ini juga sejalan dengan teori transformasi 

sosial Paulo Freire, yang menekankan bahwa pendidikan sejati harus 

membebaskan manusia dari ketertindasan dan menumbuhkan kesadaran 

kritis.17 Dalam konteks muallaf di daerah minoritas, pendidikan moderasi 

beragama telah menjadi instrumen pembebasan (liberation) dari tekanan sosial 

dan kultural, serta menjadi sarana rekonstruksi identitas yang inklusif. 

Selain itu, teori modal sosial Robert Putnam juga relevan dengan temuan 

ini.18 Melalui kegiatan bersama, kolaborasi lintas agama, dan partisipasi dalam 

masyarakat lokal, para muallaf membangun social trust dan mutual respect 

yang memperkuat jaringan sosial mereka. Dengan demikian, moderasi 

beragama menjadi wadah penguatan bonding (ikatan internal antar-muallaf) 

dan bridging (hubungan sosial lintas agama dan etnis). 

Sementara itu, dalam konteks kebijakan nasional, temuan penelitian ini 

mendukung agenda Moderasi Beragama Kementerian Agama Republik 

Indonesia, yang menekankan empat indikator utama: komitmen kebangsaan, 

toleransi, anti-kekerasan, dan penerimaan terhadap budaya lokal.19 Muallaf 

Center Buleleng telah mengaktualisasikan keempat indikator tersebut secara 

kontekstual sesuai dengan karakteristik sosial masyarakat Bali. 

Dari hasil sintesis temuan dan teori, peneliti berpendapat bahwa moderasi 

beragama memiliki kekuatan strategis sebagai model pendidikan Islam yang 

 
17 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, trans. Myra Bergman Ramos (New York: 

Continuum, 1970), 68–72. 
18 Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community (New 

York: Simon & Schuster, 2000), 19–22. 
19 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan 

Diklat Kemenag RI, 2019), 25–28. 



150 
 

 
 

transformatif dan kontekstual. Dalam konteks muallaf di daerah minoritas 

seperti Kabupaten Buleleng, moderasi beragama tidak hanya berfungsi sebagai 

bentuk pengajaran doktrinal, tetapi lebih jauh sebagai proses integrasi sosial dan 

rekonstruksi identitas keagamaan. 

Moderasi beragama terbukti menjadi jembatan penting bagi muallaf untuk 

beradaptasi secara sosial dan spiritual di tengah pluralitas masyarakat Bali. Hal 

ini menunjukkan bahwa moderasi bukanlah bentuk kompromi terhadap nilai-

nilai keislaman, tetapi justru manifestasi dari esensi Islam yang rahmatan lil 

‘alamin. 

Namun demikian, peneliti juga mencatat bahwa tantangan implementasi 

moderasi beragama masih cukup besar. Beberapa di antaranya adalah 

keterbatasan sumber daya pendamping, minimnya penguatan kelembagaan 

Muallaf Center, serta belum optimalnya dukungan kebijakan lintas sektor. Oleh 

karena itu, strategi penguatan ke depan perlu diarahkan pada: 

1. Institusionalisasi program moderasi beragama di bawah koordinasi 

langsung Kemenag dan ormas Islam lokal. 

2. Peningkatan kapasitas pendamping muallaf melalui pelatihan literasi 

moderasi beragama. 

3. Integrasi antara pembinaan keagamaan dan pemberdayaan ekonomi, 

sehingga muallaf dapat mencapai kemandirian sosial secara utuh. 

Akhirnya, dapat ditegaskan bahwa penelitian ini berkontribusi secara 

teoritis dan praktis. Secara teoritis, penelitian ini memperluas kajian moderasi 

beragama dalam konteks pendidikan Islam di masyarakat minoritas. Secara 



151 
 

 
 

praktis, hasilnya memberikan model konseptual implementasi moderasi 

beragama berbasis pemberdayaan sosial, yang dapat direplikasi di daerah lain 

di Indonesia. 

Dengan demikian, disertasi ini memperlihatkan bahwa moderasi beragama 

bukan sekadar kebijakan pemerintah atau wacana normatif, melainkan 

pendekatan integral yang mampu membentuk masyarakat religius yang 

inklusif, damai, dan berkeadaban. 

D. Kritik Peneliti terhadap Moderasi Beragama 

Secara umum, temuan lapangan menunjukkan bahwa implementasi 

moderasi beragama telah berjalan baik dan berdampak positif. Namun, sebagai 

peneliti saya melihat bahwa praktik moderasi tersebut masih menghadapi 

sejumlah kelemahan yaitu : 

1) Implementasi Moderasi Beragama cenderung seragam nasional, padahal 

konteks lokal Indonesia sangat beragam (Jawa, Bali, Papua berbeda nilai 

budaya). 

2) Muallaf dan kelompok adat masih belum menjadi fokus utama. 

Oleh karena itu, perlu kajian berkelanjutan, dengan mengembangkan 

context-based moderation framework, misalnya: (a), Moderasi Beragama 

di Bali berbasis harmoni budaya Hindu-Bali; (b), Moderasi Beragama 

untuk muallaf : berbasis kebutuhan transisi keagamaan. 



152 

 

BAB VI 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

1. Implementasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Agama Islam di Muallaf 

Center Kabupaten Buleleng 

Implementasi moderasi beragama di lingkungan Muallaf Center 

Kabupaten Buleleng berjalan melalui proses pendidikan yang terencana, 

sistematis, dan kontekstual. Setiap lembaga pembinaan seperti Muallaf Center 

Masjid Jamik Singaraja, Yayasan Bali Muallaf Development, dan Pondok 

Pesantren Istiqlal menerapkan nilai-nilai wasathiyyah (moderasi) dalam 

kurikulum, materi, dan kegiatan pembelajaran. 

Moderasi beragama diinternalisasikan melalui insersi nilai moderasi 

dalam modul ajar, pengembangan materi pembelajaran yang inklusif, serta 

penerapan metode pembelajaran kritis dan dialogis. Pendekatan ini 

menjadikan pendidikan agama Islam tidak hanya sebagai transfer pengetahuan 

agama, tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter keislaman yang 

toleran, adil, dan adaptif terhadap pluralitas masyarakat Bali. 

Dengan demikian, implementasi moderasi beragama di Muallaf 

Center Buleleng menunjukkan keberhasilan dalam mentransformasikan nilai-

nilai Islam rahmatan lil-‘ālamīn ke dalam konteks kehidupan sosial-

keagamaan masyarakat minoritas, di mana Islam tampil dengan wajah yang 

ramah, terbuka, dan konstruktif. 



153 

 

 

 

2. Kontribusi Implementasi Moderasi Beragama terhadap Adaptasi Sosial dan 

Keberagamaan Muallaf 

Implementasi moderasi beragama terbukti memberikan kontribusi 

signifikan terhadap proses adaptasi sosial dan keberagamaan muallaf di 

Kabupaten Buleleng. Melalui pendekatan pembinaan yang humanis dan 

dialogis, para muallaf mampu berintegrasi dengan lingkungan sosial yang 

didominasi masyarakat non-Muslim tanpa mengalami disorientasi identitas 

keagamaan. 

Nilai-nilai moderasi, seperti toleransi, keseimbangan, dan kerja sama 

lintas umat, menjadi modal sosial bagi muallaf dalam membangun relasi 

harmonis dengan masyarakat sekitar. Para muallaf juga menunjukkan 

peningkatan dalam keteguhan akidah, pemahaman ajaran Islam yang 

proporsional, serta kemampuan menghadirkan Islam sebagai ajaran kasih 

sayang yang kompatibel dengan nilai-nilai kebangsaan dan kemanusiaan. 

Selain itu, implementasi moderasi beragama turut mendorong 

lahirnya kemandirian dan keberdayaan sosial muallaf, melalui kegiatan 

pemberdayaan ekonomi, pendampingan sosial, dan kolaborasi dengan 

pemerintah daerah. Dengan demikian, moderasi beragama tidak hanya 

membentuk kesalehan individual, tetapi juga memperkuat kesalehan sosial 

(social piety) dalam kehidupan bermasyarakat. 

3. Strategi Efektif dalam Implementasi Moderasi Beragama untuk Meningkatkan 

Keberdayaan Sosial Muallaf 

Strategi implementasi moderasi beragama yang efektif di Muallaf 



154 

 

 

 

Center Kabupaten Buleleng dilakukan melalui pendekatan kolaboratif, 

edukatif, dan kontekstual. Kolaborasi antara pengurus Muallaf Center, 

penyuluh agama, tokoh masyarakat, dan pemangku kebijakan lokal 

menghasilkan pola pembinaan yang inklusif serta berkelanjutan. 

Secara edukatif, strategi ini diwujudkan dalam bentuk pembelajaran 

partisipatif, diskusi lintas iman, seminar moderasi beragama, dan pelatihan 

kewirausahaan muallaf. Secara kontekstual, pembinaan dilakukan dengan 

menyesuaikan karakter sosial masyarakat Bali yang plural, harmonis, dan 

kental dengan nilai-nilai budaya lokal. 

Keterpaduan antara pendekatan religius dan sosial tersebut 

menjadikan moderasi beragama sebagai instrumen pemberdayaan muallaf, 

tidak hanya memperkuat iman dan pemahaman keagamaan mereka, tetapi juga 

meningkatkan kemampuan beradaptasi, berpartisipasi, dan berkontribusi 

dalam kehidupan sosial-ekonomi masyarakat setempat. 

Dengan demikian, implementasi moderasi beragama di Muallaf 

Center Kabupaten Buleleng telah memberikan dampak nyata dan positif 

dalam membina muallaf sebagai individu dan sebagai bagian dari masyarakat 

majemuk. Temuan ini menjadi kontribusi penting bagi pengembangan model 

pembinaan muallaf berbasis moderasi beragama di Indonesia, khususnya 

dalam konteks multikultural seperti Bali. 

 

 

 



155 

 

 

 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian dan temuan di lapangan, penulis 

memberikan beberapa saran sebagai berikut: 

Bagi Muallaf Center Kabupaten Buleleng, disarankan untuk terus 

mengembangkan kurikulum pembinaan muallaf yang mengintegrasikan nilai-nilai 

moderasi beragama secara lebih sistematis dan berkelanjutan, serta menyesuaikan 

pendekatan dengan dinamika lokal yang terus berubah. Perlu juga penguatan 

kapasitas fasilitator atau pembina agar mampu menjadi teladan dan komunikator 

nilai-nilai Islam yang damai. 

Bagi pemerintah daerah dan Kementerian Agama, perlu dukungan 

kebijakan dan pendanaan yang memadai untuk mendukung kegiatan pembinaan 

muallaf berbasis moderasi beragama. Termasuk dalam hal ini adalah pelatihan 

bagi para dai dan tenaga pendidik agama agar memiliki pemahaman yang moderat 

dan tidak konfrontatif dalam berdakwah kepada muallaf. 

Bagi masyarakat umum, termasuk umat Islam dan non-Muslim di 

Kabupaten Buleleng, perlu ditingkatkan kesadaran kolektif mengenai pentingnya 

sikap saling menghargai dan mendukung proses adaptasi muallaf tanpa 

diskriminasi. Moderasi beragama tidak hanya tanggung jawab lembaga, tetapi 

menjadi tanggung jawab bersama seluruh elemen masyarakat. 

Bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini dapat dikembangkan lebih lanjut 

dengan pendekatan kuantitatif atau mixed methods untuk mengukur dampak 

moderasi beragama secara lebih spesifik, misalnya terhadap tingkat kesejahteraan, 

stabilitas psikologis, atau kepuasan spiritual para muallaf di berbagai daerah lain. 



156 

 

 

 

Akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa moderasi beragama bukan 

sekadar konsep normatif, tetapi sebuah gerakan sosial dan pendidikan yang nyata. 

Melalui pendekatan moderat, inklusif, dan kontekstual, Islam dapat tampil sebagai 

kekuatan pemersatu bangsa, terutama dalam membina muallaf di wilayah 

minoritas. 

Semoga hasil penelitian ini memberikan manfaat bagi pengembangan 

keilmuan pendidikan Islam, memperkaya praktik pembinaan keagamaan di 

lapangan, serta menginspirasi semua pihak untuk terus meneguhkan nilai-nilai 

rahmatan lil-‘ālamīn dalam kehidupan berbangsa dan beragama di Indonesia. 

 



157 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Abdul, Wahab., and Solichin. 2004. “Analisis Kebijaksanaan: Dari Formulasi Ke 

Implementasi Kebijaksanaan Negara. Jakarta: Bumi Aksara. 

 

Abdullah, M. Amin. 2021. “Islam di Era Globalisasi: Meneguhkan Nilai-nilai 

Kemanusiaan dan Kebangsaan”. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

 

Abdussamad, S., J Sopingi, and M Setiawan. 2024. “Metode Penelitian Kuantitatif, 

Kualitatif, Dan Mixed Methode”. Jakarta: Fajar Intrapratama Mandiri. 

 

Aini, Kuni Baridah, Moh Sutomo, and Mashudi Mashudi. 2022 . “Analisis Dan 

Desain Pembelajaran Merdeka Belajar Pada Mata Pelajaran PAI.” Fakta: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam 2, no. 2. 

 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1993. “Islam and Secularism”. Kuala Lumpur: 

ISTAC. 

 

Al Faruq, Umar., and Dwi Noviani. 2021. “Pendidikan Moderasi Beragama Sebagai 

Perisai Radikalisme Di Lembaga Pendidikan.” TAUJIH: Jurnal Pendidikan 

Islam 3, no. 1 (June 21). 

 

Al-Ghazali. 1997. “Ihya’ Ulumuddin”. Beirut: Dar al-Fikr. 

 

Alwi, Z. 2019. “Radikalisme dan Deradikalisasi Agama di Indonesia.” Jurnal 

Pendidikan Islam, 8(2). 

 

Annisa, Jihan Noor, and Iskandar Yusuf. 2025. “Urgensi Keimanan Dalam 

Pembentukan Prilaku Di Kalangan Remaja Pada Sekolah Smait Tri Sukses 

Generus Balikpapan.” Jurnal Inovasi Global 3, no. 1. 

 

Anto, M. F. P., Dkk. 2024. “Metode Penelitian Kualitatif: Teori Dan 

Penerapannya”. Jakarta: Tahta Media. 

 

Arifin, M. 2020. “Implementasi Moderasi Beragama dalam Pembelajaran PAI di 

Wilayah Plural,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, No. 2. 

 

Asrori, A. 2021. “Peran Guru dalam Internalisasi Nilai Moderasi Beragama”. Jurnal 

Tarbiyah Islamiyah, 11(1). 

 

Azra, Azyumardi. 2019. “Moderasi Beragama Dalam Perspektif Islam Nusantara”. 

Jakarta: Gramedia. 

 

Baidhawy, Zakiyuddin. 2005. “Pendidikan Agama Berwawasan Multikultural”. 

Jakarta: Erlangga. 

 

Banks, J. A. 2010. “Multicultural Education: Issues and Perspectives”. New York: 

John Wiley & Sons. 

 

Berger, Peter L. 1999. “The Social Reality of Religion”. London: Faber & Faber. 

 

Berry, John W. 1997. ”Immigration, Acculturation, and Adaptation, Applied 



158 

 

 

 

Psychology: An International Review”. Vol. 46, No. 1. 

 

Bogdan, Robert., dan Steven J. Taylor. 1975. “Introduction to Qualitative Research 

Methods: A Phenomenological Approach to the Social Sciences”. (New York: 

John Wiley & Sons), hlm. 5. 

 

Creswell, John W. 2013. “Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing 

Among Five Approaches”. California: SAGE Publications. 

 

C. Lindholm, Satisfaction. 2007. ”What Makes Us Stay in a Close Relationship”. 

 

Daradjat, Zakiah. 2004. “Ilmu Pendidikan Islam”. Jakarta: Bumi Aksara. 

 

Departemen Agama RI. 2010. “Al-Qur’an dan Terjemahannya”. Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. 

 

Dhofier, Zamaksyari. 2011. “Tradisi Pesantren: Studi Pandangan Hidup Kyai dan 

Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia”, Jakarta: LP3ES. 

 

Durkheim, Émile. 1995. “The Elementary Forms of Religious Life”. New York: 

Free Press. 

 

Echols, J.M., & Shadily, H. 2003. Kamus Inggris-Indonesia. Jakarta: Gramedia. 

 

Freire, Paulo. 2008. “Education for Critical Consciousness”. New York: Continuum. 

 

Futaqi, Sauqi. 2018. “Konstruksi  Moderasi  Islam  (Wasathiyyah)  Dalam  

Kurikulum  Pendidikan  Islam,” PROCEEDINGS: Annual Conference for 

Muslim Scholars. 

 

Halstead, J. M. 2004. An Islamic Concept of Education. Comparative Education, 40 

(4). 

 

Handyan, Bayu Wira. 2025. “Pembangunan Muallaf Bali, Wadah Muallaf Pulau 

Dewata.” RRI Singaraja. Last modified February 18, 2023. Accessed February 

13. https://www.rri.co.id/daerah/167788/bali-muallaf-development-wadah-

muallaf-pulau-dewata. 

 

Febriani, Evi, Citra Oktaviani, and Muhamad Kumaidi. 2024. “Pendidikan Akhlak 

Perspektif Al-Qur’an.” Jurnal Syntax Admiration 5, no. 4. 

 

Harefa, Jannatul Asni, and Zainun Zainun. 2024. “Resiliensi Sosial Mualaf Di 

Lingkungan Masyarakat Olora.” Jurnal Ilmu Sosial Indonesia (JISI) 5, no. 1 

(June 30). 

 

Hasan, Muhammad Tholchah. 2007. Dinamika Kehidupan Religius. Jakarta: 

Listafariska Putra. 

 

Hidayat, R. 2020. Integrasi Moderasi Beragama dalam Kurikulum PAI. Jurnal 

Pendidikan Islam, 9 (2). 

 

Huda, N., and Hermina, 2024. “Pengolahan Hasil Non-Test Angket, Observasi, 

Wawancara Dan Dokumenter,” Student Research Journal 2 February. 



159 

 

 

 

 

Husna, Ulfatul., and Muhammad Thohir. 2020. “Religious Moderation as a New 

Approach to Learning Islamic Religious Education in Schools.” Nadwa: Jurnal 

Pendidikan Islam 14, no. 1 (July 13). 

 

Ismail, Muhammad., and Safrina Ariani. 2020. “Pendidikan Keislaman Di Kalangan 

Minoritas Muslim Bali.” UIN Ar-Raniry. 

 

Ixfina, Ficky Dewi. 2024. “Harmoni Kebhinekaan: Peran Moderasi Beragama Di 

Lembaga Pendidikan Islam,” At-Ta’dib 1 (March). 

 

Jailani, M Syahran. 2023. “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen Penelitian 

Ilmiah Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif,” IHSAN: 

Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2. 

Kamali, Mohammad Hashim. 2015. The Middle Path of Moderationin Islam: The 

Qur’anic Principles of Wasathiyyah. New York: Oxford University Press. 

 

Kemendikbud. 2016. Kamus Besar Bahasa Indonesia. 

 

Kementerian Agama RI. 2019. Moderasi Beragama. Jakarta: Kemenag RI. 

 

Kementerian Agama RI. 2020. “Rencana Aksi Nasional Moderasi Beragama 2020–

2024”. Jakarta: Kemenag RI. 

 

Kementerian Agama RI. 2021. “Roadmap Moderasi Beragama 2020–2024”. 

Jakarta: Kemenag RI. 

 

Khaldun, Ibn. 2000. “Muqaddimah Ibn Khaldun”. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

 

Knowles, Malcolm S., 1980. “The Modern Practice of Adult Education: From 

Pedagogy to Andragogy”. Chicago: Follett. 

 

Lickona, T. 1991. “Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect 

and Responsibility”. New York: Bantam Books. 

 

Lincoln, Yvonna S.,  dan Egon G. Guba. 1985. “Naturalistic Inquiry”. Beverly Hills, 

CA: Sage Publications. 

 

Madjid, Nurcholish. 1992. “Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis 

tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan dan Kemodernan”. Jakarta: 

Paramadina. 

 

Majid, Abdul., dan Dian Andayani. 2004. “Pendidikan Agama Islam Berbasis 

Kompetensi”. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

 

Makka, Fathira Nadia, dkk. 2021. “Edukasi Program Pembinaan Muallaf Melalui 

Moderasi Beragama Di Lembaga Muallaf Center Yogyakarta,” Proceeding 

International Seminar on Islamic Education and Peace. 

 

Masjid Jami Singaraja. “Dinas Kebudayaan Pemerintah Kabupaten Buleleng”. n.d. 

 

Marjuki, and Ahmad Irfan, November 2022. “Pendidikan Agama Islam Bagi 

Muallaf (Studi Kasus Himpunan Bina Muallaf Indonesia),” Maslahah: Journal 



160 

 

 

 

of Islamic Studies Vol. 02. 

 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, Johnny Saldana. 2014. “Qualitative Data 

Analysis-A Methods Sourcebook, 3rd Edition, (n.d.). 

 

Muhaimin. 2007. “Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Menyusun Epistemologi 

Pendidikan Islam”. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

 

Muhaimin. 2011. “Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan 

Agama Islam di Sekolah”. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

 

Muhith, Abd., H, Rachmad Baitulah, M Pd, and Amirul Wahid RWZ 

METODOLOGI PENELITIAN. I Dr, n.d. 

 

M. Sutrisno. 2005. “Psikologi Pendidikan Islam”. Yogyakarta: Tiara Wacana. 

 

Nafa, Yordan., Moh Sutomo, and Mashudi Mashudi. 2022. “Wawasan Moderasi 

Beragama Dalam Pengembangan Desain Pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam.” Edupedia: Jurnal Studi Pendidikan dan Pedagogi Islam 7, no. 1.  

 

Nasution, H. 1996. “Islam Rasional”. Bandung: Mizan. 

 

Nata, Abuddin. 2012. “Perspektif Islam Tentang Strategi Pendidikan”. Jakarta: 

Kencana. 

 

Nata, Abuddin. 2016. “Pendidikan Islam dalam Peradaban Industrial dan Digital”. 

Jakarta: Rajawali Pers. 

 

Nawawi. 2020. "Moderasi Beragama Pada Masyarakat Inklusif Kota Batu", 

Disertasi UIN Sunan Ampel. 

 

Neuman, W. Lawrence. 2014. “Social Research Methods: Qualitative and 

Quantitative Approaches, 7th Edition”. Boston: Pearson Education. 

 

Nurlaili H., Musfiroh, Wati Nilamsari, Muhammad Shodiq, Mu’min Roup, and 

Mauidlotun Nisa. 2025. “Muallafah Muslimat NU Buleleng Bali Religious 

Tolerance and Moderation in a Hindu Society in Bali.” Jurnal Penelitian 

Agama Hindu 9, no. 1 (January 20). 

 

Octaviani, E., and Sutriani, 2019. “Analisis Data Dan Pengecekan Keabsahan Data,” 

Penelitian Kualitatif.  

 

Paramita, Celia., Aliffiati Aliffiati, and I Ketut Kaler. 2021. “Potret Adaptasi Lima 

Mualaf Di Denpasar Barat.” Jurnal Syntax Admiration 2, no. 4 (April 23). 

 

Pemkab Buleleng, 2025. “Profil Kabupaten Buleleng”. 

 

Pepinsky, Thomas B., R William Liddle, and Saiful Mujani. 2009. “Testing Political 

Islam’s Economic Advantage: The Case of Indonesia,” in American Political 

Science Association Annual Meeting September. 

 

Pristiwanti, Desi., Bai Badariah, Sholeh Hidayat, and Ratna Sari Dewi. 2022. 

“Pengertian Pendidikan.” Jurnal Pendidikan Dan Konseling (JPDK) 4, no. 6. 



161 

 

 

 

 

Putnam, Robert D., 2000. “Bowling Alone: The Collapse and Revival of American 

Community”. New York: Simon & Schuster. 

 

Qardhawi, Yusuf. 2001. “Islam: Agama Universal”. Kairo: Maktabah Wahbah. 

 

Rahmad, A. 2020. Pendidikan Moderasi Beragama: Studi Kasus Di Indonesia. 

Jakarta: LP3ES. 

Rahman, M. Taufiq. 2020. “Agama, Kekerasan Dan Radikalisme”. Bandung: UIN 

Sunan Gunung Jati. 

 

Republik Indonesia. 2003. “Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional”. Jakarta: Sekretariat Negara. 

 

Rohmah, Farikha., Siti Raudhatul Jannah, and Kun Wazis. 2024. “Komunikasi 

Dakwah Digital Dalam Penguatan Moderasi Beragama.” Anida (Aktualisasi 

Nuansa Ilmu Dakwah) 24, no. 2. 

 

Saifuddin, L.H. 2019. Moderasi Beragama: Dari Indonesia untuk Dunia. Jakarta: 

Kementerian Agama RI. 

Sari, Devi Indah, Ahmad Darlis, Irma Sulistia Silaen, Ramadayanti Ramadayanti, 

and Aisyah Al Azizah Tanjung. 2023. “Moderasi Beragama Dalam Pendidikan 

Islam Di Indonesia.” Journal on Education 5, no. 2 (January 11). 

 

Saripudin, Arip. 2021. “Pengaruh Bimbingan Keagamaan Terhadap Spiritualitas 

Muallaf : Penelitian Di Masjid Lautze 2 Jalan Tamblong No. 27 Kota 

Bandung.” UIN Sunan Gunung Jati Bandung. 

 

Sauqi Futaqi. 2018.” Konstruksi Moderasi Islam (Wasathiyah) dalam Kurikulum 

Pendidikan Islam”. PROCEEDINGS: Annual Conference for Muslim Scholars. 

 

Shihab, M. Quraish. 2019. Islam Yang Saya Pahami: Moderasi Beragama Dalam 

Perspektif Al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati. 

 

Spradley, James P., 1980. “Participant Observation”. New York: Holt, Rinehart and 

Winston. 

 

Suharto, Babun et.all (2019). Moderasi Beragama: Dari Indonesia untuk Dunia. 

Yogyakarta: LKiS. 

 

Syahril, dkk. 2020. “Literasi Paham Radikalisme Di Indonesia”. Bengkulu: CV. 

Zigie Utama. 

 

Tilaar, H. A. R. 2000. “Paradigma Baru Pendidikan Nasional”. Jakarta: Rineka 

Cipta. 

 

Umar, Yahya. 2025. “PAC Fatayat NU Buleleng Gelar Buka Puasa Bersama Ibu-

Ibu Muallaf.” Https://Www.Balisharing.Com/. Last modified April 15, 2023. 

Accessed February 13. https://www.balisharing.com/2023/04/16/pac-fatayat-

nu-buleleng-gelar-buka-puasa-bersama-ibu-ibu-muallaf/. 

 

Utami, Lutfi Ayu Fadhilah, dkk. 2023. “Analisis Pentingnya Peran Moderasi 

Beragama Di Era  Digital,” Moderatio Vol. 03. 



162 

 

 

 

 

Van Meter, D., & Van Horn, C. 1975. The Policy Implementation Process. 

Administration & Society, 6(4). 

 

Warumu, M. 2024. “Pendekatan Penelitian Kualitatif: Konsep, Prosedur, Kelebihan 

Dan Peran Di Bidang Pendidikan, vol. 05”. Afeksi: Jurnal Penelitian dan 

Evaluasi Pendidikan. 

 

Yasin, A., S. Garancang, and Hamzah, 2024. “Metode Dan Instrumen Pengumpulan 

Data (Kualitatif Dan Kuantitatif),” Journal of International Multidisciplinary 

Research 2, March. 

 

Yin, Robert K., 2014. “Case Study Research: Design and Methods, 5th Edition”. 

California: SAGE Publications. 

 

Yusuf, M. 2022. Digitalisasi Moderasi Beragama: Tantangan dan Strategi. Jurnal 

Komunikasi dan Agama, 15(1). 

 

Yusra, F., & Fitriah, N. 2022. Moderasi Beragama di Perguruan Tinggi Islam. Al-

Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam, 14(3). 

 

Y. A Suprayitno dkk. 2024. “Metodologi Penelitian Kualitatif: Teori Komprehensif 

Dan Referensi Wajib Bagi Peneliti”. Bandung: Sonpedia Publishing. 

 

Zakaria, Aceng. 2024. “Dialektika Moderasi Beragama Di Era Pluralitas Agama 

Dan Budaya Perspektif Al-Qur’an” Disertasi Universitas PTIQ Jakarta. 

 

Zarkasyi I. 2020. “Peran Guru Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Toleransi Dan 

Moderasi Beragama Di Sekolah.” Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 2. 

 

Zuhairini. 2012. “Filsafat Pendidikan Islam”. Jakarta: Bumi Aksara. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LAMPIRAN - LAMPIRAN 



A. TABEL OBSERVASI 

Tabel 1. Lembar Observasi Implementasi Moderasi Beragama dalam PAI di 

Muallaf Center 

Aspek yang 

Diamati 

Indikator 

Moderasi 

Temuan 

Observasi 

Lapangan 

Keterangan 

Ya Tidak 

Materi 

Pembelajaran 

- Komitmen 

kebangsaan 

- Toleransi 

- Anti kekerasan 

- Akomodatif 

budaya 

  
 

Metode 

Pembelajaran 

- Dialogis 

- Kritis 

- Partisipatif 

  
 

Interaksi 

Pengajar–Muallaf 

- Sikap inklusif 

- Tidak 

menghakimi 

- Berbasis empati 

  
 

Program Khusus - Seminar 

- Dialog 

  
 

 

Tabel 2. Kontribusi Implementasi Moderasi Beragama terhadap Adaptasi 

Sosial dan Keberagamaan Muallaf 

Aspek 

Kontribusi 

Indikator Temuan Observasi  Keterangan 

Ya Tidak 

1. Peningkatan 

kemampuan 

komunikasi 

lintas budaya 

Muallaf lebih 

percaya diri 

berinteraksi 

dengan komunitas 

muslim dan non 

muslim 

  
 

2. Penguatan 

pola pikir 

toleran 

Muallaf menjadi 

lebih terbuka dan 

tidak mudah 

  
 



menghakimi 

perbedaan 

3. Resolusi 

konflik 

keluarga dan 

sosial 

Mampu 

menghadapi 

tekanan keluarga 

akibat perpindahan 

agama. 

  
 

4. Internaliasi 

nilai 

kebangsaan di 

tengah 

pluralitas Bali 

Muallaf mampu 

berperan aktif 

dalam masyarakat 

tanpa merasa 

tercerabut dari 

budaya lokal. 

  
 

 

Tabel 3. Strategi dalam Implementasi Moderasi Beragama untuk 

Meningkatkan Keberdayaan Sosial Muallaf 

Jenis Strategi Indikator Temuan 

Observasi 

Keterangan 

Ya Tidak 

1. Strategi 

Edukatif–

Transformatif 

Integrasi nilai moderasi 

dalam modul PAI, 

kajian tematik, dan 

metode dialogis. 

  
 

2. Strategi 

Kolaboratif 

Kerja sama dengan 

penyuluh agama, tokoh 

adat, dan lembaga Islam 

lokal. 

  
 

3. Strategi 

Pemberdayaan 

Ekonomi & 

Keterampilan 

Pelatihan UMKM, 

wirausaha, dan 

pendampingan ekonomi 

komunitas. 

  
 

4. Strategi 

Pembentukan 

Komunitas 

Muallaf  

Forum muallaf, 

mentoring sesama 

muallaf, konseling 

spiritual. 

  
 

5. Strategi 

Penguatan 

Pendampingan intensif, 

pemahaman akhlak 

  
 



Identitas & 

Ketahanan 

Psikologis 

sosial, metode refleksi 

pengalaman. 

6. Strategi 

Digital & 

Informasi 

Penyampaian materi 

melalui grup WhatsApp; 

modul digital sederhana. 

  
 

 

B. TABEL DOKUMENTASI 

Data yang dicari sebagai berikut :  

Jenis Dokumen Keterangan 

Profil Muallaf Center 
 

Data Guru/Ustadz 
 

Data Muallaf 
 

Modul Ajar 
 

Kurikulum 
 

Program Kegiatan 
 

Laporan Kegiatan 
 

Dokumentasi Kegiatan  

 

 



C. Tabel Pedoman Wawancara 

Tabel 1. Pedoman Wawancara untuk Pengurus Muallaf Center 

Fokus 

Penelitian 

Pertanyaan 

Wawancara Utama 

Probing 

(Penggalian 

Lanjutan) 

Tujuan 

Pertanyaan 

Implementasi 

moderasi 

beragama 

Bagaimana nilai-

nilai moderasi 

beragama 

diintegrasikan 

dalam pembelajaran 

PAI di Muallaf 

Center ini? 

- Apa contoh 

konkrit materi 

yang memuat 

nilai moderasi? 

- Bagaimana 

respons muallaf 

saat menerima 

materi tersebut? 

Menggali bentuk 

implementasi nilai 

moderasi 

beragama dalam 

pembinaan. 

 
Metode apa yang 

digunakan dalam 

mengajar muallaf 

agar nilai moderasi 

dapat dipahami? 

- Apakah ada 

dialog kelas? 

- Apakah 

digunakan studi 

kasus lokal Bali? 

Memahami 

metode 

pembelajaran 

kritis-dialogis. 

Kontribusi 

moderasi 

Bagaimana 

pengaruh pembinaan 

moderasi terhadap 

kehidupan sosial 

muallaf? 

- Apakah mereka 

lebih percaya diri 

berinteraksi 

dengan keluarga 

non-Muslim? 

- Kendala apa 

yang masih 

mereka alami? 

Mengetahui 

kontribusi 

moderasi terhadap 

adaptasi sosial. 

Strategi 

pemberdayaan 

Program apa yang 

dilakukan untuk 

meningkatkan 

kemandirian sosial-

ekonomi muallaf? 

- Apakah ada 

pelatihan? 

- Kerja sama 

dengan siapa 

saja? 

Menggali strategi 

pemberdayaan 

berbasis 

komunitas. 

 

 

 

 

 



Tabel 2. Pedoman Wawancara untuk Penyuluh Agama Islam 

Fokus 

Penelitian 

Pertanyaan 

Wawancara 

Probing Tujuan 

Implementasi 

moderasi 

Bagaimana peran 

penyuluh dalam 

menanamkan nilai-

nilai moderasi kepada 

muallaf? 

- Kegiatan apa 

yang paling 

efektif? 

- Apakah 

penyuluh 

terlibat dalam 

penyusunan 

modul? 

Mengukur 

kontribusi 

penyuluh dalam 

implementasi 

moderasi. 

Adaptasi 

sosial 

Apa bentuk dukungan 

penyuluh terhadap 

muallaf yang 

menghadapi penolakan 

keluarga atau 

masyarakat? 

- Apakah ada 

konseling 

khusus? 

- Bagaimana 

penyuluh 

menengahi 

konflik? 

Melihat peran 

penyuluh dalam 

membantu 

adaptasi sosial. 

Budaya lokal Bagaimana penyuluh 

menjelaskan batasan 

syar’i terkait budaya 

dan adat Bali? 

- Contoh kasus 

nyata? 

- Respons 

muallaf 

bagaimana? 

Mengetahui 

pendekatan 

akomodatif 

terhadap budaya 

lokal. 

 

Tabel 3. Pedoman Wawancara untuk Muallaf (Peserta Pembinaan) 

Fokus 

Penelitian 

Pertanyaan 

Wawancara 

Probing Tujuan 

Pengalaman 

pembinaan 

Bagaimana 

pengalaman Anda 

mengikuti 

pembinaan PAI di 

Muallaf Center? 

- Materi apa 

yang paling 

membantu? 

- Adakah materi 

yang sulit 

dipahami? 

Menggali 

pengalaman belajar 

muallaf secara 

langsung. 

Moderasi 

beragama 

Apa pemahaman 

Anda tentang Islam 

moderat setelah 

- Apa yang 

berubah pada 

pemahaman 

Anda? 

- Apakah Anda 

Menilai internalisasi 

moderasi beragama. 



mengikuti 

pembinaan? 

merasa lebih 

toleran? 

Adaptasi 

sosial 

Bagaimana 

perubahan hubungan 

Anda dengan 

keluarga non-

Muslim setelah 

memeluk Islam? 

- Adakah 

konflik? 

- Dukungan apa 

yang paling 

membantu? 

Mengidentifikasi 

kontribusi moderasi 

terhadap adaptasi 

sosial. 

Keberdayaan Apakah pembinaan 

ini membuat Anda 

lebih mandiri secara 

sosial atau ekonomi? 

- Pelatihan apa 

yang Anda 

ikuti? 

- Apakah 

keterampilan 

baru membantu 

Anda? 

Mengukur dampak 

strategi 

pemberdayaan. 

 

Tabel 4. Pedoman Wawancara untuk Tokoh Masyarakat / Kelian Banjar 

Fokus Pertanyaan Probing Tujuan 

Relasi 

sosial 

Bagaimana pandangan Anda 

tentang keberadaan muallaf 

dalam masyarakat? 

- Apakah ada 

gesekan? 

- Bagaimana 

respons 

banjar? 

Mengukur 

penerimaan sosial 

terhadap muallaf. 

Moderasi Bagaimana kerja sama 

antara Muallaf Center dan 

masyarakat dalam menjaga 

harmoni? 

  

 



MODUL AJAR FIKIH DASAR BAGI MUALLAF 

 

Disusun untuk : Muallaf Center PP Istiqlal 

Penyusun : Imam Hasyim Asy’ari, S.Pd.I 

Bidang : Pendidikan Agama Islam – Fikih Dasar 

Pendekatan : Empiris, moderatif, dan kontekstual 

A. Deskripsi Umum Modul 

Modul ini disusun untuk membimbing muallaf dewasa dalam memahami 

dan mempraktikkan dasar-dasar ibadah dalam Islam secara benar, mudah, dan 

moderat. Pembelajaran difokuskan pada aspek praktis ibadah yang relevan dalam 

kehidupan sehari-hari, dengan mengedepankan nilai toleransi, keseimbangan, 

dan kasih sayang dalam beragama. 

B. Tujuan Umum Pembelajaran 

Peserta didik diharapkan mampu: 

1. Memahami prinsip-prinsip dasar fikih ibadah. 

2. Mengetahui dan mempraktikkan tata cara bersuci, salat, dan ibadah dasar 

lainnya. 

3. Menyadari nilai-nilai moderasi beragama dalam praktik fikih. 

4. Menumbuhkan sikap religius yang damai, toleran, dan berimbang. 

 

 

 



C. Struktur dan Jadwal Pembelajaran (6 Pertemuan) 

Pertemuan Tema 

Utama 

Submateri Tujuan Khusus Nilai Moderasi 

1 Pengantar 

Fikih dan 

Moderasi 

Beragama 

- Pengertian 

fikih dan 

syariat 

- Tujuan hukum 

Islam 

- Prinsip 

moderasi 

beragama 

dalam fikih 

Peserta 

memahami makna 

fikih, tujuan 

syariat, dan 

pentingnya 

keseimbangan 

dalam beragama 

Tasamuh 

(toleransi), 

tawazun 

(keseimbangan) 

2 Thaharah 

(Bersuci) 

- Macam-

macam najis 

dan hadas 

- Wudhu, 

mandi wajib, 

tayamum 

Peserta 

memahami dan 

mampu 

mempraktikkan 

tata cara bersuci 

yang benar dan 

mudah 

Kemudahan 

dalam syariat 

(yusr) 

3 Salat 

sebagai 

Tiang 

Agama 

- Syarat dan 

rukun salat 

- Tata cara salat 

lima waktu 

Peserta dapat 

melaksanakan 

salat dengan benar 

dan memahami 

maknanya 

Kedisiplinan dan 

kebersamaan 

4 Puasa 

dalam 

Islam 

- Hukum dan 

hikmah puasa 

- Tata cara dan 

adab berpuasa 

Peserta 

memahami esensi 

spiritual puasa dan 

adabnya 

Empati sosial 

dan 

pengendalian 

diri 

5 Zakat dan 

Sedekah 

- Makna zakat 

dan infak 

- Tujuan sosial 

zakat 

Peserta 

memahami 

kewajiban sosial 

umat Islam dan 

semangat berbagi 

Keadilan sosial 

dan solidaritas 

6 Haji dan 

Umrah, 

serta 

Akhlak 

dalam 

Ibadah 

- Rukun haji 

dan umrah 

(gambaran 

umum) 

- Akhlak dalam 

beribadah dan 

bermasyarakat 

Peserta mengenal 

ibadah haji serta 

pentingnya akhlak 

sebagai wujud 

ibadah 

Persaudaraan 

dan 

penghormatan 

sesama 

 



D. Pendekatan dan Metode Pembelajaran 

• Pendekatan: Partisipatif, kontekstual, dan moderatif. 

• Metode: Ceramah interaktif, demonstrasi praktik ibadah, diskusi kelompok 

kecil, dan refleksi nilai. 

• Media & Alat: Buku panduan, video tutorial ibadah, papan tulis, alat peraga 

wudhu dan salat. 

E. Evaluasi Pembelajaran 

1. Evaluasi Pengetahuan: Tes lisan/tulis singkat pada setiap akhir pertemuan. 

2. Evaluasi Praktik: Observasi langsung saat praktik bersuci dan salat. 

3. Evaluasi Sikap: Pengamatan terhadap kesungguhan, toleransi, dan semangat 

belajar. 

F. Referensi 

• Al-Qur’an dan Hadis (pilihan ayat dan hadis tematik) 

• Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Bab Ibadah) 

• Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh 

• Kementerian Agama RI. Moderasi Beragama (2019) 

• Buku Fikih Dasar untuk Mualaf – Dirjen Bimas Islam 

G. Penutup 

Modul ini diharapkan menjadi pegangan dasar bagi pembina dan peserta 

muallaf dalam memahami ibadah secara mudah, damai, dan tidak ekstrem. Prinsip 

al-taysir (kemudahan) dan al-wasathiyah (moderasi) menjadi fondasi utama dalam 

setiap materi. 



https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download






 

BIRO KEPESANTRENAN 

PONDOK PESANTREN ISTIQLAL 
Jl. Raya Seririt -  Gilimanuk KM. 16 Desa Patas, Kec. Gerokgak, Kab. Buleleng 81155 Bali 

Tlp. 0821-4776-2741 

 

SURAT KETERANGAN 

Nomor : 001/Biro.Kep/VIII/2025 

 

Yang bertanda tangan di bawah ini, Ketua Muallaf Center PP. Istiqlal Kabupaten 

Buleleng, menerangkan bahwa: 

 Nama   : Rofiqi 

 NIM   : 233307020005  

Program Studi  : Pendidikan Agama Islam (PAI) 

Jenjang  : Doktor (S3)  

Universitas  : UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

Judul Disertasi : Implementasi Moderasi Beragama Dalam 

Pendidikan Agama Islam Pada Muallaf Center 

Kabupaten Buleleng Provinsi Bali 

Yang bersangkutan telah melakukan penelitian di Mullaf Center PP. Istiqlal pada 

tanggal 18 Maret s.d 18 Juni 2025.  

Demikian surat keterangan ini diberikan, untuk dapat dipergunakan sebagaimana 

mestinya. 

 

      Buleleng, 19 Juni 2025 

      Ketua 

Biro Kepesantrenan  

 

 

 

      Imam Hasyim Asy’ari, M.Pd.I 



Lampiran 3 

Dokumentasi 

 

  
Kegiatan Bantuan Sosial dan MTQ Yayasan 

Bali Muallaf Development 

 

Upacara Hari Santri bersama Muallaf 

Center PP. Istiqlal Buleleng 

 

  

Kegiatan Pembinaan Muallaf di BMD 

 

Peringatan HUT RI ke-80 bersama 

Muallaf BMD 

 

  

Kegiatan Pembinaan di Muallaf Center PP. 

Istiqlal Buleleng 

Semarak budaya menyambut bulan 

Ramadhan di Muallaf Center MJ 

Singaraja 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Dokumentasi 

 

  
Kegiatan Ibadah Qurban di Muallaf Center PP. 

Istiqlal Buleleng, didistribusikan kepada warga 

lintas budaya dan agama 

 

Seminar “Membangun Moderasi 

Beragama” di Muallaf Center PP. Istiqlal 

Buleleng 

 

  
Muallaf terlibat dalam kepanitiaan kerjasama 

dengan PAC Muslimat NU Kec. Gerokgak  

 

Penerimaan anggota muallaf baru di 

Muallaf Center MJ Singaraja 

 

  
Kegiatan Pembinaan di Muallaf Center MJ 

Singaraja 

Kegiatan Ngejot dan Megibung di 

Muallaf Center MJ Singaraja 

 

 



https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


DAFTAR RIWAYAT HIDUP PENULIS 

 

Rofiqi, lahir di Sumenep pada tanggal 7 

Agustus 1987 dari pasangan H. Fauzi dan Hj. 

Halimatus Sakdiyah. Sejak kecil, lingkungan 

keluarga menanamkan nilai-nilai keagamaan 

yang kuat, kecintaan terhadap ilmu, serta 

komitmen pada tradisi pesantren. Pendidikan 

dasar hingga menengah ditempuh sepenuhnya 

di lembaga pendidikan Islam di Probolinggo, 

mulai dari MI Tarbiyatus Shibyan Gending 

(1993–1999), MTs Walisongo 1 Maron (1999–2002), hingga MA Nurul Jadid, 

Paiton (2002–2005). Pada masa inilah ketertarikan penulis terhadap kajian Islam, 

pemikiran keagamaan, dan pendidikan mulai tumbuh dengan kuat. 

Selepas MA, penulis melanjutkan pendidikan tinggi di Institut Agama Islam 

Nurul Jadid (IAINJ) Paiton dan menyelesaikan program Sarjana pada tahun 2009. 

Kecintaannya terhadap ilmu membawa penulis melanjutkan studi Magister di 

Pascasarjana IAI Nurul Jadid dan merampungkannya pada tahun 2012. Untuk 

memperdalam keilmuan dan komitmen akademik, penulis kemudian melanjutkan 

studi doktoral di Pascasarjana UIN Kiai Haji Achmad Siddiq (KHAS) Jember mulai 

tahun 2022 hingga 2025. 

Selain pendidikan formal, pengalaman mondok di Pondok Pesantren Nurul 

Jadid selama delapan tahun (2002–2010) membentuk karakter penulis sebagai 



pribadi yang religius, moderat, dan memiliki wawasan kebangsaan yang inklusif. 

Tradisi pendidikan pesantren tersebut menjadi fondasi utama dalam kiprah penulis 

di dunia dakwah, sosial, dan pendidikan Islam. 

Saat ini, penulis aktif dalam berbagai organisasi keagamaan dan sosial, di 

antaranya sebagai Katib Syuriah Majelis Wakil Cabang Nahdlatul Ulama (MWC 

NU) Kecamatan Gerokgak, Kepala Pondok Pesantren Nurul Jadid Bali, Sekretaris 

Pembantu Pengurus Pondok Pesantren Nurul Jadid (P4NJ) Provinsi Bali, serta 

anggota Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Desa Pemuteran. 

Keterlibatannya dalam FKUB memberikan pengalaman empiris yang berharga 

tentang relasi antarumat beragama di wilayah Bali yang plural, sekaligus menjadi 

latar penting bagi penelitian disertasi ini. 

Dalam bidang profesional, penulis berkhidmah sebagai dosen di Sekolah 

Tinggi Agama Islam (STAI) Nurul Abror Al-Robbaniyin Wongsorejo, 

Banyuwangi. Aktivitas akademik dan sosial ini meneguhkan komitmen penulis 

untuk terus mengembangkan kajian pendidikan Islam, moderasi beragama, dan 

penguatan sosial-keagamaan masyarakat, khususnya komunitas muallaf di wilayah 

minoritas. 

Disertasi ini merupakan bagian dari komitmen penulis untuk memberikan 

kontribusi ilmiah terhadap pengembangan moderasi beragama di Indonesia, 

terutama melalui pendidikan agama Islam pada lembaga muallaf center yang berada 

dalam konteks masyarakat multikultural seperti di Kabupaten Buleleng, Bali. 


