
REVITALISASI HADITS EKOLOGI SEBAGAI ETIKA 

LINGKUNGAN MODERN: TINJAUAN TEORI TAJDĪD 

YŪSUF AL-QARḌHĀWĪ 

SKRIPSI 

Oleh: 

Salman Al Farizy Husain 

NIM: 212104020006 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

KIAI HAJI ACHMAD SHIDDIQ JEMBER 

FAKULTAS USHULUDDIN ADAB DAN HUMANIORA 

DESEMBER 2025 



 i 

REVITALISASI HADITS EKOLOGI SEBAGAI ETIKA 

LINGKUNGAN MODERN: TINJAUAN TEORI TAJDĪD 

YŪSUF AL-QARḌHĀWĪ 

SKRIPSI 

 

Diajukan kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

Untuk memenuhi salah satu syarat memperoleh 

Gelar Sarjana Agama (S.Ag) 

Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora 

Program Studi Ilmu Ḥadīṡ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

 

Salman Al Farizy Husain  

NIM: 212104020006 

 

 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

KIAI HAJI ACHMAD SHIDDIQ JEMBER 

FAKULTAS USHULUDDIN ADAB DAN HUMANIORA 

DESEMBER 2025 

  



 ii 

REVITALISASI HADITS EKOLOGI SEBAGAI ETIKA 

LINGKUNGAN MODERN: TINJAUAN TEORI TAJDĪD 

YŪSUF AL-QARḌHĀWĪ 

 

 
SKRIPSI 

 

 
Diajukan kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

Untuk memenuhi salah satu syarat memperoleh 

Gelar Sarjana Agama (S.Ag) 

Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora 

Program Studi Ilmu Ḥadīṡ 

 

 

 

 

Oleh: 

 

 

 

Salman Al Farizy Husain  

NIM: 212104020006 

 

 

 

 

Disetujui Dosen Pembimbing 

 

 

 

 

 

 

Dr. Mohamad Barmawi, M.Hum 

NIP. 198305042023211014 

 

 

 

 

  



 iii 

REVITALISASI HADITS EKOLOGI SEBAGAI ETIKA 

LINGKUNGAN MODERN: TINJAUAN TEORI TAJDĪD 

YŪSUF AL-QARḌHĀWĪ 

 
SKRIPSI 

 
Telah diuji dan diterima untuk memenuhi salah satu  

Persyaratan memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag)  

Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora 

Program Studi Ilmu Ḥadīṡ 

 

 

Hari: Jum’at  

Tanggal: 12 Desember 2025 

 

 

Tim Penguji 

 

 Ketua      Sekretaris 

 

 

 

 

 

Dr. MASKUD, S.Ag., M.Si    Siti Qurrotul Aini, M.HUM 

NIP.197402101998031001    NIP. 198604202019032003 

 

 

Anggota: 

 

1. Al Furqon Ph.,M Th.I.     (   ) 

2. Dr. Mohamad Barmawi, M.HUM.  (   ) 

 

 

 

Menyetujui  

Dekan Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora  

 

 

 

 

 

Prof. Dr. Ahidul Asror, M.Ag. 

NIP. 197406062000031003 

 



 iv 

MOTTO 
 

ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْب َرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُمْ بَ عْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ 
 يَ رْجِعُونَ 

Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan oleh perbuatan tangan 

manusia, Allah menghendaki agar mereka merasakan sebagian dari (akibat) 

perbuatan mereka, agar mereka kembali (ke jalan yang benar). (Q.S ar-Rum).
*
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                     
 

*
 Q.S. ar-Rum: surat ke 30, ayat 41, diakses 20 Oktober 2023, https://quran.com/30/41.  

https://quran.com/30/41


 v 

PERSEMBAHAN 

Hamdan lillah, telah usai penelitian skripsi ini yang tentunya jauh dari kata 

sempurna. Dalam hal ini, saya ingin mengucapkan rasa syukur atas nikmat Allah 

SWT, yang telah memberikan rahmat dan hidayah-Nya. Kedua kalinya, shalawat 

serta salam kita haturkan kepada baginda Nabi Besar Muhammad SAW. Dan 

karya sederhana ini  saya persembahkan   

1. Kepada kedua orang tua saya, Abi dan Ibu, yang membesarkan dan 

mendoakan sejak saya masih dalam kandungan hingga sampai pada titik ini. 

Tanpa dedikasi dari beliau, saya bukanlah apa-apa. Terima kasih yang 

sebesar-besarnya. Semoga diberikan keberkahan panjang umur, di lapangkan 

rezekinya, dan dimudahkan segala urusannya. Abi dan Ibu, Amin.  

2. Kepada guru-guru saya yang telah tulus mengajarkan banyak ilmu 

pengetahuan, dan telah membimbing saya dengan hati yang tulus dan ikhlas. 

3. Kepada Bapak Dr. Mohamad Barmawi, M.Hum, selaku dosen pembimbing 

yang dengan memberikan arahan dan bimbingan hingga penelitian ini dapat 

terselesaikan. Semoga beliau senantiasa diberikan kesehatan dan ketulusan 

dalam mengajar. Amin. 

4. Kepada Wayan Sa’ah Maysuri, yang telah membersamai dan mendukung 

dalam proses penelitian. 

5. Kepada seluruh civitas akademika UIN KHAS Jember, yang telah membantu 

dalam proses penyelesaian studi. 

6. Kepada kawan-kawan seperjuangan PMII Rayon Ushuluddin Adab dan 

Humaniora yang selalu menemani dalam proses perjuangan akademik maupun 

organisasi. 

 

 

 

 

 



 vi 

KATA PENGANTAR 

 

نِ الرَّحِيْمِ  هِ الرَّحْمّٰ  بِسْمِ الل ّٰ
 

Segala puji bagi Tuhan Pencipta Alam Semesta, Allah SWT, yang telah 

memberikan nikmat serta hidayah-Nya sehingga penulis telah menyelesaikan 

skripsi ini untuk memenuhi syarat kelulusan dalam perkuliahan dan memperoleh 

gelar Sarjana Agama (S.Ag). Dalam penyusunan skripsi ini, tentu banyak pihak 

yang telah berperan dan memberikan bantuan, baik secara langsung maupun tidak 

langsung. Oleh karena itu, penulis ingin menyampaikan rasa terima kasih yang 

sebesar-besarnya kepada:  

1. Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M.M., selaku Rektor UIN Kiai Haji Achmad Siddiq 

Jember. 

2. Prof. Dr. Ahidul Asror, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Ushuluddin Adab dan 

Humaniora. 

3. Dr. Win Usuluddin, M.Hum., selaku Ketua Jurusan Studi Islam. 

4. Muhammad Faiz, M.A., selaku Koordinator Program Studi Ilmu Ḥadīṡ. 

5. Dr. Muhammad Barmawi, M.Hum., selaku Dosen Pembimbing, yang telah 

sabar membimbing dan memberikan arahan hingga penelitian ini dapat 

terselesaikan dengan baik. 

6. Seluruh dosen Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora yang telah 

memberikan ilmu serta pemahaman selama penulis menempuh perkuliahan.  

7. Keluarga besar PMII Rayon Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora, yang 

telah memberikan banyak pelajaran berharga dalam berpikir, berdzikir, dan 

beramal saleh. 



 vii 

Penulis berharap semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat bagi dunia 

akademik maupun masyarakat luas, khususnya dalam memahami persoalan 

lingkungan dan agama, serta bagaimana memposisikan ajaran Islam dalam 

menghadapi problematika kontemporer.  

Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari sempurna, oleh 

karena itu saran dan kritik yang membangun sangat diharapkan demi 

penyempurnaan karya ilmiah ini di masa mendatang.  

 

Jember, 17 November 2025 

Penulis 

 

 

Salman Al Farizy Husain 

NIM. 212104020006 
 

  



 viii 

TABEL TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

Awal Tengah Akhir Sendiri Latin / Indonesia 

 ا ا ا
 a/i/u ا

 B ب ب ب ب

 T ت ت ت ت

 Th ث ث ث ث

 J ج ج ج ج

 {h ح ح ح ح

 Kh خ خ خ خ

 D د د د د

 Dh ذ ذ ذ ذ

 R ر ر ر ر

 Z ز ز ز ز

 S س س س س

 Sh ش ش ش ش

 {s ص ص ص ص

 {d ض ض ض ض

 {t ط ط ط ط

 {z ظ ظ ظ ظ

 ‘ ع ع ع ع

 Gh غ غ غ غ

 F ف ف ف ف

 Q ق ق ق ق

 K ك ك ك ك

 L ل ل ل ل

 M م م م م

 N ن ن ن ن

ه  ,ة ةـ ، ه ه ه  H 

 W و و و و

 Y ي ي ي ي

 



 ix 

A. Konsonan rangkap karena tashdid ditulis rangkap 

 Ditulis Al-Sunnah السنّة

 Ditulis  Shiddah شدّة

 

B. Ta’ Marbu>t}ah di akhir kata 

1. Bila dimatikan ditulis 

 Ditulis Hikmah حكمة

 Ditulis  Madrasah مدرسة

2. Bila diikuti dengan kata sandang “al” serta bacaan kedua itu terpisah, maka 

ditulis dengan “h” 

 ’<Ditulis Karamah al-Aulia كرمة الأولياء

3. Bila ta’marbūṭah hidup dengan harakat, fathah, kasrah, dan dammah yang ditulis 

t atau h 

 Ditulis Zaka>h al-Fit}ri زكاة الفطر

 

C. Vokal Pendek 

  َ  Ditulis (daraba) 

  َ  Ditulis (‘alima) 

  َ  Ditulis (kutiba) 

 

D. Vokal panjang 

1. Fathah + alif, ditulis a> (garis di atas) 

 Ditulis Ja>hiliyyah جاهلية

2. Fathah + alif maqsi>r, ditulis dengan a> (garis di atas) 

 <Ditulis Yas’a يسعى

3. Kasrah + ya’ mati, ditulis dengan a> (garis di atas) 

 Ditulis Maji>d مجيد

4. D}ammah + wawu mati, ditulis u> (garis di atas) 

 {Ditulis Furu>d فروض

 

E. Vokal rangkap 

1. Fathah + ya’ mati, ditulis ai 



 x 

  Ditulis Bainakum بينكم

2. Fathah + wawu mati, ditulis au 

 Ditulis Qaul قول

 

F. Vokal-vokal pendek yang berurutan dalam satu kata, dipisahkan dengan Apostrof 

G. Kata sandang alif + lam 

1. Bila diikuti qamariyah ditulis al 

 Ditulis Al-Qur’a>n القرأن

 Ditulis Al-Qiya>s القياس

2. Bila diikuti huruf shamsiyyah, sama huruf qamariyah 

 Ditulis Al-Shams الشمس

 ’<Ditulis  Al-Sama السماء

 

H. Huruf besar 

Huruf besar dalam tulisan latin digunakan sesuai dengan Ejaan Yang 

Disempurnakan (EYD) 

I. Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat dapat ditulis menurut penulisannya 

 {Ditulis Zawi> al-Furu>d ذوى الفروض

 Ditulis  Ahl al-Sunnah اهل السنّة

 

  



 xi 

ABSTRAK 

SALMAN AL FARIZY HUSAIN, 2025 : Revitalisasi hadits ekologi sebagai 

etika lingkungan modern: Tinjauan Teori Tajdīd Yūsuf Al-Qarḍhāwī 

 

Kata kunci: Revitalisasi, Hadits ekologi, Lingkungan modern, Tajdīd Yūsuf Al-

Qarḍhāwī  

 Kerusakan lingkungan yang menjadi isu global mendesak untuk 

dicarikan solusinya dari berbagai perspektif, termasuk agama. Sebagai sumber 

ajaran Islam, Ḥadīṡ Nabi mengandung prinsip-prinsip ekologis yang sangat 

relevan untuk dikontekstualisasikan dalam menjawab tantangan lingkungan 

modern. Namun, pemahaman teks Ḥadīṡ yang bersifat statis dan tekstual 

seringkali tidak memadai untuk merespons problem kontemporer yang dinamis. 

Gagasan Tajdīd (pembaruan) yang diusung oleh Yūsuf Al-Qarḍhāwī 

menawarkan pendekatan reaktualisasi nilai-nilai Islam agar tetap Ṣāliḥ li kulli 

zamān wa makān (relevan di setiap zaman dan tempat). Melalui pendekatan 

Tajdīd, nilai-nilai ekologi dalam Ḥadīṡ tidak hanya dipahami sebagai doktrin 

masa lalu, tetapi dapat dihidupkan kembali sebagai etika lingkungan yang 

aplikatif dan transformatif bagi masyarakat modern.  

Rumusan masalah yang diangkat sebagai berikut: 1) Bagaimana nilai-

nilai Ḥadīṡ tentang ekologi? 2) Bagaimana implementasi Tajdīd Yūsuf Al-

Qarḍhāwī terhadap Ḥadīṡ ekologi? 3) Bagaimana revitalisasi Ḥadīṡ ekologi 

terhadap lingkungan modern?  

Penelitian ini bertujuan: 1) Untuk mengidentifikasi nilai-nilai ekologi 

dalam Ḥadīṡ Nabi. 2) Untuk menganalisis implementasi teori Tajdīd Al-

Qarḍhāwī dalam memahami Ḥadīṡ ekologi. 3) Untuk merumuskan model 

revitalisasi Ḥadīṡ ekologi sebagai etika lingkungan modern.  

Metodologi penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

metode analisis konten terhadap teks-teks Ḥadīṡ dan pemikiran Yūsuf Al-

Qarḍhāwī. Data dikumpulkan melalui studi kepustakaan yang bersumber dari 

data primer dan data sekunder. Adapun data primer, dihimpun dari kitab-kitab 

Ḥadīṡ dan karya-karya Yūsuf Al-Qarḍhāwī. Sedangkan data sekunder, dihimpun 

dari buku-buku, jurnal, dan artikel ilmiah yang memiliki keterkaitan dengan 

kajian skripsi ini.  

Hasil penelitian menunjukkan bahwa: 1) Nilai-nilai ekologi dalam Ḥadīṡ 

mencakup prinsip menjaga keseimbangan (mizan), larangan berbuat kerusakan 

(Ifsād) di muka bumi, serta anjuran untuk memakmurkan bumi dan melestarikan 

sumber daya alam. 2) Implementasi Tajdīd Yūsuf Al-Qarḍhāwī memungkinkan 

penafsiran Ḥadīṡ ekologi secara kontekstual dengan menempatkan maqāṣid al-

sharī‘ah sebagai kerangka etis, maslahah sebagai orientasi kemanfaatan, serta 

mempertimbangkan realitas sosial masyarakat modern, sehingga pesan moral 

Ḥadīṡ dapat diaktualisasikan. 3) Revitalisasi Ḥadīṡ ekologi melahirkan sebuah 

konstruk etika lingkungan modern yang bersumber dari teks keagamaan, yang 

menekankan tanggung jawab manusia sebagai Khalīfah untuk melakukan 

konservasi lingkungan, mengadopsi gaya hidup berkelanjutan, dan memberikan 

respons yang proaktif terhadap krisis ekologi kontemporer. 



 xii 

 DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL ............................................................................................ i 

HALAMAN PERSETUJUAN............................................................................ ii 

HALAMAN PENGESAHAN ........................................................................... iii 

MOTTO .............................................................................................................. iv 

PERSEMBAHAN ................................................................................................ v 

KATA PENGANTAR ........................................................................................ vi 

TABEL TRANSLITERASI ARAB-LATIN ................................................. viii 

ABSTRAK .......................................................................................................... xi 

DAFTAR ISI ....................................................................................................... ix 

BAB I PENDAHULUAN .................................................................................... 1 

A. Latar Belakang   ........................................................................................ 1 

B. Fokus Penelitian  ..................................................................................................... 11 

C. Tujuan Penelitian    ................................................................................. 11 

D. Manfaat Penelitian. ................................................................................. 11 

E. Definisi Istilah ......................................................................................... 13 

F. Sistematika pembahasan    ...................................................................... 16 

BAB II KAJIAN PUSTAKA ............................................................................ 18 

A. Penelitian Terdahulu  .............................................................................. 18 

B. Kajian Teori ............................................................................................ 22 

BAB III METODE PENELITIAN  ................................................................. 30 

A. Pendekatan Dan Jenis Penelitian ............................................................. 30 

B. Sumber Data  ........................................................................................... 30 

C. Teknik Pengumpulan Data ...................................................................... 32 



 xiii 

D. Analisis data ............................................................................................ 33 

BAB IV PENYAJIAN DAN ANALISIS DATA ............................................. 34 

A. Nilai-nilai Ḥadīṡ tentang Ekologi............................................................ 34 

B. Implementasi Tajdīd Yūsuf AlQarḍhāwī dalam terhadap Ḥadīṡ ekologi52 

C. Revitalisasi Ḥadīṡ terhadap Lingkungan Modern ................................... 60 

BA B V PENUTUP  ........................................................................................... 77 

A. Kesimpulan   ........................................................................................... 77 

B. Saran ........................................................................................................ 77 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 79 

 

 



 1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. LATAR BELAKANG   

Dalam beberapa dekade terakhir, isu lingkungan menjadi salah satu 

problem besar dunia yang memengaruhi seluruh aspek kehidupan manusia. 

Kerusakan hutan, pencemaran sungai, udara yang semakin kotor, hingga 

perubahan iklim global menjadi tanda serius bahwa bumi sedang menghadapi 

krisis ekologi. Krisis ini tidak hanya berdampak pada aspek alam semata, 

tetapi juga menimbulkan bencana kemanusiaan seperti pemanasan global, 

kerusakan lingkungan, bahkan konflik sosial.
1
 

Berbagai persoalan lingkungan hidup yang terjadi saat ini, baik dalam 

lingkup lokal, nasional, maupun global, pada dasarnya banyak dipicu oleh 

aktivitas manusia. Fenomena pencemaran dan degradasi lingkungan mulai dari 

laut, hutan, hingga kualitas air dan tanah sumber utamanya dapat ditelusuri 

kembali kepada pola perilaku manusia yang tidak bertanggung jawab. Perilaku 

tersebut seringkali ditandai dengan rendahnya kesadaran akan kelestarian 

lingkungan dan dominannya kepentingan pribadi atau jangka pendek. 

Akibatnya, eksploitasi sumber daya alam dilakukan tanpa mempertimbangkan 

keberlanjutan, yang pada akhirnya menyebabkan kerusakan di berbagai sektor 

ekosistem. 

 Dengan kata lain, akar masalahnya terletak pada sikap manusia yang 

kurang peduli dan cenderung mementingkan diri sendiri dalam berinteraksi 

                                                     
1
 Kompas.com, “Kerusakan Lingkungan Akibat Eksploitasi Alam di Indonesia,” diakses 

14 Juni 2025. 



 

 

2 

dengan alam.
2
 Persoalan lingkungan bukan sekadar masalah teknis yang dapat 

diselesaikan melalui kebijakan politik atau teknologi modern semata. Pada 

hakikatnya, krisis ekologi memiliki akar yang dalam, yaitu krisis moral 

manusia. Eksploitasi alam yang berlebihan didorong oleh pola pikir 

materialistis dan antroposentif yang menempatkan manusia sebagai pusat 

segalanya, sementara alam hanya dianggap sebagai objek eksploitasi.
3
 Karena 

itu, solusi yang ditawarkan juga tidak cukup bersifat teknis, melainkan harus 

menyentuh dimensi etika dan spiritual.  

Indonesia merupakan negara tropis yang dikenal memiliki 

keanekaragaman hayati terbesar di dunia. Letak geografis yang strategis di 

antara dua samudra dan dua benua, serta iklim yang mendukung, menjadikan 

Indonesia sebagai rumah bagi berbagai ekosistem penting seperti hutan hujan 

tropis, mangrove, dan terumbu karang. Keanekaragaman ini menjadikan 

Indonesia memiliki posisi penting dalam menjaga keseimbangan ekologi 

global. Namun, di balik potensi ekologis yang besar tersebut, kerusakan 

lingkungan di Indonesia justru semakin meningkat dari tahun ke tahun.  

Data Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) 

menunjukkan bahwa pada tahun 2024, luas hutan yang rusak mencapai lebih 

dari 9 juta hektare, yang disebabkan oleh aktivitas industri dan perluasan lahan 

perkebunan tanpa memperhatikan daya dukung lingkungan.
4
 Fenomena 

tersebut menunjukkan lemahnya kesadaran etika lingkungan dalam kehidupan 

                                                     
2
  Sonny Keraf (2002), Etika lingkungan, jakarta: Kompas, p. xiii 

3
  Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (Chicago: 

ABC International, 1997), 85. 
4
 Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK), The State of Indonesia's 

Forests 2024, (Jakarta: KLHK, 2024), 10-15 



 

 

3 

masyarakat modern yang lebih berorientasi pada nilai ekonomi dibandingkan 

nilai ekologi. Selain deforestasi, berbagai permasalahan ekologis lain juga 

muncul secara kompleks dan saling berkaitan. 

Salah satu isu utama adalah konversi lahan dan degradasi hutan, yang 

disebabkan oleh penebangan liar, ekspansi perkebunan kelapa sawit, serta 

proyek infrastruktur berskala besar. Hal ini menimbulkan dampak ekologis 

yang luas, seperti hilangnya keanekaragaman hayati, peningkatan emisi 

karbon, dan gangguan terhadap siklus hidrologi. Laporan The State of 

Indonesia’s Forests 2024 mencatat bahwa meskipun ada upaya pemerintah 

untuk memperlambat laju deforestasi, tingkat kehilangan hutan di beberapa 

provinsi, seperti Kalimantan Tengah dan Papua, masih tergolong tinggi akibat 

lemahnya pengawasan dan penegakan hukum lingkungan.
5
  

Masalah lainnya adalah kerusakan lahan gambut dan kebakaran hutan, 

yang menjadi ancaman besar terhadap kualitas udara dan kestabilan 

ekosistem. Lahan gambut yang dikeringkan untuk dijadikan area pertanian dan 

perkebunan menjadi sangat rentan terhadap kebakaran, terutama saat musim 

kemarau panjang dan fenomena El Nino. Data dari CIFO  R-ICRAF 

menunjukkan bahwa kebakaran gambut di Indonesia pada tahun 2023 

menghasilkan emisi karbon lebih dari 200 juta ton, serta menyebabkan 

kerugian ekonomi dan kesehatan masyarakat yang signifikan.
6
 

Selain itu, pencemaran plastik dan pengelolaan limbah menjadi 

                                                     
5
 Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK), The State of Indonesia's 

Forests 2024, (Jakarta: KLHK, 2024), 45-48. 
6
 Center for International Forestry Research (CIFOR) dan World Agroforestry 

(ICRAF), Menilai Dampak Ekonomi dan Kesehatan dari Kebakaran Gambut Indonesia 2023, 

(Bogor: CIFOR-ICRAF, 2023), 15. 



 

 

4 

tantangan serius, terutama di wilayah pesisir dan perkotaan. Laporan IPEN 

tahun 2021 menyebutkan bahwa Indonesia termasuk dalam lima besar negara 

penyumbang sampah plastik ke laut di dunia.
7
 Permasalahan ini diperparah 

dengan rendahnya tingkat daur ulang dan minimnya infrastruktur pengelolaan 

sampah di tingkat daerah. Akibatnya, sungai dan pantai menjadi tempat 

akumulasi limbah plastik yang mengancam ekosistem laut dan kehidupan 

biota air.  

Sementara itu, pencemaran udara perkotaan juga menjadi persoalan 

serius di kota-kota besar seperti Jakarta, Surabaya, dan Medan. Laporan Bank 

Dunia tahun 2023 menyebutkan bahwa polusi udara di Indonesia 

menyebabkan penurunan harapan hidup rata-rata 1,2 tahun per individu akibat 

paparan partikulat halus (PM2.5) yang melebihi ambang batas aman WHO.
8
 

Kondisi ini menunjukkan bahwa permasalahan lingkungan tidak hanya 

berdampak pada ekosistem, tetapi juga secara langsung memengaruhi 

kesehatan dan kesejahteraan manusia.  

Tak kalah penting, kerusakan ekosistem pesisir dan mangrove semakin 

mengkhawatirkan. Konversi lahan mangrove menjadi tambak dan 

permukiman menyebabkan berkurangnya tutupan vegetasi pesisir yang 

berfungsi menahan abrasi dan menyerap karbon. Laporan Forest Restoration 

and Rehabilitation in Indonesia tahun 2023 menegaskan bahwa kehilangan 

ekosistem mangrove mencapai 40% dalam empat dekade terakhir, dengan 

                                                     
7
 International Pollutants Elimination Network (IPEN), Bahaya Pengelolaan Sampah 

Plastik di Indonesia (Plastic Waste Management Hazards in Indonesia), (Swedia: IPEN, 2021), 12. 
8
 World Bank, Berjuang untuk Udara Bersih: Polusi Udara dan Kesehatan Masyarakat 

di Indonesia (Striving for Clean Air: Air Pollution and Public Health in Indonesia), (Washington, 

DC: World Bank, 2023) vii. 



 

 

5 

dampak signifikan terhadap keberlanjutan perikanan dan ketahanan pangan 

masyarakat pesisir.
9
 Berbagai persoalan tersebut memperlihatkan bahwa akar 

krisis lingkungan di Indonesia bukan semata-mata masalah teknis atau 

kebijakan, melainkan juga menyangkut aspek etika dan moral manusia dalam 

memperlakukan alam.  

Penelitian ini berlandaskan pada konsep Tajdīd atau pembaruan 

pemikiran Islam yang dijelaskan oleh Yūsuf al-Qarḍāwī dalam karyanya. al-

Fiqh al-Islāmī Bayna al-Aṣālah wa al-Tajdīd Qarḍāwī menegaskan bahwa 

Tajdīd bukanlah bentuk perubahan terhadap ajaran Islam secara substansial, 

melainkan upaya menghidupkan kembali nilai-nilai Islam agar tetap relevan 

dan aplikatif terhadap tantangan zaman modern tanpa menghilangkan 

orisinalitasnya. Ia menyebutkan bahwa antara orisinalitas (Aṣālah) dan 

pembaruan (Tajdīd) tidak terdapat kontradiksi apabila keduanya ditempatkan 

secara proporsional: orisinalitas menjaga keaslian prinsip syariat, sedangkan 

pembaruan menghidupkan kembali semangat ajaran tersebut sesuai kebutuhan 

umat di setiap masa.
10

 

Menurut al-Qarḍhāwī, Islam pada hakikatnya adalah agama yang 

dinamis dan fleksibel. Beliau mengutip hadits Nabi Muhammad SAW, yang 

menyatakan bahwa “Sesungguhnya Allah akan mengutus bagi umat ini pada 

setiap seratus tahun seorang yang akan memperbarui (memurnikan kembali) 

                                                     
9
 Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) dan Food and Agriculture 

Organization (FAO), Pemulihan dan Rehabilitasi Hutan di Indonesia: Temuan Kunci dan 

Langkah Ke Depan (Forest Restoration and Rehabilitation in Indonesia: Key Findings and Way 

Forward), (Jakarta: KLHK, 2023), 23. 
10

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Al-Fiqh al-Islami Bayna al-Ashalah wa al-Tajdīd (Kairo: 

Maktabah Wahbah, 2001), 31-35. 



 

 

6 

agamanya.” (Abū Dāwūd, al-Ḥākim, dan al-Bayhaqī). Hadits ini 

menunjukkan bahwa pembaruan dalam Islam merupakan bagian dari rahmat 

Allah bagi umat-Nya, bukan bentuk penyimpangan dari syariat.
11

  

Oleh karena itu, dalam konteks etika lingkungan modern, konsep 

Tajdīd ini dapat dijadikan landasan untuk merevitalisasi nilai-nilai ekologis 

yang terdapat dalam Ḥadīṡ-Ḥadīṡ agar mampu menjawab krisis moral dan 

lingkungan yang dihadapi umat manusia masa kini. Dengan demikian, 

gagasan Tajdīd al-Qarḍāwī memberikan ruang bagi reinterpretasi ajaran Islam 

dalam ranah ekologis, tanpa kehilangan akar teologisnya, sehingga nilai-nilai 

Islam dapat menjadi solusi terhadap krisis lingkungan global. 

Dalam tradisi Ḥadīṡ, Nabi Muhammad SAW juga memberikan teladan 

yang nyata tentang bagaimana memperlakukan alam dengan penuh kasih 

sayang, di mana landasan penelitian ini bersumber dari 3 hadits nabi yang 

mengandung nilai nilai ekologi Ḥadīṡ-Ḥadīṡ tersebut menunjukkan bahwa 

Islam sejak awal telah memiliki prinsip pelestarian lingkungan dan 

keseimbangan alam. Beberapa Ḥadīṡ berikut menjadi pijakan utama dalam 

penelitian ini. 

  

1.  Hadits tentang larangan mengambil tanah yang bukan haknya  

ِ حَق ِهِ  أَحَدٌ  يأَخُْذُ  لََ   :قاَلَ رَسُولُ اِلله صلى الله عليه وسلم ضِ بِغَيْر َرر ا مِنَ الْر ً قهَُ شِبْر لَا طَوا
ِ
ا

مَ الرقِيَامَةِ  عِ أَرَضِيَن يوَر بر لََ س َ
ِ
  .اُلله ا

 

Artinya: Rasulullah shallallahu 'alaihi wa sallam bersabda: "Tidaklah salah 

seorang dari kamu mengambil sejengkal tanah tanpa hak, 

                                                     
11

 Hadits Riwayat Abū Dāwūd dalam Sunan Abi Dawud, No. 4291. 



 

 

7 

melainkan Allah akan menghimpitnya dengan tujuh lapis bumi 

pada hari Kiamat kelak. (HR. Muslim, No: 1611).
12

 

 

2. Hadits tentang menebang pohon bidara  

ِ صلى الله عليه وسلم رَةً  قطََعَ  مَنر » :قاَلَ رَسُولُ اللَّا بَ  سِدر ُ  صَوا  «الناارِ  فِِ  رَأْسَهُ  اللَّا

نََ هَذَا الرحَدِيثِ فقََ  ئلَِ أَبوُ دَاوُدَ عَنر مَعر نِِ مَنر قطََعَ » :الَ س ُ ، يعَر تَصٌََ هَذَا الرحَدِيثُ مُخر

ٍ يكَُونُ لََُ فِيهاَ ِ حَق  بِيلِ، وَالربََاَئُِِ عَبَثاً، وَظُلرمًا بِغَيْر تَظِلُّ بَِِا ابرنُ السا رَةً فِِ فلَََةٍ يسَ ر  سِدر

ُ رَأْسَهُ فِِ الناارِ  بَ اللَّا   .صَوا
Artinya: Rasulullah shallallahu 'alaihi wa sallam bersabda: "Barangsiapa 

menebang pohon bidara maka Allah akan membenamkan 

kepalanya dalam api neraka." Abū Dāwūd pernah ditanya tentang 

hadits tersebut, lalu ia menjawab: Secara ringkas, makna hadits 

ini adalah bahwa “barangsiapa menebang pohon bidara di padang 

bidara dengan sia-sia dan dhalim, padahal itu adalah tempat untuk 

berteduh para musafir dan hewan-hewan ternak, maka Allah akan 

membenamkan kepalanya di neraka.”  (HR. Abū Dāwūd, No: 

5239).
13

 

 

3. Hadits tentang menanam pohon maskipun hari kiamat 

هِ وَسَلمَ  ُ علَيَر ِ صَلىا اللَّا نِ " :قاَلَ رَسُولُ اللَّا
ِ
يلٌََ، فاَ اعةَُ وَفِِ يدَِ أَحَدِكُُر فسَ ِ نر قاَمَتر السا

ِ
ا

هاَ رسِر تَطَاعَ أَنر لََ تقَُومَ حَتَّا يغَررسَِهَا، فلَريَغر   "اس ر
Artinya: Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam bersabda: "Jika hari 

kiamat tiba sementara di tangan salah seorang dari kalian ada 

bibit pohon, jika dia mampu untuk tidak bangkit (dari tempatnya) 

sebelum menanamnya, maka hendaklah dia menanamnya. (HR. 

Ahmad NO: 12902).
14

 

 

 

Meskipun ajaran Islam melalui Ḥadīṡ-Ḥadīṡ tersebut sangat jelas 

menekankan pentingnya menjaga kelestarian alam, realitas kehidupan umat 

saat ini menunjukkan adanya jarak antara nilai ajaran dan praktik yang terjadi 

di lapangan.
15

 Banyak masyarakat yang mengetahui bahwa menanam pohon 

                                                     
12

 Muslim bin al-Hajjaj, Sahih Muslim, Kitab al-Muzalim, No. 1611 
13

 Abū Dāwūd Sulaiman bin al-Asy‘ats, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Adab, No. 5239 
14

 Anas ibn MālikKitab Al-Musnad Takhrij Al-Musnad li syuaib hadits No: 12902 
15

 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an tentang Etika dan Lingkungan Hidup (Jakarta: 



 

 

8 

adalah amal kebaikan, bahwa merusak vegetasi merupakan perbuatan tercela, 

dan bahwa mengambil tanah tanpa hak adalah dosa besar. Namun dalam 

kehidupan sehari-hari, nilai-nilai tersebut sering kali tidak terwujud menjadi 

perilaku nyata.
16

 Pembukaan lahan tanpa pertimbangan ekologis, penebangan 

pohon demi kepentingan ekonomi cepat, pembakaran hutan untuk perluasan 

perkebunan, serta konflik penguasaan tanah masih sering terjadi dan menjadi 

bagian dari pengalaman sosial masyarakat.
17

 

Dalam berbagai interaksi manusia dengan alam, tampak bahwa 

sebagian masyarakat memandang alam sebagai sesuatu yang dapat 

dimanfaatkan sebebas-bebasnya untuk kepentingan ekonomi tanpa 

mempertimbangkan dampak jangka panjangnya. Kondisi ini memperlihatkan 

bahwa kesadaran ekologis belum sepenuhnya hadir dalam pengalaman 

keberagamaan sehari-hari. Ajaran Nabi tentang larangan merampas tanah 

belum dipahami sebagai perlindungan ruang hidup, perintah menanam pohon 

belum dimaknai sebagai tanggung jawab berkelanjutan, dan larangan merusak 

vegetasi belum dipersepsi sebagai penjagaan terhadap makhluk hidup lain 

yang juga bergantung pada kelestarian alam. 

Pengalaman masyarakat dalam menghadapi kerusakan lingkungan juga 

menunjukkan bahwa banyak tindakan merusak alam terjadi bukan semata 

karena ketidaktahuan, melainkan karena nilai menjaga lingkungan belum 

sepenuhnya menjadi bagian dari kesadaran moral masyarakat. Dalam 

                                                                                                                                               
Lentera Hati, 2019) 45-48. 

16
 Najiyah, "Internalisasi Nilai-Nilai Konservasi Lingkungan dalam Perspektif 

Ḥadīṡ," Jurnal Living Ḥadīṡ 5, no. 1 (2020) 25. 
17

 Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan RI, Statistik Lingkungan Hidup dan 

Kehutanan 2023 (Jakarta: KLHK, 2023), 67. 



 

 

9 

kenyataannya, banyak orang melihat pohon ditebang secara masif, lahan 

dibakar, atau tanah diambil tanpa hak, tetapi tidak merasa memiliki kewajiban 

moral untuk mencegahnya. Di sinilah pentingnya menghadirkan kembali nilai-

nilai ekologis Ḥadīṡ dalam kehidupan nyata agar ajaran tersebut tidak berhenti 

sebagai teks normatif, tetapi benar-benar membentuk cara berpikir, cara 

memperlakukan alam, dan rasa tanggung jawab manusia terhadap bumi. 

 Dengan memahami bagaimana manusia mengalami dan memaknai 

lingkungan dalam kehidupan sehari-hari, penelitian ini berupaya menegaskan 

kembali ajaran Nabi sebagai nilai hidup yang membangkitkan kesadaran 

ekologis. Revitalisasi ajaran tersebut diharapkan mampu mengubah hubungan 

manusia dengan alam dari hubungan yang eksploitatif menjadi hubungan yang 

penuh tanggung jawab dan amanah, sebagaimana dicontohkan Rasulullah. 

Meskipun kajian mengenai lingkungan dalam perspektif Islam telah banyak 

dilakukan, sebagian besar penelitian di Indonesia masih berfokus pada 

penafsiran ayat-ayat Al-Qur’ān mengenai ekologi, kajian fiqh lingkungan, 

atau fatwa terkait eksploitasi sumber daya alam. 
18

 

Penelitian mengenai Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologis sendiri masih terbatas pada 

kajian hukum atau penjelasan tekstual, dan belum banyak diarahkan pada 

pengembangan etika lingkungan modern yang dapat menjawab krisis ekologis 

kontemporer.
19

 Selain itu, penelitian terdahulu belum banyak mengkaji Ḥadīṡ 

ekologis secara tematik dengan menghubungkannya pada konteks kerusakan 

                                                     
18

 Fahmi, "Kajian Fikih Lingkungan di Indonesia: Studi atas Fatwa MUI tentang 

Eksploitasi Sumber Daya Alam," Al-Ihkam: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial 15, no.1 (2020), 

156. 
19

 Husni, Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Ekologis: Studi Ma'ani al-Ḥadīṡ tentang Konservasi 

Lingkungan," Jurnal Studi Ilmu Ḥadīṡ 3, no. 2 (2021), 45. 



 

 

10 

lingkungan di Indonesia serta mengintegrasikan nilai-nilai Ḥadīṡ ke dalam 

wacana pembaruan pemikiran Islam.  

Di sisi lain, perkembangan modernitas yang ditandai oleh 

industrialisasi, urbanisasi, dan pola konsumsi berlebihan telah menciptakan 

jarak yang semakin besar antara ajaran moral agama dan praktik kehidupan 

sosial masyarakat. Kondisi tersebut menunjukkan adanya kesenjangan antara 

pesan moral Ḥadīṡ mengenai amanah ekologis dengan praktik masyarakat 

yang masih lemah dalam menjaga kelestarian lingkungan. Akibatnya, nilai-

nilai ekologis yang terkandung dalam ajaran Nabi belum terinternalisasi 

menjadi etika sosial yang kuat. Karena itu, diperlukan penelitian yang 

mengkaji Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologis secara tematik dan kontekstual sehingga 

relevansi dan urgensinya dalam menjawab persoalan ekologis masa kini dapat 

diperkuat. 

Penelitian ini menawarkan pembaruan melalui upaya revitalisasi 

Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologis dengan memadukan nilai profetik Nabi dan tantangan 

ekologis modern. Pendekatan ini memberikan kontribusi baru berupa integrasi 

antara tradisi keilmuan Ḥadīṡ dengan prinsip tanggung jawab ekologis 

modern. Dengan membangun kembali kesadaran moral berdasarkan ajaran 

Rasulullah, penelitian ini diharapkan mampu menghadirkan paradigma etika 

lingkungan yang lebih kontekstual, aplikatif, dan selaras dengan semangat 

Tajdīd. Selain itu, penelitian ini menegaskan bahwa Ḥadīṡ bukan hanya 

menjadi landasan hukum ibadah, tetapi juga menjadi pedoman dalam 

membangun hubungan harmonis antara manusia dan alam. 



 

 

11 

B. FOKUS PENELITIAN  

Berdasarkan  latar belakang di atas peneliti akan memaparkan beberapa 

rumusan masalah sebagai berikut 

1. Bagaimana Nilai-nilai Ḥadīṡ tentang Ekologi? 

2. Bagaimana Implementasi Tajdīd Yūsuf AlQarḍhāwī terhadap Ḥadīṡ 

ekologi? 

3. Bagaimana Revitalisasi Ḥadīṡ ekologi terhadap Lingkungan Modern? 

C.  Tujuan penelitian    

Berdasarkan rumusan penelitian di atas peneliti akan memaparkan 

tujuan penelitian sebagai berikut  

1. Untuk menjelaskan dan menganalisis nilai-nilai ekologis 

2. Untuk menjelaskan bagaimana implementasi Tajdīd Yūsuf Al- 

Qarḍāwī terhadap Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologis sebagai upaya pembaruan 

pemahaman keagamaan yang relevan dengan isu-isu lingkungan 

masa kini. 

3. Untuk mengkaji bentuk etika lingkungan modern yang dihasilkan 

dari revitalisasi tersebut 

D. MANFAAT PENELITIAN. 

Manfaat penelitian merupakan suatu bagian penting yang telah di 

peroleh oleh peneliti dalam penelitiannya untuk menjelaskan sebuah karya 

penelitian, baik dalam pengembangan teori maupun praktik dalam kehidupan 

nyata, secara umum manfaat penelitian di bagin menjadi dua. Pertama manfaat 

secara teoritis yang ke dua manfaat secara praktis. 



 

 

12 

1. Manfaat teoritis. 

 Penelitian ini di harapkan dapat memperkaya khazanah ke ilmuan 

dalam bidang studi ilmu hadits khususnya dalam kajian tematik yang 

mengkaji isu-isu ekologi, Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Nabi yang berkaitan dengan 

lingkungan hidup dinilai memiliki nilai-nilai etis yang sangat relevan 

dengan tantangan zaman modern.  

2. Manfaat praktis. 

1. Bagi penulis 

        penelitian ini menjadi sarana bagi penulis dalam mengembangkan 

pemahaman dalam kajian hadits bertema lingkungan, Penelitian ini 

juga mendorong penulis untuk berpikir kritis Dengan menjadikan 

Ḥadīṡ sebagai rujukan utama. 

2. Bagi lembaga akademik 

         Penelitian ini dapat dijadikan sebagai pedoman atau gambaran 

dalam meneliti sebuah Ḥadīṡ baik dilingkaran universitas Uin Khas 

Jember ataupun dilingkaran Fakultas Ushuluddin, penelitian ini 

diharapkan dapat menjadi salah satu referensi dalam mengembangkan 

kajian-kajian hadits. Penelitian ini juga dapat dimanfaatkan sebagai 

tambahan sumber bacaan tentang isu-isu lingkungan. 

3. Bagi masyarakat. 

penelitian ini diharapkan dapat menumbuhkan kesadaran bahwa 

ajaran Islam sangat menjunjung tinggi nilai-nilai pelestarian 

lingkungan. Ḥadīṡ Nabi tidak hanya memberikan pedoman spiritual, 



 

 

13 

tetapi juga mengandung prinsip-prinsip etika ekologis yang dapat 

dijadikan dasar moral dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, 

masyarakat diharapkan lebih aktif dan bertanggung jawab dalam 

menjaga lingkungan sebagai bagian dari pengamalan ajaran agama 

Islam. 

E. DEFINISI ISTILAH 

Definisi istilah merupakan salah satu pengertian penting yang harus 

diketahui dalam sebuah penelitian. Karena dengan mengetahui definisi istilah 

peneliti dapat lebih mudah untuk melanjutkan penelitian yang dimaksud, serta 

terhindar dari kesalah fahaman. 

1. Revitalisasi 

Istilah revitalisasi berasal dari bahasa Inggris revitalization, yang 

secara harfiah berarti menghidupkan kembali, Dalam konteks keilmuan, 

revitalisasi tidak sekadar berarti mengulang atau menghidupkan kembali 

ajaran lama secara mentah, melainkan merupakan suatu proses aktif untuk 

membangkitkan kembali nilai-nilai penting yang mulai terabaikan atau 

terlupakan. Nilai-nilai tersebut kemudian disesuaikan dan diterapkan 

kembali agar kontekstual dan relevan dengan kebutuhan serta tantangan 

zaman modern. Dengan demikian, revitalisasi dapat dipahami sebagai 

suatu upaya strategis dalam membangun jembatan antara tradisi dan 

modernitas, agar warisan keilmuan dan spiritual tidak hanya menjadi 

peninggalan sejarah, tetapi mampu hidup dan berdampak nyata dalam 



 

 

14 

kehidupan masa kini.
20

 

2. Ḥadīṡ ekologi  

Ḥadīṡ secara bahasa mempunyai beberapa makna, diantaranya 

bermakna al-Jadīd (baru), al-Qarīb  (yang dekat), Al-khabar (berita/kabar) 

pengertian Ḥadīṡ tidak jauh beda dengan pengertian Sunnah yaitu, segala 

sesuatu yang datangnya dari Rasulallah Saw. Yang berupa perkataan, 

perbuatan, dan ketetapan ataupun sifat-sifatnya, baik itu sebelum di utus 

maupun sesudah di utus menjadi Nabi.
21

 hadits ekologi merujuk pada 

kumpulan Ḥadīṡ Nabi Muhammad SAW. yang berbicara tentang prinsip-

prinsip menjaga, merawat, dan melestarikan alam serta seluruh isinya. 

Beberapa Ḥadīṡ menunjukkan larangan mencemari air, menebang pohon 

secara sembarangan, menyiksa hewan, dan membakar pohon hidup, serta 

anjuran untuk menanam pohon bahkan di saat akhir zaman.
22

 

3. Etika lingkungan modern  

Etika berasal dari bahasa yunani ethos yang berarti kebiasaan, watak, 

cara hidup atau karakter seseorang, etika dalam masalah lingkungan 

memberikan pandangan atau keyakinan etis dan relevan antara  hubungan 

moral manusia dengan alam yang mengacu terhadap cabang filsafat moral 

yang membahas tanggung jawab manusia terhadap alam sebagai makhluk 

yang berhak dilindungi.
23

 Pandangan ini berkembang di tengah 

                                                     
20

 Tim Penyusun KBBI. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Badan Pengembangan 

dan Pembinaan Bahasa, Kemdikbud, 2016. 
21

 Tajul Arifin, "Ulumul Hadits", 12. 
22

 Ḥadīṡ ekologi dalam konteks Islam: Fazlun M. Khalid, Islam and the Environment, 

332-339 
23

 P.Go. Carm, Etika Lingkungan Hidup (Malang:Sekretariat Kelompok Kerja 



 

 

15 

meningkatnya kesadaran terhadap krisis lingkungan akibat teknologi dan 

eksploitasi alam. Manusia dalam etika lingkungan harus memandang 

lingkungan sebagai subjek moral, yakni sebagai makhluk tuhan yang juga 

memiliki hak atas keberlangsungan di muka bumi, lingkungan bukan suatu 

objek yang bisa di eksploitasi sesuka hati tanpa adanya pertimbangan.
24

 

 Dalam perspektif Islam, etika lingkungan tidak hanya berakar pada 

logika ataupun pandangan sekuler akan tetapi juga pada prinsip-prinsip 

teologis yang bersumber dari wahyu. Manusia sebagai Khalīfah di muka 

bumi memiliki tanggung jawab untuk mengelola, menjaga, dan tidak 

merusak alam yang telah diamanahkan oleh Allah SWT. 

4. Tajdīd   

Secara etimologis, kata tajdin d berasal dari bahasa Arab jaddada–

yujaddidu–Tajdīdan yang berarti memperbarui atau menghidupkan 

kembali. Dalam konteks keagamaan, Tajdīd bermakna pembaruan 

pemahaman ajaran Islam agar tetap relevan dan sesuai dengan 

perkembangan zaman, tanpa mengubah substansi atau pokok ajaran Islam 

itu sendiri.
25

 Konsep ini tidak ditujukan untuk menciptakan ajaran baru, 

melainkan untuk mengembalikan semangat ajaran Islam yang autentik 

sesuai dengan realitas sosial umat manusia yang terus berkembang.  

Tajdīd berperan sebagai jembatan antara teks dan konteks, antara 

                                                                                                                                               
Awamisasi, 1989), 17 

24
 Maizer Said nahdi dan Aziz Gufron, Etika lingkungan dalam prespektif Yususf Al 

Qarḍhāwī, Al-jamiah Vol. 44, 200. 
25

 R. B. Muchtar, R. N. Qolbi, S. Lutfiah, dan N. Ratnawati, Keharusan Pembaharuan 

Fikih (Tajdīd Fiqh) yang Selalu Berkembang: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Keuangan 

Islam. Vol:1 (2023), 19–29. 



 

 

16 

nilai-nilai wahyu dan kebutuhan aktual umat manusia. Selain itu, Tajdīd 

bertujuan untuk menyaring dan membersihkan ajaran Islam dari berbagai 

bentuk penyimpangan, bid‘ah, dan praktik takhayul yang menyimpang 

dari semangat ajaran yang murni.
26

 Tajdīd juga mengajak umat untuk 

kembali kepada prinsip-prinsip dasar Islam yang rahmatan lil ‘alamin, 

yaitu membawa rahmat dan kebaikan tidak hanya untuk manusia, tetapi 

juga untuk seluruh alam semesta. Dengan demikian, Tajdīd dalam Islam 

adalah sebuah gerakan pembaharuan yang dinamis dan transformatif. 

Tajdīd juga menuntut keterlibatan aktif para intelektual dan ulama dalam 

mengaktualisasikan nilai-nilai Islam dalam seluruh aspek kehidupan, baik 

sosial, politik, ekonomi, maupun lingkungan, agar Islam tetap hadir 

sebagai petunjuk hidup yang solutif di setiap zaman. 

F. Sistematika pembahasan    

Dalam sistematika pembahasan ini bertujuan untuk memudahkan peneliti 

dalam melanjutkan penelitiannya, maka sebagai pijakan atau gambaran umum 

dalam sebuah pembahasan akan di deskripsikan atau di paparkan melalui 

langkah-langkah sebagai berikut: 

Bab Pertama Adalah Pendauluan, pada bagian ini terdapat beberapa 

rangkaian awal seperti, latar belakang penelitian, fokus penelitian, tujuan 

penelitian, manfaat penelitian, definisi istilah, dan sistematika pembahasan. 

Bab Kedua Adalah Kajian Pustaka, pada bagian ini terdapat dua uraian 

seperti, kajian terdahulu atau penelitian terdahulu dan kajian teori yang akan 

                                                     
26

 Muhamad, N. H. N. “Pandangan Yusuf al-Qarḍhāwī terhadap Fiqh Semasa.” Islamiyyat 

vol, 26, no. 2 (2004), 69–81. 

 



 

 

17 

digunakan dalam penelitian ini. 

Bab Ketiga Adalah Metodologi Penelitian, pada bagian ini terdapat 

beberapa rangkaian seperti, metode penelitian, jenis penelitian, sumber data, 

teknik pengumpulan data dan analisis data. 

Bab Keempat Adalah Pembaasan, pada bagian ini akan menjelaskan 

tentang Ḥadīṡ-Ḥadīṡ demokrasi serta analisis makna teks dan konteks dengan 

pendekatan hermeneutika scleiermacher 

Bab Kelima Adalah Penutup, pada bagian ini terdapat kesimpulan dan 

saran-saran dari hasil pembahasan sebagai kesimpulan akhir dalam sebuah 

penelitian. 

 

  



 18 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

Kajian kepustakaan merupakan kegiatan dalam sebuah penelitian yang 

bertujuan untuk mengetahui kesamaan dan perbedaan dari peneliti-peneliti lain 

yang berkaitan dengan topik penelitian ini, sebagai upaya atau gambaran dasar 

untuk melangkah ketahap penelitian selanjutnya. Kajian Pustaka sendiri dibagi 

menjadi dua bagian, yang akan dipaparkan sebagai berikut. 

A. Penelitian Terdahulu  

Penelitian terdahulu dengan judul Revitalisasi Ḥadīṡ Ekologi sebagai 

Etika Lingkungan Modern: Tinjauan Teori Tajdīd Yūsuf al-Qaradawi ini 

bertujuan untuk menghidupkan kembali nilai-nilai lingkungan yang terdapat 

dalam Ḥadīṡ Nabi Muhammad SAW. Dalam proses penyusunannya, 

penelitian ini memiliki beberapa persamaan dan perbedaan dengan penelitian-

penelitian sebelumnya yang sudah ditulis dalam bentuk skripsi, jurnal, 

maupun artikel ilmiah. Kehadiran karya-karya tersebut sangat membantu 

penulis, baik dalam memahami teori yang digunakan, maupun dalam 

menentukan arah penelitian agar lebih fokus dan tidak keluar dari tujuan yang 

ingin dicapai. Adapun penelitian terdahulu yang relevan sebagai berikut: 

Kajian pertama ialah  M. Agus Salim Nur di dalam skripsinya yang 

berjudul: Kontruksi pemahaman hadits Hadits ekologi Prespektif Yūsuf Al 

Qarḍhāwī pada proggram studi ilmu hadits, UIN Sunan Kalijaga Yokyakarta 

yang di susun pada Tahun 2021. Penelitiuan ini membahas secara mendalam 

bagaimana Yūsuf al qaradawi membangun pemahaman terhadap hadits-hadits 



 

 

19 

bertema ekologi melalui pendekatan hermeneutika maqasidusyariah. 

Persamaan penelitian ini terletak pada kajian hadits ekologi dan tokoh yang di 

kaji adapun perbedaanya yakni terletak terhadap aspek pengaplikasian 

penelitian agus salim lebih bersifat konseptual, sedangkan penelitian yang di 

teliti oleh peneliti lebih menekankan terhadap revitalisasi hadits dalam konteks 

sosial modern.
28

     

Kajian kedua ialah penelitian yang dilakukan Renanda Ardi Rifkan 

Pratama dalam skripsinya yang berjudul “Nalar Eksegesis Ekopsikologis 

Yūsuf al Qarḍhāwī dalam kitab Ri‘āyat al-Bī’ah fī al-Islām” Tahun 2022 

Penelitian ini menelaah pendekatan ekopsikologis yang digunakan oleh al‑

Qarḍhāwī dalam menyampaikan pesan-pesan ekologis dalam karyanya. 

Kesamaan dengan penelitian penulis terletak pada sumber utama yang 

digunakan dan pembahasan tentang pelestarian lingkungan. Perbedaannya 

terletak pada pendekatan yang digunakan; Renanda menekankan aspek 

psikologis, sedangkan penelitian yang di teliti oleh penulis  menitikberatkan 

pada aspek Tajdīd dan etika lingkungan berbasis Ḥadīṡ.
29

 

Kajian ketiga yang dilakukan oleh Siti Zulfah dalam skripsinya yang 

berjudul “Pemeliharaan Lingkungan Hidup dalam Islam: Tinjauan atas 

Pemikiran Yūsuf al‑Qarḍhāwī” pada Program Studi Aqidah dan Filsafat 

Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, tahun 2010. Penelitian ini mengkaji 

                                                     
28

 Nur, M. Agus Salim. Konstruksi Pemahaman Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Ekologi Perspektif Yusuf al-

Qarḍhāwī. Skripsi Program Studi Ilmu Ḥadīṡ, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2021, 19-23 
29

 Pratama, Renanda Ardi Rifkan. Nalar Eksegesis Ekopsikologis Yusuf al-Qarḍhāwī 

dalam Kitab Ri‘ayah al-Bi’ah fi al-Islam. Skripsi Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2022. 76-89 



 

 

20 

pemikiran al‑ Qaradawi tentang prinsip-prinsip pelestarian lingkungan dalam 

Islam secara umum. Persamaannya dengan penelitian penulis adalah pada 

fokus tokoh yang dikaji dan perhatian terhadap isu lingkungan. Adapun 

perbedaannya, penelitian Zulfah belum mengkaji secara khusus Ḥadīṡ-Ḥadīṡ 

ekologi dan belum menyentuh aspek pembaharuan (Tajdīd) pemikiran Islam.
30

 

Kajian keempat yang dilakukan oleh Aziz Ghufron dalam skripsinya 

yang berjudul “Etika Lingkungan dalam Perspektif Islam: Studi atas 

Pemikiran Yū suf al‑Qarḍ hā wī ” pada Program Studi Aqidah dan Filsafat 

Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, tahun 2006. Penelitian ini membahas 

kerangka etika lingkungan yang dibangun berdasarkan pemikiran 

al‑ Qaradawi, khususnya dalam perspektif nilai-nilai tauhid dan tanggung 

jawab Khalīfah. Kesamaan dengan penelitian penulis adalah pada objek tokoh 

dan isu lingkungan. Namun, penelitian Ghufron tidak secara spesifik mengkaji 

Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologis dan belum mengarah pada kajian Tajdīd dalam konteks 

kekinian sebagaimana yang dilakukan oleh penulis.
31

 

Kajian kelima yang dilakukan oleh Muhammad Fahmi dalam tesisnya 

yang berjudul “Ijtihad Konservasi Lingkungan dalam Islam: Studi atas 

Pemikiran Yūsuf al‑Qarḍ hā wī  dan Seyyed Hossein Nasr” pada Program 

Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, tahun 2022. Penelitian ini 

membandingkan dua pendekatan tokoh Islam kontemporer dalam konservasi 

                                                     
30

 Zulfah, Siti. Pemeliharaan Lingkungan Hidup dalam Islam: Tinjauan atas Pemikiran 

Yusuf al-Qarḍhāwī. Skripsi Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam, Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2010, 50-98. 
31

 Ghufron, Aziz. Etika Lingkungan dalam Perspektif Islam: Studi atas Pemikiran Yusuf 

al-Qarḍhāwī. Skripsi Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam, Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, 2006, 80. 



 

 

21 

lingkungan, yaitu pendekatan normatif-yurisprudensial al‑ Qarḍhāwī dan 

pendekatan filosofis-metafisis Nasr. Kesamaan penelitian ini dengan 

penelitian penulis terletak pada pengkajian ijtihad al‑Qarḍ hā wī  dalam isu 

lingkungan. Adapun perbedaannya, penelitian Fahmi bersifat komparatif dan 

lebih teoritis, sementara penelitian penulis fokus pada revitalisasi Ḥadīṡ 

sebagai sumber etika ekologis yang dapat diterapkan secara praktis.
32

 

No  Judul Persamaan Perbedaan 

 

 

 

 

1.  

“Kontruksi pemahaman hadits 

Hadits ekologi Prespektif Yususf 

Al Qarḍhāwī” yang ditulis oleh 

M. Agus Salim Nur. 

Objek kajian 

dan tokoh 

yang dikaji 

sama, yaitu 

Ḥadīṡ-Ḥadīṡ 

bertema 

ekologi dalam 

pandangan 

Yūsuf al-

Qaradawi. 

Penelitian Agus 

Salim bersifat 

konseptual, 

sedangkan 

penelitian ini 

menitikberatkan 

pada revitalisasi 

Ḥadīṡ dalam 

konteks sosial 

modern. 

 

 

 

 

2.  

“Nalar Eksegesis Ekopsikologis 

Yūsuf al qaradawi dalam kitab 

Ri‘āyat al-Bī’ah fī al-Islām” 

yang ditulis oleh Renanda Ardi 

Rifkan Pratama. 

Menggunakan 

sumber utama 

karya al-

Qarḍhāwī dan 

membahas 

pelestarian 

lingkungan. 

 

Penelitian 

Renanda 

menggunakan 

pendekatan 

ekopsikologis, 

sedangkan 

penelitian ini 

menitikberatkan 

pada teori Tajdīd 

dan etika 

lingkungan 

berbasis Ḥadīṡ. 

 

 

 

3.  

“Pemeliharaan Lingkungan 

Hidup dalam Islam: Tinjauan 

atas Pemikiran Yūsuf 

al‑ Qarḍhāwī” yang ditulis oleh 

Siti Zulfah. 

Sama-sama 

meneliti 

pemikiran 

Yūsuf al-

Qarḍhāwī 

dalam isu 

lingkungan. 

Penelitian 

Zulfah belum 

menelaah Ḥadīṡ-

Ḥadīṡ ekologi 

dan belum 

membahas aspek 

Tajdīd 

                                                     
32

 Fahmi, Muhammad. Ijtihad Konservasi Lingkungan dalam Islam: Studi atas Pemikiran 

Yusuf al-Qarḍhāwī dan Seyyed Hossein Nasr. Tesis Program Pascasarjana, Universitas Islam 

Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022, 70-89 



 

 

22 

pemikiran Islam. 

 

 

 

 

4.  

“Etika Lingkungan dalam 

Perspektif Islam: Studi atas 

Pemikiran Yūsuf al‑ Qarḍhāwī” 

yang ditulis oleh Aziz Ghufron. 

Mengkaji 

etika 

lingkungan 

dalam 

pemikiran 

Yūsuf al-

Qarḍhāwī. 

Penelitian 

Ghufron tidak 

menyoroti 

Ḥadīṡ-Ḥadīṡ 

ekologis dan 

belum 

mengaitkan 

dengan konsep 

Tajdīd. 

 

 

 

 

5.  

“Ijtihad Konservasi Lingkungan 

dalam Islam: Studi atas 

Pemikiran Yūsuf al‑ Qarḍhāwī 

dan Seyyed Hossein Nasr” yang 

ditulis oleh Muhammad Fahmi. 

Mengkaji 

ijtihad al-

Qaradawi 

dalam isu 

konservasi 

lingkungan. 

Penelitian Fahmi 

bersifat 

komparatif dan 

teoritis, 

sementara 

penelitian ini 

berfokus pada 

penerapan 

revitalisasi 

Ḥadīṡ sebagai 

etika ekologis. 

  

B. Kajian Teori 

Kajian teori merupakan salah satu hal penting dalam sebuah penelitian 

yang mana terdapat beberapa rangkaian konsep, definisi, dan perspektif untuk 

dijadikan sebagai landasan teori atau dasar teori pada setiap penelitian. Oleh 

karena itu pembahasan teori sangatlah perlu untuk diperdalam atau diperluas 

sehingga peneliti akan lebih mudah dalam melanjutkan penelitiannya. 

1. Revitalisasi dalam Konteks Hadits Ekologi 

Revitalisasi dalam konteks Hadits ekologi merupakan upaya 

menghidupkan kembali nilai-nilai lingkungan yang terkandung dalam 

sabda dan keteladanan Nabi Muhammad SAW agar menjadi panduan etika 

ekologis bagi masyarakat modern. Dalam Islam, hubungan antara manusia 

dan alam bukanlah relasi eksploitatif, melainkan relasi amanah dan 



 

 

23 

tanggung jawab. Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Nabi mengandung ajaran moral yang sangat 

mendalam tentang pentingnya menjaga keseimbangan alam, merawat 

makhluk hidup, dan mencegah kerusakan lingkungan. 
33

  

Namun, dalam praktik kehidupan umat Islam saat ini, nilai-nilai 

tersebut sering kali terabaikan atau hanya dipahami sebagai ajaran moral 

simbolik, bukan sebagai etika praktis yang wajib diterapkan. Revitalisasi 

dalam konteks ini berarti membaca ulang Ḥadīṡ-Ḥadīṡ bertema lingkungan 

secara tematik (Mauḍū‘ī) dan kontekstual, agar mampu menjawab 

tantangan zaman modern yang ditandai oleh krisis ekologi global.  Banyak 

Ḥadīṡ Nabi yang secara eksplisit dan implisit memberikan arahan tentang 

perlunya menjaga kelestarian lingkungan.   

Revitalisasi Ḥadīṡ ekologi juga memiliki peran penting dalam 

membentuk paradigma keislaman yang holistik, yaitu Islam sebagai agama 

yang tidak hanya mengatur urusan spiritual, tetapi juga peduli terhadap 

keberlangsungan hidup seluruh makhluk. Dengan menghidupkan kembali 

nilai-nilai ekologi dalam Ḥadīṡ, umat Islam diajak untuk menjadi pelaku 

utama dalam menjaga lingkungan, menjadikan pelestarian alam sebagai 

bagian dari ibadah, serta menolak praktik merusak lingkungan atas nama 

pembangunan. Dengan demikian, revitalisasi Ḥadīṡ dalam konteks ekologi 

bukan hanya menempatkan ajaran Nabi sebagai sumber inspirasi, akan 

tetapi sebagai sumber etika ekologis yang wajib direalisasikan dalam 

                                                     
33

 M. Sabri, “Konstruksi Pemikiran Moderasi Beragama Perspektif Hermeneutika Ḥadīṡ,” 

Jurnal Ilmiah Al-Mu'ashirah: Media Kajian Al-Qur'an dan Al-Hadits Multi Perspektif vol, 19, no. 

2 (2022), 185–197. 

 



 

 

24 

kebijakan publik, pendidikan, dan kehidupan sosial umat Islam.  

2. Etika Lingkungan Modern 

Etika lingkungan modern berkembang sebagai respons terhadap 

krisis ekologi global yang semakin kompleks, seperti perubahan iklim, 

pencemaran lingkungan, dan kerusakan habitat alam. Etika ini hadir 

dengan gagasan bahwa alam tidak boleh dipandang semata sebagai sumber 

daya yang bisa dieksploitasi, melainkan sebagai entitas yang bermartabat. 

Dalam paradigma ini, manusia dituntut untuk memelihara keberlanjutan 

lingkungan, menjunjung keadilan ekologis lintas generasi, serta memikul 

tanggung jawab moral atas kondisi bumi saat ini dan masa depan. 

Etika lingkungan tidak hanya berangkat dari dorongan moral 

semata, tetapi juga mencakup dimensi religius dan spiritual. Alam 

dipahami sebagai amanah dari Tuhan, yang harus dijaga dan dihormati. Ia 

bukanlah benda mati tanpa makna, melainkan bagian dari ciptaan yang 

memiliki keterhubungan spiritual dengan manusia. Dalam kerangka ini, 

manusia sebagai Khalīfah di muka bumi mengemban peran besar untuk 

menjaga keseimbangan ekologis serta mencegah kerusakan yang 

disebabkan oleh perilaku destruktif seperti deforestasi, pencemaran air, 

eksploitasi tanah, dan limbah industri
34

. 

Beberapa prinsip utama yang diangkat dalam etika lingkungan 

modern antara lain adalah penghormatan terhadap hak-hak alam, tanggung 

jawab antargenerasi, dan keadilan ekologi. Alam dianggap memiliki hak 

                                                     
34

 Y. R. Yuono, “Melawan Etika Lingkungan Antroposentris Melalui Interpretasi Teologi 

Penciptaan Sebagai Landasan Bagi Pengelolaan-Pelestarian Lingkungan,” Fidei: Jurnal Teologi 

Sistematika dan Praktika 2, no. 1 (2019), 186–206. 



 

 

25 

untuk tumbuh, hidup, dan berkembang secara lestari. Maka dari itu, 

manusia wajib melindungi flora, fauna, serta habitatnya dari kerusakan 

yang disebabkan oleh ketamakan atau ketidak pedulian. Tanggung jawab 

ekologis juga tidak terbatas pada waktu sekarang, tetapi harus 

mempertimbangkan dampak terhadap generasi yang akan datang. Setiap 

keputusan ekologis yang diambil hari ini memiliki konsekuensi jangka 

panjang yang harus dipertanggung jawabkan.
35

 

3. Tinjauan teori Tajdīd Yūsuf al Qarḍhāwī 

Yūsuf al-Qarḍhāwī merupakan salah satu pemikir Islam 

kontemporer yang sangat vokal dalam mengusung semangat pembaruan 

ajaran Islam melalui konsep Tajdīd. Menurut Qarḍhāwī, Tajdīd bukanlah 

sekadar retorika atau slogan kosong, melainkan upaya sistematis untuk 

mengaktualisasikan kembali nilai-nilai Islam agar mampu memberikan 

solusi terhadap persoalan kontemporer.
36

 Dalam pandangannya, Tajdīd 

adalah suatu proses pembaharuan pemikiran dan praktik keislaman yang 

tidak mengubah esensi hukum syariat, tetapi menekankan pada interpretasi 

ulang yang kontekstual sesuai dengan dinamika zaman.  

Qarḍhāwī memandang bahwa ajaran Islam telah diturunkan 

sebagai pedoman komprehensif yang mencakup seluruh aspek kehidupan, 

mulai dari ranah spiritual, sosial, ekonomi hingga politik. Namun, seiring 

perkembangan masyarakat dan perubahan sosial ekonomi yang sangat 

                                                     
35

  S. A. Y. A. Said dan Y. Nurhayati, “Paradigma Filsafat Etika Lingkungan dalam 

Menentukan Arah Politik Hukum Lingkungan,” Al-Adl: Jurnal Hukum 12, no. 1 (2020), 39–60. 
36

 N. H. N. Muhamad, “Pandangan Yusuf al-Qarḍhāwī terhadap Fiqh Semasa,” 

Islamiyyat vol, 26, no. 2 (2004), 69–81. 



 

 

26 

cepat, muncul persoalan-persoalan baru yang sering kali tidak secara 

eksplisit diatur dalam teks-teks klasik. Di sinilah peran Tajdīd menurut 

Qarḍhāwī sangat vital. Menurutnya, pembaharuan ini diperlukan agar 

umat Islam tidak terjebak dalam dogma yang kaku, melainkan mampu 

merespons perubahan dengan pemahaman yang tetap berakar pada teks 

suci namun terbuka terhadap penafsiran baru yang relevan dengan keadaan 

kontemporer.
37

 

Dalam kerangka pemikiran Qarḍhāwī, Tajdīd mempunyai dua 

dimensi utama.
38

  Pertama, dimensi eksplanatori yang menekankan pada 

penafsiran atau ijtihad terhadap nash (teks-teks suci) sehingga dapat 

dipahami secara lebih mendalam dan kontekstual. Proses ijtihad inilah 

yang memungkinkan pemahaman ajaran Islam tidak hanya berhenti pada 

literalitas teks, melainkan juga mengaitkannya dengan realitas sosial dan 

permasalahan yang dihadapi umat saat ini. Kedua, ada dimensi aplikatif 

yang menekankan pada penerapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

nyata, sehingga hasil ijtihad tersebut tidak hanya berhenti pada ranah teori, 

melainkan diterjemahkan ke dalam kebijakan dan praktik yang dapat 

mengatasi krisis-krisis zaman modern, seperti persoalan keadilan sosial, 

konflik politik, dan bahkan krisis lingkungan.  

                                                     
37

 M. Aziz dan S. Sholikah, “Metode Istinbat Hukum Zakat Profesi Perspektif Yusuf al-

Qardawi dan Implikasinya terhadap Pengembangan Objek Zakat di Indonesia,” ULUL ALBAB 

Jurnal Studi Islam vol, 16, no. 1 (2015), 89–116. 
38

 A. Rajafi, Masa Depan Hukum Bisnis Islam di Indonesia: Telaah Kritis Berdasarkan 

Metode Ijtihad Yusuf al-Qarḍhāwī (Yogyakarta: LKIS Pelangi Aksara, 2013), 34 

 



 

 

27 

Menurut Qarḍhāwī, strategi Tajdīd harus dilakukan dengan cara yang tidak 

mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariat. Artinya, inti dari pesan-pesan wahyu 

tetap dijaga dan dihormati, namun cara penyampaiannya harus diadaptasi dengan 

konteks zaman. Hal ini terlihat jelas dalam beberapa karya-karyanya, di mana ia 

menekankan bahwa pembaharuan dalam Islam haruslah bersifat gradual dan 

berdasarkan pada konsensus para ulama. Pembaharu (mujaddid) yang sejati harus 

mampu menjembatani kesenjangan antara pemahaman klasik dan kebutuhan 

modern, sehingga umat Islam bisa mendapatkan pemahaman yang fleksibel 

namun tetap berlandaskan pada otoritas teks-teks suci. 

Salah satu kontribusi utama Qarḍhāwī dalam wacana Tajdīd adalah 

penekanannya pada konsep Maqāṣid al-Syarī‘ah atau tujuan-tujuan syariat. 

Menurutnya, setiap interpretasi ulang terhadap nash harus mampu mengembalikan 

atau bahkan mengoptimalkan pencapaian tujuan-tujuan syariat, seperti 

perlindungan terhadap jiwa, agama, akal, keturunan, dan harta benda. Dengan 

demikian, Tajdīd menjadi sebuah mekanisme yang tidak hanya berfokus pada 

pembaharuan retorika, tetapi juga pada pencapaian kesejahteraan umat secara 

menyeluruh.
39

 Dalam penelitian ini, maqāṣid al-syarī‘ah tidak diposisikan sebagai 

tujuan hukum baru dalam isu lingkungan. Lingkungan hidup dipahami sebagai 

wasīlah (prasyarat) bagi terjaganya maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya ḥifẓ al-nafs, 

ḥifẓ al-nasl, dan ḥifẓ al-māl. Oleh karena itu, pelestarian lingkungan dipahami 

sebagai bagian dari upaya menjaga maqāṣid al-syarī‘ah, bukan sebagai perluasan 

konsep maqāṣid secara bebas. 

                                                     
39

 A. Thohari, “Epistemologi Fikih Lingkungan: Revitalisasi Konsep Maslahah,” Az-

Zarqa': Jurnal Hukum Bisnis Islam vol 5, no. 2 (2013).77-79 



 

 

28 

Konsep ini sangat relevan dalam konteks permasalahan zaman modern, di 

mana berbagai tantangan seperti kesenjangan ekonomi, konflik sosial, dan 

degradasi lingkungan memerlukan jawaban yang komprehensif dan holistik dari 

perspektif keislaman.  Di samping itu, Qarḍhāwī juga menekankan perlunya 

dialog antara tradisi dan modernitas dalam upaya Tajdīd. Menurutnya, Islam tidak 

dapat dipahami secara statis jika tidak mengakomodasi dinamika zaman. Dialog 

antara para ulama tradisional dan pemikir modern sangat penting untuk 

menghasilkan interpretasi yang mampu menjawab tantangan zaman tanpa 

meninggalkan akar keislaman
40

. 

Proses dialog inilah yang memungkinkan adaptasi pemikiran Islam 

terhadap perkembangan teknologi, ilmu pengetahuan, dan perubahan sosial tanpa 

harus mengorbankan nilai-nilai intinya. Lebih lanjut, dalam pandangan Qarḍhāwī, 

Tajdīd memiliki peran strategis dalam menyelesaikan masalah-masalah internal 

umat. Ia berpendapat bahwa kemajuan umat Islam tidak hanya ditentukan oleh 

seberapa besar kemampuan teknologinya, melainkan juga oleh seberapa dalam 

pemahaman dan implementasi nilai-nilai spiritual yang terkandung dalam ajaran 

Islam.
41

 Dengan menerapkan Tajdīd, maka diharapkan akan muncul suatu 

pemikiran yang kritis, yang mampu menolak penyimpangan, menyaring bid‘ah, 

dan menekankan kembali pada prinsip keadilan serta kemanusiaan yang universal.  

Di era globalisasi, tantangan yang dihadapi umat Islam sangat kompleks 

dan multidimensi. Qarḍhāwī menafsirkan Tajdīd sebagai suatu usaha yang harus 

                                                     
40

 Peran Manusia sebagai Khalīfah di Bumi,” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 

vol 2, no.10 (2025).69  
41

 Ridwan, R. “Fiqh Ekologi Membangun Fiqh Ekologis untuk Pelestarian Kosmos.” 

Mazahib, 2013. 

 



 

 

29 

dilakukan secara kolektif, melibatkan berbagai pihak, mulai dari akademisi, 

ulama, hingga masyarakat umum. Hanya dengan kerja sama yang sinergis antara 

berbagai elemen masyarakat, nilai-nilai Islam yang aktual dan kontekstual dapat 

terus berkembang dan memberikan kontribusi positif terhadap penyelesaian 

berbagai permasalahan global. Singkatnya, dalam pandangan Yūsuf al-Qarḍhāwī, 

Tajdīd adalah upaya pembaruan yang esensial bagi keberlangsungan dan relevansi 

ajaran Islam. Melalui pendekatan interpretatif dan aplikatif, Tajdīd berperan 

sebagai jembatan antara tradisi dan modernitas, menjaga agar Islam tetap menjadi 

petunjuk hidup yang solutif, terhadap tantangan zaman. Dengan demikian, 

pembaharuan ini tidak hanya mempertahankan keberlanjutan nilai-nilai dasar 

Islam, tetapi juga membuka jalan bagi umat untuk mewujudkan masyarakat yang 

adil dan sejahterah. 

  



 30 

BAB III 

METODE PENELITIAN  

A. Pendekatan Dan Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan dengan jenis penelitian kepustakaan library 

research. Pendekatan yang di pilih adalah kualitatif dengan pendekatan  

(analisis teks ) pendekatan ini dipilih karena objek kajian bersumber dari teks-

teks hadits dan literatur, bukan data empirik dari lapangan. Penelitian ini 

memfokuskan diri pada analisis terhadap Ḥadīṡ-Ḥadīṡ bertema ekologi serta 

pemikiran Tajdīd Yūsuf al-Qarḍhāwī dalam kaitannya dengan etika lingkungan 

modern.
42

  

Jenis penelitian kepustakaan dalam kajian ini menitikberatkan pada 

eksplorasi sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan. Sumber primer 

terdiri atas kitab-kitab Ḥadīṡ serta karya-karya asli Yūsuf al-Qarḍhāwī, 

sedangkan sumber sekunder meliputi buku, jurnal, artikel ilmiah, serta skripsi 

dan tesis yang mendukung relevansi penelitian. 
43

 

B. Sumber Data  

Pada penelitian ini jenis data dan sumber data yang di gunakan meliputi 

berbagai referensi untuk dijadikan sebagai bahan acuan dalam penelitian. Oleh 

karena itu peneliti menghimpun beberapa sumber data yang masih ada 

keterkaitan dengan topik penelitian dengan cara membaca buku, jurnal, artikel 

dan kitab-kitab klasik lainnya. Maka dari itu dapat disimpulkan bahwa sumber 

                                                     
 

42
 Abdurrahman, “Metode Penelitian Kepustakaan dalam Pendidikan Islam,” Adabuna: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 3, No. 2 (2022): hlm, 102. 

 
43

 Shona McCombes, “Descriptive Research: Definition, Types, Methods & Examples,” 

Scribbr, 22 Juni 2023, https://www.scribbr.com/methodology/descriptive-research.   

https://www.scribbr.com/methodology/descriptive-research


 

 

31 

data yang digunakan dalam penelitian ini terdapat dua bagian, yaitu sumber 

data primer dan sumber data skunder. 

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer dalam penelitian ini mencakup bahan-bahan 

pokok yang menjadi dasar utama dalam analisis, yakni kitab-kitab Ḥadīṡ 

dan karya otoritatif Yūsuf al-Qarḍhāwī. Kitab Ḥadīṡ yang digunakan antara 

lain Al-Fiqh al-Islami bayna al-Asalah wa al-Tajdīd, Ri‘ayah al-Bi’ah fi 

Syari‘ah al-Islam serta kitab-kitab sunan lainnya yang memuat Ḥadīṡ-Ḥadīṡ 

bertema lingkungan. 

Selain itu, sumber primer juga mencakup karya-karya Yūsuf al-

Qarḍhāwī yang relevan dengan gagasan Tajdīd atau pembaruan pemikiran 

Islam, khususnya yang terkait dengan isu lingkungan. Di antara karya-karya 

tersebut adalah  islam agama ramah lingkungan, karya Yūsuf al Qarḍhāwī 

yang secara langsung membahas fikih lingkungan dalam perspektif al-

Qur’ān dan Sunnah, yang memuat fatwa-fatwa kontemporer termasuk soal 

lingkungan, serta, yang menjelaskan kerangka konseptual Tajdīd dalam 

pemikiran Islam. 

2. Sumber Data Skunder 

Sumber data skunder pada penelitian diperoleh dari berbagai literatur 

penunjang yang mendukung analisis dan pemahaman terhadap data primer. 

Literatur tersebut meliputi buku-buku akademik, artikel jurnal ilmiah, 

skripsi, dan tulisan-tulisan ilmiah lainnya yang mengangkat isu-isu terkait 

ekologi, Tajdīd, dan etika lingkungan dalam Islam. Data sekunder ini 



 

 

32 

berfungsi sebagai pendukung untuk memperkuat kerangka analisis dan 

memperluas perspektif dalam membahas relevansi Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologis 

dengan krisis lingkungan modern dalam pemikiran Yūsuf al-Qarḍhāwī. 

C. Teknik Pengumpulan Data 

Dalam penelitian ini, peneliti akan memaparkan skenario atau proses 

dalam pengumpulan data. Maka teknik yang digunakan dalam pengumpulan 

data adalah metode analisis interpretatif,  Metode ini berfokus pada upaya 

memahami makna, nilai, dan pesan yang terkandung di dalam teks, bukan 

hanya mendeskripsikan kandungannya secara literal. Dalam konteks ini, 

analisis interpretatif digunakan untuk menafsirkan teks-teks Ḥadīṡ ekologi 

dan pemikiran Tajdīd Yūsuf Al-Qarḍhāwī secara mendalam untuk 

merekonstruksi sebuah etika lingkungan yang relevan dengan konteks 

modern.  

Dalam pengumpulan Ḥadīṡ-Ḥadīṡ bertema ekologi, peneliti akan 

mengidentifikasi dan mengangkat Ḥadīṡ-Ḥadīṡ dari berbagai kitab induk 

Ḥadīṡ seperti Shahih Bukhari, Shahih Muslim, Sunan Abū Dāwūd, dan kitab-

kitab Ḥadīṡ lainnya. Selain itu, data juga diperoleh dari karya-karya Yūsuf al-

Qarḍhāwī yang memuat pemikirannya tentang pembaruan (Tajdīd) serta fikih 

lingkungan, seperti dalam kitab Ri‘āyat al-Bī’ah fī Syarī‘at al-Islām, Al-Fiqh 

al-Islāmī Bayna al-Aṣālah wa al-Tajdīddan. Penelusuran juga dilakukan 

terhadap buku, jurnal, artikel ilmiah, dan skripsi yang mendukung analisis 

tema revitalisasi Ḥadīṡ dan etika lingkungan. 

  



 

 

33 

D. Analisis data 

Analisis data akan diterapkan setelah proses pengumpulan data selesai 

dilakukan. Analisis data merupakan rangkaian penting dalam proses 

penelitian yang bertujuan untuk mengkaji, memahami, dan menafsirkan 

informasi yang telah diperoleh. Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan 

pendekatan deskriptif-analitis dan interpretatif, untuk menggambarkan isi dan 

makna dari Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologis serta pemikiran Tajdīd Yūsuf al-Qarḍhāwī 

secara sistematis. Melalui pendekatan ini, peneliti akan mengidentifikasi 

kandungan makna yang terdapat dalam Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologi, kemudian 

menganalisisnya berdasarkan prinsip-prinsip pembaruan (Tajdīd) yang 

ditawarkan oleh Yūsuf al-Qarḍhāwī.  

Selanjutnya, pendekatan interpretatif digunakan untuk menyesuaikan 

makna Ḥadīṡ-Ḥadīṡ tersebut dengan konteks isu-isu lingkungan modern, 

seperti krisis iklim, degradasi alam, dan keberlanjutan ekologis. Dengan 

demikian, analisis ini bertujuan untuk menggali relevansi dan urgensi 

revitalisasi Ḥadīṡ dalam membentuk etika lingkungan Islam yang kontekstual 

dan solutif pada masa kini. 

 

 

 

 

 

 



 34 

BAB IV 

PENYAJIAN DAN ANALISIS DATA 

A. Nilai-nilai Ḥadīṡ tentang Ekologi 

 Analisis Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologi dalam bab ini tidak dimaksudkan untuk 

menetapkan maqāṣid baru, melainkan untuk menunjukkan bagaimana nilai-

nilai profetik Nabi berkontribusi dalam menjaga maqāṣid al-syarī‘ah melalui 

pelestarian lingkungan hidup. 

1. Hadits tentang Larangan Merampas Tanah 

لٍ ، عَنر أَبِيهِ ، عَنر أَبِِ هُرَيررَةَ قاَلَ  ثنََا جَريِرٌ ، عَنر سُهيَر بٍ ، حَدا ُ برنُ حَرر ثنَِِ زُهَيْر  :وَحَدا

لَا  أَحَدٌ  يأَخُْذُ  لََ   :اِلله صلى الله عليه وسلم قاَلَ رَسُولُ 
ِ
هِ ا ِ حَق ِ ضِ بِغَيْر َرر ا مِنَ الْر ً شِبْر

مَ الرقِيَامَةِ  عِ أَرَضِيَن يوَر بر لََ س َ
ِ
قهَُ اُلله ا   طَوا

Artinya: Telah menceritakan kepadaku Zuhair bin Harb telah 

menceritakan kepada kami Jarir dari Suhail dari Ayahnya dari 

Abu Hurairah dia berkata: "Rasulullah shallallahu 'alaihi wa 

sallam bersabda: "Tidaklah salah seorang dari kamu mengambil 

sejengkal tanah tanpa hak, melainkan Allah akan 

menghimpitnya dengan tujuh lapis bumi pada hari Kiamat 

kelak. (HR. Muslim, No: 161)
44

 

 

 Ḥadīṡ yang diriwayatkan Muslim dari Abu Hurairah ini merupakan 

salah satu teks paling tegas dalam Islam mengenai larangan mengambil 

hak orang lain, khususnya dalam hal tanah dan ruang hidup. Rasulullah 

bersabda:  

لَا طَ 
ِ
هِ ا ِ حَق ِ ضِ بِغَيْر َرر ا مِنَ الْر ً مَ الرقِيَامَةِ لََ يأَخُْذُ أَحَدٌ شِبْر عِ أَرَضِيَن يوَر بر لََ س َ

ِ
قهَُ اُلله ا  وا

 Lafaz ًرا  dipilih untuk menunjukkan bahwa sekecil apa pun (sejengkal) شِب ْ

tindakan mengambil tanah orang lain—bahkan sesuatu yang hampir tidak 

                                                     
44

 Muslim bin al-Hajjaj, Sahih Muslim, Kitab al-Muzalim, No. 1611 

 



 

 

35 

terasa nilainya tetap dianggap sebuah kezaliman besar di sisi Allah. Ini 

adalah gaya bahasa Nabi yang menanamkan kesadaran moral bahwa hak 

manusia atas ruang hidupnya bersifat sakral, tidak boleh dilanggar hanya 

karena alasan kekuasaan, klaim sepihak, atau kepentingan duniawi
45

. 

 Para ulama menafsirkan ancaman   َطَوَّقَهُ الُله إِلََ سَبْعِ أرََضِي bahwa Allah 

akan membebaninya di hari kiamat dengan tanah yang ia rampas, namun 

dihitung setara tujuh lapis bumi. Dalam penjelasan Imam Nawawi, 

ancaman ini masuk kategori “Wa‘īd Syadīd” (ancaman keras) yang 

menunjukkan tingkat beratnya dosa tersebut. Sementara sebagian ulama 

lain, seperti Ibn Ḥajar, menafsirkan bahwa makna tujuh bumi tidak selalu 

harus dipahami secara fisik, tetapi menggambarkan betapa dahsyatnya 

dosa sosial-ekologis yang dilakukan oleh seseorang yang merampas tanah. 

Ḥadīṡ ini tidak berdiri sendiri; ia datang dalam rangkaian normatif Islam 

yang sangat kuat mengenai larangan melakukan ghasb (perampasan), 

membuat kerusakan, atau menutup akses orang lain terhadap sumber 

hidup
46

. 

 Tanah dalam Islam bukan semata objek properti, melainkan 

amanah Ilahi. Al-Qur’ān berkali-kali mengingatkan bahwa manusia diberi 

kesempatan hidup di bumi untuk memakmurkannya, bukan merusaknya. 

Allah berfirman: هُوَ أنَْشَأَكُمْ مِنَ الَْْرْضِ وَاسْتَ عْمَركَُمْ فِيهَا, yakni Dia yang 

                                                     
45

 Muhammad Luqman Ahmad, “Etika Lingkungan dalam Perspektif Ḥadīṡ Nabi,” Jurnal 

Studi Islam 9, no. 2 (2020), 115. 
46

 Rifai, Ahmad. “Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Bertema Ekologi dan Relevansinya terhadap Krisis 

Lingkungan Modern.” Jurnal Ushuluddin 31, no. 1 (2023), 89–105. 



 

 

36 

menciptakan kamu dari bumi dan menugaskan kamu untuk 

memakmurkannya, menjadi landasan etis bahwa penguasaan atas tanah 

harus diarahkan untuk kemaslahatan, bukan eksploitasi atau perusakan.
47

 

Para mufasir menekankan bahwa manusia berperan sebagai Khalīfah, 

bukan penguasa absolut, sehingga setiap tindakan yang mengabaikan hak 

orang lain termasuk perampasan tanah bertentangan dengan mandat Ilahi 

ini.  

 Tindakan semena-mena dalam penguasaan tanah hanya akan 

melahirkan kerusakan, pertikaian, dan ketidakadilan, yang secara tegas 

ditolak oleh Maqāṣid al-Syarī‘ah. Dalam tradisi fikih, tindakan merampas 

tanah atau properti orang lain tanpa hak dikenal sebagai ghasb, yang 

digolongkan sebagai bentuk kezaliman yang berat. Ghasb tidak hanya 

dianggap sebagai pelanggaran hak kepemilikan, tetapi juga sebagai 

pengingkaran terhadap prinsip keadilan dan kemanusiaan yang menjadi 

jiwa syariat. Sejalan dengan itu, Syekh Ibn Qudamah dalam kitab al-

Mughni sebagaimana dikutip dalam berbagai kajian fikih kontemporer 

mendefinisikan ghasb sebagai “pengambilan hak orang lain secara paksa 

tanpa alasan yang sah menurut syariat.
48

 

 Para ulama menegaskan bahwa ghasb terhadap tanah memiliki 

dampak sosial dan moral yang lebih berat dibanding ghasb terhadap harta 

bergerak. Tanah tidak hanya bernilai ekonomi, tetapi juga menjadi sumber 

kehidupan, tempat tinggal, identitas sosial, dan stabilitas psikologis. 

                                                     
47

 Yusuf Al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis, terjemahan 

Saifullah M. Yunus (Banda Aceh: Cita Varia Kreativitas, 2022), 14–15. 
48

 Al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis, 15. 



 

 

37 

Merampas tanah berarti mencabut ruang hidup seseorang, mengancam 

masa depan keluarga, dan pada akhirnya merusak tatanan sosial. 

Penyempitan ruang hidup secara paksa apalagi jika dilakukan dengan 

kekuasaan atau dalih pembangunan merupakan bentuk kezaliman 

struktural yang dikecam oleh fikih.  

 Al-Qarḍāwī menekankan bahwa salah satu keistimewaan fikih 

Islam adalah kemampuannya menjaga keseimbangan antara hak individu 

dan kemaslahatan umum.
49

 Dalam konteks ini, tidak ada ruang bagi 

pembenaran terhadap perampasan tanah selama tidak disertai dengan 

kompensasi yang adil, persetujuan pemilik, atau alasan syar‘i yang sah. 

Selain itu, fikih Islam juga mengakui prinsip al-darar yuzal (kemudaratan 

harus dihilangkan) dan la darar wa la dirar (tidak boleh membahayakan 

diri sendiri maupun orang lain). Prinsip ini relevan dalam konteks 

sengketa tanah, di mana kerugian yang dialami korban harus dipulihkan 

dan keadilan harus ditegakkan.
50

  

 Fikih tidak hanya melihat aspek hukum formal, tetapi juga dampak 

sosial, moral, dan spiritual dari setiap tindakan. Dengan demikian, dapat 

disimpulkan bahwa Islam menempatkan tanah sebagai amanah yang suci. 

Setiap bentuk pengambilan tanpa hak termasuk ghasb adalah pelanggaran 

serius terhadap hak asasi manusia, prinsip keadilan, dan mandat 

keKhalīfahan.  

                                                     
49

 Abu Muḥammad ‘Abdullah bin Ahmad Ibn Qudamah, Al-Mughni, jilid 5 (Beirut: Dar 

Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, t.th.), hlm. 455. Lihat juga Abdul Aziz Al-Khayyath, Al-Ghasb wa 

Ahkamuhu fī al-Fiqh al-Islami (Riyadh: Dar Kunuz Isybilia, 2008), 77. 
50

 Al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis,  22–24. 

https://t.th/


 

 

38 

2. Hadits Larangan Menebang Pohon 

نََ أَبوُ أُسَامَةَ، عَنِ ابرنِ جُرَيرجٍ، عَنر عُثرمَانَ  بََْ ، أَخر ُ برنُ علَِ ٍ ثنََا نصََر مَانَ، حَدا برنِ أَبِِ سُليَر

، قاَلَ  ِ برنِ حُبرشِ ٍ دِ اللَّا عِمٍ، عَنر عَبر ِ برنِ مُطر دِ برنِ جُبَيْر قاَلَ رَسُولُ  :عَنر سَعِيدِ برنِ مُحَما

ِ صلى الله عليه وسلم رَةً  قطََعَ  مَنر » :اللَّا بَ  سِدر ُ  صَوا ئلَِ أَبوُ دَاوُدَ  «الناارِ  فِِ  رَأْسَهُ  اللَّا س ُ

نََ هَذَا الرحَدِيثِ فقََالَ  رَةً فِِ فلَََةٍ » :عَنر مَعر نِِ مَنر قطََعَ سِدر ، يعَر تَصٌََ هَذَا الرحَدِيثُ مُخر

ُ رَأْ  بَ اللَّا ٍ يكَُونُ لََُ فِيهاَ صَوا ِ حَق  بِيلِ، وَالربََاَئُِِ عَبَثاً، وَظُلرمًا بِغَيْر تَظِلُّ بَِِا ابرنُ السا سَهُ يسَ ر

 .فِِ الناارِ 
Artinya: Telah menceritakan kepada kami Nashr bin Ali berkata: telah 

mengabarkan kepada kami Abu Usamah dari Ibnu Juraij dari 

Utsman bin Abu Sulaiman dari Sa'id bin Muhammad bin Jubair 

bin Muth'im dari Abdullah bin Hubsyi ia berkata: Rasulullah 

shallallahu 'alaihi wa sallam bersabda: "Barangsiapa menebang 

pohon bidara maka Allah akan membenamkan kepalanya dalam 

api neraka." Abū Dāwūd pernah ditanya tentang hadits tersebut, 

lalu ia menjawab: Secara ringkas, makna hadits ini adalah bahwa 

“barangsiapa menebang pohon bidara di padang bidara dengan 

sia-sia dan dhalim, padahal itu adalah tempat untuk berteduh para 

musafir dan hewan-hewan ternak, maka Allah akan 

membenamkan kepalanya di neraka.” (HR. Abū 

Dāwūd, No: 5239).
51

 

 

Ḥadīṡ yang disampaikan oleh Abdullah bin Hubsyi ini merupakan 

salah satu Ḥadīṡ paling kuat mengenai etika lingkungan dalam Islam. 

Rasulullah bersabda: « النَّارِ  مَنْ قَطَعَ سِدْرَةً صَوَّبَ اللَّهُ رَأْسَهُ فِ  » (Barangsiapa yang 

menebang pohon sidrah (bidara), maka Allah akan membenamkan 

kepalanya ke dalam neraka).
52

  Lafaz singkat ini memberikan ancaman 

yang sangat keras bagi orang yang menebang pohon sidrah tanpa hak. 

Namun, ketika Imam Abū Dāwūd salah satu perawi Ḥadīṡ ini ditanya 

tentang maknanya, ia memberikan penjelasan kontekstual yang sangat 

                                                     
51

 Abū Dāwūd Sulaiman bin al-Asy‘ats, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Adab, No. 52396 
52

 Sulaiman bin al-Asy‘ats Abū Dāwūd, Sunan Abi Dawud (Beirut: Dar al-Risalah al-

‘Alamiyyah, 2009), hlm. 347, Ḥadīṡ No. 4572. 



 

 

39 

penting. Beliau menerangkan bahwa redaksi Ḥadīṡ ini bersifat ringkas 

(mujmal).  

Maksudnya bukan setiap orang yang menebang pohon bidara pasti 

dibenamkan ke dalam neraka, tetapi ancaman keras itu tertuju khusus 

pada "orang yang menebang pohon bidara di tanah lapang (faya'), padang 

gersang, atau tempat yang menjadi sumber keteduhan dan kehidupan bagi 

para musafir serta hewan, lalu ia menebangnya secara sia-sia, zalim, dan 

tanpa alasan yang benar."
53

 

Penjelasan Imam Abū Dāwūd ini memiliki signifikansi 

metodologis yang tinggi. Ia menguatkan tesis bahwa larangan dalam Ḥadīṡ 

ini tidak berhenti pada larangan teknis atas satu jenis pohon tertentu, tetapi 

berakar pada prinsip keadilan ekologis dan pemeliharaan ruang hidup 

(living space). Ḥadīṡ ini, dengan demikian, melindungi fungsi sosial 

ekologis sebuah pohon, seperti menyediakan keteduhan bagi musafir, 

menjadi habitat bagi hewan, serta mencegah erosi di tanah gersang. 

Perusakan terhadap elemen-elemen lingkungan yang memberikan 

kemaslahatan publik inilah yang diancam dengan hukuman yang sangat 

berat.  

Penafsiran ini sejalan dengan semangat fikih Islam yang 

menekankan penghormatan terhadap kemanusiaan dan penjagaan terhadap 

kemaslahatan umum, sebagaimana ditegaskan oleh Yūsuf Al-Qarḍhāwī.
54

 

                                                     
53

 Sulaiman bin al-Asy‘ats Abū Dāwūd, Sunan Abi Dawud (Beirut: Dar al-Risalah al-

‘Alamiyyah, 2009), hlm. 348, Ḥadīṡ No. 4572. 
54

 Yusuf Al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis, terjemahan 

Saifullah M. Yunus (Banda Aceh: Cita Varia Kreativitas, 2022), 14–15. 



 

 

40 

Dalam konteks ekologis Jazirah Arab, pohon sidrah memainkan peran 

yang sangat vital. Ia merupakan spesies yang tangguh, tumbuh di daerah 

kering dan gersang, serta berfungsi sebagai peneduh tunggal di tengah 

teriknya padang pasir. Keberadaannya menjadi tempat berteduh yang 

menyelamatkan bagi musafir yang kelelahan dalam perjalanan jauh, 

sekaligus berfungsi sebagai sebuah ekosistem yang menjadi habitat bagi 

burung, tempat ternak merumput di sekelilingnya, dan sumber kehidupan 

vegetatif di lingkungan yang keras.
55

  

Oleh karena itu, tindakan menebang satu pohon bidara bukanlah 

sekadar merusak properti alam, melainkan menghapus satu-satunya 

sumber kenyamanan, keteduhan, bahkan keselamatan bagi makhluk hidup 

yang bergantung padanya, terutama musafir yang menghadapi ancaman 

panas ekstrem. Rasulullah dengan pemahaman mendalam terhadap realitas 

ekologis masyarakatnya, menegaskan bahwa menebang pohon tersebut 

tanpa alasan yang sah berarti menghilangkan nikmat Allah yang bersifat 

publik, sebuah tindakan yang dapat dikategorikan sebagai kezaliman 

ekologis.
56

  

Ancaman tegas dalam Ḥadīṡ, “Allah akan membenamkan 

kepalanya ke dalam neraka”, menggambarkan retorika keras yang sengaja 

digunakan Nabi untuk menegaskan bahwa merusak alam bukanlah 

kesalahan kecil, melainkan dosa yang serius. Menghilangkan sebuah 

                                                     
55

 Wahbah Al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh, jilid 4 (Damaskus: Dar al-Fikr, 

1985), 2781. 
56

 Yusuf Al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis, terjemahan 

Saifullah M. Yunus (Banda Aceh: Cita Varia Kreativitas, 2022), 15. 



 

 

41 

pohon yang menjadi penopang kehidupan bagi banyak makhluk dipandang 

sebagai dosa publik atau dosa ekologis. Para ulama fikih dan Ḥadīṡ, 

seperti Al-Munawi dan Ibnu al-‘Arabi, dalam syarah (penjelasan) mereka 

terhadap Ḥadīṡ ini menegaskannya sebagai bukti kuat bahwa Islam 

menempatkan kelestarian lingkungan pada posisi yang sangat serius, 

bahkan memberikan ancaman hukuman yang besar bagi pelaku 

perusakannya.
57

  

Namun, para ulama juga memberikan batasan yang sangat 

proporsional. Ancaman keras ini tidak berlaku bagi seseorang yang 

menebang pohon untuk memenuhi kebutuhan hidup yang legitimate, 

seperti mengambil kayu bakar, membangun rumah, atau untuk keperluan 

lain yang dibenarkan secara syar‘i. Ancaman itu ditujukan khusus kepada 

orang yang menebang dengan niat jahat, seperti merusak , bermain-maim, 

atau secara sengaja menghilangkan manfaat umum yang dikandung oleh 

pohon tersebut.
58

  

Pemahaman yang kontekstual dan bernuansa ini sangat sesuai 

dengan prinsip umum syariah yang menyatakan bahwa "segala sesuatu 

yang merusak kemaslahatan umum adalah haram". Dalam perspektif ini, 

pohon sidrah dalam Ḥadīṡ tidak hanya dipahami secara literal, tetapi juga 

berfungsi sebagai simbol bagi seluruh elemen lingkungan baik vegetasi, 

sumber air, maupun habitat yang memiliki fungsi ekologis dan sosial yang 

                                                     
57

 Abd al-Ra’uf Al-Munawi, Fayd al-qadir Syarh al-Jami‘ al-shagir (Beirut: Dar al-

Ma‘rifah, t.th.), hlm. 312. Lihat juga Abu Bakr Ibn al-‘Arabi, Ahkam Al Qu’an (Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003),  415. 
58

 Al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh, jilid 4, hlm. 2782. 

https://t.th/


 

 

42 

vital. Dengan demikian, Ḥadīṡ ini, yang secara bahasa tampak spesifik, 

sesungguhnya bersifat mulawwih (mengandung isyarat yang luas) dan 

memberikan peringatan simbolis yang berlaku bagi semua bentuk 

perusakan lingkungan yang mengabaikan kemaslahatan umum dan 

keseimbangan ekosistem.
59

 

Sudut pandang ini diperkuat ketika kita membaca pemikiran Yūsuf 

al-Qarḍhāwī dalam Islam Agama Ramah Lingkungan. Al-Qarḍhāwī 

menegaskan bahwa alam adalah amanah Allah, dan manusia adalah 

penjaga, bukan perusaknya. Menurutnya, pohon bukan sekadar tanaman, 

tetapi bagian dari sistem kehidupan yang saling terhubung. Ia menulis 

bahwa perusakan vegetasi dan pepohonan termasuk di antara bentuk Ifsād 

fīl al-Arḍ yang sangat dilarang, karena memutus rantai kehidupan yang 

Allah ciptakan sebagai keseimbangan dunia. Ia menyatakan: “Memotong 

pepohonan yang memberi manfaat umum merupakan bentuk kezaliman 

yang menjurus kepada syirik, karena ia merusak ciptaan Allah dan 

menolak nikmat yang diberikan-Nya kepada semua makhluk. 

Dalam kerangka ekologis, sebuah pohon yang tumbuh di padang 

pasir bukan hanya penghasil oksigen. Ia adalah penjamin hidup. 

Menebangnya berarti memutus akses makhluk hidup lain untuk bertahan. 

Dalam pandangan al-Qarḍhāwī, tindakan seperti ini termasuk dalam 

kategori pelanggaran maqasid al-syarh‘ah, khususnya: menjaga jiwa (Ḥifẓ 

al-Nafs), menjaga harta (hifz al-mal), menjaga keturunan (hifz al-nasl), 

                                                     
59

 Abi Abdillah Muhammad bin Ismail Al-‘Adl, “Konsep Pelestarian Lingkungan dalam 

Ḥadīṡ Nabi: Analisis Ma’ani al-Ḥadīṡ terhadap Larangan Menebang Pohon,” Jurnal Studi Ḥadīṡ 

Nusantara 4, no. 2 (2022), 57. 



 

 

43 

dan menjaga lingkungan (hifz al-bi’ah). Pohon yang menjadi tempat 

berteduh musafir jelas berperan menjaga jiwa mereka dari kematian atau 

bahaya akibat panas. Ia juga menjaga harta mereka, karena perjalanan 

musafir sering melibatkan barang, hewan, dan bekal yang dapat rusak 

tanpa tempat berteduh. Ia menjaga kehidupan dan keturunan, karena 

banyak hewan di alam liar bergantung pada vegetasi seperti sidrah. 

Dengan kata lain, menebang pohon adalah bentuk pelanggaran terhadap 

empat maqasid  sekaligus
60

. 

Syarah Abū Dāwūd menjelaskan konteks Ḥadīṡ: bahwa ancaman 

keras diberikan kepada orang yang menebang pohon di tanah lapang, 

padang luas, atau gurun. Pada masa Nabi, pohon sidrah menjadi simbol 

dari “ruang publik ekologis”. Ia bukan milik pribadi, tetapi milik semua 

makhluk yang membutuhkannya. Menebangnya berarti menghilangkan 

fasilitas umum yang sangat vital. Di sini terlihat bahwa Islam telah 

mengatur prinsip “hak lingkungan” jauh sebelum konsep itu muncul dalam 

wacana ekologi modern. 

Al-Qarḍhāwī dalam pembahasannya mengenai pohon menekankan 

bahwa Rasulullah  bukan hanya melarang penebangan sembarangan, tetapi 

juga menganjurkan penanaman bahkan dalam situasi paling kritis. Ia 

mengutip Ḥadīṡ masyhur:  ِفَ لْيَ غْرِسْهَا فَسِيلَةٌ، أَحَدكُِم يَدِ  وَفِي السَّاعَةُ  قَامَت “Jika 

kiamat terjadi sementara di tangan salah seorang dari kalian ada bibit 

                                                     
60

 Rifai, Ahmad. “Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Bertema Ekologi dan Relevansinya terhadap Krisis 

Lingkungan Modern.” Jurnal Ushuluddin 31, no. 1 (2023), 89–105. 



 

 

44 

pohon, maka tanamlah” Al-Qarḍhāwī menjelaskan bahwa Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ini 

menunjukkan bahwa penanaman pohon adalah ibadah yang bernilai 

kontinuitas dan keberlanjutan. Larangan menebang pohon bidara tanpa hak 

dalam Ḥadīṡ ini merupakan pasangan etis dari perintah menanam dalam 

Ḥadīṡ tadi. Keduanya melahirkan satu prinsip: menjaga vegetasi adalah 

kewajiban moral seorang Muslim.
61

  

Penjelasan Abū Dāwūd juga menunjukkan bahwa niat dan tujuan 

menjadi penting. Jika seorang menebang pohon bukan karena ingin 

merusak, tetapi karena ia membutuhkan kayu untuk bangunan, bahan 

bakar, atau karena pohon itu mengancam bangunan atau keselamatan, 

maka tindakan tersebut dibolehkan. Namun apabila ia menebang dengan 

motivasi merusak, membanggakan kekuasaan, atau sekadar bermain-main, 

maka ia masuk dalam kategori yang diancam oleh Ḥadīṡ ini. Islam tidak 

melarang pemanfaatan sumber daya alam, tetapi melarang 

“penyalahgunaan” dan “perusakan tanpa manfaat.” 

Sejalan dengan itu, al-Qarḍhāwī menegaskan bahwa syariat Islam 

selalu berada di antara dua kutub: memanfaatkan alam dan melindungi 

alam. Dalam istilahnya, Islam memiliki paradigma ri‘ayah wa isti‘mar 

memelihara dan memakmurkan. Menurutnya, syariat tidak pernah 

menganjurkan sikap anti pemanfaatan alam, tetapi mengatur agar 

pemanfaatan itu dilakukan secara adil, proporsional, dan tidak mematikan 

manfaat umum. Karena itu, Ḥadīṡ ancaman atas penebangan bidara 

                                                     
61

 Al-Qarḍhāwī, Yusuf. Fiqh al-Daulah fi al-Islam. Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1997. 

12-13 



 

 

45 

menjadi representasi dari “aturan ekologis Islam” yang melarang 

eksploitasi buta, pembakaran hutan, penggundulan lahan, dan segala 

bentuk tindakan serupa.  

Ḥadīṡ ini juga memberikan pelajaran bahwa lingkungan bukan 

hanya tentang relasi manusia dengan alam, tetapi juga relasi manusia 

dengan manusia.  

Menurut al-Qarḍhāwī, merusak lingkungan berarti merusak 

jaringan sosial, karena manusia hidup dalam keterkaitan ekosistem. Jika 

sebuah pohon yang menjadi sumber keteduhan bagi musafir hilang, maka 

musafir itu kehilangan keselamatannya. Jika pohon yang menjadi sumber 

makanan hewan hilang, masyarakat akan kehilangan sumber rezekinya. 

Kerusakan ekologis selalu menghasilkan kerusakan sosial.
62

 Dari 

perspektif hukum Islam, ancaman dalam Ḥadīṡ ini juga menunjukkan 

bahwa syariah mengakui hak-hak makhluk hidup selain manusia.  

Dalam Ḥadīṡ-Ḥadīṡ lain, Rasulullah melarang membunuh hewan 

tanpa tujuan yang benar, membakar sarang semut, atau mengganggu 

burung di sarangnya. Semua itu mengajarkan bahwa Islam meletakkan 

alam dalam posisi yang harus dihormati. Menebang pohon secara zalim 

adalah bentuk kekerasan terhadap makhluk hidup yang berada di bawah 

perlindungan Allah. Jika kita menarik Ḥadīṡ ini ke konteks dunia modern, 

sangat jelas bahwa pesan ekologis Rasulullah sangat relevan. Kini 

perusakan pohon tidak lagi dilakukan pada satu batang pohon di padang 

                                                     
62

 Al-Qarḍhāwī, Yusuf. Ri‘ayatu al-Bi’ah fī Syari‘ati al-Islam. Kairo: Dar al-Syuruq,  

2001, 56. 



 

 

46 

pasir, tetapi dalam bentuk deforestasi massal, pembukaan hutan untuk 

industri, pembakaran lahan, dan pembangunan yang serampangan.  

Dampaknya tidak hanya dirasakan manusia, tetapi juga bumi 

secara keseluruhan: banjir, kekeringan, hilangnya habitat hewan, 

perubahan iklim, dan kepunahan spesies. Semua ini adalah bentuk 

“pemotongan sidrah” dalam skala yang jauh lebih besar. Ancaman dalam 

Ḥadīṡ ini menjadi sangat logis jika dilihat dari kerusakan yang bisa 

ditimbulkan oleh tindakan-tindakan tersebut.
63

 Dengan demikian, Ḥadīṡ 

ini bukan sekadar larangan menebang pohon bidara, tetapi fondasi moral 

bagi etika lingkungan Islam. Ia mengajarkan bahwa alam adalah amanah, 

bahwa pohon adalah simbol kehidupan, bahwa perusakan vegetasi adalah 

bentuk kezaliman yang besar, dan bahwa setiap bentuk perusakan alam 

akan kembali menghantam manusia baik di dunia maupun di akhirat.  

3. Ḥadīṡ Tentang Anjuran Menanam Pohon 

ثنََا حََاادُ برنُ سَلمََةَ، عَنر ثََبِتٍ، عَنر أَنسَِ برنِ مَالٍِِ رَضَِِ  ، حَدا لِمٍ ثنََا عَفاانُ برنُ مُسر حَدا

نِ » :قاَلَ  صلى الله عليه وسلمنا رَسُولَ اِلله اُلله عَنرهُ، أَ 
ِ
يلٌََ، فاَ اعةَُ وَفِِ يدَِ أَحَدِكُُر فسَ ِ نر قاَمَتِ السا

ِ
ا

هاَ رسِر رسَِهَا فلَريَغر تَطَاعَ أَنر لََ تقَُومَ حَتَّا يغَر   .«اس ر
Artinya: Telah menceritakan kepada kami ‘Affān bin Muslim, telah 

menceritakan kepada kami Ḥammād bin Salamah, dari Ṯābit, 

dari Anas bin Mālik radhiyallāhu ‘anhu, bahwa Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

bersabda: “Jika hari kiamat terjadi sementara di tangan salah 

seorang dari kalian ada bibit tanaman, maka jika ia masih mampu 

untuk menanamnya sebelum kiamat benar-benar terjadi, 

hendaklah ia menanamnya.” (HR. Aḥmad, No. 12902).
64

  

 

 Hadits yang diriwayatkan Imam Aḥmad dari Anas bin Malik 

                                                     
63

 Abū Dāwūd, Sulaiman bin al-Asy‘ats. Sunan Abi Dawud. Kairo: Maktabah al-

Halabi,1952, 137 
64

 Anas ibn MālikKitab Al-Musnad Takhrij Al-Musnad li syuaib hadits No: 12902 

 



 

 

47 

radhiyallahu ‘anhu ini merupakan salah satu Ḥadīṡ paling indah dan paling 

dalam maknanya dalam tradisi Islam, khususnya ketika berbicara tentang 

optimisme, etika ekologis, dan keberlanjutan amal. Dalam Ḥadīṡ itu, 

Rasulullah bersabda 

نرقَامَتِ  
ِ
اعةَُ  ا يلٌََ، أَحَدِكُُر  يدَِ  وَفِِ  السا نِ  فسَ ِ

ِ
تَطَا فاَ هاَ يغَررسَِهَا حَتَّا  تقَُومَ  لََ  أَنر  عَ اس ر   فلَريَغررسِر

 Secara lahir, Ḥadīṡ ini tampak sederhana: Nabi memerin tahkan 

agar seorang Muslim yang memegang fasilah yakni bibit pohon kurma 

atau tanaman kecil untuk tetap menanamnya meskipun hari kiamat telah 

tiba. Namun ketika diperhatikan lebih dalam, Ḥadīṡ ini mengandung 

pelajaran spiritual, sosial, ekologis, dan etik yang sangat luas. Ḥadīṡ ini 

berdiri sebagai salah satu teks yang menunjukkan betapa Islam 

menempatkan tindakan memakmurkan bumi sebagai ibadah yang tidak 

pernah hangus nilainya, bahkan pada detik-detik terakhir kehidupan dunia. 

 Para ulama menjelaskan bahwa penggunaan kata fasilah sendiri 

sangat simbolik. Dalam budaya Arab, pohon kurma bukan hanya tanaman, 

tetapi sumber kehidupan: makanan, minuman, tempat berlindung, bahan 

bangunan, sumber energi, bahkan obat-obatan. Menanam sebuah fasilah 

berarti menanam satu harapan kehidupan yang mungkin baru akan 

bermanfaat belasan atau puluhan tahun kemudian. Karena itu, tindakan 

menanam pohon adalah tindakan yang dampaknya jauh ke depan, 

melewati usia penanamnya, bahkan generasi setelahnya. Maka perintah 

Nabi  untuk menanam fasilah pada saat kiamat mengguncang bumi 

memberikan metafora bahwa amal baik harus dilakukan meskipun peluang 



 

 

48 

untuk melihat hasilnya telah sirna. Dengan kata lain, nilai amal tidak 

diukur dari hasil yang tampak bagi pelakunya, tetapi dari niat dan 

komitmen untuk melakukan kebaikan demi keberlanjutan kehidupan.
65

 

 Anjuran Nabi  dalam Ḥadīṡ ini memuat pelajaran besar tentang 

sikap optimistis  dalam Islam. Nabi tidak mengatakan, “Jika kiamat 

datang, maka berhentilah beramal” tetapi sebaliknya: “Jika masih ada 

kesempatan walau satu detik, maka tanamlah” Ini mengajarkan bahwa 

seorang Muslim tidak boleh tenggelam dalam keputusasaan, sekalipun 

dunia runtuh di hadapannya. Dalam konteks spiritual, Ḥadīṡ ini 

menunjukkan bahwa seorang mukmin selalu berada dalam keadaan aktif, 

produktif, dan konstruktif. Ia tidak menyerah pada keadaan, bahkan pada 

situasi yang paling mustahil sekalipun. Ketika kiamat telah terjadi suatu 

peristiwa yang menjadi akhir dari segala usaha duniawi Nabi  tetap 

memerintahkan amal kebaikan. Ini menunjukkan bahwa nilai amal saleh 

itu sendiri berdiri di atas waktu ia tidak tunduk pada keruntuhan dunia.
66

 

 Ḥadīṡ ini juga menjadi salah satu dasar utama dalam pembentukan 

etika lingkungan (fiqh al-bi’ah) dalam Islam. Tindakan menanam pohon 

bukan hanya tindakan ekologis biasa, tetapi ibadah dalam Islam. Dalam 

Ḥadīṡ lain, Nabi bersabda bahwa setiap pohon yang ditanam seorang 

Muslim, lalu buahnya dimakan oleh manusia, hewan, atau burung, bahkan 

jika daunnya gugur, semuanya menjadi sedekah baginya. Dengan 

                                                     
65

 Ahmad, Muhammad Luqman. “Etika Lingkungan dalam Perspektif Ḥadīṡ Nabi.” 

Jurnal Studi Islam 9, no. 2 (2020), 112–130. 
66

 Ahmad, Muhammad Luqman. “Etika Lingkungan dalam Perspektif Ḥadīṡ Nabi.” 

Jurnal Studi Islam 9, no. 2 (2020), 112–130. 



 

 

49 

demikian, Ḥadīṡ tentang fasilah ini mempertegas bahwa Islam bukan 

hanya agama ritual, tetapi agama yang memerintahkan penjagaan bumi 

dan pemeliharaan kehidupan.  

 Menanam pohon berarti memperpanjang kehidupan, menjaga 

udara, memperkokoh tanah, menyediakan makanan, dan mencegah 

kerusakan alam. Semua ini masuk dalam tujuan syariah (Maqāṣid al-

Syarī‘ah), yakni menjaga jiwa, harta, keturunan, dan lingkungan.
67

 Jika 

dilihat dari sudut pandang ekologis modern, Ḥadīṡ ini sangat futuristik. 

Seakan Nabi mengajarkan prinsip keberlanjutan (sustainability) bahkan 

sebelum manusia modern membicarakan tentang perubahan iklim, 

konservasi hutan, dan pelestarian lingkungan. Dalam kerangka konservasi, 

menanam pohon adalah salah satu cara paling efektif dalam membangun 

ekosistem yang sehat.  

 Ḥadīṡ ini meletakkan dasar bagi gerakan penghijauan dan restorasi 

lahan, serta menempatkan tindakan sederhana seperti menanam bibit 

sebagai amal mulia yang memiliki cakupan manfaat besar. Karena itu, 

banyak ulama kontemporer, termasuk Yūsuf  al-Qarḍhāwī dalam Islam 

Agama Ramah Lingkungan, menjadikan Ḥadīṡ ini sebagai bukti bahwa 

Islam sejak awal telah memiliki visi ekologis yang mendalam. Al-

Qarḍhāwī menjelaskan bahwa perintah menanam dalam Ḥadīṡ ini bukan 

sekadar perintah praktis, tetapi simbol komitmen Islam terhadap 

pemeliharaan bumi dan keberlanjutan kehidupan. Ia menegaskan bahwa 

                                                     
67

 Maknun, Abdullah. “Konsep Pelestarian Alam dalam Syariah Islam.” Al-Mawarid: 

Journal of Islamic Law 22, no. 1 (2023), 55–70. 



 

 

50 

melestarikan alam adalah bagian dari ketaatan kepada Allah.
68

  

 Di Sisi lain dari Ḥadīṡ ini adalah ajaran tentang amal jariyah. 

Ketika seseorang menanam pohon, manfaatnya terus mengalir bahkan 

setelah ia meninggal. Ia memberi makanan kepada manusia, hewan, 

burung, menghidupkan mikroorganisme tanah, memperbaiki udara, dan 

menguatkan struktur bumi. Inilah makna sedekah jariyah yang diwujudkan 

dalam bentuk paling nyata. Karena itu, para ulama menjadikan Ḥadīṡ ini 

sebagai dorongan kuat bagi umat Islam untuk melakukan reboisasi, 

penanaman pohon, pelestarian hutan, dan penghijauan lingkungan.  

 Dalam fiqh, aktivitas-aktivitas ini masuk kategori maslahah  

‘ammmah (kemaslahatan umum), dan menebarnya adalah tugas umat. 

Selain pesan ekologis dan spiritualnya, Ḥadīṡ ini juga mengandung 

pelajaran penting tentang semangat untuk tetap berkarya sampai akhir. 

Nabi mengajarkan bahwa ukuran nilai amal bukanlah besarnya hasil yang 

dicapai, tetapi ketulusan dan kesungguhan dalam beramal. Seorang 

mukmin diminta untuk terus menanam, meskipun ia tahu bahwa ia tidak 

akan sempat melihat pohon itu tumbuh. Inilah yang disebut ulama sebagai 

etika amal tanpa pamrih. 

 Seseorang menanam bukan untuk dirinya, tetapi untuk dunia yang 

akan datang setelahnya. Sikap ini berkebalikan dengan mentalitas 

merusak, menghabiskan sumber daya, dan menumpuk kepentingan pribadi 

yang menjadi penyebab kerusakan ekologis modern. Hadits ini juga 

                                                     
68

 Al-Qarḍhāwī, Yusuf. Ri‘ayatu al-Bi’ah fī Syari‘ati al-Islam. Kairo: Dar al-Syuruq, 

2001, 26-27 



 

 

51 

mengajarkan bahwa harapan tidak boleh padam meskipun dunia berada 

pada titik kehancuran. Ketika kiamat datang, sebagian manusia akan 

berhenti berbuat baik, tenggelam dalam ketakutan, atau kehilangan arah. 

Namun Nabi mengajarkan bahwa seorang mukmin tetap stabil, tenang, 

dan terus melakukan kebaikan. Menanam fasilah pada saat kiamat adalah 

simbol bahwa amal baik itu harus dilakukan hingga akhir nafas manusia. 

Ini memperlihatkan bahwa iman adalah optimisme yang tak pernah 

padam. 

 Jika diriwayatkan dalam konteks modern, Ḥadīṡ ini seakan 

mengatakan: “Jika bumi telah mengalami krisis iklim, jika hutan telah 

habis, jika udara telah tercemar, jika tanah telah retak dan sungai 

mengering, tetapi engkau masih bisa menanam satu bibit tanamlah.” 

Pesannya sangat jelas: jangan berhenti memperbaiki bumi, bahkan ketika 

keadaan tampak tidak mungkin diselamatkan. Dalam konteks kerusakan 

ekologi, Ḥadīṡ ini menjadi energi moral untuk terus melakukan gerakan 

pemulihan alam dan menolak pesimisme ekologis. Dalam bahasa 

ekoteologi, Ḥadīṡ ini adalah teks eskatologis yang bersifat konstruktif, 

bukan destruktif. 
69

 

 Pada akhirnya, Ḥadīṡ ini meletakkan paradigma bahwa amal 

seorang Muslim tidak pernah sia-sia. Jika seseorang menanam bibit, dan 

kemudian kiamat datang, maka Allah tetap mencatat usahanya sebagai 

amal kebaikan. Karena nilai amal berada pada niat dan usaha, bukan pada 

                                                     
 

69
 Al-Qarḍhāwī, Yusuf. Islam Agama Ramah Lingkungan. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 

2015, 48. 



 

 

52 

hasil akhir. Ini merupakan ajaran yang sangat relevan dalam dunia yang 

semakin kehilangan optimisme. Ḥadīṡ ini adalah cahaya bagi manusia 

yang ingin terus berbuat baik meskipun dunia tampak menuju kehancuran. 

Karena itu, syarah Ḥadīṡ ini dapat disimpulkan sebagai ajakan untuk 

membangun optimisme, menjaga bumi, menyuburkan kehidupan, dan 

terus melakukan kontribusi meskipun keadaan tampak suram. 

B. Implementasi Tajdīd Yūsuf AlQarḍhāwī dalam terhadap Ḥadīṡ ekologi 

1. Tajdīd sebagai Upaya Menghidupkan Spirit Ekologi Sunnah 

 Dalam pandangan Yūsuf al-Qarḍhāwī, Tajdīd bukanlah sekadar 

pembaruan teknis dalam hukum Islam, melainkan sebuah gerakan besar 

untuk menghidupkan kembali ruh ajaran Nabi agar tetap berfungsi bagi 

kehidupan manusia lintas zaman. Tajdīd adalah upaya mengangkat nilai-

nilai terdalam dari Sunnah ke permukaan realitas kontemporer, bukan 

mengubah teksnya, tetapi menghidupkan makna batin dan tujuan 

moralnya. Prinsip Tajdīd ini sangat tampak ketika al-Qarḍhāwī berbicara 

mengenai isu ekologi. Baginya, Sunnah bukan sekadar kumpulan 

perintah dan larangan, tetapi sumber etika ekologis yang visioner, yang 

jika dibaca dengan perspektif pembaruan mampu menjadi solusi atas 

krisis lingkungan modern.
70

 

 Sunnah Nabi secara tekstual tidak memuat istilah krisis iklim, 

“pemanasan global, deforestasi industri, atau kapitalisme ekologis, 

namun mengandung nilai dan prinsip yang dapat menjawab problem-

                                                     
70

 Al-Qarḍhāwī , Yusuf. Kayfa Nata‘amal Ma‘a al-Sunnah al-Nabawiyyah. Kairo: Dar al-

Syuruq, 2004. 



 

 

53 

problem tersebut. Maka tugas Tajdīd adalah menggali kembali spirit 

ekologis yang tersimpan dalam Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Rasulullah  dan 

menjadikannya relevan bagi dunia yang mengalami kerusakan 

lingkungan dalam skala yang jauh lebih besar daripada abad-abad 

sebelumnya. Di sinilah posisi al-Qarḍhāwī menjadi signifikan: ia 

menolak pembacaan Sunnah secara literal semata dan mengajak umat 

Islam melihat energi moral, etika, dan visi ekologis di balik teks Ḥadīṡ.
71

 

 Salah satu bentuk Tajdīd yang ia lakukan adalah mengubah cara 

kita memahami batas-batas larangan dan anjuran dalam Ḥadīṡ. Misalnya, 

ketika Nabi mengancam keras orang yang merampas sejengkal tanah, 

sebagian orang mungkin hanya melihatnya sebagai larangan ghasb dalam 

sengketa pribadi. Namun al-Qarḍhāwī membaca Ḥadīṡ itu dengan spirit 

ekologisnya. Bagi beliau, spirit Ḥadīṡ tersebut adalah penjagaan ruang 

hidup, perlindungan tanah dari kezaliman, dan penolakan terhadap 

eksploitasi yang merampas hak manusia atas bumi. Ketika spirit ini 

dihidupkan melalui Tajdīd, Ḥadīṡ tersebut menjadi sangat relevan untuk 

mengkritik praktik perampasan tanah oleh negara, korporasi, dan mafia 

tanah di era modern. Inilah makna Tajdīd dalam bentuk paling nyata: 

menghidupkan nilai ekologis Sunnah untuk menjawab kezaliman 

struktural hari ini
72

. 

 Begitu pula Ḥadīṡ tentang larangan menebang pohon bidara. 

                                                     
71

 Asy’arie, Musa. “Filosofi Lingkungan dalam Islam.” Jurnal Filsafat 27, no. 1 

(2019),1–15. 
72

 Fauzi, Rahmat. “Keadilan Agraria dalam Perspektif Hukum Islam.” Jurnal Hukum 

Islam 18, no. 2 (2021), 201–218. 



 

 

54 

Secara literal, Ḥadīṡ itu hanya berbicara tentang satu pohon tertentu 

dalam kondisi geografis tertentu. Namun al-Qardhwi melihat bahwa spirit 

yang terkandung di balik larangan tersebut adalah larangan merusak 

sumber daya alam yang menjadi penopang hidup makhluk lain. Maka 

Tajdīd mengubah Ḥadīṡ itu dari sekadar hukum teknis menjadi prinsip 

ekologis universal. Pohon bidara hanyalah simbol. Yang dilarang oleh 

Sunnah bukanlah menebang satu jenis pohon, tetapi merusak vegetasi 

yang memberi manfaat bersama. Dengan demikian, Ḥadīṡ ini dalam 

kerangka Tajdīd menjadi kritik terhadap pembakaran hutan, deforestasi 

besar-besaran, penebangan liar, dan kapitalisasi sumber daya alam
73

. 

 Tajdīd juga menghidupkan energi spiritual Ḥadīṡ Nabi tentang 

penanaman pohon. Ḥadīṡ ini, secara sederhana, memerintahkan menanam 

bibit pohon meskipun kiamat sudah di depan mata. Dalam pembacaan 

literal, Ḥadīṡ ini tampak seperti anjuran kecil yang bersifat simbolis. 

Tetapi dalam kerangka Tajdīd al-Qarḍhāwī, Ḥadīṡ tersebut menjadi teks 

visioner yang mengajarkan prinsip keberlanjutan (sustainability) jauh 

sebelum konsep itu lahir dalam sains modern. Ḥadīṡ itu menunjukkan 

bahwa Islam adalah agama yang mengajarkan optimisme ekologis, 

mengajarkan bahwa setiap manusia bertanggung jawab memperbaiki 

bumi meskipun ia tahu bahwa ia tidak akan sempat menikmati hasilnya
74

. 

 Menghidupkan spirit Sunnah berarti menghidupkan komitmen 

                                                     
73

 Maknun, Abdullah. “Konsep Pelestarian Alam dalam Syariat Islam.” Al-Mawarid 22, 

no. 1 (2023), 55–70. 
74

 al-Qarḍhāwī, Yusuf. Islam Agama Ramah Lingkungan. Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 

2019, 44-47 



 

 

55 

moral untuk memelihara bumi. Di sinilah inti Tajdīd al-Qarḍhāwī: ia 

menggali dimensi moral dan ekologis Ḥadīṡ, bukan sekadar 

memahaminya sebagai norma individual. Ia memperlihatkan bahwa Nabi 

bukan hanya membawa ajaran ibadah ritual, tetapi juga membawa ajaran 

ekologis yang sangat maju untuk zamannya. Dengan Tajdīd, Sunnah 

menjadi hidup kembali dalam konteks krisis lingkungan modern. Sunnah 

bukan lagi teks yang dibacakan, tetapi energi moral yang membimbing 

umat untuk menjaga bumi sebagai amanah Ilahi.
75

 

 Dalam karya-karyanya, al-Qarḍhāwī menunjukkan bahwa Tajdīd 

menuntut keberanian membaca realitas dan ketulusan memelihara teks. 

Menghidupkan spirit ekologis Sunnah berarti memahami bahwa tiga 

Ḥadīṡ ekologis bukan hanya berfungsi dalam kehidupan masyarakat kecil 

di padang pasir, tetapi menjadi prinsip global untuk menyelamatkan bumi 

dari kehancuran. Tajdīd di tangan al-Qarḍhāwī bukan sekadar 

intelektualisasi, tetapi praksis moral. Ia menjadikan pembacaan ulang 

Sunnah sebagai tindakan sosial yang menuntut umat agar bertanggung 

jawab atas lingkungan. 

2. Tajdīd  Yūsuf al-Qarḍhāwī terhadap Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Ekologi 

 Yūsuf al-Qarḍhāwī, dalam bukunya "Perkembangan Fiqh Antara 

Statis dan Dinamis", menegaskan bahwa fiqh Islam bukanlah ilmu yang 

beku, melainkan dinamis dan responsif terhadap perubahan zaman.
76

 

                                                     
75

 al-Qarḍhāwī, Yusuf. Fiqh Yusuf Qaradhawi: Terjemah Lengkap. Jakarta: Pustaka al-

Kautsar, 2018, 33 
76

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis (terj. Saifullah M. 

Yunus), 27 



 

 

56 

Konsep Tajdīd (pembaruan) dalam pemikiran al-Qarḍhāwī tidak berarti 

menolak warisan ulama klasik, melainkan menghidupkan kembali ruh 

syariah dengan memperluas cakrawala pemahaman teks agar relevan 

dengan tantangan kekinian.
77

 Pendekatan ini kemudian diterapkan secara 

mendalam dalam membangun "fiqh al-bi’ah" (fiqh lingkungan) dengan 

menjadikan tiga Ḥadīṡ utama sebagai landasan normatif, yaitu larangan 

merampas tanah, larangan menebang pohon bidara secara zalim, dan 

perintah menanam pohon meski kiamat telah dekat.
78

 

 Dalam kerangka Tajdīd al-Qarḍhāwī  menggunakan tiga perangkat 

metodologis utama: fiqh al-waqi’ (pemahaman kontekstual terhadap 

realitas), fiqh al-muwazanat (pertimbangan maslahat-mudharat secara 

seimbang), dan fiqh al-awlawiyyat (penentuan prioritas hukum). 

Ketiganya membantu membaca ulang Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologis sebagai teks 

yang tidak berhenti pada larangan individu, tetapi memiliki cakupan 

ekologis, sosial, dan moral yang sangat luas.  

 Melalui pendekatan fiqh al-waqi' (pemahaman kontekstual atas 

realitas), al-Qarḍhāwī menekankan bahwa kerusakan lingkungan di era 

modern telah mengalami perubahan skala dan kompleksitas.
79

 Dalam 

bukunya "Islam Agama Ramah Lingkungan", ia menjelaskan bahwa 

masalah lingkungan seperti deforestasi massal, eksploitasi tambang, dan 

kapitalisasi tanah tidak lagi bersifat individual, melainkan sistemik dan 

                                                     
77

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis, 45. 
78

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Islam Agama Ramah Lingkungan, 78. 
79

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis,  63. 



 

 

57 

terstruktur.
80

 Pendekatan ini sejalan dengan penelitian kontemporer yang 

menunjukkan bahwa pemahaman kontekstual terhadap Ḥadīṡ-Ḥadīṡ 

ekologis mampu membentuk perilaku ramah lingkungan pada generasi 

muda Muslim.
81

 Oleh karena itu, larangan menebang pohon bidara dalam 

Ḥadīṡ tidak lagi dapat dipahami sekadar sebagai larangan individual, 

tetapi harus dimaknai sebagai prinsip pelestarian ekosistem yang menjadi 

tanggung jawab kolektif, baik negara maupun masyarakat.
82

 

 Melalui pendekatan fiqh al-muwazanat (pertimbangan maslahat 

dan mudarat).
83

 Ia menjelaskan bahwa pemanfaatan sumber daya alam 

pada dasarnya diperbolehkan selama maslahatnya lebih besar daripada 

mudaratnya. Namun, ketika eksploitasi tersebut menimbulkan kerusakan 

lingkungan yang luas dan berdampak sistemik, maka hukumnya berubah 

menjadi terlarang.
84

 Penelitian terbaru membuktikan bahwa pendekatan 

fiqh lingkungan berbasis maqasid syari'ah efektif dalam membangun 

kesadaran ekologis masyarakat Muslim.
85

 Dalam konteks ini, ia merujuk 

pada kaidah fiqh fundamental yang menyatakan bahwa "menolak 

kerusakan didahulukan atas mengambil manfaat".
86

 Pohon dalam Ḥadīṡ 

tidak hanya dipahami sebagai entitas fisik, melainkan simbol dari sumber 

                                                     
80

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Islam Agama Ramah Lingkungan, hlm. 92. 
81

 Siti Mariam, "Ḥadīṡ Ekologis dan Implementasinya dalam Masyarakat 

Modern", Jurnal Mazahib, Vol. 12, No. 1, 2022, 45 
82

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Islam Agama Ramah Lingkungan, 105. 
83

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis, 88. 
84

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Islam Agama Ramah Lingkungan, 115 
85

 Ahmad Fauzi, "Fiqh Lingkungan dalam Perspektif Maqashid Syariah", Jurnal Ahkam, 

Vol. 15, No. 2, 2021, 89. 
86

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Islam Agama Ramah Lingkungan, 123. 



 

 

58 

daya lingkungan yang menopang kehidupan berbagai makhluk.
87

  

 Melalui pendekatan Fiqh al-Awlawiyyat sebagai Kerangka 

Prioritas dalam Kebijakan Lingkungan Menghadapi krisis ekologis 

global, al-Qarḍhāwī menekankan pentingnya penerapan fiqh al-

awlawiyyat (penentuan prioritas hukum).
88

 Dalam "Islam Agama Ramah 

Lingkungan", ia menegaskan bahwa ibadah tidak hanya terbatas pada 

ritual, tetapi mencakup tanggung jawab moral terhadap lingkungan.
89

 

Menjaga bumi dari kerusakan harus menjadi prioritas utama umat Islam, 

karena kerusakan lingkungan merupakan ancaman terhadap kehidupan itu 

sendiri.
90

 Studi menunjukkan bahwa internalisasi nilai-nilai ekologis 

dalam fiqh dapat meningkatkan efektivitas penegakan hukum lingkungan 

di masyarakat Muslim.
91

 Oleh karena itu, perintah menanam pohon dalam 

Ḥadīṡ dipahami sebagai bentuk ibadah yang memiliki nilai keberlanjutan 

tinggi dan menjadi kewajiban moral setiap muslim.
92

 

3. Transformasi Fiqh Lingkungan dari Personal menuju Struktural 

 Melalui ketiga pendekatan metodologis ini, al-Qarḍhāwī berhasil 

mentransformasikan pemahaman Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologis dari sekadar 

pedoman individual menjadi dasar kebijakan publik.
93

 Larangan 

merampas tanah, misalnya, tidak hanya berlaku untuk sengketa 

antarindividu, tetapi berkembang menjadi kritik terhadap ketidakadilan 

                                                     
87

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Islam Agama Ramah Lingkungan, 134. 
88

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis, 102. 
89

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Islam Agama Ramah Lingkungan, 156. 
90

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Islam Agama Ramah Lingkungan, 162. 
91

 Abdul Hamid, "Tajdīd Fiqh Lingkungan di Era Modern", Jurnal Hukum Islam, Vol. 7, 

No. 2, 2022, 123. 
92

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Islam Agama Ramah Lingkungan, 167 
93

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis, 112. 



 

 

59 

agraria dan perampasan lahan oleh korporasi.
94

 Penelitian ini 

membuktikan bahwa Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologis Nabi mengandung nilai-nilai 

konservasi yang relevan dengan konsep pembangunan berkelanjutan 

modern.
95

 Ia menegaskan bahwa manusia berperan sebagai Khalīfah 

(pengelola) di bumi, bukan sebagai pemilik mutlak yang dapat 

mengeksploitasi tanpa batas.
96

 Spirit ini sejalan dengan prinsip 

keberlanjutan (sustainability) yang menjadi inti dari pembangunan 

berwawasan lingkungan.
97

 

4. Relevansi Tajdīd Fiqh Lingkungan di Era Kontemporer 

 Pendekatan Tajdīd yang dikembangkan al-Qarḍhāwī dalam fiqh 

lingkungan menghadirkan solusi konkret bagi krisis ekologis modern.
98

 

Dengan tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar syariah sekaligus 

merespons tantangan kekinian, ia membuktikan bahwa Islam adalah 

agama yang ramah lingkungan, menolak segala bentuk kezaliman 

terhadap bumi, dan mendorong umatnya untuk aktif dalam menjaga 

kelestarian alam.
99

 Kajian kontemporer menegaskan bahwa pendekatan 

kontekstual dalam pemahaman Ḥadīṡ lingkungan diperlukan untuk 

menjawab kompleksitas masalah ekologis modern.
100

 Sebagaimana 

ditegaskan dalam "Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis", 

                                                     
94

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Islam Agama Ramah Lingkungan, 145. 
95

 Muhammad Rizki, "Pendekatan Kontekstual dalam Pemahaman Ḥadīṡ 

Lingkungan", Jurnal Syariah, Vol. 9, No. 3, 2023, 67. 
96

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Islam Agama Ramah Lingkungan, 178. 
97

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Islam Agama Ramah Lingkungan,  185. 
98

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis, 156. 
99

 Yusuf al-Qarrdhawi, Islam Agama Ramah Lingkungan, 201. 
100

 Muhammad Rizki, "Pendekatan Kontekstual dalam Pemahaman Ḥadīṡ 

Lingkungan", Jurnal Syariah, Vol. 9, No. 3, 2023, 72 



 

 

60 

pembaruan pemikiran Islam harus selalu menjaga keseimbangan antara 

mempertahankan orisinalitas dan merespons perkembangan zaman.
101

 

C. Revitalisasi Ḥadīṡ terhadap Lingkungan Modern 

1.  Urgensi Revitalisasi Ḥadīṡ dalam Krisis Lingkungan Kontemporer 

Di tengah krisis lingkungan global, revitalisasi Ḥadīṡ menjadi 

urgensi karena terdapat jurang antara ajaran normatif Islam dan praktik 

umatnya. Banyak umat Islam mengenal Ḥadīṡ tentang larangan merusak 

bumi, larangan menebang pohon sembarangan, dan anjuran menanam 

pohon, namun nilai-nilai itu tidak hadir secara kuat dalam sistem sosial, 

budaya, maupun kebijakan publik. Dalam situasi seperti ini, revitalisasi 

Ḥadīṡ berfungsi sebagai proses rekonstruksi kesadaran, yakni 

menghadirkan kembali pandangan Nabi  tentang alam sebagai bagian 

integral dari kehidupan manusia. Ḥadīṡ bukan hanya sumber hukum, 

tetapi juga sumber kesadaran ekologis.
102

 

Salah satu tantangan besar umat Islam adalah cara memaknai 

Ḥadīṡ lingkungan dalam konteks berbeda. Pada masa Nabi, kerusakan 

alam belum mencapai skala global, ancaman ekologis lebih bersifat lokal 

dan kecil. Larangan menebang satu pohon sidrah misalnya, dimaksudkan 

untuk menjaga fungsi pohon di padang tandus sebagai tempat berteduh 

musafir dan hewan. Namun dalam dunia modern, kerusakan lingkungan 

tidak lagi berupa penebangan satu pohon, tetapi penggundulan ribuan 

hektar hutan dalam hitungan minggu. Karena konteks berbeda secara 

                                                     
101

 Yusuf al-Qarḍhāwī, Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis, 205. 
102

 Rifai, Ahmad. “Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Bertema Ekologi dan Relevansinya dalam Krisis 

Modern.” Jurnal Ushuluddin 31, no. 1 (2023): 89–105. 



 

 

61 

radikal, revitalisasi Ḥadīṡ diperlukan untuk memperluas cakupan 

maknanya.  

Revitalisasi Ḥadīṡ menuntut manusia bertanggung jawab atas 

perannya sebagai penjaga bumi, bukan sebagai penakluknya. Perspektif 

ini sangat relevan karena krisis lingkungan modern muncul dari 

paradigma eksploitatif yang memisahkan manusia dari alam, sementara 

Ḥadīṡ mengajarkan hubungan yang harmonis dan saling menjaga.
103

 Di 

tingkat praksis, revitalisasi Ḥadīṡ sangat penting untuk menginspirasi 

aksi-aksi nyata dalam menjaga lingkungan. Umat Islam yang memaknai 

bumi sebagai amanah Ilahi akan terdorong untuk terlibat dalam 

penghijauan, pengelolaan sampah yang baik, pemeliharaan air, dan 

advokasi lingkungan yang adil.  

Revitalisasi Ḥadīṡ menjadi gerakan moral untuk menjadikan 

aktivisme lingkungan sebagai ibadah. Selain itu, revitalisasi Ḥadīṡ juga 

dapat menjadi dasar untuk membangun kebijakan publik yang ramah 

lingkungan di negara-negara berpenduduk mayoritas Muslim. Ketika 

nilai-nilai Ḥadīṡ dijadikan fondasi regulasi terkait tata ruang, kehutanan, 

pertanian, pengelolaan air, dan pencegahan pencemaran, maka regulasi 

tersebut bukan hanya bernilai ekologis, tetapi juga bernilai religius. 

Negara dapat menjadikan Ḥadīṡ sebagai legitimasi moral dalam 

menindak pelaku perusakan lingkungan, sebagaimana ancaman dalam 

Ḥadīṡ terhadap orang yang merampas tanah atau merusak pohon dengan 

                                                     
103

 Amin, Ma’ruf. Fiqh Lingkungan Hidup. Jakarta: MUI Press, 2015. 



 

 

62 

zalim
104

. 

Dengan demikian, urgensi revitalisasi Ḥadīṡ dalam krisis 

lingkungan kontemporer tidak hanya terletak pada aspek teologis, tetapi 

juga pada aspek sosial, moral, politis, dan ekologis. Ḥadīṡ menyediakan 

fondasi etik yang sangat kaya untuk membangun peradaban hijau yang 

berkelanjutan. Revitalisasi inilah yang dapat menjembatani pesan Nabi  

dari masa lalu menuju kebutuhan paling mendesak umat manusia hari ini: 

menyelamatkan bumi dari kehancuran. Ḥadīṡ tidak lagi dipandang 

sebagai teks historis, tetapi sebagai energi moral yang dapat menuntun 

manusia menghadapi krisis lingkungan global dengan cara pandang yang 

lebih adil, penuh tanggung jawab, dan berorientasi pada keberlanjutan 

kehidupan. 

a. Ḥadīṡ sebagai Sumber Etika Lingkungan dalam Islam 

Peran Ḥadīṡ sebagai landasan etika lingkungan menjadi 

semakin penting ketika dikaitkan dengan realitas krisis ekologis 

global yang saat ini menghantui seluruh umat manusia. Pada tingkat 

internasional, dunia menghadapi ancaman serius berupa perubahan 

iklim, pemanasan global, kenaikan permukaan air laut, hilangnya 

keanekaragaman hayati, polusi plastik, pengasaman laut, hingga 

kerusakan hutan tropis yang menjadi paru-paru bumi. Laporan IPCC 

(Intergovernmental Panel on Climate Change) menegaskan bahwa 

suhu bumi telah meningkat sekitar 1.1°C dibandingkan era pra-

                                                     
104

 Sya’roni, Arif. “Fiqh al-Bi’ah: Relevansi Hukum Islam dalam Mengatasi Krisis 

Lingkungan.” Istinbath: Jurnal Hukum Islam 19, no. 1 (2020), 33–52. 



 

 

63 

industri, dan angka ini berpotensi meningkat drastis apabila negara-

negara dunia gagal menekan emisi karbon secara serius.  

Dalam situasi seperti ini, ajaran Nabi tentang kewajiban 

menjaga bumi, melestarikan pohon, tidak merusak tanah, dan tidak 

membuang sesuatu secara sia-sia, bukan hanya relevan, tetapi sangat 

mendesak untuk dihidupkan kembali sebagai basis moral umat 

manusia dalam menghadapi krisis iklim.
105

 Sebagai contoh, fenomena 

deforestasi yang menjadi salah satu penyebab terbesar pemanasan 

global merupakan bentuk nyata dari pelanggaran terhadap etika 

lingkungan yang diajarkan dalam Ḥadīṡ. Setiap tahun, jutaan hektare 

hutan tropis dunia ditebang untuk industri kelapa sawit, kayu, 

tambang, dan pembangunan infrastruktur tanpa mempertimbangkan 

keseimbangan ekologis.
106

  

Selain itu, dunia internasional tengah menghadapi ancaman 

krisis air. Banyak negara, termasuk di Timur Tengah, Afrika, dan 

sebagian Asia Selatan, mengalami kekeringan ekstrem akibat 

perubahan iklim dan eksploitasi air tanah secara besar-besaran, Krisis 

global tidak hanya meliputi air dan hutan, tetapi juga polusi plastik 

yang telah menjadi ancaman serius bagi kehidupan laut. Setiap tahun, 

sekitar 8 juta ton plastik berakhir di lautan, membunuh satwa laut dan 

merusak ekosistem pesisir. Padahal, Nabi pernah menyatakan bahwa 

                                                     
105

 Rahmatullah, M. “Ekoteologi Islam: Integrasi Agama dan Lingkungan dalam 

Perspektif Nusantara.” Aqlam: Journal of Islam and Plurality 6, no. 2 (2021), 157–178. 
106

 Mansur, Ahmad. “Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Pelestarian Lingkungan dan Implementasinya.” Jurnal 

Ushuluddin UIN Riau 28, no. 2 (2020), 201–219. 



 

 

64 

menyingkirkan gangguan dari jalan adalah bagian dari iman, dan 

mencemari air adalah dosa.  

Dalam konteks ini, etika lingkungan dalam Ḥadīṡ adalah 

panggilan moral agar manusia menghentikan segala bentuk 

pencemaran dan memandang bumi sebagai ruang yang harus di 

lindungi. Di tingkat nasional, Indonesia sebagai salah satu negara 

dengan keanekaragaman hayati terbesar di dunia juga turut 

menghadapi berbagai krisis ekologis yang mengancam kelangsungan 

hidup masyarakatnya. Indonesia dikenal dengan hutan tropisnya yang 

luas, lautan yang kaya, dan sumber daya alam yang melimpah. 

Namun, dalam beberapa dekade terakhir, negara ini menjadi salah 

satu penyumbang terbesar deforestasi global. Berdasarkan data 

KLHK, lebih dari 9 juta hektare hutan hilang dalam kurun 20 tahun 

terakhir, terutama akibat pembukaan lahan sawit, kebakaran hutan, 

dan tambang ilegal.  

Fenomena kebakaran hutan tahunan di Kalimantan dan 

Sumatera bukan hanya menyebabkan kerusakan ekologis, tetapi juga 

bencana kemanusiaan seperti kabut asap, penyakit pernapasan, 

kerugian ekonomi, dan hancurnya habitat satwa endemik seperti 

orangutan. Dalam perspektif Ḥadīṡ, pembakaran hutan tanpa alasan 

yang benar adalah bentuk kerusakan  yang dilarang keras dan 

mendapatkan ancaman sebagaimana disebutkan dalam Ḥadīṡ larangan 



 

 

65 

menebang pohon secara zalim.
107

 Selain deforestasi, Indonesia juga 

menghadapi kerusakan lingkungan pesisir dan laut akibat industri 

perikanan yang eksploitatif, polusi limbah industri, hingga 

pertambangan nikel dan emas yang merusak ekosistem.  

Kasus pencemaran Teluk Buyat oleh limbah tambang, 

pencemaran Sungai Brantas oleh limbah kimia, hingga kerusakan 

batu karang akibat pariwisata tak terkelola adalah contoh konkret 

pelanggaran etika lingkungan. Krisis ekologi ini menunjukkan bahwa 

ilmu pengetahuan dan peraturan modern saja tidak cukup tanpa basis 

moral dan spiritual yang kuat seperti yang diajarkan dalam Ḥadīṡ. Di 

wilayah pedesaan Indonesia, kerusakan lingkungan sering kali terjadi 

akibat konflik agraria, perampasan tanah oleh perusahaan besar, dan 

ekspansi industri yang mengabaikan hak masyarakat lokal.  

Perampasan tanah adat yang dialami masyarakat Dayak, Suku 

Anak Dalam, Baduy, dan banyak komunitas adat lainnya merupakan 

bentuk modern dari “mengambil sejengkal tanah tanpa hak” yang 

dalam Ḥadīṡ diberi ancaman sangat keras oleh Nabi.  Dalam konteks 

ini, Ḥadīṡ memberikan legitimasi moral bagi perjuangan masyarakat 

adat dalam mempertahankan ruang hidup mereka. Islam memandang 

tanah bukan sekadar aset ekonomi, tetapi sebagai amanah dan hak 

hidup yang tidak boleh dirampas oleh siapa pun, baik individu 

                                                     
 

107
 Sholihin, Ahmad. “Menafsirkan Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Ekologis secara Kontekstual.” Al-

Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits 14, no. 1 (2020), 55–77. 



 

 

66 

maupun korporasi.
108

  

Indonesia juga menghadapi kerusakan ekologis akibat kultur 

konsumsi modern yang serba cepat dan menghasilkan limbah dalam 

jumlah besar. Dari limbah elektronik, pakaian fast fashion, hingga 

sampah plastik, semuanya menambah tekanan ekologis yang sangat 

berat. Ketika pasar global mendorong manusia untuk membeli, 

membuang, dan mengonsumsi secara tak terbatas, etika hemat, 

sederhana, dan berkelanjutan yang diajarkan Nabi menjadi penawar 

terhadap budaya yang mendorong kerusakan bumi.
109

 

Lebih jauh lagi, fenomena perubahan iklim telah berdampak 

besar bagi masyarakat Indonesia. Banjir yang semakin sering, 

kekeringan panjang, cuaca ekstrem, hingga kenaikan permukaan laut 

yang mengancam kota-kota pesisir seperti Jakarta, Semarang, dan 

Makassar, menunjukkan bahwa krisis ekologis bukan sesuatu yang 

abstrak, melainkan realitas yang dirasakan langsung. Dalam konteks 

ini, Ḥadīṡ yang mengajak umat Islam untuk menanam pohon bahkan 

dalam keadaan kritis memiliki relevansi moral yang sangat tinggi. 

Reboisasi, konservasi air, ketahanan pangan, dan adaptasi iklim 

semuanya dapat ditopang oleh nilai-nilai yang digali dari Ḥadīṡ 

tersebut. 

Dengan memadukan pesan-pesan ekologis dalam hadits 

                                                     
108

 Hafid, Nurul. “Relevansi Maqasid Syariah terhadap Pengelolaan Lingkungan Hidup 

Indonesia.” Jurnal Al-Mizan 16, no. 2 (2022), 199–219. 
109

 Hafid, Nurul. “Relevansi Maqasid Syariah terhadap Pengelolaan Lingkungan Hidup 

Indonesia.” Jurnal Al-Mizan 16, no. 2 (2022), 199–219. 



 

 

67 

dengan tantangan ekologis nasional dan internasional, terlihat jelas 

bahwa Islam tidak hanya memberikan ajaran spiritual dan moral, 

tetapi juga menyediakan kerangka etika ekologis yang komprehensif. 

Revitalisasi Ḥadīṡ dalam konteks lingkungan sangatlah mendesak 

agar masyarakat Muslim dapat membangun kesadaran baru untuk 

menjaga bumi sebagai bagian dari ibadah. Dalam situasi ketika 

kerusakan alam semakin parah, etika lingkungan yang bersumber dari 

Ḥadīṡ dapat menjadi modal sosial dan spiritual untuk mengatasi krisis 

ekologis global maupun nasional.
110

 

b. Rekontekstualisasi Ḥadīṡ Larangan Perampasan Tanah dalam Struktur 

Sosial Modern 

Ḥadīṡ larangan mengambil tanah walau hanya sejengkal 

merupakan salah satu teks profetik yang paling tegas dalam menolak 

segala bentuk kezaliman terhadap ruang hidup manusia. Nabi bersabda 

bahwa siapa pun yang merampas tanah tanpa hak, maka Allah akan 

“mengalungkan tujuh lapis bumi di lehernya pada hari kiamat.” 

Ungkapan keras ini tidak hanya menggambarkan besarnya dosa ghasb 

pada tingkat personal, tetapi juga menunjukkan bahwa Islam 

menempatkan tanah sebagai elemen fundamental dalam kelangsungan 

hidup manusia. 

Namun persoalan perampasan tanah pada masa Nabi sangat 

berbeda dengan realitas hari ini. Jika dalam konteks klasik ghasb 

                                                     
110

 Wardani, Dewi. “Ekologi dalam Peradaban Islam: Studi Pembacaan Ḥadīṡ-Ḥadīṡ 

Tanaman.” Jurnal Madania 24, no. 1 (2020), 63–82. 



 

 

68 

umumnya dilakukan antarindividu, pada era modern perampasan tanah 

hadir dalam bentuk yang jauh lebih kompleks: mekanisme hukum yang 

timpang, kekuatan kapital yang hegemonik, intervensi korporasi dalam 

kebijakan negara, hingga konflik agraria yang sistemik. Tindakan 

mencaplok tanah milik masyarakat lokal, petani kecil, dan komunitas 

adat kini tidak lagi dilakukan dalam skala kecil, tetapi melalui struktur 

kekuasaan yang rapi dari rezim perizinan, konsesi industri, 

pertambangan, proyek infrastruktur, dan tata ruang yang 

meminggirkan kelompok rentan.
111

 

Dengan perubahan struktur sosial ini, pemahaman terhadap 

Ḥadīṡ tersebut tidak bisa lagi berhenti pada aspek hukum individu 

semata. Ia harus direkontekstualisasikan agar mampu menjawab 

tantangan kezaliman modern yang bersifat kolektif dan struktural. 

Proses rekontekstualisasi inilah yang menjadikan Ḥadīṡ tetap hidup, 

relevan, dan berfungsi sebagai pedoman moral dalam menghadapi 

problem agraria kontemporer yang sering kali melibatkan aktor kuat 

seperti negara dan korporasi. Ḥadīṡ tersebut harus dibaca kembali 

dalam bingkai keadilan sosial dan ekologis, sehingga ia dapat menjadi 

energi etik untuk menolak praktik land grabbing, eksploitasi 

lingkungan, dan peminggiran masyarakat.
112

 

Dalam kerangka ini, rekontekstualisasi bukanlah upaya 

                                                     
111

 Ramadhan, R. “Krisis Agraria dan Mafia Tanah di Indonesia: Sebuah Tinjauan 

Sosiologis.” Jurnal Sosiologi Agama 14, no. 2 (2020),245–266. 
112

 Sudarmaji, S. “Perampasan Tanah dan Ketidakadilan Struktural di Indonesia.” Jurnal 

HAM Komnas HAM 11, no. 1 (2021), 55–73. 



 

 

69 

memaksa teks ke dalam ruang modern, tetapi menghidupkan kembali 

semangat profetik Nabi sebagai pembela mustadh‘afin kelompok yang 

tertindas dan kehilangan hak atas tanahnya. Ḥadīṡ tersebut hadir bukan 

hanya untuk menjaga batas tanah, tetapi untuk menjaga kedaulatan 

manusia atas ruang hidup mereka, memulihkan keseimbangan 

ekologis, serta memastikan bahwa bumi tidak dikendalikan oleh 

segelintir pihak yang merusak amanah Allah. Oleh karena itu, 

pembacaan ulang Ḥadīṡ larangan perampasan tanah menjadi 

keharusan, agar pesan moralnya dapat diterapkan dalam konteks 

sosial-politik hari ini yang jauh lebih kompleks dan sarat ketidakadilan. 

c. Mafia Tanah, Korporatisme, dan Kolonialisme Baru 

Mafia tanah, korporatisme, dan kolonialisme baru merupakan 

tiga wajah modern dari praktik perampasan ruang hidup yang pada 

hakikatnya sejalan dengan kezaliman yang dikecam keras dalam Ḥadīṡ 

Nabi tentang larangan mengambil tanah walau hanya sejengkal. Jika 

dahulu ghasb dilakukan oleh individu terhadap individu lain, maka 

dalam konteks modern ia menjelma menjadi jaringan kekuasaan yang 

kompleks, terstruktur, dan melibatkan aktor-aktor besar yang mampu 

menggerakkan perangkat hukum, ekonomi, dan aparatus negara.  

Di sinilah letak kolonialisme baru bentuk penjajahan yang tidak 

datang dengan senjata, tetapi melalui kontrak, undang-undang, surat 

izin, dan kepemilikan modal.
113

 Fenomena mafia tanah adalah contoh 

                                                     
113

 Lestari, Nur. “Keadilan Lingkungan dalam Perspektif Masyarakat Adat 

Nusantara.” Jurnal Antropologi Indonesia 42, no. 1 (2022), 87–104. 



 

 

70 

paling gamblang bagaimana ghasb direproduksi dalam skala struktural. 

Mafia tanah bekerja melalui manipulasi dokumen, sertifikasi ganda, 

rekayasa administrasi, pemalsuan akta jual beli, hingga kolusi dengan 

aparat tertentu. Dalam banyak kasus, korban mafia tanah bukan hanya 

individu pemilik lahan kecil, tetapi juga masyarakat adat, petani, dan 

komunitas yang telah tinggal di suatu wilayah selama berpuluh-puluh 

tahun. 

Di sisi lain, korporatisme memainkan peran besar dalam 

mengubah struktur agraria dan ekologis. Korporasi besar baik nasional 

maupun transnasional sering kali mendapat hak guna usaha (HGU) 

atau izin konsesi puluhan hingga ratusan ribu hektare tanah, menguasai 

hutan, lautan, dan pegunungan. Penyerobotan ruang hidup yang 

dilakukan atas nama investasi dan pembangunan ini sejatinya adalah 

bentuk baru dari ghasb yang dilarang Nabi, meskipun dibungkus 

dengan legitimasi hukum modern.  

Dalam banyak kasus, masyarakat dipaksa menerima 

penggusuran demi proyek strategis nasional, kawasan industri, 

perkebunan sawit, tambang emas, nikel, atau pembangunan 

infrastruktur besar. Mereka dianggap “penghambat pembangunan” 

padahal hanya memperjuangkan ruang hidup yang telah diwariskan 

turun-temurun. Ironisnya, penindasan modern ini sering dilakukan 

melalui bahasa hukum yang rapi menggambarkan bagaimana 

kolonialisme baru menggunakan struktur legal untuk melegitimasi 



 

 

71 

ghasb dalam skala besar.
114

 

Konteks global menunjukkan bahwa kolonialisme baru ini 

bukan hanya persoalan Indonesia, tetapi fenomena yang melanda 

seluruh dunia. Di Afrika, banyak wilayah subur dikuasai korporasi 

asing untuk perkebunan komersial. Di Amerika Latin, masyarakat adat 

digusur oleh perusahaan tambang dan proyek bendungan. Di Asia 

Tenggara, petani kehilangan tanah akibat ekspansi sawit, industri kayu, 

dan pembangunan industri berat. Pola kolonial masa lalu terulang 

melalui mekanisme “perjanjian investasi,” “kerja sama pembangunan,” 

atau “modernisasi ekonomi,” yang pada hakikatnya memindahkan 

kekayaan ekologis dari masyarakat lokal ke tangan investor global. 

Inilah bentuk penjajahan yang tidak terlihat, tetapi sangat 

menghancurkan ruang hidup.  

Dari perspektif ekologis, mafia tanah, korporatisme, dan 

kolonialisme baru tidak hanya menghasilkan ketidakadilan sosial, 

tetapi juga mempercepat kerusakan lingkungan. Ketika hutan ditebang 

untuk perkebunan atau tambang, terjadi deforestasi besar-besaran yang 

memicu banjir, kekeringan, perubahan iklim lokal, dan hilangnya 

keanekaragaman hayati. Ketika tanah adat diambil untuk proyek 

industri, maka hilanglah pengetahuan ekologis lokal yang selama 

berabad-abad menjaga keseimbangan alam. Tanah yang seharusnya 

menjadi penopang kehidupan berubah menjadi komoditas ekonomi. Di 

                                                     
114

 Fikri, Rahmah. “Ekologi, Syariah, dan Kearifan Lokal dalam Menghadapi Krisis 

Lingkungan.” Jurnal Kalam 14, no. 2 (2020), 301–320. 



 

 

72 

sini kita melihat bagaimana perampasan tanah modern bukan hanya 

pelanggaran terhadap hak manusia, tetapi juga pengkhianatan terhadap 

amanah Allah sebagai pemilik bumi.
115

  

Dalam konteks inilah rekontekstualisasi Ḥadīṡ larangan 

merampas tanah menjadi sangat penting. Ḥadīṡ tersebut bukan hanya 

melarang tindakan personal mengambil tanah orang lain, tetapi 

memberikan dasar moral untuk menolak seluruh bentuk penguasaan 

ruang yang menindas. Ia adalah seruan profetik untuk menghadapi 

ketidakadilan struktural yang dilembagakan oleh sistem ekonomi-

politik modern. Pesan Nabi menjadi relevan ketika kita melihat 

bagaimana masyarakat adat kehilangan hutan, nelayan kehilangan laut, 

petani kehilangan sawah, dan masyarakat kecil kehilangan ruang hidup 

yang telah mereka rawat selama generasi.  

d. Rekontekstualisasi sebagai Upaya Mengembalikan Spirit Keadilan 

dalam Sunnah 

Rekontekstualisasi Ḥadīṡ dalam isu perampasan tanah dan 

kerusakan -lingkungan bukan sekadar proses akademik untuk 

menafsirkan ulang teks, tetapi merupakan upaya moral dan spiritual 

untuk mengembalikan spirit keadilan yang menjadi inti dari sunnah 

Nabi Sunnah bukan hanya kumpulan panduan hukum, melainkan jalan 

hidup profetik yang berorientasi pada kemaslahatan, perlindungan 

terhadap yang lemah, dan penjagaan atas amanah Allah di muka bumi. 

                                                     
115

 Lestari, Nur. “Keadilan Lingkungan dalam Perspektif Masyarakat Adat 

Nusantara.” Jurnal Antropologi Indonesia 42, no. 1 (2022), 87–104. 



 

 

73 

Ketika realitas sosial modern ditandai oleh ketimpangan agraria, 

dominasi korporasi, eksploitasi sumber daya alam, dan hilangnya hak 

hidup masyarakat kecil, maka rekontekstualisasi menjadi jembatan 

penting agar pesan-pesan kenabian tetap relevan dan dapat menjawab 

tantangan zaman.
116

  

Pada masa Nabi,  Ḥadīṡ tentang larangan merampas tanah 

muncul dalam konteks masyarakat yang sederhana, di mana 

penguasaan ruang masih bersifat individual dan tidak berada dalam 

sistem yang terstruktur seperti saat ini. Ghasb atau perampasan tanah 

biasanya melibatkan sengketa antarindividu atau antar keluarga. 

Karena itu, ancaman keras Nabi terhadap mereka yang mengambil 

tanah walau sejengkal merupakan bentuk perlindungan langsung 

terhadap hak-hak dasar manusia. Namun dalam perkembangan sosial-

politik modern, bentuk kezaliman ini tidak hanya dilakukan oleh 

individu, melainkan oleh struktur kekuasaan besar yang memanfaatkan 

legalitas, modal, dan aparatus negara. Maka, rekontekstualisasi 

diperlukan untuk memperluas makna Ḥadīṡ dari larangan individual 

menjadi kritik struktural terhadap sistem yang memproduksi 

ketidakadilan ruang hidup.
117

 

Mengembalikan spirit keadilan sunnah berarti melihat 

bagaimana Nabi beroperasi sebagai pemimpin sosial yang melindungi 

                                                     
116

 Fikri, Rahmah. “Ekologi, Syariah, dan Kearifan Lokal dalam Menghadapi 

Krisis Lingkungan.” Jurnal Kalam 14, no. 2 (2020), 301–320. 
117

 Maryati, Siti. “Syariat dan Konservasi: Analisis terhadap Praktik Perusakan 

Lingkungan.” Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 9, no. 1 (2022), 121–139. 



 

 

74 

kelompok-kelompok lemah dari dominasi mereka yang kaya dan 

berkuasa. Sunnah Nabi bukanlah dokumen statis; ia adalah gerakan etis 

yang selalu berpihak pada yang tertindas. Ketika Nabi melarang 

merampas tanah, yang beliau lindungi bukan hanya batas tanah, tetapi 

martabat manusia, keamanan hidup, dan kesejahteraan yang terancam 

oleh tindakan kezaliman. Spirit inilah yang harus dihidupkan kembali 

ketika melihat masyarakat yang tergusur oleh proyek raksasa, hutan 

adat yang dirampas demi kepentingan korporasi, atau pesisir yang 

dihancurkan oleh reklamasi.  

Rekontekstualisasi memampukan kita melihat bahwa 

perampasan modern ini jauh lebih parah daripada sengketa tanah pada 

masa Nabi karena melibatkan ribuan keluarga, merusak ekosistem, 

serta memusnahkan kebudayaan lokal yang melekat dengan tanah.
118

 

Sunnah menuntut hadirnya keadilan substantif, bukan sekadar keadilan 

prosedural. Dalam banyak konteks modern, perampasan tanah 

dilegitimasi oleh dokumen resmi, izin pemerintah, atau mekanisme 

hukum yang tampak sah. Namun sunnah mengajarkan bahwa legalitas 

bukan satu-satunya ukuran kebenaran. Tindakan yang “legal” tetapi 

merusak kehidupan masyarakat tetap merupakan bentuk kezaliman. 

Nabi menolak segala bentuk tindakan yang menimbulkan mudarat dan 

menegaskan prinsip (tidak boleh membahayakan diri dan orang lain). 

Spirit inilah yang menuntut kita untuk mengkritik struktur sosial yang 

                                                     
118

 Hidayat, Luthfi. “Islam dan Aktivisme Lingkungan: Telaah Pemikiran Yusuf 

al-Qaradhawi.” Jurnal Dialog 43, no. 2 (2020), 145–162. 



 

 

75 

mengatasnamakan hukum untuk menghalalkan perampasan ruang 

hidup.  

Rekontekstualisasi Ḥadīṡ berarti memperluas pandangan agar 

hukum tidak hanya dilihat dari sisi formalitas, tetapi dari keadilan 

moral yang merupakan inti ajaran Nabi. Selain itu, rekontekstualisasi 

juga menjadi cara untuk menjaga hubungan harmonis antara manusia 

dan alam sebagaimana dituntun oleh sunnah. Nabi  tidak hanya 

melindungi hak manusia, tetapi juga hak lingkungan. Beliau melarang 

penebangan pohon secara zalim, mencemari air, dan merusak vegetasi 

yang menjadi sumber kehidupan. Dengan demikian, keadilan dalam 

sunnah bukan hanya keadilan sosial, tetapi juga keadilan ekologis.  

Ketika tanah dirampas dan hutan dihancurkan, bukan hanya 

manusia yang menderita alam pun ikut terluka. Rekontekstualisasi 

Ḥadīṡ menjadi panggilan untuk memulihkan hubungan manusia 

dengan bumi sebagai bagian dari amanah Khalīfah, bukan sebagai 

penguasa yang bebas mengeksploitasi. Pada dimensi spiritual, 

rekontekstualisasi mengembalikan pemahaman bahwa kezaliman 

terhadap tanah adalah kezaliman terhadap diri sendiri dan terhadap 

amanah Allah. Nabi ingin menegaskan bahwa tanah adalah milik 

Allah, dan manusia hanyalah pengelola yang harus bertanggung jawab. 

Ketika manusia melampaui batas, merampas tanah, dan merusak bumi, 

maka ia bukan hanya melanggar hak sesama, tetapi melanggar amanah 

dari Pencipta.  



 

 

76 

Balasan yang disebutkan dalam Ḥadīṡ dikalungi tujuh lapis 

bumi adalah simbol betapa beratnya konsekuensi moral dari 

pelanggaran tersebut. Rekontekstualisasi Ḥadīṡ membuat kita 

memahami bahwa kerusakan ekologis yang terjadi hari ini adalah 

bentuk “azab duniawi” dari tindakan manusia sendiri. Tanah longsor, 

banjir besar, kebakaran hutan, dan kekeringan adalah cerminan 

hilangnya keseimbangan yang diperintahkan sunnah.
119

 Melalui 

rekontekstualisasi, sunnah dapat kembali menjadi sumber kritik sosial 

yang kuat. Sunnah Nabi tidak hanya bicara tentang kesalehan ritual, 

tetapi tentang keberpihakan moral kepada kaum yang dirugikan oleh 

struktur sosial.  

Dengan membaca Ḥadīṡ secara kontekstual, umat Islam dapat 

melihat bahwa sunnah dapat berfungsi sebagai basis teologis untuk 

gerakan reforma agraria, perlindungan masyarakat adat, dan 

perlawanan terhadap eksploitasi lingkungan. Spirit keadilan sunnah 

dapat menjadi inspirasi untuk membangun masyarakat yang 

memuliakan ruang hidup manusia, menjaga tanah sebagai sumber 

kehidupan, dan mengelola alam secara berkelanjutan.
120

 Dalam 

konteks krisis ekologis dan ketimpangan agraria saat ini, 

rekontekstualisasi menjadi jalan untuk menghadirkan kembali wajah 

profetik Nabi sebagai pembela keadilan dan penjaga bumi. Dengan 

                                                     
119

 Sudarmaji, S. “Perampasan Tanah dan Ketidakadilan Struktural di Indonesia.” Jurnal 

HAM Komnas HAM 11, no. 1 (2021),  55–73. 
120

 Galuh, Sari. “Krisis Ekologi sebagai Dampak Ekspansi Korporasi.” Jurnal 

Ekologi Manusia 2, no. 1 (2021), 41–60. 



 

 

77 

demikian, sunnah dapat kembali menjadi cahaya yang membimbing 

manusia keluar dari struktur kezaliman menuju masyarakat yang adil, 

seimbang, dan penuh kasih terhadap bumi yang Allah titipkan kepada 

mereka. 



 78 

BA B V 

PENUTUP  

A. Kesimpulan   

 Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan terhadap Ḥadīṡ-Ḥadīṡ ekologi 

dengan menggunakan pendekatan Tajdīd Yūsuf al-Qarḍhāwī, maka dapat 

ditarik beberapa kesimpulan sebagai berikut:Dasar Keadilan Ekologis: 

Larangan merampas tanah menjadi kritik normatif terhadap perampasan lahan 

oleh korporasi dan ketidakadilan agraria. 

1. Nilai-nilai Ḥadīṡ tentang ekologi menunjukkan bahwa ajaran Nabi 

Muhammad SAW mengandung prinsip-prinsip etika lingkungan yang 

kuat, antara lain menjaga keseimbangan alam (mīzān), larangan 

melakukan kerusakan (ifsād) di muka bumi, serta anjuran untuk 

memakmurkan bumi dan melestarikan sumber daya alam. Nilai-nilai 

tersebut menegaskan bahwa hubungan manusia dengan alam dalam Islam 

bersifat amanah dan tanggung jawab moral, bukan relasi eksploitasi. 

2. Implementasi Tajdīd Yūsuf al-Qarḍhāwī terhadap Ḥadīṡ ekologi 

memungkinkan pemahaman Ḥadīṡ secara kontekstual dan relevan dengan 

tantangan lingkungan modern. Melalui pendekatan Tajdīd, Ḥadīṡ-Ḥadīṡ 

ekologi tidak dipahami secara tekstual semata, tetapi ditafsirkan dengan 

mempertimbangkan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai kerangka etis, 

kemaslahatan, serta realitas sosial masyarakat kontemporer. Pendekatan ini 

menegaskan bahwa ajaran Ḥadīṡ tetap ṣāliḥ li kulli zamān wa makān. 

3. Revitalisasi Ḥadīṡ ekologi terhadap lingkungan modern menghasilkan 



 

 

79 

konstruksi etika lingkungan Islam yang bersifat kontekstual, aplikatif, dan 

solutif. Revitalisasi tersebut menempatkan Ḥadīṡ Nabi tidak hanya sebagai 

sumber ajaran ibadah ritual, tetapi juga sebagai pedoman etika dalam 

menjaga kelestarian lingkungan, merespons krisis ekologi global, serta 

membangun kesadaran kolektif umat Islam untuk berperan aktif dalam 

pelestarian alam. 

B. Saran 

 Berdasarkan hasil penelitian mengenai revitalisasi Ḥadīṡ ekologi sebagai 

etika lingkungan modern, maka penulis menyampaikan beberapa saran sebagai 

berikut: 

1. Bagi ulama dan akademisi, diharapkan dapat memperkuat kajian Ḥadīṡ 

bertema lingkungan dengan pendekatan kontekstual dan tematik, 

sehingga nilai-nilai ekologis dalam Ḥadīṡ tidak hanya dipahami secara 

normatif, tetapi juga aplikatif dalam merespons krisis lingkungan 

modern. 

2. Bagi lembaga pendidikan dan keagamaan, nilai-nilai ekologis dalam 

Ḥadīṡ Nabi perlu diintegrasikan ke dalam pembelajaran fikih, akhlak, dan 

tafsir agar kesadaran menjaga lingkungan dipahami sebagai bagian 

integral dari ibadah dan tanggung jawab keagamaan. 

3. Bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini diharapkan dapat menjadi 

rujukan awal untuk mengembangkan kajian lanjutan tentang etika 

lingkungan Islam dengan pendekatan interdisipliner dan konteks lokal 

yang lebih beragam.  



 

 

80 

DAFTAR PUSTAKA 

Abū Dāwūd, Sulaiman bin al-Asy'ats. Sunan Abi Dawud. Beirut: Dar al-Risalah 

al-'Alamiyyah, 2009. 

Abū Dāwūd, Sulaiman bin al-Asy'ats. Sunan Abi Dawud. Kairo: Maktabah al-

Halabi, 1952. 

Al-'Adl, Abi Abdillah Muhammad bin Ismail. "Konsep Pelestarian Lingkungan 

dalam Ḥadīṡ Nabi: Analisis Ma'ani al-Ḥadīṡ terhadap Larangan Menebang 

Pohon." Jurnal Studi Ḥadīṡ Nusantara 4, no. 2 (2022): 45-65. 

Ibn Qudamah, Abu Muhammad 'Abdullah bin Ahmad. Al-Mughni, jilid 5. Beirut: 

Dar Ihya' al-Turath al-'Arabi, t.th. 

Muslim bin al-Hajjaj. Sahih Muslim. Kitab al-Muzalim.  

Al-Qarḍhāwī, Yūsuf. Al-Fiqh al-Islami Bayna al-Ashalah wa al-Tajdīd. Kairo: 

Maktabah Wahbah, 2001. 

Yūsuf Al-Qardhawi Fiqh al-Daulah fi al-Islam. Beirut: Mu'assasah al-Risalah, 

1997. 

Yūsuf Al-Qardhawi Islam Agama Ramah Lingkungan. Jakarta: Pustaka Al-

Kautsar, 2007. 

Yūsuf Al-Qardhawi Perkembangan Fiqh Antara Statis dan Dinamis. Terjemahan 

Saifullah M. Yunus. Banda Aceh: Cita Varia Kreativitas, 2022. 

Yūsuf Al-Qardhawi  Ri'ayatu al-Bi'ah fī Syari'ati al-Islam. Kairo: Dar al-Syuruq, 

2001. 

Al-Khayyath, Abdul Aziz. Al-Ghasb wa Ahkamuhu fī al-Fiqh al-Islami. Riyadh: 

Dar Kunuz Isybilia, 2008. 

Al-Munawi, Abd al-Ra'uf. Fayd al-qadir Syarh al-Jami' al-shagir. Beirut: Dar al-

Ma'rifah, t.th. 

Al-Zuhaili, Wahbah. Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh, jilid 4. Damaskus: Dar al-

Fikr, 1985. 

Amin, Ma'ruf. Fiqh Lingkungan Hidup. Jakarta: MUI Press, 2015. 

Carm, P.Go. Etika Lingkungan Hidup. Malang: Sekretariat Kelompok Kerja 

Awamisasi, 1989. 

Ibn al-'Arabi, Abū Bakr. Ahkam Al Qu'an. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 

2003. 

https://t.th/
https://t.th/


 

 

81 

Khalid, Fazlun M. Islam and the Environment. London: Islamic Foundation, 

1998. 

Keraf, Sonny. Etika Lingkungan. Jakarta: Kompas, 2002. 

Nasr, Seyyed Hossein. Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. 

Chicago: ABC International, 1997. 

Rajafi, A. Masa Depan Hukum Bisnis Islam di Indonesia: Telaah Kritis 

Berdasarkan Metode Ijtihad Yūsuf al-Qarḍhāwī. Yogyakarta: LKIS 

Pelangi Aksara, 2013. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an, 

vol. 6. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur'an tentang Etika dan Lingkungan Hidup. 

Jakarta: Lentera Hati, 2019. 

Tim Penyusun KBBI. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Badan 

Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kemdikbud, 2016. 

Abdurrahman. "Metode Penelitian Kepustakaan dalam Pendidikan 

Islam." Adabuna: Jurnal Pendidikan Agama Islam 3, no. 2 (2022): 95-110. 

 Ahmad, Muhammad Luqman. "Etika Lingkungan dalam Perspektif 

Ḥadīṡ Nabi." Jurnal Studi Islam 9, no. 2 (2020): 112-130. 

Aziz, M. dan S. Sholikah. "Metode Istinbat Hukum Zakat Profesi Perspektif 

Yūsuf al-Qardhawi dan Implikasinya terhadap Pengembangan Objek 

Zakat di Indonesia." ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 16, no. 1 (2015): 

89-116. 

Fahmi. "Kajian Fikih Lingkungan di Indonesia: Studi atas Fatwa MUI tentang 

Eksploitasi Sumber Daya Alam." Al-Ihkam: Jurnal Hukum dan Pranata 

Sosial 15, no. 1 (2020): 156-180. 

Fauzi, Ahmad. "Fiqh Lingkungan dalam Perspektif Maqashid Syariah." Jurnal 

Ahkam 15, no. 2 (2021): 75-95. 

Hamid, Abdul. "Tajdīd Fiqh Lingkungan di Era Modern." Jurnal Hukum Islam 7, 

no. 2 (2022): 115-130. 

Husni. "Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Ekologis: Studi Ma'ani al-Ḥadīṡ tentang Konservasi 

Lingkungan." Jurnal Studi Ilmu Ḥadīṡ 3, no. 2 (2021): 35-50. 

Mahdil, M. "Ruang Lingkup Tajdīd." Jurnal Studi Islam 1, no. 1 (2007): 46-52. 

Maknun, Abdullah. "Konsep Pelestarian Alam dalam Syariah Islam." Al-



 

 

82 

Mawarid: Journal of Islamic Law 22, no. 1 (2023): 55-70. 

Mariam, Siti. "Ḥadīṡ Ekologis dan Implementasinya dalam Masyarakat 

Modern." Jurnal Mazahib 12, no. 1 (2022): 35-50. 

Muchtar, R. B., R. N. Qolbi, S. Lutfiah, dan N. Ratnawati. "Keharusan 

Pembaharuan Fikih (Tajdīd Fiqh) yang Selalu Berkembang." Jurnal 

Hukum Ekonomi Syariah dan Keuangan Islam 1, no. 1 (2023): 19-29. 

Muhamad, N. H. N. "Pandangan Yūsuf al-Qarḍhāwī terhadap Fiqh 

Semasa." Islamiyyat 26, no. 2 (2004): 69-81. 

Najiyah. "Internalisasi Nilai-Nilai Konservasi Lingkungan dalam Perspektif 

Ḥadīṡ." Jurnal Living Ḥadīṡ 5, no. 1 (2020): 20-35. 

Rizki, Muhammad. "Pendekatan Kontekstual dalam Pemahaman Ḥadīṡ 

Lingkungan." Jurnal Syariah 9, no. 3 (2023): 60-75. 

Sabri, M. "Konstruksi Pemikiran Moderasi Beragama Perspektif Hermeneutika 

Ḥadīṡ." Jurnal Ilmiah Al-Mu'ashirah: Media Kajian Al-Qur'an dan Al-

Hadits Multi Perspektif 19, no. 2 (2022): 185-197. 

Thohari, A. "Epistemologi Fikih Lingkungan: Revitalisasi Konsep Maslahah." Az-

Zarqa': Jurnal Hukum Bisnis Islam 5, no. 2 (2013): 145-165. 

Yuono, Y. R. "Melawan Etika Lingkungan Antroposentris Melalui Interpretasi 

Teologi Penciptaan sebagai Landasan bagi Pengelolaan-Pelestarian 

Lingkungan." Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 2, no. 1 

(2019): 186-206. 

Center for International Forestry Research (CIFOR) dan World Agroforestry 

(ICRAF). Menilai Dampak Ekonomi dan Kesehatan dari Kebakaran 

Gambut Indonesia 2023. Bogor: CIFOR-ICRAF, 2023. 

nternational Pollutants Elimination Network (IPEN). Bahaya Pengelolaan 

Sampah Plastik di Indonesia (Plastic Waste Management Hazards in 

Indonesia). Swedia: IPEN, 2021. 

Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK). Statistik Lingkungan 

Hidup dan Kehutanan 2023. Jakarta: KLHK, 2023. 

Kementrian lingkungan hidup dan kehutanan The State of Indonesia's Forests 

2024. Jakarta: KLHK, 2024. 

Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) dan Food and 

Agriculture Organization (FAO). Pemulihan dan Rehabilitasi Hutan di 

ssIndonesia: Temuan Kunci dan Langkah Ke Depan. Jakarta: KLHK, 

2023. 



 

 

83 

World Bank. Berjuang untuk Udara Bersih: Polusi Udara dan Kesehatan 

Masyarakat di Indonesia. Washington, DC: World Bank, 2023. 

Fahmi, Muhammad. Ijtihad Konservasi Lingkungan dalam Islam: Studi atas 

Pemikiran Yūsuf al-Qarḍhāwī dan Seyyed Hossein Nasr. Tesis Program 

Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022. 

Ghufron, Aziz. Etika Lingkungan dalam Perspektif Islam: Studi atas Pemikiran 

Yūsuf al-Qarḍhāwī. Skripsi Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam, 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2006. 

Nur, M. Agus Salim. Konstruksi Pemahaman Ḥadīṡ-Ḥadīṡ Ekologi Perspektif 

Yūsuf al-Qarḍhāwī. Skripsi Program Studi Ilmu Ḥadīṡ, Universitas Islam 

Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2021. 

Pratama, Renanda Ardi Rifkan. Nalar Eksegesis Ekopsikologis Yūsuf al-Qarḍhāwī 

dalam Kitab Ri'ayah al-Bi'ah fi al-Islam. Skripsi Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022. 

Zulfah, Siti. Pemeliharaan Lingkungan Hidup dalam Islam: Tinjauan atas 

Pemikiran Yūsuf al-Qarḍhāwī. Skripsi Program Studi Aqidah dan Filsafat 

Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2010. 

Kompas.com. "Kerusakan Lingkungan Akibat Eksploitasi Alam di Indonesia." 

Diakses 14 Juni 2025. 

McCombes, Shona. "Descriptive Research: Definition, Types, Methods & 

Examples." Scribbr, 22 Juni 

2023. https://www.scribbr.com/methodology/descriptive-research. 

 

  

https://kompas.com/
https://www.scribbr.com/methodology/descriptive-research


 

 

84 

PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN 

 

Nama  : SALMAN ALFARIZY HUSEIN 

Nim  : 212104020006 

Prodi  : Ilmu Ḥadīṡ 

Fakultas : Ushuluddin Adab dan Humaniora 

Institusi : Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember  

 

Dalam hal ini menyatakan bahwasannya skripsi yang berjudul REVITALISASI 

HADITS EKOLOGI SEBAGAI ETIKA LINGKUNGAN MODERN: 

TINJAUAN TEORI TAJDĪD YŪSUF AL-QARḌHĀWĪ merupakan penelitian 

karya sendiri terkecuali pada bagian sumber yang di jadikan rujukan. 

Demikian pernyataan keaslian skripsi ini, ini dibuat dengan sebenar-benarnya.  

 

 

 

 

 

       Jember, 17 November 2025 

           Saya yang menyatakan 

 

 

            Salman Alfarizy Husein       

            212104020006 

  



 

 

85 

BIODATA PENULIS 

 

Nama   : SALMAN AL FARIZY HUSEIN  

Nim   : 212104020006 

Tempat, Tgl Lahir : Jember, 18 April 2003 

Alamat   : Desa gumukmas, Kec. Gumukmas, Kab. Jember 

No HP   : 087857312995 

E-Mail   : saalzyhusein200304@gmail.com  

Jurusan Prodi  : Ilmu Ḥadīṡ 

Riwayat Pendidikan : 

a. SDN GUMUKMAS 04 2009-2015 

b. MTS DARUSSALAM 2015-2018 

c. MA ARRIYADH 2018-2021 

d. UIN KHAS JEMBER 2021 

Riwayat Organisasi :  

a. Anggota OSIM MA. ARRIYADH 

b. Ketua bidang 1 publik relation HMPS Ilmu Hadits 

c. Sekretaris KOMISIS D SENAT MAHASISWA FUAH  

d. Sekretaris Bidang 1 kaderisasi PMII RAYON FUAH 

e. Ketua biro kaderisasi Bidang 1 PMII KOMISARIAT UIN 

KHAS JEMBER  

mailto:saalzyhusein200304@gmail.com

