REVITALISASI HADITS EKOLOGI SEBAGAI ETIKA
LINGKUNGAN MODERN: TINJAUAN TEORI TAJDID
YUSUF AL-QARDHAWI

SKRIPSI

i,

A
h

L=

L

! \

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:

Salman Al Farizy Husain
NIM: 212104020006

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SHIDDIQ JEMBER
FAKULTAS USHULUDDIN ADAB DAN HUMANIORA
DESEMBER 2025



REVITALISASI HADITS EKOLOGI SEBAGAI ETIKA
LINGKUNGAN MODERN: TINJAUAN TEORI TAJDID
YUSUF AL-QARDHAWI

SKRIPSI

Diajukan kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddig Jember
Untuk memenubhi salah satu syarat memperoleh
Gelar Sarjana Agama (S.Ag)
Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora
Program Studi llmu Hadis

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SIDDIQ
JEMBER

Oleh:

Salman Al Farizy Husain
NIM: 212104020006

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
KIAI HAJI ACHMAD SHIDDIQ JEMBER
FAKULTAS USHULUDDIN ADAB DAN HUMANIORA
DESEMBER 2025



REVITALISASI HADITS EKOLOGI SEBAGAI ETIKA
LINGKUNGAN MODERN: TINJAUAN TEORI TAJDID
YUSUF AL-QARDHAWI

SKRIPSI

Diajukan kepada Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
Untuk memenuhi salah satu syarat memperoleh
Gelar Sarjana Agama (S.Ag)
Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora
Program Studi Ilmu Hadis

Oleh:

SALMAN AL FARIZY HUSAIN
NIM: 212104020006

Disetujui Pembimbing

Dr. Mohaghad Barmgwi, M.Hum
NIP. H8305042023211014




REVITALISASI HADITS EKOLOGI SEBAGAI ETIKA
LINGKUNGAN MODERN: TINJAUAN TEORI TAJDID
YUSUF AL-QARDHAWI

SKRIPSI

Telah diuji dan diterima untuk memenubhi salah satu
Persyaratan memperoleh gelar Sarjana Agama (5.Ag)
Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora
Program Studi Ilmu Hadis

Hari:
Tanggal:

Tim Penguji

Ketua ¢ Sekretaris

Dr. MASKUD, S.Ag., M.Si i :
NIP.197402101998031001 NIP. 198604202019032003
Anggola:
1. Al Furqon Ph.D.,M Th.L ( o )
2. Dr. Mohamad Barmawi, M.HHUM. ( W )
Menyetujui

Dekan Eakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora

FAXULT iiﬂm 2l

TR /Al
g ./



MOTTO

il el 19l el [jas i) o) Gl EaS sy B Sl b
O
Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan oleh perbuatan tangan

manusia, Allah menghendaki agar mereka merasakan sebagian dari (ak*ibat)
perbuatan mereka, agar mereka kembali (ke jalan yang benar). (Q.S ar-Rum).

" Q.S. ar-Rum: surat ke 30, ayat 41, diakses 20 Oktober 2023, https:/quran.com/30/41.



https://quran.com/30/41

PERSEMBAHAN

Hamdan lillah, telah usai penelitian skripsi ini yang tentunya jauh dari kata

sempurna. Dalam hal ini, saya ingin mengucapkan rasa syukur atas nikmat Allah

SWT, yang telah memberikan rahmat dan hidayah-Nya. Kedua kalinya, shalawat

serta salam kita haturkan kepada baginda Nabi Besar Muhammad SAW. Dan

karya sederhana ini saya persembahkan

1.

Kepada kedua orang tua saya, Abi dan Ibu, yang membesarkan dan
mendoakan sejak saya masih dalam kandungan hingga sampai pada titik ini.
Tanpa dedikasi dari beliau, saya bukanlah apa-apa. Terima kasih yang
sebesar-besarnya. Semoga diberikan keberkahan panjang umur, di lapangkan
rezekinya, dan dimudahkan segala urusannya. Abi dan Ibu, Amin.

Kepada guru-guru saya yang telah tulus mengajarkan banyak ilmu
pengetahuan, dan telah membimbing saya dengan hati yang tulus dan ikhlas.
Kepada Bapak Dr. Mohamad Barmawi, M.Hum, selaku dosen pembimbing
yang dengan memberikan arahan dan bimbingan hingga penelitian ini dapat
terselesaikan. Semoga beliau senantiasa diberikan kesehatan dan ketulusan
dalam mengajar. Amin.

Kepada Wayan Sa’ah Maysuri, yang telah membersamai dan mendukung
dalam proses penelitian.

Kepada seluruh civitas akademika UIN KHAS Jember, yang telah membantu
dalam proses penyelesaian studi.

Kepada kawan-kawan seperjuangan PMII Rayon Ushuluddin Adab dan

Humaniora yang selalu menemani dalam proses perjuangan akademik maupun

organisasi.



KATA PENGANTAR
o ol o

Segala puji bagi Tuhan Pencipta Alam Semesta, Allah SWT, yang telah
memberikan nikmat serta hidayah-Nya sehingga penulis telah menyelesaikan
skripsi ini untuk memenuhi syarat kelulusan dalam perkuliahan dan memperoleh
gelar Sarjana Agama (S.Ag). Dalam penyusunan skripsi ini, tentu banyak pihak
yang telah berperan dan memberikan bantuan, baik secara langsung maupun tidak
langsung. Oleh karena itu, penulis ingin menyampaikan rasa terima kasih yang
sebesar-besarnya kepada:

1. Prof. Dr. H. Hepni, S.Ag., M.M,, selaku Rektor UIN Kiai Haji Achmad Siddiq
Jember.

2. Prof. Dr. Ahidul Asror, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Ushuluddin Adab dan
Humaniora.

3. Dr. Win Usuluddin, M.Hum., selaku Ketua Jurusan Studi Islam.

4. Muhammad Faiz, M.A., selaku Koordinator Program Studi Ilmu Hadis.

5. Dr. Muhammad Barmawi, M.Hum., selaku Dosen Pembimbing, yang telah
sabar membimbing dan memberikan arahan hingga penelitian ini dapat
terselesaikan dengan baik.

6. Seluruh dosen Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora yang telah
memberikan ilmu serta pemahaman selama penulis menempuh perkuliahan.

7. Keluarga besar PMII Rayon Fakultas Ushuluddin Adab dan Humaniora, yang
telah memberikan banyak pelajaran berharga dalam berpikir, berdzikir, dan

beramal saleh.

Vi



Penulis berharap semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat bagi dunia
akademik maupun masyarakat luas, khususnya dalam memahami persoalan
lingkungan dan agama, serta bagaimana memposisikan ajaran Islam dalam
menghadapi problematika kontemporer.

Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari sempurna, oleh
karena itu saran dan kritik yang membangun sangat diharapkan demi

penyempurnaan karya ilmiah ini di masa mendatang.

Jember, 17 November 2025

Penulis

Salman Al Farizy Husain
NIM. 212104020006

vii



TABEL TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Awal Tengah Akhir Sendiri | Latin/ Indonesia
| L L \ alilu
2 2 < = B
3 3 < < T
5 i & & Th
> > = d J
A A = z h
A A & ¢ Kh
a 2 2 2 D
3 3 3 3 Dh
J J J - R
) 5 5 5 Z
. s o o S
5 3 &5 o Sh
“a JOR Ua U= S
s aa U U= d
L SR 3 L t
L L 1 L z
e = & d ‘
& e & ¢ Gh
4 A a < F
3 B é Q

< & d K

1 J J L
- ~ o ¢ M
K 3 O O N
N I’ Aa 2, 0 H
) g g ’ W
2 2 S & Y

viii




A. Konsonan rangkap karena tashdid ditulis rangkap
Al Ditulis Al-Sunnah
335 Ditulis Shiddah
B. Ta’ Marbutah di akhir kata
1. Bila dimatikan ditulis
EPLEN Ditulis Hikmah
4 y2e Ditulis Madrasah

2. Bila diikuti dengan kata sandang “al” serta bacaan kedua itu terpisah, maka

ditulis dengan “h”

REPNEVSS

Ditulis

Karamah al-Aulia’

3. Bila ta’marbitah hidup dengan harakat, fathah, kasrah, dan dammah yang ditulis

tatau h
kil 38 Ditulis Zakah al-Fitri
C. Vokal Pendek
Ditulis (daraba)
Ditulis (‘alima)
Ditulis (kutiba)
D. Vokal panjang
1. Fathah + alif, ditulis a (garis di atas)
dals Ditulis Jahiliyyah
2. Fathah + alif magsir, ditulis dengan a (garis di atas)
(s Ditulis Yas’a
3. Kasrah + ya’ mati, ditulis dengan a (garis di atas)
La Ditulis Majid
4. Dammah + wawu mati, ditulis «(garis di atas)
Uy d Ditulis Furud

E. Vokal rangkap

1. Fathah + ya’ mati, ditulis ai




aSin Ditulis Bainakum

2. Fathah + wawu mati, ditulis au

Js Ditulis Qaul

F. Vokal-vokal pendek yang berurutan dalam satu kata, dipisahkan dengan Apostrof
G. Kata sandang alif + lam

1. Biladiikuti gamariyah ditulis al

S Ditulis Al-Qur’an
o) Ditulis Al-Qiyas
2. Biladiikuti huruf shamsiyyah, sama huruf gamariyah
ol Ditulis Al-Shams
o Ladll Ditulis Al-Sama’

H. Huruf besar
Huruf besar dalam tulisan latin digunakan sesuai dengan Ejaan Yang
Disempurnakan (EYD)

I.  Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat dapat ditulis menurut penulisannya

Uas il (563 Ditulis Zawi al-Furud

FERTNN Ditulis Ahl al-Sunnah




ABSTRAK

SALMAN AL FARIZY HUSAIN, 2025 : Revitalisasi hadits ekologi sebagai
etika lingkungan modern: Tinjauan Teori Tajdid Yisuf Al-Qardhawr

Kata kunci: Revitalisasi, Hadits ekologi, Lingkungan modern, Tajdid Yisuf Al-
Qardhawt

Kerusakan lingkungan yang menjadi isu global mendesak untuk
dicarikan solusinya dari berbagai perspektif, termasuk agama. Sebagai sumber
ajaran Islam, Hadis Nabi mengandung prinsip-prinsip ekologis yang sangat
relevan untuk dikontekstualisasikan dalam menjawab tantangan lingkungan
modern. Namun, pemahaman teks Hadis yang bersifat statis dan tekstual
seringkali tidak memadai untuk merespons problem kontemporer yang dinamis.
Gagasan Tajdid (pembaruan) yang diusung oleh Yasuf Al-Qardhawi
menawarkan pendekatan reaktualisasi nilai-nilai Islam agar tetap Salih li kulli
zaman wa makan (relevan di setiap zaman dan tempat). Melalui pendekatan
Tajdid, nilai-nilai ekologi dalam Hadis tidak hanya dipahami sebagai doktrin
masa lalu, tetapi dapat dihidupkan kembali sebagai etika lingkungan yang
aplikatif dan transformatif bagi masyarakat modern.

Rumusan masalah yang diangkat sebagai berikut: 1) Bagaimana nilai-
nilai Hadis tentang ekologi? 2) Bagaimana implementasi Tajdid Yasuf Al-
Qardhawi terhadap Hadis ekologi? 3) Bagaimana revitalisasi Hadis ekologi
terhadap lingkungan modern?

Penelitian ini bertujuan: 1) Untuk mengidentifikasi nilai-nilai ekologi
dalam Hadis Nabi. 2) Untuk menganalisis implementasi teori Tajdid Al-
Qardhawi dalam memahami Hadis ekologi. 3) Untuk merumuskan model
revitalisasi Hadis ekologi sebagai etika lingkungan modern.

Metodologi penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode analisis konten terhadap teks-teks Hadis dan pemikiran Yasuf Al-
Qardhawi. Data dikumpulkan melalui studi kepustakaan yang bersumber dari
data primer dan data sekunder. Adapun data primer, dihimpun dari kitab-kitab
Hadis dan karya-karya Yusuf Al-Qardhawi. Sedangkan data sekunder, dihimpun
dari buku-buku, jurnal, dan artikel ilmiah yang memiliki keterkaitan dengan
kajian skripsi ini.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa: 1) Nilai-nilai ekologi dalam Hadis
mencakup prinsip menjaga keseimbangan (mizan), larangan berbuat kerusakan
(Ifsad) di muka bumi, serta anjuran untuk memakmurkan bumi dan melestarikan
sumber daya alam. 2) Implementasi Tajdid Yasuf Al-Qardhawl memungkinkan
penafsiran Hadi$ ekologi secara kontekstual dengan menempatkan maqasid al-
shari‘ah sebagai kerangka etis, maslahah sebagai orientasi kemanfaatan, serta
mempertimbangkan realitas sosial masyarakat modern, sehingga pesan moral
Hadi$ dapat diaktualisasikan. 3) Revitalisasi Hadis ekologi melahirkan sebuah
konstruk etika lingkungan modern yang bersumber dari teks keagamaan, yang
menekankan tanggung jawab manusia sebagai Khalifah untuk melakukan
konservasi lingkungan, mengadopsi gaya hidup berkelanjutan, dan memberikan
respons yang proaktif terhadap krisis ekologi kontemporer.

Xi



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL ..o i
HALAMAN PERSETUJUAN......coiiiieie et s i
HALAMAN PENGESAHAN ..o i
IMOTTO ettt st e et e et e e e be e snneenreeanes iv
PERSEMBAHAN .. ...ttt v
KATA PENGANTAR ..o Vi
TABEL TRANSLITERASI ARAB-LATIN ..ot viii
ABSTRAK s Xi
DAFTAR IS iX
BAB | PENDAHULUAN ..o 1
A, Latar BelaKang ......coooiiiieiiiicccceee e 1
B. FOKUS PENEITIAN .....oviiieieicicieiies it 11
C. Tujuan Penelitian ........ccccoviiiiiicie e 11
D. Manfaat Penelitian. ..o 11
E. Definisi IStHaNn ..o 13
F. Sistematika pembahasan ... 16
BAB Il KAJIAN PUSTAKA ... 18
A. Penelitian Terdahulu ... 18
B. KaJIAN TEOM ..ot 22
BAB 111 METODE PENELITIAN ..o 30
A. Pendekatan Dan Jenis Penelitian............ccccooviriiiciieninenc s 30
B. SUMDEI DALA .....ccoviiiiiiiiieicce s 30
C. Teknik Pengumpulan Data...........ccccoeririieniniiieieieesiese e 32

xii



D. ANALSIS HALA......eiieiiieiiie e 33
BAB IV PENYAJIAN DAN ANALISIS DATA ..ot 34
A. Nilai-nilai Hadis tentang EKOIOQi..........cccoovviiieiiiiiieecc e 34

B. Implementasi Tajdid Yusuf AlQardhawi dalam terhadap Hadis ekologi52

C. Revitalisasi Hadis terhadap Lingkungan Modern...........cccccvevevveiieennenn, 60
BA BV PENUTUP ..o 77
AL KESIMPUIAN .o 77
B. SAran......ccooiii s 77
DAFTAR PUSTAKA et 79

Xiii



BAB |
PENDAHULUAN

A. LATAR BELAKANG

Dalam beberapa dekade terakhir, isu lingkungan menjadi salah satu
problem besar dunia yang memengaruhi seluruh aspek kehidupan manusia.
Kerusakan hutan, pencemaran sungai, udara yang semakin kotor, hingga
perubahan iklim global menjadi tanda serius bahwa bumi sedang menghadapi
krisis ekologi. Krisis ini tidak hanya berdampak pada aspek alam semata,
tetapi juga menimbulkan bencana kemanusiaan seperti pemanasan global,
kerusakan lingkungan, bahkan konflik sosial.*

Berbagai persoalan lingkungan hidup yang terjadi saat ini, baik dalam
lingkup lokal, nasional, maupun global, pada dasarnya banyak dipicu oleh
aktivitas manusia. Fenomena pencemaran dan degradasi lingkungan mulai dari
laut, hutan, hingga kualitas air dan tanah sumber utamanya dapat ditelusuri
kembali kepada pola perilaku manusia yang tidak bertanggung jawab. Perilaku
tersebut seringkali ditandai dengan rendahnya kesadaran akan kelestarian
lingkungan dan dominannya kepentingan pribadi atau jangka pendek.
Akibatnya, eksploitasi sumber daya alam dilakukan tanpa mempertimbangkan
keberlanjutan, yang pada akhirnya menyebabkan kerusakan di berbagai sektor
ekosistem.

Dengan kata lain, akar masalahnya terletak pada sikap manusia yang

kurang peduli dan cenderung mementingkan diri sendiri dalam berinteraksi

! Kompas.com, “Kerusakan Lingkungan Akibat Eksploitasi Alam di Indonesia,” diakses
14 Juni 2025.



dengan alam.? Persoalan lingkungan bukan sekadar masalah teknis yang dapat
diselesaikan melalui kebijakan politik atau teknologi modern semata. Pada
hakikatnya, krisis ekologi memiliki akar yang dalam, yaitu krisis moral
manusia. Eksploitasi alam yang berlebihan didorong oleh pola pikir
materialistis dan antroposentif yang menempatkan manusia sebagai pusat
segalanya, sementara alam hanya dianggap sebagai objek eksploitasi.® Karena
itu, solusi yang ditawarkan juga tidak cukup bersifat teknis, melainkan harus
menyentuh dimensi etika dan spiritual.

Indonesia merupakan negara tropis yang dikenal ~memiliki
keanekaragaman hayati terbesar di dunia. Letak geografis yang strategis di
antara dua samudra dan dua benua, serta iklim yang mendukung, menjadikan
Indonesia sebagai rumah bagi berbagai ekosistem penting seperti hutan hujan
tropis, mangrove, dan terumbu karang. Keanekaragaman ini menjadikan
Indonesia memiliki posisi penting dalam menjaga keseimbangan ekologi
global. Namun, di balik potensi ekologis yang besar tersebut, kerusakan
lingkungan di Indonesia justru semakin meningkat dari tahun ke tahun.

Data Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK)
menunjukkan bahwa pada tahun 2024, luas hutan yang rusak mencapai lebih
dari 9 juta hektare, yang disebabkan oleh aktivitas industri dan perluasan lahan
perkebunan tanpa memperhatikan daya dukung lingkungan.® Fenomena

tersebut menunjukkan lemahnya kesadaran etika lingkungan dalam kehidupan

2 Sonny Keraf (2002), Etika lingkungan, jakarta: Kompas, p. xiii

% Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (Chicago:
ABC International, 1997), 85.

* Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK), The State of Indonesia's
Forests 2024, (Jakarta: KLHK, 2024), 10-15



masyarakat modern yang lebih berorientasi pada nilai ekonomi dibandingkan
nilai ekologi. Selain deforestasi, berbagai permasalahan ekologis lain juga
muncul secara kompleks dan saling berkaitan.

Salah satu isu utama adalah konversi lahan dan degradasi hutan, yang
disebabkan oleh penebangan liar, ekspansi perkebunan kelapa sawit, serta
proyek infrastruktur berskala besar. Hal ini menimbulkan dampak ekologis
yang luas, seperti hilangnya keanekaragaman hayati, peningkatan emisi
karbon, dan gangguan terhadap siklus hidrologi. Laporan The State of
Indonesia’s Forests 2024 mencatat bahwa meskipun ada upaya pemerintah
untuk memperlambat laju deforestasi, tingkat kehilangan hutan di beberapa
provinsi, seperti Kalimantan Tengah dan Papua, masih tergolong tinggi akibat
lemahnya pengawasan dan penegakan hukum lingkungan.®

Masalah lainnya adalah kerusakan lahan gambut dan kebakaran hutan,
yang menjadi ancaman besar terhadap kualitas udara dan kestabilan
ekosistem. Lahan gambut yang dikeringkan untuk dijadikan area pertanian dan
perkebunan menjadi sangat rentan terhadap kebakaran, terutama saat musim
kemarau panjang dan fenomena EI Nino. Data dari CIFO R-ICRAF
menunjukkan bahwa kebakaran gambut di Indonesia pada tahun 2023
menghasilkan emisi karbon lebih dari 200 juta ton, serta menyebabkan
kerugian ekonomi dan kesehatan masyarakat yang signifikan.®

Selain itu, pencemaran plastik dan pengelolaan limbah menjadi

® Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK), The State of Indonesia's
Forests 2024, (Jakarta: KLHK, 2024), 45-48.

® Center for International Forestry Research (CIFOR) dan World Agroforestry
(ICRAF), Menilai Dampak Ekonomi dan Kesehatan dari Kebakaran Gambut Indonesia 2023,
(Bogor: CIFOR-ICRAF, 2023), 15.



tantangan serius, terutama di wilayah pesisir dan perkotaan. Laporan IPEN
tahun 2021 menyebutkan bahwa Indonesia termasuk dalam lima besar negara
penyumbang sampah plastik ke laut di dunia.” Permasalahan ini diperparah
dengan rendahnya tingkat daur ulang dan minimnya infrastruktur pengelolaan
sampah di tingkat daerah. Akibatnya, sungai dan pantai menjadi tempat
akumulasi limbah plastik yang mengancam ekosistem laut dan kehidupan
biota air.

Sementara itu, pencemaran udara perkotaan juga menjadi persoalan
serius di kota-kota besar seperti Jakarta, Surabaya, dan Medan. Laporan Bank
Dunia tahun 2023 menyebutkan bahwa polusi udara di Indonesia
menyebabkan penurunan harapan hidup rata-rata 1,2 tahun per individu akibat
paparan partikulat halus (PM2.5) yang melebihi ambang batas aman WHO.®
Kondisi ini menunjukkan bahwa permasalahan lingkungan tidak hanya
berdampak pada ekosistem, tetapi juga secara langsung memengaruhi
kesehatan dan kesejahteraan manusia.

Tak kalah penting, kerusakan ekosistem pesisir dan mangrove semakin
mengkhawatirkan. Konversi lahan mangrove menjadi tambak dan
permukiman menyebabkan berkurangnya tutupan vegetasi pesisir yang
berfungsi menahan abrasi dan menyerap karbon. Laporan Forest Restoration
and Rehabilitation in Indonesia tahun 2023 menegaskan bahwa kehilangan

ekosistem mangrove mencapai 40% dalam empat dekade terakhir, dengan

" International Pollutants Elimination Network (IPEN), Bahaya Pengelolaan Sampah
Plastik di Indonesia (Plastic Waste Management Hazards in Indonesia), (Swedia: IPEN, 2021), 12.

® World Bank, Berjuang untuk Udara Bersih: Polusi Udara dan Kesehatan Masyarakat
di Indonesia (Striving for Clean Air: Air Pollution and Public Health in Indonesia), (Washington,
DC: World Bank, 2023) vii.



dampak signifikan terhadap keberlanjutan perikanan dan ketahanan pangan
masyarakat pesisir.’ Berbagai persoalan tersebut memperlihatkan bahwa akar
krisis lingkungan di Indonesia bukan semata-mata masalah teknis atau
kebijakan, melainkan juga menyangkut aspek etika dan moral manusia dalam
memperlakukan alam.

Penelitian ini berlandaskan pada konsep Tajdid atau pembaruan
pemikiran Islam yang dijelaskan oleh Yasuf al-Qardawi dalam karyanya. al-
Figh al-Islami Bayna al-Asalah wa al-Tajdid Qardawi menegaskan bahwa
Tajdid bukanlah bentuk perubahan terhadap ajaran Islam secara substansial,
melainkan upaya menghidupkan kembali nilai-nilai Islam agar tetap relevan
dan aplikatif terhadap tantangan zaman modern tanpa menghilangkan
orisinalitasnya. la menyebutkan bahwa antara orisinalitas (Asalah) dan
pembaruan (Tajdid) tidak terdapat kontradiksi apabila keduanya ditempatkan
secara proporsional: orisinalitas menjaga keaslian prinsip syariat, sedangkan
pembaruan menghidupkan kembali semangat ajaran tersebut sesuai kebutuhan
umat di setiap masa.*°

Menurut al-Qardhawi, Islam pada hakikatnya adalah agama yang
dinamis dan fleksibel. Beliau mengutip hadits Nabi Muhammad SAW, yang
menyatakan bahwa “Sesungguhnya Allah akan mengutus bagi umat ini pada

setiap seratus tahun seorang yang akan memperbarui (memurnikan kembali)

® Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) dan Food and Agriculture
Organization (FAQ), Pemulihan dan Rehabilitasi Hutan di Indonesia: Temuan Kunci dan
Langkah Ke Depan (Forest Restoration and Rehabilitation in Indonesia: Key Findings and Way
Forward), (Jakarta: KLHK, 2023), 23.

% Yusuf al-Qardhawi, Al-Figh al-Islami Bayna al-Ashalah wa al-Tajdid (Kairo:
Maktabah Wahbah, 2001), 31-35.



agamanya.” (Abu Dawuad, al-Hakim, dan al-Bayhaqi). Hadits ini
menunjukkan bahwa pembaruan dalam Islam merupakan bagian dari rahmat
Allah bagi umat-Nya, bukan bentuk penyimpangan dari syariat.**

Oleh karena itu, dalam konteks etika lingkungan modern, konsep
Tajdid ini dapat dijadikan landasan untuk merevitalisasi nilai-nilai ekologis
yang terdapat dalam Hadis-Hadis agar mampu menjawab Kkrisis moral dan
lingkungan yang dihadapi umat manusia masa kini. Dengan demikian,
gagasan Tajdid al-Qardawi memberikan ruang bagi reinterpretasi ajaran Islam
dalam ranah ekologis, tanpa kehilangan akar teologisnya, sehingga nilai-nilai
Islam dapat menjadi solusi terhadap krisis lingkungan global.

Dalam tradisi Hadis, Nabi Muhammad SAW juga memberikan teladan
yang nyata tentang bagaimana memperlakukan alam dengan penuh kasih
sayang, di mana landasan penelitian ini bersumber dari 3 hadits nabi yang
mengandung nilai nilai ekologi Hadis-Hadis tersebut menunjukkan bahwa
Islam sejak awal telah memiliki prinsip pelestarian lingkungan dan
keseimbangan alam. Beberapa Hadis berikut menjadi pijakan utama dalam

penelitian ini.

1. Hadits tentang larangan mengambil tanah yang bukan haknya
S50 s 3 250 e e BT B0 Ly ade ) o ) 525 06
Gl 73 gl el )

Artinya: Rasulullah shallallahu "alaihi wa sallam bersabda: "Tidaklah salah
seorang dari kamu mengambil sejengkal tanah tanpa hak,

! Hadits Riwayat Abii Dawiid dalam Sunan Abi Dawud, No. 4291.



melainkan Allah akan menghimpitnya dengan tu;'uh lapis bumi
pada hari Kiamat kelak. (HR. Muslim, No: 1611)."

2. Hadits tentang menebang pohon bidara

-

»JU\dM\ A)A\Uycg.&ﬂ&jw«(k&jdc‘myd J
C%jkﬁd‘” %&J@JM«J@MM MU‘MU; G\;L.‘.u
G 4 o 3 b cwwwmwaww

JEV G Aah A s

Artinya: Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda. "Barangsiapa
menebang pohon bidara maka Allah akan membenamkan
kepalanya dalam api neraka." Abi Dawtd pernah ditanya tentang

hadits tersebut, lalu ia menjawab: Secara ringkas, makna hadits

ini adalah bahwa “barangsiapa menebang pohon bidara di padang

bidara dengan sia-sia dan dhalim, padahal itu adalah tempat untuk
berteduh para musafir dan hewan-hewan ternak, maka Allah akan

membenamkan kepalanya di neraka.” (HR. Abi Dawtd, No:
5239).1

3. Hadits tentang menanam pohon maskipun hari kiamat

o Al 5l g g delall BB o "L e A Lo Ay 08

4

z

"l \ew” S5 58 Y gl

Artinya: Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam bersabda: "Jika hari
kiamat tiba sementara di tangan salah seorang dari kalian ada
bibit pohon, jika dia mampu untuk tidak bangkit (dari tempatnya)
sebelum menanamnya, maka hendaklah dia menanamnya. (HR.
Ahmad NO: 12902).*

Meskipun ajaran Islam melalui Hadis-Hadis tersebut sangat jelas
menekankan pentingnya menjaga kelestarian alam, realitas kehidupan umat

saat ini menunjukkan adanya jarak antara nilai ajaran dan praktik yang terjadi

di lapangan.”® Banyak masyarakat yang mengetahui bahwa menanam pohon

12 Muslim bin al-Hajjaj, Sahih Muslim, Kitab al-Muzalim, No. 1611

3 Abt Dawtd Sulaiman bin al-Asy*ats, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Adab, No. 5239

4 Anas ibn MalikKitab Al-Musnad Takhrij Al-Musnad li syuaib hadits No: 12902

> M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an tentang Etika dan Lingkungan Hidup (Jakarta:



adalah amal kebaikan, bahwa merusak vegetasi merupakan perbuatan tercela,
dan bahwa mengambil tanah tanpa hak adalah dosa besar. Namun dalam
kehidupan sehari-hari, nilai-nilai tersebut sering kali tidak terwujud menjadi
perilaku nyata.’® Pembukaan lahan tanpa pertimbangan ekologis, penebangan
pohon demi kepentingan ekonomi cepat, pembakaran hutan untuk perluasan
perkebunan, serta konflik penguasaan tanah masih sering terjadi dan menjadi
bagian dari pengalaman sosial masyarakat.*’

Dalam berbagai interaksi manusia dengan alam, tampak bahwa
sebagian masyarakat memandang alam sebagai sesuatu yang dapat
dimanfaatkan sebebas-bebasnya untuk kepentingan ekonomi tanpa
mempertimbangkan dampak jangka panjangnya. Kondisi ini memperlihatkan
bahwa kesadaran ekologis belum sepenuhnya hadir dalam pengalaman
keberagamaan sehari-hari. Ajaran Nabi tentang larangan merampas tanah
belum dipahami sebagai perlindungan ruang hidup, perintah menanam pohon
belum dimaknai sebagai tanggung jawab berkelanjutan, dan larangan merusak
vegetasi belum dipersepsi sebagai penjagaan terhadap makhluk hidup lain
yang juga bergantung pada kelestarian alam.

Pengalaman masyarakat dalam menghadapi kerusakan lingkungan juga
menunjukkan bahwa banyak tindakan merusak alam terjadi bukan semata
karena ketidaktahuan, melainkan karena nilai menjaga lingkungan belum

sepenuhnya menjadi bagian dari kesadaran moral masyarakat. Dalam

Lentera Hati, 2019) 45-48.
Najiyah, "Internalisasi Nilai-Nilai Konservasi Lingkungan dalam Perspektif
Hadis," Jurnal Living Hadis 5, no. 1 (2020) 25.
7 Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan RI, Statistik Lingkungan Hidup dan
Kehutanan 2023 (Jakarta: KLHK, 2023), 67.



kenyataannya, banyak orang melihat pohon ditebang secara masif, lahan
dibakar, atau tanah diambil tanpa hak, tetapi tidak merasa memiliki kewajiban
moral untuk mencegahnya. Di sinilah pentingnya menghadirkan kembali nilai-
nilai ekologis Hadis dalam kehidupan nyata agar ajaran tersebut tidak berhenti
sebagai teks normatif, tetapi benar-benar membentuk cara berpikir, cara
memperlakukan alam, dan rasa tanggung jawab manusia terhadap bumi.

Dengan memahami bagaimana manusia mengalami dan memaknai
lingkungan dalam kehidupan sehari-hari, penelitian ini berupaya menegaskan
kembali ajaran Nabi sebagai nilai hidup yang membangkitkan kesadaran
ekologis. Revitalisasi ajaran tersebut diharapkan mampu mengubah hubungan
manusia dengan alam dari hubungan yang eksploitatif menjadi hubungan yang
penuh tanggung jawab dan amanah, sebagaimana dicontohkan Rasulullah.
Meskipun kajian mengenai lingkungan dalam perspektif Islam telah banyak
dilakukan, sebagian besar penelitian di Indonesia masih berfokus pada
penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an mengenai ekologi, kajian figh lingkungan,
atau fatwa terkait eksploitasi sumber daya alam. *®

Penelitian mengenai Hadis-Hadis ekologis sendiri masih terbatas pada
kajian hukum atau penjelasan tekstual, dan belum banyak diarahkan pada
pengembangan etika lingkungan modern yang dapat menjawab krisis ekologis
kontemporer.*® Selain itu, penelitian terdahulu belum banyak mengkaji Hadis

ekologis secara tematik dengan menghubungkannya pada konteks kerusakan

8 Fahmi, "Kajian Fikih Lingkungan di Indonesia: Studi atas Fatwa MUI tentang
Eksploitasi Sumber Daya Alam," Al-lhkam: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial 15, no.1 (2020),
156.

1 Husni, Hadis-Hadis Ekologis: Studi Ma'ani al-Hadis tentang Konservasi

Lingkungan,"” Jurnal Studi llmu Hadfs 3, no. 2 (2021), 45.



10

lingkungan di Indonesia serta mengintegrasikan nilai-nilai Hadis ke dalam
wacana pembaruan pemikiran Islam.

Di sisi lain, perkembangan modernitas yang ditandai oleh
industrialisasi, urbanisasi, dan pola konsumsi berlebihan telah menciptakan
jarak yang semakin besar antara ajaran moral agama dan praktik kehidupan
sosial masyarakat. Kondisi tersebut menunjukkan adanya kesenjangan antara
pesan moral Hadis mengenai amanah ekologis dengan praktik masyarakat
yang masih lemah dalam menjaga kelestarian lingkungan. Akibatnya, nilai-
nilai ekologis yang terkandung dalam ajaran Nabi belum terinternalisasi
menjadi etika sosial yang kuat. Karena itu, diperlukan penelitian yang
mengkaji Hadis-Hadis ekologis secara tematik dan kontekstual sehingga
relevansi dan urgensinya dalam menjawab persoalan ekologis masa kini dapat
diperkuat.

Penelitian ini menawarkan pembaruan melalui upaya revitalisasi
Hadis-Hadis ekologis dengan memadukan nilai profetik Nabi dan tantangan
ekologis modern. Pendekatan ini memberikan kontribusi baru berupa integrasi
antara tradisi keilmuan Hadi§ dengan prinsip tanggung jawab ekologis
modern. Dengan membangun kembali kesadaran moral berdasarkan ajaran
Rasulullah, penelitian ini diharapkan mampu menghadirkan paradigma etika
lingkungan yang lebih kontekstual, aplikatif, dan selaras dengan semangat
Tajdid. Selain itu, penelitian ini menegaskan bahwa Hadis bukan hanya
menjadi landasan hukum ibadah, tetapi juga menjadi pedoman dalam

membangun hubungan harmonis antara manusia dan alam.



11

B. FOKUS PENELITIAN

Berdasarkan latar belakang di atas peneliti akan memaparkan beberapa
rumusan masalah sebagai berikut
1. Bagaimana Nilai-nilai Hadis tentang Ekologi?

2. Bagaimana Implementasi Tajdid Yusuf AlQardhawi terhadap Hadis
ekologi?
3. Bagaimana Revitalisasi Hadis ekologi terhadap Lingkungan Modern?
C. Tujuan penelitian

Berdasarkan rumusan penelitian di atas peneliti akan memaparkan
tujuan penelitian sebagai berikut
1. Untuk menjelaskan dan menganalisis nilai-nilai ekologis
2. Untuk menjelaskan bagaimana implementasi Tajdid Yusuf Al-

Qardawi terhadap Hadis-Hadis ekologis sebagai upaya pembaruan
pemahaman keagamaan yang relevan dengan isu-isu lingkungan
masa Kini.
3. Untuk mengkaji bentuk etika lingkungan modern yang dihasilkan
dari revitalisasi tersebut
D. MANFAAT PENELITIAN.

Manfaat penelitian merupakan suatu bagian penting yang telah di
peroleh oleh peneliti dalam penelitiannya untuk menjelaskan sebuah karya
penelitian, baik dalam pengembangan teori maupun praktik dalam kehidupan
nyata, secara umum manfaat penelitian di bagin menjadi dua. Pertama manfaat

secara teoritis yang ke dua manfaat secara praktis.



12

1. Manfaat teoritis.

Penelitian ini di harapkan dapat memperkaya khazanah ke ilmuan
dalam bidang studi ilmu hadits khususnya dalam kajian tematik yang
mengkaji isu-isu ekologi, Hadis-Hadis Nabi yang berkaitan dengan
lingkungan hidup dinilai memiliki nilai-nilai etis yang sangat relevan
dengan tantangan zaman modern.

2. Manfaat praktis.
1. Bagi penulis
penelitian ini menjadi sarana bagi penulis dalam mengembangkan
pemahaman dalam kajian hadits bertema lingkungan, Penelitian ini
juga mendorong penulis untuk berpikir kritis Dengan menjadikan
Hadis sebagai rujukan utama.
2. Bagi lembaga akademik
Penelitian ini dapat dijadikan sebagai pedoman atau gambaran
dalam meneliti sebuah Hadis baik dilingkaran universitas Uin Khas

Jember ataupun dilingkaran Fakultas Ushuluddin, penelitian ini

diharapkan dapat menjadi salah satu referensi dalam mengembangkan

kajian-kajian hadits. Penelitian ini juga dapat dimanfaatkan sebagai
tambahan sumber bacaan tentang isu-isu lingkungan.
3. Bagi masyarakat.
penelitian ini diharapkan dapat menumbuhkan kesadaran bahwa
ajaran Islam sangat menjunjung tinggi nilai-nilai pelestarian

lingkungan. Hadis Nabi tidak hanya memberikan pedoman spiritual,



13

tetapi juga mengandung prinsip-prinsip etika ekologis yang dapat
dijadikan dasar moral dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian,
masyarakat diharapkan lebih aktif dan bertanggung jawab dalam
menjaga lingkungan sebagai bagian dari pengamalan ajaran agama

Islam.

E. DEFINISI ISTILAH
Definisi istilah merupakan salah satu pengertian penting yang harus
diketahui dalam sebuah penelitian. Karena dengan mengetahui definisi istilah
peneliti dapat lebih mudah untuk melanjutkan penelitian yang dimaksud, serta
terhindar dari kesalah fahaman.

1. Revitalisasi
Istilah revitalisasi berasal dari bahasa Inggris revitalization, yang
secara harfiah berarti menghidupkan kembali, Dalam konteks keilmuan,
revitalisasi tidak sekadar berarti mengulang atau menghidupkan kembali
ajaran lama secara mentah, melainkan merupakan suatu proses aktif untuk
membangkitkan kembali nilai-nilai penting yang mulai terabaikan atau
terlupakan. Nilai-nilai tersebut kemudian disesuaikan dan diterapkan
kembali agar kontekstual dan relevan dengan kebutuhan serta tantangan
zaman modern. Dengan demikian, revitalisasi dapat dipahami sebagai
suatu upaya strategis dalam membangun jembatan antara tradisi dan
modernitas, agar warisan keilmuan dan spiritual tidak hanya menjadi

peninggalan sejarah, tetapi mampu hidup dan berdampak nyata dalam



14

kehidupan masa kini.?
2. Hadis ekologi
Hadis secara bahasa mempunyai beberapa makna, diantaranya
bermakna al-Jadid (baru), al-Qarib (yang dekat), Al-khabar (berita/kabar)
pengertian Hadis tidak jauh beda dengan pengertian Sunnah yaitu, segala
sesuatu yang datangnya dari Rasulallah Saw. Yang berupa perkataan,
perbuatan, dan ketetapan ataupun sifat-sifatnya, baik itu sebelum di utus
maupun sesudah di utus menjadi Nabi.?* hadits ekologi merujuk pada
kumpulan Hadis Nabi Muhammad SAW. yang berbicara tentang prinsip-
prinsip menjaga, merawat, dan melestarikan alam serta seluruh isinya.
Beberapa Hadis menunjukkan larangan mencemari air, menebang pohon
secara sembarangan, menyiksa hewan, dan membakar pohon hidup, serta
anjuran untuk menanam pohon bahkan di saat akhir zaman.?
3. Etika lingkungan modern
Etika berasal dari bahasa yunani ethos yang berarti kebiasaan, watak,
cara hidup atau karakter seseorang, etika dalam masalah lingkungan
memberikan pandangan atau keyakinan etis dan relevan antara hubungan
moral manusia dengan alam yang mengacu terhadap cabang filsafat moral
yang membahas tanggung jawab manusia terhadap alam sebagai makhluk

yang berhak dilindungi.?® Pandangan ini berkembang di tengah

20 Tim Penyusun KBBI. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Badan Pengembangan
dan Pembinaan Bahasa, Kemdikbud, 2016.

21 Tajul Arifin, "Ulumul Hadits", 12.

?2 Hadts ekologi dalam konteks Islam: Fazlun M. Khalid, Islam and the Environment,
332-339

» p.Go. Carm, Etika Lingkungan Hidup (Malang:Sekretariat Kelompok Kerja



15

meningkatnya kesadaran terhadap krisis lingkungan akibat teknologi dan
eksploitasi alam. Manusia dalam etika lingkungan harus memandang
lingkungan sebagai subjek moral, yakni sebagai makhluk tuhan yang juga
memiliki hak atas keberlangsungan di muka bumi, lingkungan bukan suatu
objek yang bisa di eksploitasi sesuka hati tanpa adanya pertimbangan.
Dalam perspektif Islam, etika lingkungan tidak hanya berakar pada
logika ataupun pandangan sekuler akan tetapi juga pada prinsip-prinsip
teologis yang bersumber dari wahyu. Manusia sebagai Khalifah di muka
bumi memiliki tanggung jawab untuk mengelola, menjaga, dan tidak
merusak alam yang telah diamanahkan oleh Allah SWT.
4. Tajdid
Secara etimologis, kata tajdin d berasal dari bahasa Arab jaddada—
yujaddidu-Tajdidan yang berarti memperbarui atau menghidupkan
kembali. Dalam konteks keagamaan, Tajdid bermakna pembaruan
pemahaman ajaran Islam agar tetap relevan dan sesuai dengan
perkembangan zaman, tanpa mengubah substansi atau pokok ajaran Islam
itu sendiri.?® Konsep ini tidak ditujukan untuk menciptakan ajaran baru,
melainkan untuk mengembalikan semangat ajaran Islam yang autentik
sesuai dengan realitas sosial umat manusia yang terus berkembang.

Tajdid berperan sebagai jembatan antara teks dan konteks, antara

Awamisasi, 1989), 17

?* Maizer Said nahdi dan Aziz Gufron, Etika lingkungan dalam prespektif Yususf Al
Qardhawrt, Al-jamiah Vol. 44, 200.

2 R. B. Muchtar, R. N. Qolbi, S. Lutfiah, dan N. Ratnawati, Keharusan Pembaharuan
Fikih (Tajdid Figh) yang Selalu Berkembang: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Keuangan
Islam. Vol:1 (2023), 19-29.



16

nilai-nilai wahyu dan kebutuhan aktual umat manusia. Selain itu, Tajdid
bertujuan untuk menyaring dan membersihkan ajaran Islam dari berbagai
bentuk penyimpangan, bid‘ah, dan praktik takhayul yang menyimpang
dari semangat ajaran yang murni.?*® Tajdid juga mengajak umat untuk
kembali kepada prinsip-prinsip dasar Islam yang rahmatan lil ‘alamin,
yaitu membawa rahmat dan kebaikan tidak hanya untuk manusia, tetapi
juga untuk seluruh alam semesta. Dengan demikian, Tajdid dalam Islam
adalah sebuah gerakan pembaharuan yang dinamis dan transformatif.

Tajdid juga menuntut keterlibatan aktif para intelektual dan ulama dalam

mengaktualisasikan nilai-nilai Islam dalam seluruh aspek kehidupan, baik

sosial, politik, ekonomi, maupun lingkungan, agar Islam tetap hadir
sebagai petunjuk hidup yang solutif di setiap zaman.
F. Sistematika pembahasan

Dalam sistematika pembahasan ini bertujuan untuk memudahkan peneliti
dalam melanjutkan penelitiannya, maka sebagai pijakan atau gambaran umum
dalam sebuah pembahasan akan di deskripsikan atau di paparkan melalui
langkah-langkah sebagai berikut:

Bab Pertama Adalah Pendauluan, pada bagian ini terdapat beberapa
rangkaian awal seperti, latar belakang penelitian, fokus penelitian, tujuan
penelitian, manfaat penelitian, definisi istilah, dan sistematika pembahasan.

Bab Kedua Adalah Kajian Pustaka, pada bagian ini terdapat dua uraian

seperti, kajian terdahulu atau penelitian terdahulu dan kajian teori yang akan

%6 Muhamad, N. H. N. “Pandangan Yusuf al-Qardhawi terhadap Figh Semasa.” Islamiyyat
vol, 26, no. 2 (2004), 69-81.



17

digunakan dalam penelitian ini.

Bab Ketiga Adalah Metodologi Penelitian, pada bagian ini terdapat
beberapa rangkaian seperti, metode penelitian, jenis penelitian, sumber data,
teknik pengumpulan data dan analisis data.

Bab Keempat Adalah Pembaasan, pada bagian ini akan menjelaskan
tentang Hadis-Hadis demokrasi serta analisis makna teks dan konteks dengan
pendekatan hermeneutika scleiermacher

Bab Kelima Adalah Penutup, pada bagian ini terdapat kesimpulan dan
saran-saran dari hasil pembahasan sebagai kesimpulan akhir dalam sebuah

penelitian.



BAB 11
KAJIAN PUSTAKA
Kajian kepustakaan merupakan kegiatan dalam sebuah penelitian yang
bertujuan untuk mengetahui kesamaan dan perbedaan dari peneliti-peneliti lain
yang berkaitan dengan topik penelitian ini, sebagai upaya atau gambaran dasar
untuk melangkah ketahap penelitian selanjutnya. Kajian Pustaka sendiri dibagi
menjadi dua bagian, yang akan dipaparkan sebagai berikut.
A. Penelitian Terdahulu
Penelitian terdahulu dengan judul Revitalisasi Hadis Ekologi sebagai
Etika Lingkungan Modern: Tinjauan Teori Tajdid Yusuf al-Qaradawi ini
bertujuan untuk menghidupkan kembali nilai-nilai lingkungan yang terdapat
dalam Hadis Nabi Muhammad SAW. Dalam proses penyusunannya,
penelitian ini memiliki beberapa persamaan dan perbedaan dengan penelitian-
penelitian sebelumnya yang sudah ditulis dalam bentuk skripsi, jurnal,
maupun artikel ilmiah. Kehadiran karya-karya tersebut sangat membantu
penulis, baik dalam memahami teori yang digunakan, maupun dalam
menentukan arah penelitian agar lebih fokus dan tidak keluar dari tujuan yang
ingin dicapai. Adapun penelitian terdahulu yang relevan sebagai berikut:
Kajian pertama ialah M. Agus Salim Nur di dalam skripsinya yang
berjudul: Kontruksi pemahaman hadits Hadits ekologi Prespektif Yisuf Al
Qardhawr pada proggram studi ilmu hadits, UIN Sunan Kalijaga Yokyakarta
yang di susun pada Tahun 2021. Penelitiuan ini membahas secara mendalam

bagaimana Yusuf al garadawi membangun pemahaman terhadap hadits-hadits

18



19

bertema ekologi melalui pendekatan hermeneutika magasidusyariah.
Persamaan penelitian ini terletak pada kajian hadits ekologi dan tokoh yang di
kaji adapun perbedaanya yakni terletak terhadap aspek pengaplikasian
penelitian agus salim lebih bersifat konseptual, sedangkan penelitian yang di
teliti oleh peneliti lebih menekankan terhadap revitalisasi hadits dalam konteks
sosial modern.”®

Kajian kedua ialah penelitian yang dilakukan Renanda Ardi Rifkan
Pratama dalam skripsinya yang berjudul “Nalar Eksegesis Ekopsikologis
Yasuf al Qardhawi dalam kitab Ri‘ayat al-Bi’ah fi al-Islam” Tahun 2022

Penelitian ini menelaah pendekatan ekopsikologis yang digunakan oleh al-

Qardhawi dalam menyampaikan pesan-pesan ekologis dalam karyanya.
Kesamaan dengan penelitian penulis terletak pada sumber utama yang
digunakan dan pembahasan tentang pelestarian lingkungan. Perbedaannya
terletak pada pendekatan yang digunakan; Renanda menekankan aspek
psikologis, sedangkan penelitian yang di teliti oleh penulis menitikberatkan
pada aspek Tajdid dan etika lingkungan berbasis Hadis.”®

Kajian ketiga yang dilakukan oleh Siti Zulfah dalam skripsinya yang
berjudul “Pemeliharaan Lingkungan Hidup dalam Islam: Tinjauan atas

Pemikiran Yusuf al-Qardhawi” pada Program Studi Aqidah dan Filsafat

Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, tahun 2010. Penelitian ini mengkaji

28 Nur, M. Agus Salim. Konstruksi Pemahaman Hadis-Hadis Ekologi Perspektif Yusuf al-
Qardhawi. Skripsi Program Studi Ilmu Hadis, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 2021, 19-23

% pratama, Renanda Ardi Rifkan. Nalar Eksegesis Ekopsikologis Yusuf al-Qardhawi
dalam Kitab Ri‘ayah al-Bi’ah fi al-l1slam. Skripsi Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 2022. 76-89



20

pemikiran al- Qaradawi tentang prinsip-prinsip pelestarian lingkungan dalam
Islam secara umum. Persamaannya dengan penelitian penulis adalah pada
fokus tokoh yang dikaji dan perhatian terhadap isu lingkungan. Adapun
perbedaannya, penelitian Zulfah belum mengkaji secara khusus Hadis-Hadis
ekologi dan belum menyentuh aspek pembaharuan (Tajdid) pemikiran Islam.*

Kajian keempat yang dilakukan oleh Aziz Ghufron dalam skripsinya
yang berjudul “Etika Lingkungan dalam Perspektif Islam: Studi atas

Pemikiran YU suf al-Qard ha w1 ” pada Program Studi Agidah dan Filsafat

Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, tahun 2006. Penelitian ini membahas
kerangka etika lingkungan yang dibangun berdasarkan pemikiran
al- Qaradawi, khususnya dalam perspektif nilai-nilai tauhid dan tanggung
jawab Khalifah. Kesamaan dengan penelitian penulis adalah pada objek tokoh
dan isu lingkungan. Namun, penelitian Ghufron tidak secara spesifik mengkaji
Hadis-Hadis ekologis dan belum mengarah pada kajian Tajdid dalam konteks
kekinian sebagaimana yang dilakukan oleh penulis.*!

Kajian kelima yang dilakukan oleh Muhammad Fahmi dalam tesisnya
yang berjudul “Jjzihad Konservasi Lingkungan dalam Islam: Studi atas

Pemikiran Yisuf al-Qard hd wi dan Seyyed Hossein Nasr” pada Program

Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, tahun 2022. Penelitian ini

membandingkan dua pendekatan tokoh Islam kontemporer dalam konservasi

%0 Zulfah, Siti. Pemeliharaan Lingkungan Hidup dalam Islam: Tinjauan atas Pemikiran
Yusuf al-Qardhawi. Skripsi Program Studi Agidah dan Filsafat Islam, Universitas Islam Negeri
Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2010, 50-98.

3! Ghufron, Aziz. Etika Lingkungan dalam Perspektif Islam: Studi atas Pemikiran Yusuf
al-Qardhawr. Skripsi Program Studi Agidah dan Filsafat Islam, Universitas Islam Negeri Sunan
Kalijaga Yogyakarta, 2006, 80.



21

lingkungan, yaitu pendekatan normatif-yurisprudensial al- Qardhawi dan
pendekatan filosofis-metafisis Nasr. Kesamaan penelitian ini dengan
penelitian penulis terletak pada pengkajian ijtihad al-Qard ha wi dalam isu
lingkungan. Adapun perbedaannya, penelitian Fahmi bersifat komparatif dan
lebih teoritis, sementara penelitian penulis fokus pada revitalisasi Hadis

sebagai sumber etika ekologis yang dapat diterapkan secara praktis.*

No Judul Persamaan Perbedaan

“Kontruksi pemahaman hadits | Objek kajian | Penelitian Agus
Hadits ekologi Prespektif Yususf | dan tokoh | Salim  bersifat
Al Qardhawi” yang ditulis oleh | yang  dikaji | konseptual,

M. Agus Salim Nur. sama, Yyaitu | sedangkan
1. Hadis-Hadis | penelitian ini
bertema menitikberatkan
ekologi dalam | pada revitalisasi
pandangan Hadis dalam
Yasuf al- | konteks  sosial
Qaradawi. modern.

“Nalar Eksegesis Ekopsikologis | Menggunakan | Penelitian
Yusuf al garadawi dalam kitab | sumber utama | Renanda

Ri‘ayat al-Br’ah fi al-Islam” | karya al- | menggunakan
yang ditulis oleh Renanda Ardi | Qardhawi dan | pendekatan
2. | Rifkan Pratama. membahas ekopsikologis,
pelestarian sedangkan
lingkungan. penelitian ini

menitikberatkan
pada teori Tajdid

dan etika

lingkungan
berbasis Hadis.

“Pemeliharaan Lingkungan | Sama-sama Penelitian
Hidup dalam Islam: Tinjauan | meneliti Zulfah  belum
atas Pemikiran Yasuf | pemikiran menelaah Hadis-
3. | al- Qardhawt” yang ditulis oleh | Yasuf al- | Hadis  ekologi
Siti Zulfah. Qardhawi dan belum
dalam isu | membahas aspek

lingkungan. Tajdid

%2 Fahmi, Muhammad. ljtihad Konservasi Lingkungan dalam Islam: Studi atas Pemikiran
Yusuf al-Qardhawr dan Seyyed Hossein Nasr. Tesis Program Pascasarjana, Universitas Islam
Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022, 70-89



22

pemikiran Islam.
“Etika  Lingkungan  dalam | Mengkaji Penelitian
Perspektif Islam: Studi atas | etika Ghufron  tidak
Pemikiran Yasuf al- Qardhawi” | lingkungan menyoroti
yang ditulis oleh Aziz Ghufron. | dalam Hadis-Hadis
pemikiran ekologis dan
Yiusuf al- | belum
Qardhaw. mengaitkan
dengan konsep
Tajdid.
“Ijtihad Konservasi Lingkungan | Mengkaji Penelitian Fahmi
dalam Islam:  Studi atas | ijtihad al- | bersifat
Pemikiran Yasuf al- Qardhawi | Qaradawi komparatif dan
dan Seyyed Hossein Nasr” yang | dalam isu | teoritis,
ditulis oleh Muhammad Fahmi. | konservasi sementara
lingkungan. penelitian ini
berfokus  pada
penerapan
revitalisasi
Hadis  sebagai
etika ekologis.

B. Kajian Teori

Kajian teori merupakan salah satu hal penting dalam sebuah penelitian
yang mana terdapat beberapa rangkaian konsep, definisi, dan perspektif untuk
dijadikan sebagai landasan teori atau dasar teori pada setiap penelitian. Oleh
karena itu pembahasan teori sangatlah perlu untuk diperdalam atau diperluas

sehingga peneliti akan lebih mudah dalam melanjutkan penelitiannya.

1. Revitalisasi dalam Konteks Hadits Ekologi

Revitalisasi dalam konteks Hadits ekologi merupakan upaya
menghidupkan kembali nilai-nilai lingkungan yang terkandung dalam
sabda dan keteladanan Nabi Muhammad SAW agar menjadi panduan etika
ekologis bagi masyarakat modern. Dalam Islam, hubungan antara manusia

dan alam bukanlah relasi eksploitatif, melainkan relasi amanah dan



23

tanggung jawab. Hadis-Hadis Nabi mengandung ajaran moral yang sangat
mendalam tentang pentingnya menjaga keseimbangan alam, merawat
makhluk hidup, dan mencegah kerusakan lingkungan. *

Namun, dalam praktik kehidupan umat Islam saat ini, nilai-nilai
tersebut sering kali terabaikan atau hanya dipahami sebagai ajaran moral
simbolik, bukan sebagai etika praktis yang wajib diterapkan. Revitalisasi
dalam konteks ini berarti membaca ulang Hadis-Hadis bertema lingkungan
secara tematik (Mauda‘l) dan kontekstual, agar mampu menjawab
tantangan zaman modern yang ditandai oleh krisis ekologi global. Banyak
Hadis Nabi yang secara eksplisit dan implisit memberikan arahan tentang
perlunya menjaga kelestarian lingkungan.

Revitalisasi Hadis ekologi juga memiliki peran penting dalam
membentuk paradigma keislaman yang holistik, yaitu Islam sebagai agama
yang tidak hanya mengatur urusan spiritual, tetapi juga peduli terhadap
keberlangsungan hidup seluruh makhluk. Dengan menghidupkan kembali
nilai-nilai ekologi dalam Hadis, umat Islam diajak untuk menjadi pelaku
utama dalam menjaga lingkungan, menjadikan pelestarian alam sebagai
bagian dari ibadah, serta menolak praktik merusak lingkungan atas nama
pembangunan. Dengan demikian, revitalisasi Hadis dalam konteks ekologi
bukan hanya menempatkan ajaran Nabi sebagai sumber inspirasi, akan

tetapi sebagai sumber etika ekologis yang wajib direalisasikan dalam

%% M. Sabri, “Konstruksi Pemikiran Moderasi Beragama Perspektif Hermeneutika Hadis,”
Jurnal llmiah Al-Mu'ashirah: Media Kajian Al-Qur'an dan Al-Hadits Multi Perspektif vol, 19, no.
2 (2022), 185-197.



24

kebijakan publik, pendidikan, dan kehidupan sosial umat Islam.
2. Etika Lingkungan Modern

Etika lingkungan modern berkembang sebagai respons terhadap
krisis ekologi global yang semakin kompleks, seperti perubahan iklim,
pencemaran lingkungan, dan kerusakan habitat alam. Etika ini hadir
dengan gagasan bahwa alam tidak boleh dipandang semata sebagai sumber
daya yang bisa dieksploitasi, melainkan sebagai entitas yang bermartabat.
Dalam paradigma ini, manusia dituntut untuk memelihara keberlanjutan
lingkungan, menjunjung keadilan ekologis lintas generasi, serta memikul
tanggung jawab moral atas kondisi bumi saat ini dan masa depan.

Etika lingkungan tidak hanya berangkat dari dorongan moral
semata, tetapi juga mencakup dimensi religius dan spiritual. Alam
dipahami sebagai amanah dari Tuhan, yang harus dijaga dan dihormati. la
bukanlah benda mati tanpa makna, melainkan bagian dari ciptaan yang
memiliki keterhubungan spiritual dengan manusia. Dalam kerangka ini,
manusia sebagai Khalifah di muka bumi mengemban peran besar untuk
menjaga keseimbangan ekologis serta mencegah kerusakan yang
disebabkan oleh perilaku destruktif seperti deforestasi, pencemaran air,
eksploitasi tanah, dan limbah industri®*.

Beberapa prinsip utama yang diangkat dalam etika lingkungan
modern antara lain adalah penghormatan terhadap hak-hak alam, tanggung

jawab antargenerasi, dan keadilan ekologi. Alam dianggap memiliki hak

%Y. R. Yuono, “Melawan Etika Lingkungan Antroposentris Melalui Interpretasi Teologi
Penciptaan Sebagai Landasan Bagi Pengelolaan-Pelestarian Lingkungan,” Fidei: Jurnal Teologi
Sistematika dan Praktika 2, no. 1 (2019), 186-206.



25

untuk tumbuh, hidup, dan berkembang secara lestari. Maka dari itu,
manusia wajib melindungi flora, fauna, serta habitatnya dari kerusakan
yang disebabkan oleh ketamakan atau ketidak pedulian. Tanggung jawab
ekologis juga tidak terbatas pada waktu sekarang, tetapi harus
mempertimbangkan dampak terhadap generasi yang akan datang. Setiap
keputusan ekologis yang diambil hari ini memiliki konsekuensi jangka
panjang yang harus dipertanggung jawabkan.*®
3. Tinjauan teori Tajdid Yusuf al Qardhawi

Yusuf al-Qardhawi merupakan salah satu pemikir Islam
kontemporer yang sangat vokal dalam mengusung semangat pembaruan
ajaran Islam melalui konsep Tajdid. Menurut Qardhawi, Tajdid bukanlah
sekadar retorika atau slogan kosong, melainkan upaya sistematis untuk
mengaktualisasikan kembali nilai-nilai Islam agar mampu memberikan
solusi terhadap persoalan kontemporer.®*® Dalam pandangannya, Tajdid
adalah suatu proses pembaharuan pemikiran dan praktik keislaman yang
tidak mengubah esensi hukum syariat, tetapi menekankan pada interpretasi
ulang yang kontekstual sesuai dengan dinamika zaman.

Qardhawi memandang bahwa ajaran Islam telah diturunkan
sebagai pedoman komprehensif yang mencakup seluruh aspek kehidupan,
mulai dari ranah spiritual, sosial, ekonomi hingga politik. Namun, seiring

perkembangan masyarakat dan perubahan sosial ekonomi yang sangat

% S.A. Y. A. Said dan Y. Nurhayati, “Paradigma Filsafat Etika Lingkungan dalam
Menentukan Arah Politik Hukum Lingkungan,” Al-Adl: Jurnal Hukum 12, no. 1 (2020), 39-60.

% N.H. N Muhamad, “Pandangan Yusuf al-Qardhawi terhadap Figh Semasa,”
Islamiyyat vol, 26, no. 2 (2004), 69-81.



26

cepat, muncul persoalan-persoalan baru yang sering kali tidak secara
eksplisit diatur dalam teks-teks klasik. Di sinilah peran Tajdid menurut
Qardhawi sangat vital. Menurutnya, pembaharuan ini diperlukan agar
umat Islam tidak terjebak dalam dogma yang kaku, melainkan mampu
merespons perubahan dengan pemahaman yang tetap berakar pada teks
suci namun terbuka terhadap penafsiran baru yang relevan dengan keadaan
kontemporer.®’

Dalam kerangka pemikiran Qardhawi, Tajdid mempunyai dua
dimensi utama.®® Pertama, dimensi eksplanatori yang menekankan pada
penafsiran atau ijtihad terhadap nash (teks-teks suci) sehingga dapat
dipahami secara lebih mendalam dan kontekstual. Proses ijtihad inilah
yang memungkinkan pemahaman ajaran Islam tidak hanya berhenti pada
literalitas teks, melainkan juga mengaitkannya dengan realitas sosial dan
permasalahan yang dihadapi umat saat ini. Kedua, ada dimensi aplikatif
yang menekankan pada penerapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan
nyata, sehingga hasil ijtihad tersebut tidak hanya berhenti pada ranah teori,
melainkan diterjemahkan ke dalam kebijakan dan praktik yang dapat
mengatasi Kkrisis-krisis zaman modern, seperti persoalan keadilan sosial,

konflik politik, dan bahkan krisis lingkungan.

% M. Aziz dan S. Sholikah, “Metode Istinbat Hukum Zakat Profesi Perspektif Yusuf al-
Qardawi dan Implikasinya terhadap Pengembangan Objek Zakat di Indonesia,” ULUL ALBAB
Jurnal Studi Islam vol, 16, no. 1 (2015), 89-116.

%A Rajafi, Masa Depan Hukum Bisnis Islam di Indonesia: Telaah Kritis Berdasarkan
Metode ljtihad Yusuf al-Qardhawr (Yogyakarta: LKIS Pelangi Aksara, 2013), 34



27

Menurut Qardhawi, strategi Tajdid harus dilakukan dengan cara yang tidak
mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariat. Artinya, inti dari pesan-pesan wahyu
tetap dijaga dan dihormati, namun cara penyampaiannya harus diadaptasi dengan
konteks zaman. Hal ini terlihat jelas dalam beberapa karya-karyanya, di mana ia
menekankan bahwa pembaharuan dalam Islam haruslah bersifat gradual dan
berdasarkan pada konsensus para ulama. Pembaharu (mujaddid) yang sejati harus
mampu menjembatani kesenjangan antara pemahaman klasik dan kebutuhan
modern, sehingga umat Islam bisa mendapatkan pemahaman yang fleksibel
namun tetap berlandaskan pada otoritas teks-teks suci.

Salah satu kontribusi utama Qardhawi dalam wacana Tajdid adalah
penekanannya pada konsep Magqasid al-Syari‘ah atau tujuan-tujuan syariat.
Menurutnya, setiap interpretasi ulang terhadap nash harus mampu mengembalikan
atau bahkan mengoptimalkan pencapaian tujuan-tujuan syariat, seperti
perlindungan terhadap jiwa, agama, akal, keturunan, dan harta benda. Dengan
demikian, Tajdid menjadi sebuah mekanisme yang tidak hanya berfokus pada
pembaharuan retorika, tetapi juga pada pencapaian kesejahteraan umat secara
menyeluruh.* Dalam penelitian ini, maqasid al-syari‘ah tidak diposisikan sebagai
tujuan hukum baru dalam isu lingkungan. Lingkungan hidup dipahami sebagai
wasilah (prasyarat) bagi terjaganya maqasid al-syari‘ah, khususnya hifz al-nafs,
hifz al-nasl, dan hifz al-mal. Oleh karena itu, pelestarian lingkungan dipahami
sebagai bagian dari upaya menjaga maqasid al-syari‘ah, bukan sebagai perluasan

konsep maqasid secara bebas.

% A. Thohari, “Epistemologi Fikih Lingkungan: Revitalisasi Konsep Maslahah,” Az-
Zarga': Jurnal Hukum Bisnis Islam vol 5, no. 2 (2013).77-79



28

Konsep ini sangat relevan dalam konteks permasalahan zaman modern, di
mana berbagai tantangan seperti kesenjangan ekonomi, konflik sosial, dan
degradasi lingkungan memerlukan jawaban yang komprehensif dan holistik dari
perspektif keislaman. Di samping itu, Qardhawi juga menekankan perlunya
dialog antara tradisi dan modernitas dalam upaya Tajdid. Menurutnya, Islam tidak
dapat dipahami secara statis jika tidak mengakomodasi dinamika zaman. Dialog
antara para ulama tradisional dan pemikir modern sangat penting untuk
menghasilkan interpretasi yang mampu menjawab tantangan zaman tanpa
meninggalkan akar keislaman®.

Proses dialog inilah yang memungkinkan adaptasi pemikiran Islam
terhadap perkembangan teknologi, ilmu pengetahuan, dan perubahan sosial tanpa
harus mengorbankan nilai-nilai intinya. Lebih lanjut, dalam pandangan Qardhawr,
Tajdid memiliki peran strategis dalam menyelesaikan masalah-masalah internal
umat. la berpendapat bahwa kemajuan umat Islam tidak hanya ditentukan oleh
seberapa besar kemampuan teknologinya, melainkan juga oleh seberapa dalam
pemahaman dan implementasi nilai-nilai spiritual yang terkandung dalam ajaran
Islam.** Dengan menerapkan Tajdid, maka diharapkan akan muncul suatu
pemikiran yang kritis, yang mampu menolak penyimpangan, menyaring bid‘ah,
dan menekankan kembali pada prinsip keadilan serta kemanusiaan yang universal.

Di era globalisasi, tantangan yang dihadapi umat Islam sangat kompleks

dan multidimensi. Qardhawi menafsirkan Tajdid sebagai suatu usaha yang harus

*0 peran Manusia sebagai Khalifah di Bumi,” Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-llmu Sosial

vol 2, no.10 (2025).69

*! Ridwan, R. “Figh Ekologi Membangun Figh Ekologis untuk Pelestarian Kosmos.”
Mazahib, 2013.



29

dilakukan secara kolektif, melibatkan berbagai pihak, mulai dari akademisi,
ulama, hingga masyarakat umum. Hanya dengan kerja sama yang sinergis antara
berbagai elemen masyarakat, nilai-nilai Islam yang aktual dan kontekstual dapat
terus berkembang dan memberikan kontribusi positif terhadap penyelesaian
berbagai permasalahan global. Singkatnya, dalam pandangan Yasuf al-Qardhawi,
Tajdid adalah upaya pembaruan yang esensial bagi keberlangsungan dan relevansi
ajaran Islam. Melalui pendekatan interpretatif dan aplikatif, Tajdid berperan
sebagai jembatan antara tradisi dan modernitas, menjaga agar Islam tetap menjadi
petunjuk hidup yang solutif, terhadap tantangan zaman. Dengan demikian,
pembaharuan ini tidak hanya mempertahankan keberlanjutan nilai-nilai dasar
Islam, tetapi juga membuka jalan bagi umat untuk mewujudkan masyarakat yang

adil dan sejahterah.



BAB Il
METODE PENELITIAN
A. Pendekatan Dan Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan dengan jenis penelitian kepustakaan library
research. Pendekatan yang di pilih adalah kualitatif dengan pendekatan
(analisis teks ) pendekatan ini dipilih karena objek kajian bersumber dari teks-
teks hadits dan literatur, bukan data empirik dari lapangan. Penelitian ini
memfokuskan diri pada analisis terhadap Hadis-Hadis bertema ekologi serta
pemikiran Tajdid Yusuf al-Qardhawi dalam kaitannya dengan etika lingkungan
modern.*?

Jenis penelitian kepustakaan dalam kajian ini menitikberatkan pada
eksplorasi sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan. Sumber primer
terdiri atas kitab-kitab Hadis serta karya-karya asli Yiasuf al-Qardhawri,
sedangkan sumber sekunder meliputi buku, jurnal, artikel ilmiah, serta skripsi
dan tesis yang mendukung relevansi penelitian. **

B. Sumber Data

Pada penelitian ini jenis data dan sumber data yang di gunakan meliputi
berbagai referensi untuk dijadikan sebagai bahan acuan dalam penelitian. Oleh
karena itu peneliti menghimpun beberapa sumber data yang masih ada
keterkaitan dengan topik penelitian dengan cara membaca buku, jurnal, artikel

dan kitab-kitab klasik lainnya. Maka dari itu dapat disimpulkan bahwa sumber

42 Abdurrahman, “Metode Penelitian Kepustakaan dalam Pendidikan Islam,” Adabuna:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 3, No. 2 (2022): him, 102.

43 Shona McCombes, “Descriptive Research: Definition, Types, Methods & Examples,”
Scribbr, 22 Juni 2023, https://www.scribbr.com/methodology/descriptive-research.

30


https://www.scribbr.com/methodology/descriptive-research

31

data yang digunakan dalam penelitian ini terdapat dua bagian, yaitu sumber
data primer dan sumber data skunder.
1. Sumber Data Primer

Sumber data primer dalam penelitian ini mencakup bahan-bahan
pokok yang menjadi dasar utama dalam analisis, yakni Kkitab-kitab Hadis
dan karya otoritatif Yasuf al-Qardhawi. Kitab Hadis yang digunakan antara
lain Al-Figh al-Islami bayna al-Asalah wa al-Tajdid, Ri‘ayah al-Bi’ah fi
Syari ‘ah al-1slam serta kitab-kitab sunan lainnya yang memuat Hadis-Hadis
bertema lingkungan.

Selain itu, sumber primer juga mencakup karya-karya Yusuf al-
Qardhawt yang relevan dengan gagasan Tajdid atau pembaruan pemikiran
Islam, khususnya yang terkait dengan isu lingkungan. Di antara karya-karya
tersebut adalah islam agama ramah lingkungan, karya Ytsuf al Qardhawi
yang secara langsung membahas fikih lingkungan dalam perspektif al-
Qur’an dan Sunnah, yang memuat fatwa-fatwa kontemporer termasuk soal
lingkungan, serta, yang menjelaskan kerangka konseptual Tajdid dalam
pemikiran Islam.

2. Sumber Data Skunder

Sumber data skunder pada penelitian diperoleh dari berbagai literatur
penunjang yang mendukung analisis dan pemahaman terhadap data primer.
Literatur tersebut meliputi buku-buku akademik, artikel jurnal ilmiah,
skripsi, dan tulisan-tulisan ilmiah lainnya yang mengangkat isu-isu terkait

ekologi, Tajdid, dan etika lingkungan dalam Islam. Data sekunder ini



32

berfungsi sebagai pendukung untuk memperkuat kerangka analisis dan
memperluas perspektif dalam membahas relevansi Hadis-Hadis ekologis
dengan krisis lingkungan modern dalam pemikiran Yasuf al-Qardhawi.

C. Teknik Pengumpulan Data

Dalam penelitian ini, peneliti akan memaparkan skenario atau proses
dalam pengumpulan data. Maka teknik yang digunakan dalam pengumpulan
data adalah metode analisis interpretatif, Metode ini berfokus pada upaya
memahami makna, nilai, dan pesan yang terkandung di dalam teks, bukan
hanya mendeskripsikan kandungannya secara literal. Dalam konteks ini,
analisis interpretatif digunakan untuk menafsirkan teks-teks Hadis ekologi
dan pemikiran Tajdid Yusuf Al-Qardhawi secara mendalam untuk
merekonstruksi sebuah etika lingkungan yang relevan dengan konteks
modern.

Dalam pengumpulan Hadis-Hadis bertema ekologi, peneliti akan
mengidentifikasi dan mengangkat Hadis-Hadis dari berbagai kitab induk
Hadis seperti Shahih Bukhari, Shahih Muslim, Sunan Aba Dawud, dan kitab-
kitab Hadis lainnya. Selain itu, data juga diperoleh dari karya-karya Yisuf al-
Qardhawi yang memuat pemikirannya tentang pembaruan (Tajdid) serta fikih
lingkungan, seperti dalam kitab Ri‘ayat al-Bi’ah fi Syari ‘at al-Islam, Al-Figh
al-Islami Bayna al-Asalah wa al-Tajdiddan. Penelusuran juga dilakukan
terhadap buku, jurnal, artikel ilmiah, dan skripsi yang mendukung analisis

tema revitalisasi Hadis dan etika lingkungan.



33

D. Analisis data

Analisis data akan diterapkan setelah proses pengumpulan data selesai
dilakukan. Analisis data merupakan rangkaian penting dalam proses
penelitian yang bertujuan untuk mengkaji, memahami, dan menafsirkan
informasi yang telah diperoleh. Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan
pendekatan deskriptif-analitis dan interpretatif, untuk menggambarkan isi dan
makna dari Hadis-Hadis ekologis serta pemikiran Tajdid Yasuf al-Qardhawi
secara sistematis. Melalui pendekatan ini, peneliti akan mengidentifikasi
kandungan makna yang terdapat dalam Hadis-Hadis ekologi, kemudian
menganalisisnya berdasarkan prinsip-prinsip pembaruan (Tajdid) yang
ditawarkan oleh Ytsuf al-Qardhawi.

Selanjutnya, pendekatan interpretatif digunakan untuk menyesuaikan
makna Hadis-Hadis tersebut dengan konteks isu-isu lingkungan modern,
seperti krisis iklim, degradasi alam, dan keberlanjutan ekologis. Dengan
demikian, analisis ini bertujuan untuk menggali relevansi dan urgensi
revitalisasi Hadis dalam membentuk etika lingkungan Islam yang kontekstual

dan solutif pada masa kini.



BAB IV

PENYAJIAN DAN ANALISIS DATA

A. Nilai-nilai Hadis tentang Ekologi

Analisis Hadis-Hadi$ ekologi dalam bab ini tidak dimaksudkan untuk

menetapkan maqasid baru, melainkan untuk menunjukkan bagaimana nilai-

nilai profetik Nabi berkontribusi dalam menjaga maqasid al-syari‘ah melalui

pelestarian lingkungan hidup.

1. Hadits tentang Larangan Merampas Tanah

+ 6 5h

@

Artinya:

¥ o Y 2 \Es oz 1o Mt Y
(};\U;‘M\U; VLQ‘-AU,C j’)"k“'\""“ﬂ"'uﬁ)gﬁ""\"ﬁ

v;gﬁfﬂ\uﬁwﬁ»ﬁ,vwwﬂu@m 5 J6

zalgl 5 25 G2 fana J) a5k
Telah menceritakan kepadaku Zuhair bin Harb telah
menceritakan kepada kami Jarir dari Suhail dari Ayahnya dari
Abu Hurairah dia berkata: "Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa
sallam bersabda: "Tidaklah salah seorang dari kamu mengambil
sejengkal tanah tanpa hak, melainkan Allah akan
menghimpitnya dengan tujuh lapis bumi pada hari Kiamat
kelak. (HR. Muslim, No: 161)*

Hadis yang diriwayatkan Muslim dari Abu Hurairah ini merupakan

salah satu teks paling tegas dalam Islam mengenai larangan mengambil

hak orang lain, khususnya dalam hal tanah dan ruang hidup. Rasulullah

bersabda:

Mw\vdw)\t#g\ ’*\%;Lﬁ\g\fj;j;ubﬁ\y\jﬂ;»;\”bﬁ

Lafaz 12a

. (sejengkal) dipilih untuk menunjukkan bahwa sekecil apa pun

tindakan mengambil tanah orang lain—bahkan sesuatu yang hampir tidak

4 Muslim bin al-Hajjaj, Sahih Muslim, Kitab al-Muzalim, No. 1611

34



35

terasa nilainya tetap dianggap sebuah kezaliman besar di sisi Allah. Ini
adalah gaya bahasa Nabi yang menanamkan kesadaran moral bahwa hak
manusia atas ruang hidupnya bersifat sakral, tidak boleh dilanggar hanya

karena alasan kekuasaan, klaim sepihak, atau kepentingan duniawi*.

Para ulama menafsirkan ancaman (el <o ) %) %5k bahwa Allah

akan membebaninya di hari kiamat dengan tanah yang ia rampas, nhamun
dihitung setara tujuh lapis bumi. Dalam penjelasan Imam Nawawi,
ancaman ini masuk kategori “Wa‘id Syadid” (ancaman Kkeras) yang
menunjukkan tingkat beratnya dosa tersebut. Sementara sebagian ulama
lain, seperti Ibn Hajar, menafsirkan bahwa makna tujuh bumi tidak selalu
harus dipahami secara fisik, tetapi menggambarkan betapa dahsyatnya
dosa sosial-ekologis yang dilakukan oleh seseorang yang merampas tanah.
Hadis ini tidak berdiri sendiri; ia datang dalam rangkaian normatif Islam
yang sangat kuat mengenai larangan melakukan ghasb (perampasan),
membuat kerusakan, atau menutup akses orang lain terhadap sumber
hidup®.

Tanah dalam Islam bukan semata objek properti, melainkan
amanah llahi. Al-Qur’an berkali-kali mengingatkan bahwa manusia diberi

kesempatan hidup di bumi untuk memakmurkannya, bukan merusaknya.

Allah berfirman: g vfw\j g'pﬁ\ o v.ﬂw\ 3, yakni Dia yang

** Muhammad Lugman Ahmad, “Etika Lingkungan dalam Perspektif Hadi$ Nabi,” Jurnal
Studi Islam 9, no. 2 (2020), 115.

% Rifai, Ahmad. “Hadis-Hadis Bertema Ekologi dan Relevansinya terhadap Krisis
Lingkungan Modern.” Jurnal Ushuluddin 31, no. 1 (2023), 89-105.



36

menciptakan kamu dari bumi dan menugaskan kamu untuk
memakmurkannya, menjadi landasan etis bahwa penguasaan atas tanah
harus diarahkan untuk kemaslahatan, bukan eksploitasi atau perusakan.*’
Para mufasir menekankan bahwa manusia berperan sebagai Khalifah,
bukan penguasa absolut, sehingga setiap tindakan yang mengabaikan hak
orang lain termasuk perampasan tanah bertentangan dengan mandat Ilahi
ini.

Tindakan semena-mena dalam penguasaan tanah hanya akan
melahirkan kerusakan, pertikaian, dan ketidakadilan, yang secara tegas
ditolak oleh Maqasid al-Syari‘ah. Dalam tradisi fikih, tindakan merampas
tanah atau properti orang lain tanpa hak dikenal sebagai ghasb, yang
digolongkan sebagai bentuk kezaliman yang berat. Ghasb tidak hanya
dianggap sebagai pelanggaran hak kepemilikan, tetapi juga sebagai
pengingkaran terhadap prinsip keadilan dan kemanusiaan yang menjadi
jiwa syariat. Sejalan dengan itu, Syekh Ibn Qudamah dalam kitab al-
Mughni sebagaimana dikutip dalam berbagai kajian fikih kontemporer
mendefinisikan ghasb sebagai “pengambilan hak orang lain secara paksa
tanpa alasan yang sah menurut syariat.*®

Para ulama menegaskan bahwa ghasb terhadap tanah memiliki
dampak sosial dan moral yang lebih berat dibanding ghasb terhadap harta
bergerak. Tanah tidak hanya bernilai ekonomi, tetapi juga menjadi sumber

kehidupan, tempat tinggal, identitas sosial, dan stabilitas psikologis.

" Yusuf Al-Qardhawt, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis, terjemahan
Saifullah M. Yunus (Banda Aceh: Cita Varia Kreativitas, 2022), 14-15.
8 Al-Qardhawi, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis, 15.



37

Merampas tanah berarti mencabut ruang hidup seseorang, mengancam
masa depan keluarga, dan pada akhirnya merusak tatanan sosial.
Penyempitan ruang hidup secara paksa apalagi jika dilakukan dengan
kekuasaan atau dalih pembangunan merupakan bentuk kezaliman
struktural yang dikecam oleh fikih.

Al-Qardawi menekankan bahwa salah satu keistimewaan fikih
Islam adalah kemampuannya menjaga keseimbangan antara hak individu
dan kemaslahatan umum.”® Dalam konteks ini, tidak ada ruang bagi
pembenaran terhadap perampasan tanah selama tidak disertai dengan
kompensasi yang adil, persetujuan pemilik, atau alasan syar‘i yang sah.
Selain itu, fikih Islam juga mengakui prinsip al-darar yuzal (kemudaratan
harus dihilangkan) dan la darar wa la dirar (tidak boleh membahayakan
diri sendiri maupun orang lain). Prinsip ini relevan dalam konteks
sengketa tanah, di mana kerugian yang dialami korban harus dipulihkan
dan keadilan harus ditegakkan.*

Fikih tidak hanya melihat aspek hukum formal, tetapi juga dampak
sosial, moral, dan spiritual dari setiap tindakan. Dengan demikian, dapat
disimpulkan bahwa Islam menempatkan tanah sebagai amanah yang suci.
Setiap bentuk pengambilan tanpa hak termasuk ghasb adalah pelanggaran
serius terhadap hak asasi manusia, prinsip keadilan, dan mandat

keKhalifahan.

9 Abu Muhammad ‘Abdullah bin Ahmad Ibn Qudamah, Al-Mughni, jilid 5 (Beirut: Dar
lhya’ al-Turath al-‘Arabi, t.th.), hm. 455. Lihat juga Abdul Aziz Al-Khayyath, Al-Ghasb wa
Ahkamuhu fi al-Figh al-1slami (Riyadh: Dar Kunuz Isybilia, 2008), 77.

*0 Al-Qardhawi, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis, 22-24.



https://t.th/

38

2. Hadits Larangan Menebang Pohon

‘C)L‘/’Md\ Q\-Qﬁ;u; CJ?.J ’(d\ﬁ\aﬂ \JJ«D-\ci &}5\.&:\5

oty J6: J6 G s v,smdjwd e
Jjby\ 5 /U\Lgd..u }W\ujgacj.\..u&ﬁun <<(Luj4.~\c<0$ uLaAM
By\béﬁa)l‘»%ﬁww voc}}.\pj\.}.b«d\l%w.\:ﬁ\.ﬁdb&:}

. J\ﬂ\ 3

Artinya: Telah menceritakan kepada kami Nashr bin Ali berkata: telah
mengabarkan kepada kami Abu Usamah dari lbnu Juraij dari
Utsman bin Abu Sulaiman dari Sa'id bin Muhammad bin Jubair
bin Muth'im dari Abdullah bin Hubsyi ia berkata: Rasulullah
shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda: “"Barangsiapa menebang
pohon bidara maka Allah akan membenamkan kepalanya dalam
api neraka." Abii Dawid pernah ditanya tentang hadits tersebut,
lalu ia menjawab: Secara ringkas, makna hadits ini adalah bahwa
“barangsiapa menebang pohon bidara di padang bidara dengan
sia-sia dan dhalim, padahal itu adalah tempat untuk berteduh para
musafir dan hewan-hewan ternak, maka Allah akan
membenamkan  kepalanya  di  neraka.” (HR. Abu
Dawid, No: 5239).%

Hadis yang disampaikan oleh Abdullah bin Hubsyi ini merupakan

salah satu Hadis paling kuat mengenai etika lingkungan dalam Islam.

Rasulullah bersabda: «,& ¢ 4.f; AP AW cl:} S»» (Barangsiapa yang

menebang pohon sidrah (bidara), maka Allah akan membenamkan
kepalanya ke dalam neraka).”® Lafaz singkat ini memberikan ancaman
yang sangat keras bagi orang yang menebang pohon sidrah tanpa hak.
Namun, ketika Imam Abu Dawud salah satu perawi Hadis ini ditanya

tentang maknanya, ia memberikan penjelasan kontekstual yang sangat

*! Abii Dawiid Sulaiman bin al-Asy‘ats, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Adab, No. 52396
52 Sulaiman bin al-Asy‘ats Abii Dawid, Sunan Abi Dawud (Beirut: Dar al-Risalah al-
‘Alamiyyah, 2009), him. 347, Hadi$ No. 4572.



39

penting. Beliau menerangkan bahwa redaksi Hadis ini bersifat ringkas
(mujmal).

Maksudnya bukan setiap orang yang menebang pohon bidara pasti
dibenamkan ke dalam neraka, tetapi ancaman keras itu tertuju khusus
pada "orang yang menebang pohon bidara di tanah lapang (faya'), padang
gersang, atau tempat yang menjadi sumber keteduhan dan kehidupan bagi
para musafir serta hewan, lalu ia menebangnya secara sia-sia, zalim, dan
tanpa alasan yang benar."

Penjelasan Imam Abu Dawad ini memiliki signifikansi
metodologis yang tinggi. la menguatkan tesis bahwa larangan dalam Hadis
ini tidak berhenti pada larangan teknis atas satu jenis pohon tertentu, tetapi
berakar pada prinsip keadilan ekologis dan pemeliharaan ruang hidup
(living space). Hadis ini, dengan demikian, melindungi fungsi sosial
ekologis sebuah pohon, seperti menyediakan keteduhan bagi musafir,
menjadi habitat bagi hewan, serta mencegah erosi di tanah gersang.
Perusakan terhadap elemen-elemen lingkungan yang memberikan
kemaslahatan publik inilah yang diancam dengan hukuman yang sangat
berat.

Penafsiran ini sejalan dengan semangat fikih Islam yang
menekankan penghormatan terhadap kemanusiaan dan penjagaan terhadap

kemaslahatan umum, sebagaimana ditegaskan oleh Yasuf Al-Qardhawi.”*

%% Sulaiman bin al-Asy‘ats Abii Dawid, Sunan Abi Dawud (Beirut: Dar al-Risalah al-
‘Alamiyyah, 2009), him. 348, Hadis No. 4572.

% Yusuf Al-Qardhawi, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis, terjemahan
Saifullah M. Yunus (Banda Aceh: Cita Varia Kreativitas, 2022), 14-15.



40

Dalam konteks ekologis Jazirah Arab, pohon sidrah memainkan peran
yang sangat vital. la merupakan spesies yang tangguh, tumbuh di daerah
kering dan gersang, serta berfungsi sebagai peneduh tunggal di tengah
teriknya padang pasir. Keberadaannya menjadi tempat berteduh yang
menyelamatkan bagi musafir yang kelelahan dalam perjalanan jauh,
sekaligus berfungsi sebagai sebuah ekosistem yang menjadi habitat bagi
burung, tempat ternak merumput di sekelilingnya, dan sumber kehidupan
vegetatif di lingkungan yang keras.*®

Oleh karena itu, tindakan menebang satu pohon bidara bukanlah
sekadar merusak properti alam, melainkan menghapus satu-satunya
sumber kenyamanan, keteduhan, bahkan keselamatan bagi makhluk hidup
yang bergantung padanya, terutama musafir yang menghadapi ancaman
panas ekstrem. Rasulullah dengan pemahaman mendalam terhadap realitas
ekologis masyarakatnya, menegaskan bahwa menebang pohon tersebut
tanpa alasan yang sah berarti menghilangkan nikmat Allah yang bersifat
publik, sebuah tindakan yang dapat dikategorikan sebagai kezaliman
ekologis.*®

Ancaman tegas dalam Hadis, “Allah akan membenamkan
kepalanya ke dalam neraka”, menggambarkan retorika keras yang sengaja
digunakan Nabi untuk menegaskan bahwa merusak alam bukanlah

kesalahan kecil, melainkan dosa yang serius. Menghilangkan sebuah

%% Wahbah Al-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuh, jilid 4 (Damaskus: Dar al-Fikr,
1985), 2781.

% Yusuf Al-Qardhawi, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis, terjemahan
Saifullah M. Yunus (Banda Aceh: Cita Varia Kreativitas, 2022), 15.



41

pohon yang menjadi penopang kehidupan bagi banyak makhluk dipandang
sebagai dosa publik atau dosa ekologis. Para ulama fikih dan Hadis,
seperti Al-Munawi dan Ibnu al-‘Arabi, dalam syarah (penjelasan) mereka
terhadap Hadis ini menegaskannya sebagai bukti kuat bahwa Islam
menempatkan kelestarian lingkungan pada posisi yang sangat serius,
bahkan memberikan ancaman hukuman yang besar bagi pelaku
perusakannya.”’

Namun, para ulama juga memberikan batasan yang sangat
proporsional. Ancaman keras ini tidak berlaku bagi seseorang yang
menebang pohon untuk memenuhi kebutuhan hidup yang legitimate,
seperti mengambil kayu bakar, membangun rumah, atau untuk keperluan
lain yang dibenarkan secara syar‘i. Ancaman itu ditujukan khusus kepada
orang yang menebang dengan niat jahat, seperti merusak , bermain-maim,
atau secara sengaja menghilangkan manfaat umum yang dikandung oleh
pohon tersebut.

Pemahaman yang kontekstual dan bernuansa ini sangat sesuai
dengan prinsip umum syariah yang menyatakan bahwa "segala sesuatu
yang merusak kemaslahatan umum adalah haram”. Dalam perspektif ini,
pohon sidrah dalam Hadis tidak hanya dipahami secara literal, tetapi juga
berfungsi sebagai simbol bagi seluruh elemen lingkungan baik vegetasi,

sumber air, maupun habitat yang memiliki fungsi ekologis dan sosial yang

" Abd al-Ra’uf Al-Munawi, Fayd al-qadir Syarh al-Jami‘ al-shagir (Beirut: Dar al-
Ma‘rifah, t.th.), him. 312. Lihat juga Abu Bakr Ibn al-‘Arabi, Ahkam Al Qu’an (Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Tlmiyyah, 2003), 415.

%8 Al-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuh, jilid 4, him. 2782.


https://t.th/

42

vital. Dengan demikian, Hadis$ ini, yang secara bahasa tampak spesifik,
sesungguhnya bersifat mulawwih (mengandung isyarat yang luas) dan
memberikan peringatan simbolis yang berlaku bagi semua bentuk
perusakan lingkungan yang mengabaikan kemaslahatan umum dan
keseimbangan ekosistem.*®

Sudut pandang ini diperkuat ketika kita membaca pemikiran Yasuf
al-Qardhawi dalam Islam Agama Ramah Lingkungan. Al-Qardhawi
menegaskan bahwa alam adalah amanah Allah, dan manusia adalah
penjaga, bukan perusaknya. Menurutnya, pohon bukan sekadar tanaman,
tetapi bagian dari sistem kehidupan yang saling terhubung. la menulis
bahwa perusakan vegetasi dan pepohonan termasuk di antara bentuk Ifsad
fil al-Ard yang sangat dilarang, karena memutus rantai kehidupan yang
Allah ciptakan sebagai keseimbangan dunia. la menyatakan: “Memotong
pepohonan yang memberi manfaat umum merupakan bentuk kezaliman
yang menjurus kepada syirik, karena ia merusak ciptaan Allah dan
menolak nikmat yang diberikan-Nya kepada semua makhluk.

Dalam kerangka ekologis, sebuah pohon yang tumbuh di padang
pasir bukan hanya penghasil oksigen. la adalah penjamin hidup.
Menebangnya berarti memutus akses makhluk hidup lain untuk bertahan.
Dalam pandangan al-Qardhawi, tindakan seperti ini termasuk dalam
kategori pelanggaran magasid al-syarh‘ah, khususnya: menjaga jiwa (Hifz

al-Nafs), menjaga harta (hifz al-mal), menjaga keturunan (hifz al-nasl),

% Abi Abdillah Muhammad bin Ismail Al-*Adl, “Konsep Pelestarian Lingkungan dalam
Hadis Nabi: Analisis Ma’ani al-Hadi$ terhadap Larangan Menebang Pohon,” Jurnal Studi Hadis
Nusantara 4, no. 2 (2022), 57.



43

dan menjaga lingkungan (hifz al-bi’ak). Pohon yang menjadi tempat
berteduh musafir jelas berperan menjaga jiwa mereka dari kematian atau
bahaya akibat panas. la juga menjaga harta mereka, karena perjalanan
musafir sering melibatkan barang, hewan, dan bekal yang dapat rusak
tanpa tempat berteduh. la menjaga kehidupan dan keturunan, karena
banyak hewan di alam liar bergantung pada vegetasi seperti sidrah.
Dengan kata lain, menebang pohon adalah bentuk pelanggaran terhadap
empat magasid sekaligus®.

Syarah Abu Dawud menjelaskan konteks Hadis: bahwa ancaman
keras diberikan kepada orang yang menebang pohon di tanah lapang,
padang luas, atau gurun. Pada masa Nabi, pohon sidrah menjadi simbol
dari “ruang publik ekologis”. Ia bukan milik pribadi, tetapi milik semua
makhluk yang membutuhkannya. Menebangnya berarti menghilangkan
fasilitas umum yang sangat vital. Di sini terlihat bahwa Islam telah
mengatur prinsip “hak lingkungan” jauh sebelum konsep itu muncul dalam
wacana ekologi modern.

Al-Qardhawi dalam pembahasannya mengenai pohon menekankan
bahwa Rasulullah bukan hanya melarang penebangan sembarangan, tetapi

juga menganjurkan penanaman bahkan dalam situasi paling kritis. la

mengutip Hadis masyhur: cab &udl 85 & oS0l dlwd @ idd “Vika

kiamat terjadi sementara di tangan salah seorang dari kalian ada bibit

8 Rifai, Ahmad. “Hadis-Hadis Bertema Ekologi dan Relevansinya terhadap Krisis
Lingkungan Modern.” Jurnal Ushuluddin 31, no. 1 (2023), 89-105.



44

pohon, maka tanamlah” Al-Qardhawi menjelaskan bahwa Hadis-Hadis ini
menunjukkan bahwa penanaman pohon adalah ibadah yang bernilai
kontinuitas dan keberlanjutan. Larangan menebang pohon bidara tanpa hak
dalam Hadis$ ini merupakan pasangan etis dari perintah menanam dalam
Hadis tadi. Keduanya melahirkan satu prinsip: menjaga vegetasi adalah
kewajiban moral seorang Muslim.®

Penjelasan Abi Dawad juga menunjukkan bahwa niat dan tujuan
menjadi penting. Jika seorang menebang pohon bukan karena ingin
merusak, tetapi karena ia membutuhkan kayu untuk bangunan, bahan
bakar, atau karena pohon itu mengancam bangunan atau keselamatan,
maka tindakan tersebut dibolehkan. Namun apabila ia menebang dengan
motivasi merusak, membanggakan kekuasaan, atau sekadar bermain-main,
maka ia masuk dalam kategori yang diancam oleh Hadis ini. Islam tidak
melarang pemanfaatan sumber daya alam, tetapi melarang
“penyalahgunaan” dan “perusakan tanpa manfaat.”

Sejalan dengan itu, al-Qardhawi menegaskan bahwa syariat Islam
selalu berada di antara dua kutub: memanfaatkan alam dan melindungi
alam. Dalam istilahnya, Islam memiliki paradigma ri‘ayah wa isti‘mar
memelihara dan memakmurkan. Menurutnya, syariat tidak pernah
menganjurkan sikap anti pemanfaatan alam, tetapi mengatur agar
pemanfaatan itu dilakukan secara adil, proporsional, dan tidak mematikan

manfaat umum. Karena itu, Hadis ancaman atas penebangan bidara

12-13

8 Al-Qardhawt, Yusuf. Figh al-Daulah fi al-Islam. Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1997.



45

menjadi representasi dari “aturan ekologis Islam” yang melarang
eksploitasi buta, pembakaran hutan, penggundulan lahan, dan segala
bentuk tindakan serupa.

Hadis ini juga memberikan pelajaran bahwa lingkungan bukan
hanya tentang relasi manusia dengan alam, tetapi juga relasi manusia
dengan manusia.

Menurut al-Qardhawi, merusak lingkungan berarti merusak
jaringan sosial, karena manusia hidup dalam keterkaitan ekosistem. Jika
sebuah pohon yang menjadi sumber keteduhan bagi musafir hilang, maka
musafir itu kehilangan keselamatannya. Jika pohon yang menjadi sumber
makanan hewan hilang, masyarakat akan kehilangan sumber rezekinya.
Kerusakan ekologis selalu menghasilkan kerusakan sosial.®> Dari
perspektif hukum Islam, ancaman dalam Hadis ini juga menunjukkan
bahwa syariah mengakui hak-hak makhluk hidup selain manusia.

Dalam Hadis-Hadis lain, Rasulullah melarang membunuh hewan
tanpa tujuan yang benar, membakar sarang semut, atau mengganggu
burung di sarangnya. Semua itu mengajarkan bahwa Islam meletakkan
alam dalam posisi yang harus dihormati. Menebang pohon secara zalim
adalah bentuk kekerasan terhadap makhluk hidup yang berada di bawah
perlindungan Allah. Jika kita menarik Hadis ini ke konteks dunia modern,
sangat jelas bahwa pesan ekologis Rasulullah sangat relevan. Kini

perusakan pohon tidak lagi dilakukan pada satu batang pohon di padang

82 Al-Qardhawi, Yusuf. Ri‘ayatu al-Bi’ah fi Syari‘ati al-lslam. Kairo: Dar al-Syuruq,
2001, 56.



46

pasir, tetapi dalam bentuk deforestasi massal, pembukaan hutan untuk
industri, pembakaran lahan, dan pembangunan yang serampangan.
Dampaknya tidak hanya dirasakan manusia, tetapi juga bumi
secara keseluruhan: banjir, kekeringan, hilangnya habitat hewan,
perubahan iklim, dan kepunahan spesies. Semua ini adalah bentuk
“pemotongan sidrah” dalam skala yang jauh lebih besar. Ancaman dalam
Hadis ini menjadi sangat logis jika dilihat dari kerusakan yang bisa
ditimbulkan oleh tindakan-tindakan tersebut.®® Dengan demikian, Hadis
ini bukan sekadar larangan menebang pohon bidara, tetapi fondasi moral
bagi etika lingkungan Islam. la mengajarkan bahwa alam adalah amanah,
bahwa pohon adalah simbol kehidupan, bahwa perusakan vegetasi adalah
bentuk kezaliman yang besar, dan bahwa setiap bentuk perusakan alam
akan kembali menghantam manusia baik di dunia maupun di akhirat.
3. Hadis Tentang Anjuran Menanam Pohon
f)vuuuw\u;wufmwbu»gwudwu»
Qp s ?.»\ 5 35 VAl cab Al «J6 B’J«ﬂdyj i ke

z

o il G B 5 Y ol plas

Artinya: Telah menceritakan kepada kami ‘Affan bin Muslim, telah
menceritakan kepada kami Hammad bin Salamah, dari Tabit,
dari Anas bin Malik radhiyallahu ‘anhu, bahwa Rasulullah st
bersabda: “Jika hari kiamat terjadi sementara di tangan salah
seorang dari kalian ada bibit tanaman, maka jika ia masih mampu
untuk menanamnya sebelum kiamat benar-benar terjadi,
hendaklah ia menanamnya.” (HR. Ahmad, No. 12902).64

Hadits yang diriwayatkan Imam Ahmad dari Anas bin Malik

6 Aba Dawad, Sulaiman bin al-Asy‘ats. Sunan Abi Dawud. Kairo: Maktabah al-
Halabi, 1952, 137
%% Anas ibn MalikKitab Al-Musnad Takhrij Al-Musnad li syuaib hadits No: 12902



47

radhiyallahu ‘anhu ini merupakan salah satu Hadis paling indah dan paling
dalam maknanya dalam tradisi Islam, khususnya ketika berbicara tentang
optimisme, etika ekologis, dan keberlanjutan amal. Dalam Hadis itu,
Rasulullah bersabda
i oy ol Yl plinal b ol KT 5 delad o)
Secara lahir, Hadis ini tampak sederhana: Nabi memerin tahkan
agar seorang Muslim yang memegang fasilah yakni bibit pohon kurma
atau tanaman kecil untuk tetap menanamnya meskipun hari kiamat telah
tiba. Namun ketika diperhatikan lebih dalam, Hadis ini mengandung
pelajaran spiritual, sosial, ekologis, dan etik yang sangat luas. Hadis ini
berdiri sebagai salah satu teks yang menunjukkan betapa Islam
menempatkan tindakan memakmurkan bumi sebagai ibadah yang tidak
pernah hangus nilainya, bahkan pada detik-detik terakhir kehidupan dunia.
Para ulama menjelaskan bahwa penggunaan kata fasilah sendiri
sangat simbolik. Dalam budaya Arab, pohon kurma bukan hanya tanaman,
tetapi sumber kehidupan: makanan, minuman, tempat berlindung, bahan
bangunan, sumber energi, bahkan obat-obatan. Menanam sebuah fasilah
berarti menanam satu harapan kehidupan yang mungkin baru akan
bermanfaat belasan atau puluhan tahun kemudian. Karena itu, tindakan
menanam pohon adalah tindakan yang dampaknya jauh ke depan,
melewati usia penanamnya, bahkan generasi setelahnya. Maka perintah
Nabi untuk menanam fasilah pada saat kiamat mengguncang bumi

memberikan metafora bahwa amal baik harus dilakukan meskipun peluang



48

untuk melihat hasilnya telah sirna. Dengan kata lain, nilai amal tidak
diukur dari hasil yang tampak bagi pelakunya, tetapi dari niat dan
komitmen untuk melakukan kebaikan demi keberlanjutan kehidupan.®®
Anjuran Nabi dalam Hadis ini memuat pelajaran besar tentang
sikap optimistis dalam Islam. Nabi tidak mengatakan, “Jika kiamat
datang, maka berhentilah beramal” tetapi sebaliknya: “Jika masih ada
kesempatan walau satu detik, maka tanamlah” Ini mengajarkan bahwa
seorang Muslim tidak boleh tenggelam dalam keputusasaan, sekalipun
dunia runtuh di hadapannya. Dalam konteks spiritual, Hadis ini
menunjukkan bahwa seorang mukmin selalu berada dalam keadaan aktif,
produktif, dan konstruktif. la tidak menyerah pada keadaan, bahkan pada
situasi yang paling mustahil sekalipun. Ketika kiamat telah terjadi suatu
peristiwa yang menjadi akhir dari segala usaha duniawi Nabi tetap
memerintahkan amal kebaikan. Ini menunjukkan bahwa nilai amal saleh
itu sendiri berdiri di atas waktu ia tidak tunduk pada keruntuhan dunia.®®
Hadis ini juga menjadi salah satu dasar utama dalam pembentukan
etika lingkungan (figh al-bi’ak) dalam Islam. Tindakan menanam pohon
bukan hanya tindakan ekologis biasa, tetapi ibadah dalam Islam. Dalam
Hadis lain, Nabi bersabda bahwa setiap pohon yang ditanam seorang
Muslim, lalu buahnya dimakan oleh manusia, hewan, atau burung, bahkan

jika daunnya gugur, semuanya menjadi sedekah baginya. Dengan

6 Ahmad, Muhammad Lugman. “Etika Lingkungan dalam Perspektif Hadi$ Nabi.”
Jurnal Studi Islam 9, no. 2 (2020), 112-130.

% Ahmad, Muhammad Lugman. “Etika Lingkungan dalam Perspektif Hadi$ Nabi.”
Jurnal Studi Islam 9, no. 2 (2020), 112-130.



49

demikian, Hadis tentang fasilah ini mempertegas bahwa Islam bukan
hanya agama ritual, tetapi agama yang memerintahkan penjagaan bumi
dan pemeliharaan kehidupan.

Menanam pohon berarti memperpanjang kehidupan, menjaga
udara, memperkokoh tanah, menyediakan makanan, dan mencegah
kerusakan alam. Semua ini masuk dalam tujuan syariah (Magqasid al-
Syari‘ah), yakni menjaga jiwa, harta, keturunan, dan lingkungan.®’ Jika
dilihat dari sudut pandang ekologis modern, Hadis ini sangat futuristik.
Seakan Nabi mengajarkan prinsip keberlanjutan (sustainability) bahkan
sebelum manusia modern membicarakan tentang perubahan iklim,
konservasi hutan, dan pelestarian lingkungan. Dalam kerangka konservasi,
menanam pohon adalah salah satu cara paling efektif dalam membangun
ekosistem yang sehat.

Hadis ini meletakkan dasar bagi gerakan penghijauan dan restorasi
lahan, serta menempatkan tindakan sederhana seperti menanam bibit
sebagai amal mulia yang memiliki cakupan manfaat besar. Karena itu,
banyak ulama kontemporer, termasuk Yiasuf al-Qardhawi dalam Islam
Agama Ramah Lingkungan, menjadikan Hadi$ ini sebagai bukti bahwa
Islam sejak awal telah memiliki visi ekologis yang mendalam. Al-
Qardhawi menjelaskan bahwa perintah menanam dalam Hadis ini bukan
sekadar perintah praktis, tetapi simbol komitmen Islam terhadap

pemeliharaan bumi dan keberlanjutan kehidupan. la menegaskan bahwa

67 Maknun, Abdullah. “Konsep Pelestarian Alam dalam Syariah Islam.” Al-Mawarid:
Journal of Islamic Law 22, no. 1 (2023), 55-70.



50

melestarikan alam adalah bagian dari ketaatan kepada Allah.%®

Di Sisi lain dari Hadis ini adalah ajaran tentang amal jariyah.
Ketika seseorang menanam pohon, manfaatnya terus mengalir bahkan
setelah ia meninggal. la memberi makanan kepada manusia, hewan,
burung, menghidupkan mikroorganisme tanah, memperbaiki udara, dan
menguatkan struktur bumi. Inilah makna sedekah jariyah yang diwujudkan
dalam bentuk paling nyata. Karena itu, para ulama menjadikan Hadis ini
sebagai dorongan kuat bagi umat Islam untuk melakukan reboisasi,
penanaman pohon, pelestarian hutan, dan penghijauan lingkungan.

Dalam figh, aktivitas-aktivitas ini masuk kategori maslahah
‘ammmah (kemaslahatan umum), dan menebarnya adalah tugas umat.
Selain pesan ekologis dan spiritualnya, Hadis ini juga mengandung
pelajaran penting tentang semangat untuk tetap berkarya sampai akhir.
Nabi mengajarkan bahwa ukuran nilai amal bukanlah besarnya hasil yang
dicapai, tetapi ketulusan dan kesungguhan dalam beramal. Seorang
mukmin diminta untuk terus menanam, meskipun ia tahu bahwa ia tidak
akan sempat melihat pohon itu tumbuh. Inilah yang disebut ulama sebagai
etika amal tanpa pamrih.

Seseorang menanam bukan untuk dirinya, tetapi untuk dunia yang
akan datang setelahnya. Sikap ini berkebalikan dengan mentalitas
merusak, menghabiskan sumber daya, dan menumpuk kepentingan pribadi

yang menjadi penyebab kerusakan ekologis modern. Hadits ini juga

%8 Al-Qardhawi, Yusuf. Ri ‘ayatu al-Bi ah fi Syari ‘ati al-1slam. Kairo: Dar al-Syurug,
2001, 26-27



o1

mengajarkan bahwa harapan tidak boleh padam meskipun dunia berada
pada titik kehancuran. Ketika kiamat datang, sebagian manusia akan
berhenti berbuat baik, tenggelam dalam ketakutan, atau kehilangan arah.
Namun Nabi mengajarkan bahwa seorang mukmin tetap stabil, tenang,
dan terus melakukan kebaikan. Menanam fasilah pada saat kiamat adalah
simbol bahwa amal baik itu harus dilakukan hingga akhir nafas manusia.
Ini memperlihatkan bahwa iman adalah optimisme yang tak pernah
padam.

Jika diriwayatkan dalam konteks modern, Hadis ini seakan
mengatakan: “Jika bumi telah mengalami krisis iklim, jika hutan telah
habis, jika udara telah tercemar, jika tanah telah retak dan sungai
mengering, tetapi engkau masih bisa menanam satu bibit tanamlah.”
Pesannya sangat jelas: jangan berhenti memperbaiki bumi, bahkan ketika
keadaan tampak tidak mungkin diselamatkan. Dalam konteks kerusakan
ekologi, Hadis ini menjadi energi moral untuk terus melakukan gerakan
pemulihan alam dan menolak pesimisme ekologis. Dalam bahasa
ekoteologi, Hadis ini adalah teks eskatologis yang bersifat konstruktif,
bukan destruktif. ®

Pada akhirnya, Hadis ini meletakkan paradigma bahwa amal
seorang Muslim tidak pernah sia-sia. Jika seseorang menanam bibit, dan
kemudian kiamat datang, maka Allah tetap mencatat usahanya sebagai

amal kebaikan. Karena nilai amal berada pada niat dan usaha, bukan pada

% Al-Qardhawt, Yusuf. Islam Agama Ramah Lingkungan. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,
2015, 48.



52

hasil akhir. Ini merupakan ajaran yang sangat relevan dalam dunia yang
semakin kehilangan optimisme. Hadi$ ini adalah cahaya bagi manusia
yang ingin terus berbuat baik meskipun dunia tampak menuju kehancuran.
Karena itu, syarah Hadis ini dapat disimpulkan sebagai ajakan untuk
membangun optimisme, menjaga bumi, menyuburkan kehidupan, dan
terus melakukan kontribusi meskipun keadaan tampak suram.
B. Implementasi Tajdid Yisuf AlQardhawi dalam terhadap Hadis ekologi
1. Tajdid sebagai Upaya Menghidupkan Spirit Ekologi Sunnah
Dalam pandangan Yusuf al-Qardhawi, Tajdid bukanlah sekadar
pembaruan teknis dalam hukum Islam, melainkan sebuah gerakan besar
untuk menghidupkan kembali ruh ajaran Nabi agar tetap berfungsi bagi
kehidupan manusia lintas zaman. Tajdid adalah upaya mengangkat nilai-
nilai terdalam dari Sunnah ke permukaan realitas kontemporer, bukan
mengubah teksnya, tetapi menghidupkan makna batin dan tujuan
moralnya. Prinsip Tajdid ini sangat tampak ketika al-Qardhawi berbicara
mengenai isu ekologi. Baginya, Sunnah bukan sekadar kumpulan
perintah dan larangan, tetapi sumber etika ekologis yang visioner, yang
jika dibaca dengan perspektif pembaruan mampu menjadi solusi atas
krisis lingkungan modern.™
Sunnah Nabi secara tekstual tidak memuat istilah krisis iklim,
“pemanasan global, deforestasi industri, atau kapitalisme ekologis,

namun mengandung nilai dan prinsip yang dapat menjawab problem-

0 Al-Qardhawi, Yusuf. Kayfa Nata ‘amal Ma‘a al-Sunnah al-Nabawiyyah. Kairo: Dar al-
Syurug, 2004.



53

problem tersebut. Maka tugas Tajdid adalah menggali kembali spirit
ekologis yang tersimpan dalam Hadis-Hadis Rasulullah dan
menjadikannya relevan bagi dunia yang mengalami kerusakan
lingkungan dalam skala yang jauh lebih besar daripada abad-abad
sebelumnya. Di sinilah posisi al-Qardhawi menjadi signifikan: ia
menolak pembacaan Sunnah secara literal semata dan mengajak umat
Islam melihat energi moral, etika, dan visi ekologis di balik teks Hadis.™

Salah satu bentuk Tajdid yang ia lakukan adalah mengubah cara
kita memahami batas-batas larangan dan anjuran dalam Hadis. Misalnya,
ketika Nabi mengancam keras orang yang merampas sejengkal tanah,
sebagian orang mungkin hanya melihatnya sebagai larangan ghasb dalam
sengketa pribadi. Namun al-Qardhawi membaca Hadis itu dengan spirit
ekologisnya. Bagi beliau, spirit Hadis tersebut adalah penjagaan ruang
hidup, perlindungan tanah dari kezaliman, dan penolakan terhadap
eksploitasi yang merampas hak manusia atas bumi. Ketika spirit ini
dihidupkan melalui Tajdid, Hadis tersebut menjadi sangat relevan untuk
mengkritik praktik perampasan tanah oleh negara, korporasi, dan mafia
tanah di era modern. Inilah makna Tajdid dalam bentuk paling nyata:
menghidupkan nilai ekologis Sunnah untuk menjawab kezaliman
struktural hari ini",

Begitu pula Hadis tentang larangan menebang pohon bidara.

™ Asy’arie, Musa. “Filosofi Lingkungan dalam Islam.” Jurnal Filsafat 27, no. 1
(2019),1-15.

"2 Fauzi, Rahmat. “Keadilan Agraria dalam Perspektif Hukum Islam.” Jurnal Hukum
Islam 18, no. 2 (2021), 201-218.



54

Secara literal, Hadis itu hanya berbicara tentang satu pohon tertentu
dalam kondisi geografis tertentu. Namun al-Qardhwi melihat bahwa spirit
yang terkandung di balik larangan tersebut adalah larangan merusak
sumber daya alam yang menjadi penopang hidup makhluk lain. Maka
Tajdid mengubah Hadis itu dari sekadar hukum teknis menjadi prinsip
ekologis universal. Pohon bidara hanyalah simbol. Yang dilarang oleh
Sunnah bukanlah menebang satu jenis pohon, tetapi merusak vegetasi
yang memberi manfaat bersama. Dengan demikian, Hadis ini dalam
kerangka Tajdid menjadi kritik terhadap pembakaran hutan, deforestasi
besar-besaran, penebangan liar, dan kapitalisasi sumber daya alam’.
Tajdid juga menghidupkan energi spiritual Hadis Nabi tentang
penanaman pohon. Hadis ini, secara sederhana, memerintahkan menanam
bibit pohon meskipun kiamat sudah di depan mata. Dalam pembacaan
literal, Hadis ini tampak seperti anjuran kecil yang bersifat simbolis.
Tetapi dalam kerangka Tajdid al-Qardhawi, Hadis tersebut menjadi teks
visioner yang mengajarkan prinsip keberlanjutan (sustainability) jauh
sebelum konsep itu lahir dalam sains modern. Hadi$ itu menunjukkan
bahwa Islam adalah agama yang mengajarkan optimisme ekologis,
mengajarkan bahwa setiap manusia bertanggung jawab memperbaiki
bumi meskipun ia tahu bahwa ia tidak akan sempat menikmati hasilnya’.

Menghidupkan spirit Sunnah berarti menghidupkan komitmen

® Maknun, Abdullah. “Konsep Pelestarian Alam dalam Syariat Islam.” Al-Mawarid 22,
no. 1 (2023), 55-70.

™ al-Qardhawt, Yusuf. Islam Agama Ramah Lingkungan. Jakarta: Pustaka al-Kautsar,
2019, 44-47



55

moral untuk memelihara bumi. Di sinilah inti Tajdid al-Qardhawi: ia
menggali dimensi moral dan ekologis Hadis, bukan sekadar
memahaminya sebagai norma individual. la memperlihatkan bahwa Nabi
bukan hanya membawa ajaran ibadah ritual, tetapi juga membawa ajaran
ekologis yang sangat maju untuk zamannya. Dengan Tajdid, Sunnah
menjadi hidup kembali dalam konteks krisis lingkungan modern. Sunnah
bukan lagi teks yang dibacakan, tetapi energi moral yang membimbing
umat untuk menjaga bumi sebagai amanah Ilahi.”

Dalam karya-karyanya, al-Qardhawi menunjukkan bahwa Tajdid
menuntut keberanian membaca realitas dan ketulusan memelihara teks.
Menghidupkan spirit ekologis Sunnah berarti memahami bahwa tiga
Hadis ekologis bukan hanya berfungsi dalam kehidupan masyarakat kecil
di padang pasir, tetapi menjadi prinsip global untuk menyelamatkan bumi
dari kehancuran. Tajdid di tangan al-Qardhawi bukan sekadar
intelektualisasi, tetapi praksis moral. la menjadikan pembacaan ulang
Sunnah sebagai tindakan sosial yang menuntut umat agar bertanggung
jawab atas lingkungan.

2. Tajdid Yusuf al-Qardhawi terhadap Hadis-Hadis Ekologi

Yusuf al-Qardhawi, dalam bukunya "Perkembangan Figh Antara

Statis dan Dinamis", menegaskan bahwa figh Islam bukanlah ilmu yang

beku, melainkan dinamis dan responsif terhadap perubahan zaman.”

7> al-Qardhaw, Yusuf. Figh Yusuf Qaradhawi: Terjemah Lengkap. Jakarta: Pustaka al-
Kautsar, 2018, 33

"8 yusuf al-Qardhawt, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis (terj. Saifullah M.
Yunus), 27



56

Konsep Tajdid (pembaruan) dalam pemikiran al-Qardhawi tidak berarti
menolak warisan ulama klasik, melainkan menghidupkan kembali ruh
syariah dengan memperluas cakrawala pemahaman teks agar relevan
dengan tantangan kekinian.”” Pendekatan ini kemudian diterapkan secara
mendalam dalam membangun "figh al-bi’ah” (figh lingkungan) dengan
menjadikan tiga Hadis utama sebagai landasan normatif, yaitu larangan
merampas tanah, larangan menebang pohon bidara secara zalim, dan
perintah menanam pohon meski kiamat telah dekat.’

Dalam kerangka Tajdid al-Qardhawi menggunakan tiga perangkat
metodologis utama: figh al-waqi’ (pemahaman kontekstual terhadap
realitas), figh al-muwazanat (pertimbangan maslahat-mudharat secara
seimbang), dan figh al-awlawiyyat (penentuan prioritas hukum).
Ketiganya membantu membaca ulang Hadis-Hadis ekologis sebagai teks
yang tidak berhenti pada larangan individu, tetapi memiliki cakupan
ekologis, sosial, dan moral yang sangat luas.

Melalui pendekatan figh al-wagi' (pemahaman kontekstual atas
realitas), al-Qardhawi menekankan bahwa kerusakan lingkungan di era
modern telah mengalami perubahan skala dan kompleksitas.79 Dalam
bukunya "Islam Agama Ramah Lingkungan”, ia menjelaskan bahwa
masalah lingkungan seperti deforestasi massal, eksploitasi tambang, dan

kapitalisasi tanah tidak lagi bersifat individual, melainkan sistemik dan

" yusuf al-Qardhawi, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis, 45.
78 yusuf al-Qardhawi, Islam Agama Ramah Lingkungan, 78.
" Yusuf al-Qardhawi, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis, 63.



S7

terstruktur.2’ Pendekatan ini sejalan dengan penelitian kontemporer yang
menunjukkan bahwa pemahaman kontekstual terhadap Hadis-Hadis
ekologis mampu membentuk perilaku ramah lingkungan pada generasi
muda Muslim.2! Oleh karena itu, larangan menebang pohon bidara dalam
Hadis tidak lagi dapat dipahami sekadar sebagai larangan individual,
tetapi harus dimaknai sebagai prinsip pelestarian ekosistem yang menjadi
tanggung jawab kolektif, baik negara maupun masyarakat.®*

Melalui pendekatan figh al-muwazanat (pertimbangan maslahat
dan mudarat).®® 1a menjelaskan bahwa pemanfaatan sumber daya alam
pada dasarnya diperbolehkan selama maslahatnya lebih besar daripada
mudaratnya. Namun, ketika eksploitasi tersebut menimbulkan kerusakan
lingkungan yang luas dan berdampak sistemik, maka hukumnya berubah
menjadi terlarang.®* Penelitian terbaru membuktikan bahwa pendekatan
figh lingkungan berbasis magasid syari‘ah efektif dalam membangun
kesadaran ekologis masyarakat Muslim.%° Dalam konteks ini, ia merujuk
pada kaidah figh fundamental yang menyatakan bahwa "menolak
kerusakan didahulukan atas mengambil manfaat".%® Pohon dalam Hadis

tidak hanya dipahami sebagai entitas fisik, melainkan simbol dari sumber

8 yusuf al-Qardhawt, Islam Agama Ramah Lingkungan, him. 92.

81 Siti Mariam, "Hadis Ekologis dan Implementasinya dalam Masyarakat
Modern", Jurnal Mazahib, Vol. 12, No. 1, 2022, 45

8 yusuf al-Qardhawi, Islam Agama Ramah Lingkungan, 105.

8 yusuf al-Qardhawi, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis, 88.

8 yusuf al-Qardhawt, Islam Agama Ramah Lingkungan, 115

8 Ahmad Fauzi, "Figh Lingkungan dalam Perspektif Magashid Syariah", Jurnal Ahkam,
Vol. 15, No. 2, 2021, 89.

8 yusuf al-Qardhawi, Islam Agama Ramah Lingkungan, 123.



58

daya lingkungan yang menopang kehidupan berbagai makhluk.?’

Melalui pendekatan Figh al-Awlawiyyat sebagai Kerangka
Prioritas dalam Kebijakan Lingkungan Menghadapi Kkrisis ekologis
global, al-Qardhawi menekankan pentingnya penerapan figh al-
awlawiyyat (penentuan prioritas hukum).® Dalam "Islam Agama Ramah
Lingkungan”, ia menegaskan bahwa ibadah tidak hanya terbatas pada
ritual, tetapi mencakup tanggung jawab moral terhadap lingkungan.®
Menjaga bumi dari kerusakan harus menjadi prioritas utama umat Islam,
karena kerusakan lingkungan merupakan ancaman terhadap kehidupan itu
sendiri. Studi menunjukkan bahwa internalisasi nilai-nilai ekologis
dalam figh dapat meningkatkan efektivitas penegakan hukum lingkungan
di masyarakat Muslim.** Oleh karena itu, perintah menanam pohon dalam
Hadis dipahami sebagai bentuk ibadah yang memiliki nilai keberlanjutan
tinggi dan menjadi kewajiban moral setiap muslim.”

3. Transformasi Figh Lingkungan dari Personal menuju Struktural

Melalui ketiga pendekatan metodologis ini, al-Qardhawi berhasil
mentransformasikan pemahaman Hadis-Hadis ekologis dari sekadar
pedoman individual menjadi dasar kebijakan publik.”® Larangan
merampas tanah, misalnya, tidak hanya berlaku untuk sengketa

antarindividu, tetapi berkembang menjadi kritik terhadap ketidakadilan

8 yusuf al-Qardhawi, Islam Agama Ramah Lingkungan, 134.

8 yusuf al-Qardhawi, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis, 102.

8 yusuf al-Qardhawi, Islam Agama Ramah Lingkungan, 156.

% yysuf al-Qardhawi, Islam Agama Ramah Lingkungan, 162.

% Abdul Hamid, "Tajdid Figh Lingkungan di Era Modern", Jurnal Hukum Islam, Vol. 7,

No. 2, 2022, 123.
%2 yuysuf al-Qardhawi, Islam Agama Ramah Lingkungan, 167
% Yusuf al-Qardhawi, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis, 112.



59

agraria dan perampasan lahan oleh Kkorporasi.** Penelitian ini
membuktikan bahwa Hadis-Hadis ekologis Nabi mengandung nilai-nilai
konservasi yang relevan dengan konsep pembangunan berkelanjutan
modern.*® la menegaskan bahwa manusia berperan sebagai Khalifah
(pengelola) di bumi, bukan sebagai pemilik mutlak yang dapat
mengeksploitasi tanpa batas.®® Spirit ini sejalan dengan prinsip
keberlanjutan (sustainability) yang menjadi inti dari pembangunan
berwawasan lingkungan.®’
4. Relevansi Tajdid Figh Lingkungan di Era Kontemporer

Pendekatan Tajdid yang dikembangkan al-Qardhawi dalam figh
lingkungan menghadirkan solusi konkret bagi krisis ekologis modern.%
Dengan tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar syariah sekaligus
merespons tantangan kekinian, ia membuktikan bahwa Islam adalah
agama yang ramah lingkungan, menolak segala bentuk kezaliman
terhadap bumi, dan mendorong umatnya untuk aktif dalam menjaga
kelestarian alam.”® Kajian kontemporer menegaskan bahwa pendekatan
kontekstual dalam pemahaman Hadis lingkungan diperlukan untuk
menjawab kompleksitas masalah ekologis modern.'® Sebagaimana

ditegaskan dalam "Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis",

% yusuf al-Qardhawt, Islam Agama Ramah Lingkungan, 145.

% Muhammad Rizki, "Pendekatan Kontekstual dalam Pemahaman Hadis
Lingkungan", Jurnal Syariah, Vol. 9, No. 3, 2023, 67.

% yusuf al-Qardhawi, Islam Agama Ramah Lingkungan, 178.

7 yusuf al-Qardhawi, Islam Agama Ramah Lingkungan, 185.

% yusuf al-Qardhawi, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis, 156.

% yusuf al-Qarrdhawi, Islam Agama Ramah Lingkungan, 201.

100 Muhammad Rizki, "Pendekatan Kontekstual dalam Pemahaman Hadis
Lingkungan", Jurnal Syariah, Vol. 9, No. 3, 2023, 72



60

pembaruan pemikiran Islam harus selalu menjaga keseimbangan antara
mempertahankan orisinalitas dan merespons perkembangan zaman.'*
C. Revitalisasi Hadis terhadap Lingkungan Modern
1. Urgensi Revitalisasi Hadis dalam Krisis Lingkungan Kontemporer

Di tengah krisis lingkungan global, revitalisasi Hadis menjadi
urgensi karena terdapat jurang antara ajaran normatif Islam dan praktik
umatnya. Banyak umat Islam mengenal Hadis tentang larangan merusak
bumi, larangan menebang pohon sembarangan, dan anjuran menanam
pohon, namun nilai-nilai itu tidak hadir secara kuat dalam sistem sosial,
budaya, maupun kebijakan publik. Dalam situasi seperti ini, revitalisasi
Hadis berfungsi sebagai proses rekonstruksi kesadaran, yakni
menghadirkan kembali pandangan Nabi tentang alam sebagai bagian
integral dari kehidupan manusia. Hadis bukan hanya sumber hukum,
tetapi juga sumber kesadaran ekologis.**

Salah satu tantangan besar umat Islam adalah cara memaknai
Hadis lingkungan dalam konteks berbeda. Pada masa Nabi, kerusakan
alam belum mencapai skala global, ancaman ekologis lebih bersifat lokal
dan kecil. Larangan menebang satu pohon sidrah misalnya, dimaksudkan
untuk menjaga fungsi pohon di padang tandus sebagai tempat berteduh
musafir dan hewan. Namun dalam dunia modern, kerusakan lingkungan
tidak lagi berupa penebangan satu pohon, tetapi penggundulan ribuan

hektar hutan dalam hitungan minggu. Karena konteks berbeda secara

191 yysuf al-Qardhawt, Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis, 205.
102 Rifai, Ahmad. “Hadis-Hadis Bertema Ekologi dan Relevansinya dalam Krisis
Modern.” Jurnal Ushuluddin 31, no. 1 (2023): 89-105.



61

radikal, revitalisasi Hadis diperlukan untuk memperluas cakupan
maknanya.

Revitalisasi Hadis menuntut manusia bertanggung jawab atas
perannya sebagai penjaga bumi, bukan sebagai penakluknya. Perspektif
ini sangat relevan karena krisis lingkungan modern muncul dari
paradigma eksploitatif yang memisahkan manusia dari alam, sementara
Hadis mengajarkan hubungan yang harmonis dan saling menjaga.'®® Di
tingkat praksis, revitalisasi Hadis sangat penting untuk menginspirasi
aksi-aksi nyata dalam menjaga lingkungan. Umat Islam yang memaknai
bumi sebagai amanah llahi akan terdorong untuk terlibat dalam
penghijauan, pengelolaan sampah yang baik, pemeliharaan air, dan
advokasi lingkungan yang adil.

Revitalisasi Hadis menjadi gerakan moral untuk menjadikan
aktivisme lingkungan sebagai ibadah. Selain itu, revitalisasi Hadi$ juga
dapat menjadi dasar untuk membangun kebijakan publik yang ramah
lingkungan di negara-negara berpenduduk mayoritas Muslim. Ketika
nilai-nilai Hadis dijadikan fondasi regulasi terkait tata ruang, kehutanan,
pertanian, pengelolaan air, dan pencegahan pencemaran, maka regulasi
tersebut bukan hanya bernilai ekologis, tetapi juga bernilai religius.
Negara dapat menjadikan Hadis sebagai legitimasi moral dalam
menindak pelaku perusakan lingkungan, sebagaimana ancaman dalam

Hadis terhadap orang yang merampas tanah atau merusak pohon dengan

193 Amin, Ma’ruf. Figh Lingkungan Hidup. Jakarta: MUI Press, 2015.



62

zalim'®.

Dengan demikian, urgensi revitalisasi Hadis dalam Kkrisis
lingkungan kontemporer tidak hanya terletak pada aspek teologis, tetapi
juga pada aspek sosial, moral, politis, dan ekologis. Hadis menyediakan
fondasi etik yang sangat kaya untuk membangun peradaban hijau yang
berkelanjutan. Revitalisasi inilah yang dapat menjembatani pesan Nabi
dari masa lalu menuju kebutuhan paling mendesak umat manusia hari ini:
menyelamatkan bumi dari kehancuran. Hadis tidak lagi dipandang
sebagai teks historis, tetapi sebagai energi moral yang dapat menuntun
manusia menghadapi krisis lingkungan global dengan cara pandang yang
lebih adil, penuh tanggung jawab, dan berorientasi pada keberlanjutan
kehidupan.

a. Hadis sebagai Sumber Etika Lingkungan dalam Islam

Peran Hadis sebagai landasan etika lingkungan menjadi
semakin penting ketika dikaitkan dengan realitas krisis ekologis
global yang saat ini menghantui seluruh umat manusia. Pada tingkat
internasional, dunia menghadapi ancaman serius berupa perubahan
iklim, pemanasan global, kenaikan permukaan air laut, hilangnya
keanekaragaman hayati, polusi plastik, pengasaman laut, hingga
kerusakan hutan tropis yang menjadi paru-paru bumi. Laporan IPCC
(Intergovernmental Panel on Climate Change) menegaskan bahwa

suhu bumi telah meningkat sekitar 1.1°C dibandingkan era pra-

104 Sya’roni, Arif. “Figh al-Bi’ah: Relevansi Hukum Islam dalam Mengatasi Krisis
Lingkungan.” Istinbath: Jurnal Hukum Islam 19, no. 1 (2020), 33-52.



63

industri, dan angka ini berpotensi meningkat drastis apabila negara-
negara dunia gagal menekan emisi karbon secara serius.

Dalam situasi seperti ini, ajaran Nabi tentang kewajiban
menjaga bumi, melestarikan pohon, tidak merusak tanah, dan tidak
membuang sesuatu secara sia-sia, bukan hanya relevan, tetapi sangat
mendesak untuk dihidupkan kembali sebagai basis moral umat
manusia dalam menghadapi krisis iklim.'* Sebagai contoh, fenomena
deforestasi yang menjadi salah satu penyebab terbesar pemanasan
global merupakan bentuk nyata dari pelanggaran terhadap etika
lingkungan yang diajarkan dalam Hadis. Setiap tahun, jutaan hektare
hutan tropis dunia ditebang untuk industri kelapa sawit, kayu,
tambang, dan pembangunan infrastruktur tanpa mempertimbangkan
keseimbangan ekologis.*®

Selain itu, dunia internasional tengah menghadapi ancaman
krisis air. Banyak negara, termasuk di Timur Tengah, Afrika, dan
sebagian Asia Selatan, mengalami kekeringan ekstrem akibat
perubahan iklim dan eksploitasi air tanah secara besar-besaran, Krisis
global tidak hanya meliputi air dan hutan, tetapi juga polusi plastik
yang telah menjadi ancaman serius bagi kehidupan laut. Setiap tahun,
sekitar 8 juta ton plastik berakhir di lautan, membunuh satwa laut dan

merusak ekosistem pesisir. Padahal, Nabi pernah menyatakan bahwa

15 Rahmatullah, M. “Ekoteologi Islam: Integrasi Agama dan Lingkungan dalam
Perspektif Nusantara.” Aglam: Journal of Islam and Plurality 6, no. 2 (2021), 157-178.

1% Mansur, Ahmad. “Hadis-Hadis Pelestarian Lingkungan dan Implementasinya.” Jurnal
Ushuluddin UIN Riau 28, no. 2 (2020), 201-2109.



64

menyingkirkan gangguan dari jalan adalah bagian dari iman, dan
mencemari air adalah dosa.

Dalam konteks ini, etika lingkungan dalam Hadis adalah
panggilan moral agar manusia menghentikan segala bentuk
pencemaran dan memandang bumi sebagai ruang yang harus di
lindungi. Di tingkat nasional, Indonesia sebagai salah satu negara
dengan keanekaragaman hayati terbesar di dunia juga turut
menghadapi berbagai krisis ekologis yang mengancam kelangsungan
hidup masyarakatnya. Indonesia dikenal dengan hutan tropisnya yang
luas, lautan yang kaya, dan sumber daya alam yang melimpah.
Namun, dalam beberapa dekade terakhir, negara ini menjadi salah
satu penyumbang terbesar deforestasi global. Berdasarkan data
KLHK, lebih dari 9 juta hektare hutan hilang dalam kurun 20 tahun
terakhir, terutama akibat pembukaan lahan sawit, kebakaran hutan,
dan tambang ilegal.

Fenomena kebakaran hutan tahunan di Kalimantan dan
Sumatera bukan hanya menyebabkan kerusakan ekologis, tetapi juga
bencana kemanusiaan seperti kabut asap, penyakit pernapasan,
kerugian ekonomi, dan hancurnya habitat satwa endemik seperti
orangutan. Dalam perspektif Hadis, pembakaran hutan tanpa alasan
yang benar adalah bentuk kerusakan yang dilarang keras dan

mendapatkan ancaman sebagaimana disebutkan dalam Hadis larangan



65

menebang pohon secara zalim.'” Selain deforestasi, Indonesia juga
menghadapi kerusakan lingkungan pesisir dan laut akibat industri
perikanan yang eksploitatif, polusi limbah industri, hingga
pertambangan nikel dan emas yang merusak ekosistem.

Kasus pencemaran Teluk Buyat oleh limbah tambang,
pencemaran Sungai Brantas oleh limbah kimia, hingga kerusakan
batu karang akibat pariwisata tak terkelola adalah contoh konkret
pelanggaran etika lingkungan. Krisis ekologi ini menunjukkan bahwa
ilmu pengetahuan dan peraturan modern saja tidak cukup tanpa basis
moral dan spiritual yang kuat seperti yang diajarkan dalam Hadis. Di
wilayah pedesaan Indonesia, kerusakan lingkungan sering kali terjadi
akibat konflik agraria, perampasan tanah oleh perusahaan besar, dan
ekspansi industri yang mengabaikan hak masyarakat lokal.

Perampasan tanah adat yang dialami masyarakat Dayak, Suku
Anak Dalam, Baduy, dan banyak komunitas adat lainnya merupakan
bentuk modern dari “mengambil sejengkal tanah tanpa hak™ yang
dalam Hadis diberi ancaman sangat keras oleh Nabi. Dalam konteks
ini, Hadis§ memberikan legitimasi moral bagi perjuangan masyarakat
adat dalam mempertahankan ruang hidup mereka. Islam memandang
tanah bukan sekadar aset ekonomi, tetapi sebagai amanah dan hak

hidup yang tidak boleh dirampas oleh siapa pun, baik individu

107 Sholihin, Ahmad. “Menafsirkan Hadis-Hadis Ekologis secara Kontekstual.” Al-
Dzikra: Jurnal Studi llmu al-Qur’an dan al-Hadits 14, no. 1 (2020), 55-77.



66

maupun korporasi.'®®

Indonesia juga menghadapi kerusakan ekologis akibat kultur
konsumsi modern yang serba cepat dan menghasilkan limbah dalam
jumlah besar. Dari limbah elektronik, pakaian fast fashion, hingga
sampah plastik, semuanya menambah tekanan ekologis yang sangat
berat. Ketika pasar global mendorong manusia untuk membeli,
membuang, dan mengonsumsi secara tak terbatas, etika hemat,
sederhana, dan berkelanjutan yang diajarkan Nabi menjadi penawar
terhadap budaya yang mendorong kerusakan bumi.'*

Lebih jauh lagi, fenomena perubahan iklim telah berdampak
besar bagi masyarakat Indonesia. Banjir yang semakin sering,
kekeringan panjang, cuaca ekstrem, hingga kenaikan permukaan laut
yang mengancam kota-kota pesisir seperti Jakarta, Semarang, dan
Makassar, menunjukkan bahwa krisis ekologis bukan sesuatu yang
abstrak, melainkan realitas yang dirasakan langsung. Dalam konteks
ini, Hadis yang mengajak umat Islam untuk menanam pohon bahkan
dalam keadaan kritis memiliki relevansi moral yang sangat tinggi.
Reboisasi, konservasi air, ketahanan pangan, dan adaptasi iklim
semuanya dapat ditopang oleh nilai-nilai yang digali dari Hadis
tersebut.

Dengan memadukan pesan-pesan ekologis dalam hadits

1% Hafid, Nurul. “Relevansi Magqasid Syariah terhadap Pengelolaan Lingkungan Hidup
Indonesia.” Jurnal Al-Mizan 16, no. 2 (2022), 199-219.

1% Hafid, Nurul. “Relevansi Magqasid Syariah terhadap Pengelolaan Lingkungan Hidup
Indonesia.” Jurnal Al-Mizan 16, no. 2 (2022), 199-2109.



67

dengan tantangan ekologis nasional dan internasional, terlihat jelas
bahwa Islam tidak hanya memberikan ajaran spiritual dan moral,
tetapi juga menyediakan kerangka etika ekologis yang komprehensif.
Revitalisasi Hadis dalam konteks lingkungan sangatlah mendesak
agar masyarakat Muslim dapat membangun kesadaran baru untuk
menjaga bumi sebagai bagian dari ibadah. Dalam situasi ketika
kerusakan alam semakin parah, etika lingkungan yang bersumber dari
Hadis dapat menjadi modal sosial dan spiritual untuk mengatasi Kkrisis
ekologis global maupun nasional.**°
b. Rekontekstualisasi Hadis Larangan Perampasan Tanah dalam Struktur
Sosial Modern
Hadis larangan mengambil tanah walau hanya sejengkal
merupakan salah satu teks profetik yang paling tegas dalam menolak
segala bentuk kezaliman terhadap ruang hidup manusia. Nabi bersabda
bahwa siapa pun yang merampas tanah tanpa hak, maka Allah akan
“mengalungkan tujuh lapis bumi di lehernya pada hari kiamat.”
Ungkapan keras ini tidak hanya menggambarkan besarnya dosa ghasb
pada tingkat personal, tetapi juga menunjukkan bahwa Islam
menempatkan tanah sebagai elemen fundamental dalam kelangsungan
hidup manusia.
Namun persoalan perampasan tanah pada masa Nabi sangat

berbeda dengan realitas hari ini. Jika dalam konteks klasik ghasb

110 Wardani, Dewi. “Ekologi dalam Peradaban Islam: Studi Pembacaan Hadis-Had1s
Tanaman.” Jurnal Madania 24, no. 1 (2020), 63-82.



68

umumnya dilakukan antarindividu, pada era modern perampasan tanah
hadir dalam bentuk yang jauh lebih kompleks: mekanisme hukum yang
timpang, kekuatan kapital yang hegemonik, intervensi korporasi dalam
kebijakan negara, hingga konflik agraria yang sistemik. Tindakan
mencaplok tanah milik masyarakat lokal, petani kecil, dan komunitas
adat Kkini tidak lagi dilakukan dalam skala kecil, tetapi melalui struktur
kekuasaan yang rapi dari rezim perizinan, konsesi industri,
pertambangan, proyek infrastruktur, dan tata ruang yang
meminggirkan kelompok rentan.***

Dengan perubahan struktur sosial ini, pemahaman terhadap
Hadis tersebut tidak bisa lagi berhenti pada aspek hukum individu
semata. la harus direkontekstualisasikan agar mampu menjawab
tantangan kezaliman modern yang bersifat kolektif dan struktural.
Proses rekontekstualisasi inilah yang menjadikan Hadis tetap hidup,
relevan, dan berfungsi sebagai pedoman moral dalam menghadapi
problem agraria kontemporer yang sering kali melibatkan aktor kuat
seperti negara dan korporasi. Hadis tersebut harus dibaca kembali
dalam bingkai keadilan sosial dan ekologis, sehingga ia dapat menjadi
energi etik untuk menolak praktik land grabbing, eksploitasi
lingkungan, dan peminggiran masyarakat.*?

Dalam kerangka ini, rekontekstualisasi bukanlah upaya

1 Ramadhan, R. “Krisis Agraria dan Mafia Tanah di Indonesia: Sebuah Tinjauan
Sosiologis.” Jurnal Sosiologi Agama 14, no. 2 (2020),245-266.

12 Sudarmaji, S. “Perampasan Tanah dan Ketidakadilan Struktural di Indonesia.” Jurnal
HAM Komnas HAM 11, no. 1 (2021), 55-73.



69

memaksa teks ke dalam ruang modern, tetapi menghidupkan kembali
semangat profetik Nabi sebagai pembela mustadh ‘afin kelompok yang
tertindas dan kehilangan hak atas tanahnya. Hadis tersebut hadir bukan
hanya untuk menjaga batas tanah, tetapi untuk menjaga kedaulatan
manusia atas ruang hidup mereka, memulihkan keseimbangan
ekologis, serta memastikan bahwa bumi tidak dikendalikan oleh
segelintir pihak yang merusak amanah Allah. Oleh karena itu,
pembacaan ulang Hadis larangan perampasan tanah menjadi
keharusan, agar pesan moralnya dapat diterapkan dalam konteks
sosial-politik hari ini yang jauh lebih kompleks dan sarat ketidakadilan.
c. Mafia Tanah, Korporatisme, dan Kolonialisme Baru

Mafia tanah, korporatisme, dan kolonialisme baru merupakan
tiga wajah modern dari praktik perampasan ruang hidup yang pada
hakikatnya sejalan dengan kezaliman yang dikecam keras dalam Hadis
Nabi tentang larangan mengambil tanah walau hanya sejengkal. Jika
dahulu ghasb dilakukan oleh individu terhadap individu lain, maka
dalam konteks modern ia menjelma menjadi jaringan kekuasaan yang
kompleks, terstruktur, dan melibatkan aktor-aktor besar yang mampu
menggerakkan perangkat hukum, ekonomi, dan aparatus negara.

Di sinilah letak kolonialisme baru bentuk penjajahan yang tidak
datang dengan senjata, tetapi melalui kontrak, undang-undang, surat

izin, dan kepemilikan modal.*** Fenomena mafia tanah adalah contoh

3 | estari, Nur. “Keadilan Lingkungan dalam Perspektif Masyarakat Adat
Nusantara.” Jurnal Antropologi Indonesia 42, no. 1 (2022), 87-104.



70

paling gamblang bagaimana ghasb direproduksi dalam skala struktural.
Mafia tanah bekerja melalui manipulasi dokumen, sertifikasi ganda,
rekayasa administrasi, pemalsuan akta jual beli, hingga kolusi dengan
aparat tertentu. Dalam banyak kasus, korban mafia tanah bukan hanya
individu pemilik lahan kecil, tetapi juga masyarakat adat, petani, dan
komunitas yang telah tinggal di suatu wilayah selama berpuluh-puluh
tahun.

Di sisi lain, korporatisme memainkan peran besar dalam
mengubah struktur agraria dan ekologis. Korporasi besar baik nasional
maupun transnasional sering kali mendapat hak guna usaha (HGU)
atau izin konsesi puluhan hingga ratusan ribu hektare tanah, menguasai
hutan, lautan, dan pegunungan. Penyerobotan ruang hidup yang
dilakukan atas nama investasi dan pembangunan ini sejatinya adalah
bentuk baru dari ghasb yang dilarang Nabi, meskipun dibungkus
dengan legitimasi hukum modern.

Dalam banyak kasus, masyarakat dipaksa menerima
penggusuran demi proyek strategis nasional, kawasan industri,
perkebunan sawit, tambang emas, nikel, atau pembangunan
infrastruktur besar. Mereka dianggap “penghambat pembangunan”
padahal hanya memperjuangkan ruang hidup yang telah diwariskan
turun-temurun. Ironisnya, penindasan modern ini sering dilakukan
melalui bahasa hukum yang rapi menggambarkan bagaimana

kolonialisme baru menggunakan struktur legal untuk melegitimasi



71

ghasb dalam skala besar.*

Konteks global menunjukkan bahwa kolonialisme baru ini
bukan hanya persoalan Indonesia, tetapi fenomena yang melanda
seluruh dunia. Di Afrika, banyak wilayah subur dikuasai korporasi
asing untuk perkebunan komersial. Di Amerika Latin, masyarakat adat
digusur oleh perusahaan tambang dan proyek bendungan. Di Asia
Tenggara, petani kehilangan tanah akibat ekspansi sawit, industri kayu,
dan pembangunan industri berat. Pola kolonial masa lalu terulang
melalui mekanisme “perjanjian investasi,” “kerja sama pembangunan,”
atau “modernisasi ekonomi,” yang pada hakikatnya memindahkan
kekayaan ekologis dari masyarakat lokal ke tangan investor global.
Inilah  bentuk penjajahan yang tidak terlihat, tetapi sangat
menghancurkan ruang hidup.

Dari perspektif ekologis, mafia tanah, korporatisme, dan
kolonialisme baru tidak hanya menghasilkan ketidakadilan sosial,
tetapi juga mempercepat kerusakan lingkungan. Ketika hutan ditebang
untuk perkebunan atau tambang, terjadi deforestasi besar-besaran yang
memicu banjir, kekeringan, perubahan iklim lokal, dan hilangnya
keanekaragaman hayati. Ketika tanah adat diambil untuk proyek
industri, maka hilanglah pengetahuan ekologis lokal yang selama
berabad-abad menjaga keseimbangan alam. Tanah yang seharusnya

menjadi penopang kehidupan berubah menjadi komoditas ekonomi. Di

14 Fikri, Rahmah. “Ekologi, Syariah, dan Kearifan Lokal dalam Menghadapi Krisis
Lingkungan.” Jurnal Kalam 14, no. 2 (2020), 301-320.



72

sini kita melihat bagaimana perampasan tanah modern bukan hanya
pelanggaran terhadap hak manusia, tetapi juga pengkhianatan terhadap
amanah Allah sebagai pemilik bumi.**®

Dalam konteks inilah rekontekstualisasi Hadis larangan
merampas tanah menjadi sangat penting. Hadis tersebut bukan hanya
melarang tindakan personal mengambil tanah orang lain, tetapi
memberikan dasar moral untuk menolak seluruh bentuk penguasaan
ruang yang menindas. la adalah seruan profetik untuk menghadapi
ketidakadilan struktural yang dilembagakan oleh sistem ekonomi-
politik modern. Pesan Nabi menjadi relevan ketika kita melihat
bagaimana masyarakat adat kehilangan hutan, nelayan kehilangan laut,
petani kehilangan sawah, dan masyarakat kecil kehilangan ruang hidup
yang telah mereka rawat selama generasi.

d. Rekontekstualisasi sebagai Upaya Mengembalikan Spirit Keadilan

dalam Sunnah

Rekontekstualisasi Hadis dalam isu perampasan tanah dan
kerusakan -lingkungan bukan sekadar proses akademik untuk
menafsirkan ulang teks, tetapi merupakan upaya moral dan spiritual
untuk mengembalikan spirit keadilan yang menjadi inti dari sunnah
Nabi Sunnah bukan hanya kumpulan panduan hukum, melainkan jalan
hidup profetik yang berorientasi pada kemaslahatan, perlindungan

terhadap yang lemah, dan penjagaan atas amanah Allah di muka bumi.

5 Lestari, Nur. “Keadilan Lingkungan dalam Perspektif Masyarakat Adat
Nusantara.” Jurnal Antropologi Indonesia 42, no. 1 (2022), 87-104.



73

Ketika realitas sosial modern ditandai oleh ketimpangan agraria,
dominasi korporasi, eksploitasi sumber daya alam, dan hilangnya hak
hidup masyarakat kecil, maka rekontekstualisasi menjadi jembatan
penting agar pesan-pesan kenabian tetap relevan dan dapat menjawab
tantangan zaman.*'®

Pada masa Nabi, Hadis tentang larangan merampas tanah
muncul dalam konteks masyarakat yang sederhana, di mana
penguasaan ruang masih bersifat individual dan tidak berada dalam
sistem yang terstruktur seperti saat ini. Ghasb atau perampasan tanah
biasanya melibatkan sengketa antarindividu atau antar keluarga.
Karena itu, ancaman keras Nabi terhadap mereka yang mengambil
tanah walau sejengkal merupakan bentuk perlindungan langsung
terhadap hak-hak dasar manusia. Namun dalam perkembangan sosial-
politik modern, bentuk kezaliman ini tidak hanya dilakukan oleh
individu, melainkan oleh struktur kekuasaan besar yang memanfaatkan
legalitas, modal, dan aparatus negara. Maka, rekontekstualisasi
diperlukan untuk memperluas makna Hadis dari larangan individual
menjadi  kritik struktural terhadap sistem yang memproduksi
ketidakadilan ruang hidup.’

Mengembalikan spirit keadilan sunnah berarti melihat

bagaimana Nabi beroperasi sebagai pemimpin sosial yang melindungi

16 Fikri, Rahmah. “Ekologi, Syariah, dan Kearifan Lokal dalam Menghadapi
Krisis Lingkungan.” Jurnal Kalam 14, no. 2 (2020), 301-320.

L Maryati, Siti. “Syariat dan Konservasi: Analisis terhadap Praktik Perusakan
Lingkungan.” Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 9, no. 1 (2022), 121-139.



74

kelompok-kelompok lemah dari dominasi mereka yang kaya dan
berkuasa. Sunnah Nabi bukanlah dokumen statis; ia adalah gerakan etis
yang selalu berpihak pada yang tertindas. Ketika Nabi melarang
merampas tanah, yang beliau lindungi bukan hanya batas tanah, tetapi
martabat manusia, keamanan hidup, dan kesejahteraan yang terancam
oleh tindakan kezaliman. Spirit inilah yang harus dihidupkan kembali
ketika melihat masyarakat yang tergusur oleh proyek raksasa, hutan
adat yang dirampas demi kepentingan korporasi, atau pesisir yang
dihancurkan oleh reklamasi.

Rekontekstualisasi memampukan kita melihat bahwa
perampasan modern ini jauh lebih parah daripada sengketa tanah pada
masa Nabi karena melibatkan ribuan keluarga, merusak ekosistem,
serta memusnahkan kebudayaan lokal yang melekat dengan tanah.*'®
Sunnah menuntut hadirnya keadilan substantif, bukan sekadar keadilan
prosedural. Dalam banyak konteks modern, perampasan tanah
dilegitimasi olen dokumen resmi, izin pemerintah, atau mekanisme
hukum yang tampak sah. Namun sunnah mengajarkan bahwa legalitas
bukan satu-satunya ukuran kebenaran. Tindakan yang “legal” tetapi
merusak kehidupan masyarakat tetap merupakan bentuk kezaliman.
Nabi menolak segala bentuk tindakan yang menimbulkan mudarat dan
menegaskan prinsip (tidak boleh membahayakan diri dan orang lain).

Spirit inilah yang menuntut kita untuk mengkritik struktur sosial yang

118 Hidayat, Luthfi. “Islam dan Aktivisme Lingkungan: Telaah Pemikiran Yusuf
al-Qaradhawi.” Jurnal Dialog 43, no. 2 (2020), 145-162.



75

mengatasnamakan hukum untuk menghalalkan perampasan ruang
hidup.

Rekontekstualisasi Hadis berarti memperluas pandangan agar
hukum tidak hanya dilihat dari sisi formalitas, tetapi dari keadilan
moral yang merupakan inti ajaran Nabi. Selain itu, rekontekstualisasi
juga menjadi cara untuk menjaga hubungan harmonis antara manusia
dan alam sebagaimana dituntun oleh sunnah. Nabi tidak hanya
melindungi hak manusia, tetapi juga hak lingkungan. Beliau melarang
penebangan pohon secara zalim, mencemari air, dan merusak vegetasi
yang menjadi sumber kehidupan. Dengan demikian, keadilan dalam
sunnah bukan hanya keadilan sosial, tetapi juga keadilan ekologis.

Ketika tanah dirampas dan hutan dihancurkan, bukan hanya
manusia yang menderita alam pun ikut terluka. Rekontekstualisasi
Hadis menjadi panggilan untuk memulihkan hubungan manusia
dengan bumi sebagai bagian dari amanah Khalifah, bukan sebagai
penguasa Yyang bebas mengeksploitasi. Pada dimensi spiritual,
rekontekstualisasi mengembalikan pemahaman bahwa kezaliman
terhadap tanah adalah kezaliman terhadap diri sendiri dan terhadap
amanah Allah. Nabi ingin menegaskan bahwa tanah adalah milik
Allah, dan manusia hanyalah pengelola yang harus bertanggung jawab.
Ketika manusia melampaui batas, merampas tanah, dan merusak bumi,
maka ia bukan hanya melanggar hak sesama, tetapi melanggar amanah

dari Pencipta.



76

Balasan yang disebutkan dalam Hadis dikalungi tujuh lapis
bumi adalah simbol betapa beratnya konsekuensi moral dari
pelanggaran tersebut. Rekontekstualisasi Hadis membuat Kita
memahami bahwa kerusakan ekologis yang terjadi hari ini adalah
bentuk “azab duniawi” dari tindakan manusia sendiri. Tanah longsor,
banjir besar, kebakaran hutan, dan kekeringan adalah cerminan
hilangnya keseimbangan yang diperintahkan sunnah.**® Melalui
rekontekstualisasi, sunnah dapat kembali menjadi sumber kritik sosial
yang kuat. Sunnah Nabi tidak hanya bicara tentang kesalehan ritual,
tetapi tentang keberpihakan moral kepada kaum yang dirugikan oleh
struktur sosial.

Dengan membaca Hadis secara kontekstual, umat Islam dapat
melihat bahwa sunnah dapat berfungsi sebagai basis teologis untuk
gerakan reforma agraria, perlindungan masyarakat adat, dan
perlawanan terhadap eksploitasi lingkungan. Spirit keadilan sunnah
dapat menjadi inspirasi untuk membangun masyarakat yang
memuliakan ruang hidup manusia, menjaga tanah sebagai sumber
kehidupan, dan mengelola alam secara berkelanjutan.*®® Dalam
konteks krisis ekologis dan ketimpangan agraria saat ini,
rekontekstualisasi menjadi jalan untuk menghadirkan kembali wajah

profetik Nabi sebagai pembela keadilan dan penjaga bumi. Dengan

1 Sudarmaji, S. “Perampasan Tanah dan Ketidakadilan Struktural di Indonesia.” Jurnal
HAM Komnas HAM 11, no. 1 (2021), 55-73.
120 Galuh, Sari. “Krisis Ekologi sebagai Dampak Ekspansi Korporasi.” Jurnal
Ekologi Manusia 2, no. 1 (2021), 41-60.



77

demikian, sunnah dapat kembali menjadi cahaya yang membimbing
manusia keluar dari struktur kezaliman menuju masyarakat yang adil,
seimbang, dan penuh kasih terhadap bumi yang Allah titipkan kepada

mereka.



BABYV
PENUTUP
A. Kesimpulan
Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan terhadap Hadis-Hadi$ ekologi
dengan menggunakan pendekatan Tajdid Yusuf al-Qardhawi, maka dapat
ditarik beberapa kesimpulan sebagai berikut:Dasar Keadilan Ekologis:

Larangan merampas tanah menjadi kritik normatif terhadap perampasan lahan

oleh korporasi dan ketidakadilan agraria.

1. Nilai-nilai Hadis tentang ekologi menunjukkan bahwa ajaran Nabi
Muhammad SAW mengandung prinsip-prinsip etika lingkungan yang
kuat, antara lain menjaga keseimbangan alam (mizan), larangan
melakukan kerusakan (ifsad) di muka bumi, serta anjuran untuk
memakmurkan bumi dan melestarikan sumber daya alam. Nilai-nilai
tersebut menegaskan bahwa hubungan manusia dengan alam dalam Islam
bersifat amanah dan tanggung jawab moral, bukan relasi eksploitasi.

2. Implementasi Tajdid Yasuf al-Qardhawi terhadap Hadi$ ekologi
memungkinkan pemahaman Hadis$ secara kontekstual dan relevan dengan
tantangan lingkungan modern. Melalui pendekatan Tajdid, Hadis-Hadis
ekologi tidak dipahami secara tekstual semata, tetapi ditafsirkan dengan
mempertimbangkan maqasid al-syari‘ah sebagai kerangka etis,
kemaslahatan, serta realitas sosial masyarakat kontemporer. Pendekatan ini
menegaskan bahwa ajaran Hadis tetap salih li kulli zaman wa makan.

3. Revitalisasi Hadi$ ekologi terhadap lingkungan modern menghasilkan

78



79

konstruksi etika lingkungan Islam yang bersifat kontekstual, aplikatif, dan
solutif. Revitalisasi tersebut menempatkan Hadis Nabi tidak hanya sebagai
sumber ajaran ibadah ritual, tetapi juga sebagai pedoman etika dalam
menjaga kelestarian lingkungan, merespons krisis ekologi global, serta
membangun kesadaran kolektif umat Islam untuk berperan aktif dalam
pelestarian alam.
B. Saran
Berdasarkan hasil penelitian mengenai revitalisasi Hadi$ ekologi sebagai
etika lingkungan modern, maka penulis menyampaikan beberapa saran sebagai
berikut:

1. Bagi ulama dan akademisi, diharapkan dapat memperkuat kajian Hadis
bertema lingkungan dengan pendekatan kontekstual dan tematik,
sehingga nilai-nilai ekologis dalam Hadis tidak hanya dipahami secara
normatif, tetapi juga aplikatif dalam merespons krisis lingkungan
modern.

2. Bagi lembaga pendidikan dan keagamaan, nilai-nilai ekologis dalam
Hadi$ Nabi perlu diintegrasikan ke dalam pembelajaran fikih, akhlak, dan
tafsir agar kesadaran menjaga lingkungan dipahami sebagai bagian
integral dari ibadah dan tanggung jawab keagamaan.

3. Bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini diharapkan dapat menjadi
rujukan awal untuk mengembangkan kajian lanjutan tentang etika
lingkungan Islam dengan pendekatan interdisipliner dan konteks lokal

yang lebih beragam.



80

DAFTAR PUSTAKA

Abu Dawad, Sulaiman bin al-Asy'ats. Sunan Abi Dawud. Beirut: Dar al-Risalah
al-'Alamiyyah, 2009.

Abtu Dawiad, Sulaiman bin al-Asy'ats. Sunan Abi Dawud. Kairo: Maktabah al-
Halabi, 1952.

Al-'Adl, Abi Abdillah Muhammad bin Ismail. "Konsep Pelestarian Lingkungan
dalam Hadi$ Nabi: Analisis Ma‘ani al-Hadis terhadap Larangan Menebang
Pohon." Jurnal Studi Hadis Nusantara 4, no. 2 (2022): 45-65.

Ibn Qudamah, Abu Muhammad 'Abdullah bin Ahmad. Al-Mughni, jilid 5. Beirut:
Dar lhya' al-Turath al-'Arabi, t.th.

Muslim bin al-Hajjaj. Sahih Muslim. Kitab al-Muzalim.

Al-Qardhawi, Yuasuf. Al-Figh al-Islami Bayna al-Ashalah wa al-Tajdid. Kairo:
Maktabah Wahbah, 2001.

Yusuf Al-Qardhawi Figh al-Daulah fi al-Islam. Beirut: Mu'assasah al-Risalah,
1997.

Yusuf Al-Qardhawi Islam Agama Ramah Lingkungan. Jakarta: Pustaka Al-
Kautsar, 2007.

Yusuf Al-Qardhawi Perkembangan Figh Antara Statis dan Dinamis. Terjemahan
Saifullah M. Yunus. Banda Aceh: Cita Varia Kreativitas, 2022.

Yusuf Al-Qardhawi Ri'ayatu al-Bi'ah fi Syari'ati al-1slam. Kairo: Dar al-Syurug,
2001.

Al-Khayyath, Abdul Aziz. Al-Ghasb wa Ahkamuhu fi al-Figh al-Islami. Riyadh:
Dar Kunuz Isybilia, 2008.

Al-Munawi, Abd al-Ra'uf. Fayd al-gadir Syarh al-Jami' al-shagir. Beirut: Dar al-
Ma'rifah, t.th.

Al-Zuhaili, Wahbah. Al-Figh al-Islami wa Adillatuh, jilid 4. Damaskus: Dar al-
Fikr, 1985.

Amin, Ma'ruf. Figh Lingkungan Hidup. Jakarta: MUI Press, 2015.

Carm, P.Go. Etika Lingkungan Hidup. Malang: Sekretariat Kelompok Kerja
Awamisasi, 1989.

Ibn al-'Arabi, Abt Bakr. Ahkam Al Qu'an. Beirut: Dar al-Kutub al-'limiyyah,
2003.


https://t.th/
https://t.th/

81

Khalid, Fazlun M. Islam and the Environment. London: Islamic Foundation,
1998.

Keraf, Sonny. Etika Lingkungan. Jakarta: Kompas, 2002.

Nasr, Seyyed Hossein. Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man.
Chicago: ABC International, 1997.

Rajafi, A.Masa Depan Hukum Bisnis Islam di Indonesia: Telaah Kritis
Berdasarkan Metode ljtihad Yisuf al-Qardhawi. Yogyakarta: LKIS
Pelangi Aksara, 2013.

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an,
vol. 6. Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur'an tentang Etika dan Lingkungan Hidup.
Jakarta: Lentera Hati, 2019.

Tim Penyusun KBBI. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Badan
Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kemdikbud, 2016.

Abdurrahman.  "Metode  Penelitian  Kepustakaan dalam  Pendidikan
Islam.™ Adabuna: Jurnal Pendidikan Agama Islam 3, no. 2 (2022): 95-110.
Ahmad, Muhammad Lugman. "Etika Lingkungan dalam Perspektif

Hadis Nabi." Jurnal Studi Islam 9, no. 2 (2020): 112-130.

Aziz, M. dan S. Sholikah. "Metode Istinbat Hukum Zakat Profesi Perspektif
Yasuf al-Qardhawi dan Implikasinya terhadap Pengembangan Objek
Zakat di Indonesia." ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 16, no. 1 (2015):
89-116.

Fahmi. "Kajian Fikih Lingkungan di Indonesia: Studi atas Fatwa MUI tentang
Eksploitasi Sumber Daya Alam.” Al-lhkam: Jurnal Hukum dan Pranata
Sosial 15, no. 1 (2020): 156-180.

Fauzi, Ahmad. "Figh Lingkungan dalam Perspektif Magashid Syariah." Jurnal
Ahkam 15, no. 2 (2021): 75-95.

Hamid, Abdul. "Tajdid Figh Lingkungan di Era Modern.” Jurnal Hukum Islam 7,
no. 2 (2022): 115-130.

Husni. "Hadis-Hadis Ekologis: Studi Ma'ani al-Hadis tentang Konservasi
Lingkungan." Jurnal Studi llmu Hadis 3, no. 2 (2021): 35-50.

Mahdil, M. "Ruang Lingkup Tajdid." Jurnal Studi Islam 1, no. 1 (2007): 46-52.

Maknun, Abdullah. "Konsep Pelestarian Alam dalam Syariah Islam." Al-



82

Mawarid: Journal of Islamic Law 22, no. 1 (2023): 55-70.

Mariam, Siti. "Hadis Ekologis dan Implementasinya dalam Masyarakat
Modern." Jurnal Mazahib 12, no. 1 (2022): 35-50.

Muchtar, R. B., R. N. Qolbi, S. Lutfiah, dan N. Ratnawati. "Keharusan
Pembaharuan Fikih (Tajdid Figh) yang Selalu Berkembang." Jurnal
Hukum Ekonomi Syariah dan Keuangan Islam 1, no. 1 (2023): 19-29.

Muhamad, N. H. N. "Pandangan Yuasuf al-Qardhawi terhadap Figh
Semasa." Islamiyyat 26, no. 2 (2004): 69-81.

Najiyah. "Internalisasi Nilai-Nilai Konservasi Lingkungan dalam Perspektif
Hadis." Jurnal Living Hadis 5, no. 1 (2020): 20-35.

Rizki, Muhammad. "Pendekatan Kontekstual dalam Pemahaman Hadis
Lingkungan.” Jurnal Syariah 9, no. 3 (2023): 60-75.

Sabri, M. "Konstruksi Pemikiran Moderasi Beragama Perspektif Hermeneutika
Hadis." Jurnal llmiah Al-Mu'ashirah: Media Kajian Al-Qur'an dan Al-
Hadits Multi Perspektif 19, no. 2 (2022): 185-197.

Thohari, A. "Epistemologi Fikih Lingkungan: Revitalisasi Konsep Maslahah.” Az-
Zarga': Jurnal Hukum Bisnis Islam 5, no. 2 (2013): 145-165.

Yuono, Y. R. "Melawan Etika Lingkungan Antroposentris Melalui Interpretasi
Teologi Penciptaan sebagai Landasan bagi Pengelolaan-Pelestarian
Lingkungan.” Fidei: Jurnal Teologi Sistematika dan Praktika 2, no. 1
(2019): 186-206.

Center for International Forestry Research (CIFOR) dan World Agroforestry
(ICRAF). Menilai Dampak Ekonomi dan Kesehatan dari Kebakaran
Gambut Indonesia 2023. Bogor: CIFOR-ICRAF, 2023.

nternational Pollutants Elimination Network (IPEN). Bahaya Pengelolaan
Sampah Plastik di Indonesia (Plastic Waste Management Hazards in
Indonesia). Swedia: IPEN, 2021.

Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK). Statistik Lingkungan
Hidup dan Kehutanan 2023. Jakarta: KLHK, 2023.

Kementrian lingkungan hidup dan kehutanan The State of Indonesia’'s Forests
2024. Jakarta: KLHK, 2024.

Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK) dan Food and
Agriculture Organization (FAO). Pemulihan dan Rehabilitasi Hutan di
ssindonesia: Temuan Kunci dan Langkah Ke Depan. Jakarta: KLHK,
2023.



83

World Bank. Berjuang untuk Udara Bersih: Polusi Udara dan Kesehatan
Masyarakat di Indonesia. Washington, DC: World Bank, 2023.

Fahmi, Muhammad. Ijtihad Konservasi Lingkungan dalam Islam: Studi atas
Pemikiran Yiasuf al-Qardhawr dan Seyyed Hossein Nasr. Tesis Program
Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022.

Ghufron, Aziz. Etika Lingkungan dalam Perspektif Islam: Studi atas Pemikiran
Yusuf al-Qardhawi. Skripsi Program Studi Agidah dan Filsafat Islam,
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2006.

Nur, M. Agus Salim. Konstruksi Pemahaman Hadis-Hadis Ekologi Perspektif
Yisuf al-Qardhawi. Skripsi Program Studi Ilmu Hadis, Universitas Islam
Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2021.

Pratama, Renanda Ardi Rifkan. Nalar Eksegesis Ekopsikologis Yiisuf al-Qardhawi
dalam Kitab Ri‘ayah al-Bi'ah fi al-Islam. Skripsi Universitas Islam Negeri
Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022.

Zulfah, Siti. Pemeliharaan Lingkungan Hidup dalam Islam: Tinjauan atas
Pemikiran Yasuf al-Qardhawi. Skripsi Program Studi Agidah dan Filsafat
Islam, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2010.

Kompas.com. "Kerusakan Lingkungan Akibat Eksploitasi Alam di Indonesia.”
Diakses 14 Juni 2025.

McCombes, Shona. "Descriptive Research: Definition, Types, Methods &
Examples." Scribbr, 22 Juni
2023. https://www.scribbr.com/methodology/descriptive-research.



https://kompas.com/
https://www.scribbr.com/methodology/descriptive-research

84

PERNYATAAN KEASLIAN TULISAN

Nama : SALMAN ALFARIZY HUSEIN

Nim : 212104020006

Prodi : llmu Hadis

Fakultas : Ushuluddin Adab dan Humaniora

Institusi : Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad S’iddiq Jember

Dalam hal ini menyatakan bahwasannya skripsi yang berjudul REVITALISASI
HADITS EKOLOGI SEBAGAI ETIKA LINGKUNGAN MODERN:
TINJAUAN TEORI TAIDID YUSUF AL-QARDHAWI merupakan penclitian

karya sendiri terkecuali pada bagian sumber yang di jadikan rujukan.

Jember, 17 November 2023
Suya yang menyatakan

' ' TERAI
TEMPE

04020006



85

BIODATA PENULIS

Nama : SALMAN AL FARIZY HUSEIN

Nim : 212104020006

Tempat, Tgl Lahir  : Jember, 18 April 2003

Alamat : Desa gumukmas, Kec. Gumukmas, Kab. Jember
No HP : 087857312995

E-Mail : saalzyhusein200304@gmail.com

Jurusan Prodi . llmu Hadis

Riwayat Pendidikan
a. SDN GUMUKMAS 04 2009-2015
b. MTS DARUSSALAM 2015-2018
c. MA ARRIYADH 2018-2021
d. UIN KHAS JEMBER 2021
Riwayat Organisasi
a. Anggota OSIM MA. ARRIYADH
b. Ketua bidang 1 publik relation HMPS llmu Hadits
c. Sekretaris KOMISIS D SENAT MAHASISWA FUAH
d. Sekretaris Bidang 1 kaderisasi PMII RAYON FUAH
e. Ketua biro kaderisasi Bidang 1 PMII KOMISARIAT UIN
KHAS JEMBER


mailto:saalzyhusein200304@gmail.com

